
45MODIFIKASI BUDAYA SEBAGAI PROSES KREATIF
DENGAN TETAP MENJAGA KEARIFAN LOKAL

ESTETIKA IBING TAYUB BALANDONGAN 
SEBAGAI MEDIA SENI KALANGENAN DUA LAPISAN

MASYARAKAT  KAUM MENAK DAN SOMAH
DI SITURAJA-SUMEDANG

Asep Jatnika1, Dindin Rasidin2, Sopian Hadi3,
Indrawan Cahya4,  Citra Martsela5

Prodi Seni Tari, Fakultas Seni Pertunjukan, ISBI Bandung
Jln. Buah Batu No. 212 Bandung 40265

E-mail: asepjatnika390@gmail.com, dindinrasidin780@gmail.com, hadihadud@gmail.com, indraw-
ancahya89@gmail.com, citramartsel@gmail.com

ABSTRACT

Ibing comes from the word Ngibing, which means dance or dancing, while kalangenan is a habit that 
people do for fun or entertainment. Tayub Balandongan as ibing kalangenan is the custom of ngibing 
with ronggeng which is carried out during the Tayuban event. The word Balandongan is a Tayuban 
performance arena which is located outside the building (out door) or it can also be interpreted that 
Balandongan is a stage made of bamboo. Skill dancing in tayuban is something that must be mastered 
by singers because it has its own prestige, as a reflection of the authority and charisma of a singer. To 
dissect the problems of Tayub Balandongan in Situraja-Sumedang, this writing uses qualitative research 
methods with an instrumental aesthetic theory approach. The existence of Tayub Balandongan is a re-
flection that Ibing Tayub Balandongan is a special form of folk art because two types of Kalangenan/
social dance (folk and menak) can be combined in one dish, namely Tayub Balandongan. 

Keywords: Tayub Balandongan, Kalangenan, Folk Dance, Menak Dance.

ABSTRAK

Ibing berasal dari kata Ngibing, mengandung pengertian tari atau menari, sedangkan kalangenan mer-
upakan kebiasaan (habit) yang dilakukan masyarakat sifatnya untuk kesenangan atau hiburan. Tayub 
Balandongan sebagai ibing kalangenan merupakan kebiasaan ngibing dengan ronggeng yang dilakukan 
dalam peristiwa Tayuban. Kata Balandongan merupakan arena pertunjukan Tayuban yang letaknya di 
luar gedung (out door) atau dapat juga diartikan bahwa Balandongan ini merupakan sebuah panggung 
yang terbuat dari bambu. Kaparigelan menari dalam Tayuban merupakan hal yang wajib dikuasai oleh 
para penayub karena mempunyai prestise tersendiri, sebagai cerminan kewibawaan serta kharismatik 
seorang pangibing. Untuk membedah permasalahan Tayub Balandongan di Situraja-Sumedang maka 
penulisan ini menggunakan metode penelitian kualitatif dengan pendekatan teori estetika instrumental. 
Keberadaan Tayub Balandongan ini menjadi cerminan bahwa Ibing Tayub Balandongan merupakan  
bentuk kesenian rakyat yang istimewa dikarenakan dari dua jenis tari kalangenan/pergaulan (rakyat dan 
menak) dapat menyatu dalam satu sajian yaitu Tayub Balandongan. 

Kata Kunci: Tayub Balandongan, Kalangenan, Tari Rakyat, Tari Menak.  

PENDAHULUAN
Istilah Tayuban atau Ibing Tayub merupakan 

penyebutan terhadap bentuk kesenian kalangenan 
yang pada masanya populer di wilayah Priangan. 
Ibing Tayub awalnya adalah tradisi berkesenian 

yang biasa dilakukan oleh kalangan kaum menak, 
diselenggarakan di ibu kota kabupaten yang ber-
tempat di pendopo kabupaten hampir di seluruh 
wilayah Priangan dikenal dengan Tayub Kadale-
man atau ada juga yang menyebutnya Tayub Pen-



46PROSIDING SEMINAR HASIL PENELITIAN DAN PKM
ISBI BANDUNG TAHUN 2024

dopo karena penyelenggaraannya dilaksanakan di 
pendopo. Acara Tayuban biasanya diselenggara-
kan ketika ada perhelatan atau acara-acara penting 
baik acara kenegaraan atau perhelatan keluarga 
misalnya sunatan dan pernikahan keluarga para 
kaum menak.

Ibing Tayub di Sumedang awalnya didominasi 
oleh kaum bangsawan sebagai ibing kalangenan 
dan menjadi kebiasaan kaum menak dikenal 
dengan Tayub Pendopo, karena pertunjukannya 
dilaksanakan di pendopo. Menak sebagai pre-
dikat atau tingkat status bagi seorang yang sangat 
dihormati. Seperti menurut Anis Sujana (2002: 
31) kata menak dipergunakan untuk menyebut 
semua orang yang sangat dihormati, baik para 
bangsawan maupun para pejabat tinggi. Ditegas-
kan oleh Nina. H. Lubis bahwa golongan menak 
dapat diklasifikasikan lagi menjadi menak gede 
atau menak luhur (menak tinggi), menak sedeng 
(menak sedang), dan menak handap atau menak 
leutik (menak rendah atau menak kecil). 

Ibing Tayub sebagai genre tari yang sudah 
berkiprah mengisi dinamika perkembangan tari 
Sunda, pada jamannya tarian ini menjadi bagian 
dari pola kehidupan masyarakat terutama kaum 
menak. Diperjelas menurut Anis Sujana (2002: 
31) Ada tiga klasifikasi tentang menak yaitu: 
menak luhur kalangan bupati, menak sedeng ka-
langan Wadana, Camat, dan menak leutik asisten 
dari Wadana,  ada istilah menak intelektual yang 
tidak berorientasi pada jabatan Pangreh Praja. Ib-
ing berasal dari kata Ngibing, mengandung pen-
gertian tari atau menari, sedangkan kalangenan 
merupakan kesukaan atau kebiasaan (habit) yang 
dilakukan secara rutin yang sifatnya untuk kes-
enangan atau hiburan. 

Sumedang sebagai basis perkembangan Ibing 
Tayub yang awalnya di dominasi oleh kaum menak, 
tetapi dalam perkembangannya Tayub bukan ha-
nya milik kaum menak akan tetapi masyarakat 

biasa ikut andil dalam peristiwa Tayub. Maka 
muncul duplikasi kebiasaan menak yang ditiru 
oleh masyarakat, karena dianggapnya bahwa ke-
biasaan dan pola perilaku menak sebagai panutan 
yang harus ditiru oleh masyarakat biasa atau kaum 
cacah. Sehingga muncul tayub yang berkembang 
di masyarakat yang dikenal dengan Ibing Tayub 
Balandongan. Seperti ditegaskan oleh Anis Suja-
na (2002: 10) bahwa Tayuban yang didukung oleh 
golongan menak pada gilirannya menyebar juga 
dikalangan masyarakat kebanyakan, sehubungan 
itu Tayuban tampil di Balandongan untuk keper-
luan perayaan upacara daur hidup khusus seperti 
khitanan dan perkawinan. Fenomena yang terjadi 
pada peristiwa Ibing Tayub Balandongan akhirnya 
menjadi habit masyarakat  yaitu ngibing dengan 
ronggeng, dimana ronggeng adalah penari wanita 
profesional yang difungsikan sebagai partner pe-
nari pria, selain juga ngawih (Anis, 2002: 63).

Tetapi dalam perkembangannya masyarakat 
kaum somah (masyarakat kecil/rakyat jelata) bi-
asa meniru kebiasaan para menak maka Tayub 
berkembang juga dikalangan rakyat dikenal den-
gan Tayub Balandongan. Tayub sebagai bentuk 
kesenian kalangenan sebagai habit masyarakat 
yang diekspresikan dalam ngibing bersama rong-
geng, sedangkan kalangenan disini lebih berori-
entasi pada kebiasaan masyarakat dalam ngibing 
tayub sebagai ungkapan ekspresi yang diaktual-
isasikan melalui ngibing. Peristiwa yang terjadi 
pada Ibing Tayub sebagai Ibing Kalangenan awal-
nya didominasi oleh para menak (bangsawan), 
tetapi dalam perkembangannya Ibing Tayub juga 
menjadi habit masyarakat kalangan somah seper-
ti halnya yang terjadi saat ini di lingkungan mas-
yarakat Situraja. Oleh karena itu untuk membedah 
permasalahan Ibing Tayub Balandongan ini penu-
lis menggunakan metode penelitian kualitatif den-
gan pendekatan teori estetika instrumental. 



47MODIFIKASI BUDAYA SEBAGAI PROSES KREATIF
DENGAN TETAP MENJAGA KEARIFAN LOKAL

HASIL DAN PEMBAHASAN
Sisi Lain Tayub Balandongan Bagian dari 
Warisan Budaya Masyarakat di Masa Lalu

Tayub Balandongan di daerah Situraja mer-
upakan suatu kegiatan sosial budaya masyarakat 
yang masih mempertahankan kearifan lokal. Desa 
Situraja merupakan salah satu desa yang berada di 
Kecamatan Situraja. Secara geografis Situraja ber-
batasan dengan Desa Mekarmulya di sebelah Se-
latan, Desa Situraja Utara di sebelah Utara, Desa 
Sukatali di sebelah Barat, dan Desa Jatimekar di 
sebelah Timur. Desa Situraja merupakan desa pa-
dat penduduk dan terletak di pusat pemerintahan 
atau alun-alun kecamatan. Mayoritas mata penca-
harian penduduknya adalah sebagai petani, ped-
agang, wiraswasta, Aparatur Sipil Negara (ASN) 
dan lain-lain.

Disamping mengisi rutinitas bekerja se-
hari-hari masyarakat Situraja memiliki kebiasaan 
dalam kegiatan budaya seperti dalam acara rutin 
tahunan biasanya diadakan di alun-alun Keca-
matan Situraja seperti diadakan syukuran yang 
disebut dengan Hajat Lembur Riwatan Jagat. Ke-
giatan ini bertujuan untuk mengungkapkan rasa 
syukur kepada Tuhan Yang Maha Esa atas segala 
karunia dan limpahan rezeki yang telah didapat-
kan dan sebagai upacara ritual penolak bala yang 
bertujuan untuk dijauhkannya dari segala mara 
bahaya. 

Gambar 1. Upacara Hajat Lembur Ruwatan Jagat 

Pernyataan diatas menunjukan bahwa ke-
hidupan masyarakat Situraja yang masih meme-
gang nilai-nilai adat istiadat masih tampak tersirat 
dalam kebiasaan sehari-hari. Seperti halnya aktif 
dalam kegiatan upacara-upacara ritual adat untuk 
mengungkapkan bentuk rasa syukur. Salah satun-
ya dalam bentuk upacara ritual ruwatan lembur 
yang mana di dalamnya biasanya selalu terdapat 
bentuk-bentuk kesenian hiburan sebagai median-
ya. Seperti salah satu contohnya dalam kegiatan 
upacara ritual masyarakat Situraja setelah dilak-
sanakannya upacara ritual Hajat Lembur Ruwatan 
Jagat mereka mengadakan seni kalangenan den-
gan mempergelarkan Tayub Balandongan setelah 
pelaksanaan upacara syukuran. 

Kebiasaan berbudaya masyarakat Situraja ini 
tidak lepas dari kebutuhan manusia pada umumn-
ya yaitu memerlukan hiburan. Masyarakat Situra-
ja pada dasarnya aktif terlibat dalam arena Tayub 
Balandongan ini tidak hanya para kaum menak 
saja yang terlibat melainkan seluruh lapisan mas-
yarakat dapat ikut berpartisipasi menari bersama 
dalam arena Tayub Balandongan. 

Kebiasaan ngibing dalam arena Tayub Balan-
dongan tujuannya untuk mengungkapkan ekspresi 
secara spontan disini ibingan sebagai ungkapan 
ekspresi kepuasan, juga cenderung untuk melepas 
kepenatan sehari-hari dalam rutinitas pekerjaan-
nya. Ibingan lebih bersifat improvisasi seperti 
Ibingan Hayam Ngupuk, biasanya penayub dan  
ronggeng membawakan gerak khasnya dengan 
menirukan ayam yang sedang kokoreh, kikiplik, 
ngupuk (mandi tanah). Gerak lainnya diantaranya 
adumanis, mincid, onclang, dan  gilir simeut. Da-
lam tarian ini gerak kaki lebih dominan serta ung-
kap gerak lebih lincah dan variatif, sehingga irama 
terutama tepakan kendang lebih cenderung antara 
irama sedang, cepat, dan kecenderungan tariann-
ya bersifat komikal tetapi itu juga sesuai dengan 
karakter penayub dalam membawakan tarian.



48PROSIDING SEMINAR HASIL PENELITIAN DAN PKM
ISBI BANDUNG TAHUN 2024

Estetika Tari Pada Tayub Balandongan
Ibingan dalam Tayub Balandongan memuat 

kandungan nilai estetik sebagaimana fungsi tarin-
ya sebagai presentasi estetis. Menurut Kamus 
Besar Bahasa Indonesia (KBBI), istilah estetika 
berasal dari bahasa Yunani yaitu ‘aesthetis’ yang 
berarti ‘perasaan atau reaksi manusia terhadap 
seni dan keindahan’. Senada dengan pandangan 
Djelantik (2004: 7), estetika adalah bidang filsafat 
yang mempelajari segala sesuatu yang berkaitan 
dengan keindahan, termasuk semua aspeknya. Tri 
Prasetyo Utomo (2010: 2) menegaskan bahwa es-
tetika ini mengkaji atau menganalisis mengenai 
permasalahan keindahan pada objek tertentu baik 
yang sifatnya keindahan alami maupun keindahan 
buatan yang disebut sebagai objek seni. Estetika 
terdiri dari berbagai elemen, yang masing-masing 
memiliki ciri dan sifat untuk menentukan terha-
dap nilai estetika. Selain dari itu menurut Hidayat 
Suryalaga (dalam Ai Mulyani, 2023: 5) dalam 
kebudayaan Sunda, estetika tidak berdiri sendiri, 
tetapi memiliki kaitan sangat erat dengan etika. 
Dalam implementasinya, estetika hakikatnya di-
pakai sebagai “wadah” dan etika adalah “isi”.

Gambar 2. Penayub dan Ronggeng dalam Arena Tayub 
Balandongan

Kandungan estetika dalam Ibing Tayub ini, 
secara substansi dapat ditinjau melalui unsur yang 
bersifat tekstual atau segala bentuk yang dapat 
terinderawi seperti koreografi, iringan tari, rias 
tari, dan busana tari. Walaupun pada dasarnya se-
gala unsur yang bersifat tekstual memiliki korelasi 
atau berkaitan erat dengan unsur-unsur yang ber-

sifat kontekstual. Kandungan nilai estetika dalam 
Ibing Tayub Balandongan ini tergolong ke dalam 
keindahan seni atau keindahan buatan, karena se-
cara mendasar hal yang disebut sebagai indah ini 
dibentuk secara sengaja oleh manusia. Sebagaima-
na yang dipaparkan oleh Agung Kurniawan dan 
Riyan Hidayatullah (2016: 8) bahwa:

“Keindahan seni adalah sifat indah yang diungkap-
kan oleh budi manusia secara tekun untuk mengu-
bah benda-benda alamiah bagi kepentingan rohani 
manusia. Nilai keindahan ini diungkapkan dan 
diletakkan dalam pengolahan benda-benda untuk 
memperoleh kesenangan, kegairahan, kepuasan, 
dan kelegaan dalam kehidupan emosional manu-
sia tanpa adanya faktor-faktor pertimbangan yang 
dapat mengganggu perasaan-perasaan itu.”

Seperti pernyataan Djelantik (1990:14) bah-
wa “dalam ilmu estetika pertama-tama nampak 
pada semua benda atau peristiwa kesenian yang 
mengandung ke dalam aspek wujud dan bobot. 
Berikut ini kaitannya dengan pandangan estetika 
dibawah ini. 

a. Wujud 
Djelantik (1990: 40-46), menyatakan bahwa 

wujud mempunyai dua unsur pokok yaitu Bentuk 
(Form) dan Susunan (Structure). Dalam imple-
mentasi teori pada estetika tari Tayub Balandon-
gan, Wujud merupakan bentuk pertunjukan tari 
pada yang berada pada Tayub Balandongan. Se-
lain dari itu Djelantik menegaskan (1999:18) bah-
wa, “Bentuk” dalam seni tari dapat dimaksudkan 
kepada gerak-gerak yang berada dalam seni tari 
misalnya, “agem”, “seledet”, “landak”, “tuwek” 
dan sebagainya. Bentuk disini dimaksudkan se-
bagai bentuk yang berada pada Tayub Balandon-
gan yaitu jika kita lihat dan cermati bahwa dalam 
pertunjukan Tayub Balandongan ini para Pangib-
ing memiliki biasanya memiliki kegemaran, ciri 
khas, kostim tarian yang bervariatif. Dari pernyata-
an tersebut sudah tentu jika kita lihat dalam Tayub 
Balandongan yang termasuk ke dalam perwuju-
dan estetik “bentuk” merupakan gerak-gerak yang 



49MODIFIKASI BUDAYA SEBAGAI PROSES KREATIF
DENGAN TETAP MENJAGA KEARIFAN LOKAL

berada di dalamnya. Gerak-gerak tari yang berada 
pada Tayub Balandongan merupakan perpaduan 
gerak yang berada pada Ketuk Tilu dan Tayub. Hal 
ini dikarenakan di masa lalu bahwa khususnya 
dunia tari Sunda terdapat sebuah genre tari yang 
bersumber dari tarian yang populer dikalangan 
rakyat dan ada tarian yang populer dikalangan 
menak. Dari kedua sumber tersebut masing-mas-
ing memiliki fungsi yang sama yaitu sebagai me-
dia hiburan. Seperti menurut Eti Mulyati (2023: 88 
), menjelaskan bahwa tari Ketuk Tilu, merupakan 
tari pergaulan untuk hiburan di kalangan rakyat 
sebagai pelipur lara yakni ketika mengungkapkan 
rasa kebersamaan.

Mengenai pembahasan bentuk disini dapat di-
lihat dari bentuk yang bersumber dari tari rakyat 
(Ketuk Tilu) dan bentuk tari menak (Tayub Pen-
dopo). Berikut ini nama-nama gerak tari yang ber-
sumber dari Ketuk Tilu seperti, bankaret, mincid 
bongbang, kadal meuntas, beulit kacang, bajing 
luncat dan lainnya lagi. Selain itu gerak-ger-
ak pokok yang bersumber dari tari Tayub yaitu, 
adeg-adeg, jangkung ilo, aced, mincid, keupat, 
engkeg, galayar, baksarai dan lainnya lagi. Perbe-
daan Tayub Pendopo dengan Tayub Balandongan 
secara pertunjukan dalam Tayub Balandongan 
kedua unsur genre tari ini tidak terpisahkan. Hal 
ini dikarenakan dalam pertunjukan Tayub Balan-
dongan tidak ada lagi pewilahan berdasarkan sta-
tus sosial lapisan masyarakat. Seperti contohnya 
kaum menak, santana dan somah dapat ikut ber-
partisipasi menjadi Pangibing dalam pertunjukan 
Tayub Balandongan. 

Ciri khas dalam Ibingan Tayub Balandongan 
gerak dalam tarian lebih sifatnya improvisasi art-
inya tukang kendang lebih mengacu pada ibingan 
yang ditampilkan, yang mana setiap gerakan yang 
dilakukan penayub akan diikuti oleh tepakan ken-
dang. Terutama penari yang sudah sering ngibing 
(penari profesional) disini tingkat improvisasin-
ya lebih muncul dan perbendaharaan gerak lebih 

pareatif. Disisi lain adanya kostim atau kegema-
ran dalam hal lagu, misalnya seorang yang mau 
tampil menari sebelumnya meminta lagu ke para 
nayaga, jadi tidak begitu saja penabuh atau nay-
aga menampilkan lagu jadi harus sesuai dengan 
permintaan penayub. Untuk penari pemula bi-
asanya mengikuti pola tepakan kendang yang su-
dah dipatok oleh penabuh kendang, artinya penari 
lebih mengacu pada pola tepakan kendang, disini 
tingkat improvisasi dari penari belum nampak. 
Walaupun rata-rata dalam penampilan Ibingan 
lebih bersifat saka = sakainget (sesuka hati), tetapi 
ungkap gerak lebih kelihatan unik sesuai dengan 
daya kreativitas masing-masing penari. 

Busana yang dipakai dalam pertunjukan 
Tayub Balandongan tidak ada ketentuan khusus 
tetapi kebanyakan memakai salontreng, pangsi 
memakai dodot, iket kepala, dan warna kotum 
yang digunakan sesuai dengan selera penayub. 
Sedangkan busana ronggeng memakai kebaya, 
sinjang, sanggul.

Susunan atau struktur dapat terlihat pada 
struktur gerak tari yang berada pada Tayub Bal-
andongan. Dalam implementasi “struktur” pada 
Tayub Balandongan, dimaksudkan kepada struk-
tur pertunjukan yang di dalamnya terdapat struktur 
pelaku pertunjukan, seperti juru baksa, juru tari, 
juru kawih, penari pokok, nayaga, penonton dan 
penonton partisipan. Selain dari itu struktur per-
tunjukan tari pada Tayub Balandongan menggu-
nakan konsepsi pertunjukan yang berada pada tari 
Tayub Pendopo. Oleh karena itu dengan menggu-
nakan konsepsi struktur pertunjukan yang berada 
pada Tayub Pendopo, maka dalam pertunjukannya 
tampak lebih tertib dan teratur. 

Struktur pertunjukannya menurut Juju Junaedi 
(wawancara, 2023) Pintonan Tayub balandongan 
dikawitan ku lagu karuhun sapertos lagu kembang 
gadung, Ayun Ambing, diteraskeun ku lagu kang-
go hiburan diantawisna wae lagu hayam ngupuk, 
awi ngarambat, wangsit siliwangi, sareng seueur 
nusanesna. 



50PROSIDING SEMINAR HASIL PENELITIAN DAN PKM
ISBI BANDUNG TAHUN 2024

Dapat diartikan:
Pertunjukan Tayub Balandongan diawali oleh 

lagu ritual seperti lagu kembang gadung, ayun 
ambing, dilanjutkan oleh lagu untuk hiburan di-
antaranya lagu hayam ngupuk, awi ngarambat, 
wangsit siliwangi, dan banyak lagi yang lainnya.

Mulai pertunjukan biasanya diawali den-
gan tatalu istilah dalam Bahasa Sunda bahwa 
tatalu adalah nabeuhan dilakukan dengan tu-
juan menunggu tamu hadir. Menurut Anis Suja-
na (2002:73) bahwa tatalu merupakan hidangan 
lagu-lagu instrumental yang disajikan oleh naya-
ga. Ditegaskan menurut Juju Junaedi (wawancara, 
2023), lagu tatalu nu sok dianggo dina Tayub 
Balandongan diantarana gendu, banjaran, Pan-
glima, sareng nu sanesna, tujuana kanggo nunggu 
tamu sumping oge kanggo bewara ka masyarakat 
wireh bade diselenggarakeun pintonan tayub. 

Dapat diartikan:
Lagu tatalu yang suka dipakai dalam Tayub 

Balandongan diantaranya gendu, banjaran, pan-
glima dan banyak lagi yang lainnya. Tujuannya 
untuk menunggu tamu undangan datang juga un-
tuk memberi tahu kepada masyarakat karena mau 
diselenggarakan pertunjukan Tayub.

Setelah melakukan tatalu dan para tamu su-
dah hadir, nayaga dan sinden akan melanjutkan 
dengan lagu lagu ritual seperti kembang gadung, 
ayun ambing, malong, bertujuan untuk meminta 
ijin dan memohon perlindungan sebagai bentuk 
penghormatan kepada para leluhur. Dilanjutkan 
dengan bubuka yang dilakukan oleh yang punya 
hajat atau pemimpin rombongan, yang mengung-
kapkan maksud dan tujuan dalam menyelenggara-
kan Tayuban.

Tahap berikutnya yaitu nyoderan atau ngab-
aksaan, juru baksa berperan untuk memberikan 
soder kehomatan kepada para tamu yang dianggap 
mempunyai jabatan tertentu atau dipandang se-
bagai tokoh masyarakat; Camat, Lurah. Pemberi-
an soder atau nyoderan dilakukan oleh juru baksa 
disesuaikan dengan hirarki jabatan ketika hadir 
dalam peristiwa pertunjukan. Tugas juru baksa 

ini, ditegaskan oleh Anis Sujana (2002: 64), se-
bagai berikut:

Juru baksa adalah seorang penari pria yang diser-
ahi tugas mengatur giliran penari. Pada umumnya 
berasal dari grup atau nayaga atau seseorang yang 
ditunjuk oleh empunya ‘hajat’ yang dipandang 
memiliki pengalaman dan keahlian di dalam hal ini 
(pada perkembangan selanjutnya pun panitia dapat 
mengambil inisiatif sendiri dan secara spontan 
melaksanakan tugas ini). Di dalam kehidupan se-
hari-hari, peran juru baksa sering dikaitkan dengan 
berbagai hal yang cukup penting dalam kehidupan 
masyarakat. Mereka dianggap sebagai perantara 
antara orang yang punya acara dengan para tamu 
terhormat sebagai bentuk ucapan terimakasih atas 
kehadirannya.

Ibingan yang ditampilkan dalam ngabaksaan 
ini lazim disebut dengan nyoderan atau Ngabak-
saan, ibingan ini terutama pada awal bubuka ng-
abaksaan biasanya dengan lagu kulu-kulu. Juru 
baksa pada tampilan awal ngabaksaan diapit 
oleh dua orang ronggeng artinya dilakukan oleh 
tiga orang penari satu orang juru baksa dan dua 
orang adalah ronggeng. Susunan koreografi tidak 
tidak terstruktur secara tetap tetapi sesuai dengan 
keinginan penari, oleh sebab itu, durasi tarian pun 
bervariasi. Namun demikian, jika dilihat dari pem-
bendaharaan geraknya dalam struktur ibing ngab-
aksaan ini terdapat semacam pola-pola gerak yang 
seringkali atau biasa ditampilkan, di antaranya 
adeg-adeg, jangkung ilo, keupat, mincid, baksa-
rai, dan mamandapan.

Gambar 3. Tarian Baksaan oleh Juru Baksa



51MODIFIKASI BUDAYA SEBAGAI PROSES KREATIF
DENGAN TETAP MENJAGA KEARIFAN LOKAL

Juru baksa  memiliki pola Ibingan dengan 
karakteristik yang berbeda-beda diantaranya 
gagahan/monggawaan, satriaan, dan komikal 
(bobodoran). Karakter itu dilakukan sebagai ciri 
atau tanda kepada siapa juru baksa itu memberi-
kan soder, biasanya sesuai dengan sifat orang atau 
pengibing yang akan diberikan soder. Ibing nga-
baksaan dalam karakter gagahan/monggawaan 
memiliki empat unsur pokok gerak yaitu gedig, 
capangan ngumis, jangkung ilo dan baksarai. 
Kemudian Ibing nyatriaan memiliki lima unsur 
gerak pokok yaitu, mincid, capangan, keupat, po-
capan, baksarai, dan calik deku. Pada Ibingan ko-
mikal (bobodoran) biasanya tidak berpola, tingkat 
improvisasi lebih muncul tetapi masih berpatok 
pada tepakan kendang. Ibingannya menampilkan 
gerakan unik dengan menampilkan unsur bodoran 
atau lawakan sehingga menimbulkan ketawa para 
penontong serta diakhiri dengan calik deku. 

Lagu yang biasa digunakan dalam ngabak-
saan  diantaranya; macan ucul, renggong gancang, 
senggot, dari setiap penyajian lagu selalu diakhiri 
dengan gending boboyongan. Aspek lainnya yang 
menarik juga terdapat dalam penggunaan busana 
ibing ngabaksaan yang menggunakan perpaduan 
dari busana tayub golongan menak dan rakyat, 
terdiri dari pangsi, takwa, sinjang dodot, iket dan 
keris. 

b. Bobot
Menurut Djelantik (1999: 46), bahwa “Bob-

ot” dari suatu karya seni dimaksudkan “isi” atau 
“makna” dari apa yang disajikan kepada sang pen-
gamat.  Bobot ini dapat secara langsung ditang-
kap oleh panca indera atau secaraa tidak langsung 
setelah menghayati dari yang ditangkap secara 
langsung. Tayub Balandongan merupakan sebuah 
peninggalan artefak budaya masyarakat Sumedang 
dimasa lalu yang memiliki nilai-nilai peninggalan 
budayanya. Di dalam arena Tayub Balandongan 
dapat ditemukan interaksi masyarakat yang saling 

mengikat kebersamaan tanpa memandang seseo-
rang dari derajat status sosialnya, baik golongan 
kaum menak atau kaum somah. Jika dimasa lalu 
bahwa tari pergaulan Ketuk Tilu dan Tayub yang 
merupakan dua jenis kesenian yang lahir dari ka-
langan yang berbeda. Namun keberadaan Tayub 
Balandongan ini menjadi bagian dari perubahan 
bentuk kesenian yang istimewa dikarenakan dari 
dua jenis tari pergaulan tersebut dapat menyatu 
dalam satu sajian arena Tayub Balandongan. 

Ibing Tayub Balandongan lebih cenderung 
ke gerak maknawi, misalnya dalam Ibingan Ha-
yam Ngupuk ada gerak pada kaki yaitu kokoreh 
ini menggambarkan ayam sedang mencari makan, 
juga gerak tangan yang direntangkan (kikiplik), 
seolah ayam jantan yang sedang menantang la-
wan. Ada dua jenis gerak dalam tari, yaitu gerak 
maknawi (gesture), juga ada gerak murni (pure 
movement), yang dimaksud gerak maknawi adalah 
gerak yang mengandung arti jelas, sedangkan ger-
ak muni adalah yang digarap untuk mendapatkan 
bentuk yang artistik dalam artian lebih menonjol-
kan keindahan.

Tinjauan dari Sisi Fungsi
Tayub Balandongan bila dilihat dari sisi fung-

si arahnya lebih kepada fungsi hiburan personal 
sehingga nilai estetis menjadi bagian dari ibingan 
ini, tetapi kedalaman nilai filosofi tidak diuta-
makan. Ungkapan emosi, kepuasan, serta prestise 
justru lebih diutamakan. Apalagi ketika ngibing 
dengan ronggeng dengan mudah mengeluarkan 
uang dari kantong sendiri untuk nyawer baik itu 
ke ronggeng  atau ke nayaga sebagai ungkapan 
kepuasan juga prestise. Pada intinya peristiwa 
ini lebih menjurus pada pelayanan selera pribadi, 
mau narinya jelek atau bagus yang penting kepua-
san yang diutamakan. Seperti ditegaskan menurut 
Maslow (1994: 55). bahwa setiap orang memiliki 
hasrat akan nama baik, gengsi, prestise, status dan 
ketenaran. Tercermin dalam peristiwa Ibing Tayub 



52PROSIDING SEMINAR HASIL PENELITIAN DAN PKM
ISBI BANDUNG TAHUN 2024

Balandongan secara kodrat manusia mempunyai 
kebutuhan serta keinginan untuk mencapai kepua-
san dalam memenuhi hasrat dalam kehidupannya. 
Kadang untuk memenuhi kebutuhan tersebut para 
maniak Tayub tidak memikirkan uang yang dike-
luarkan yang terpenting adalah kepuasan priba-
di. Tetapi kepuasan tersebut ada muatan prestise, 
karena dengan mengeluarkan uang pada waktu 
ngibing dengan ronggeng akan diimbangi dengan 
pamor juga wibawa dari penayub akan naik. 

Peristiwa dalam Ibing Tayub adanya suatu 
ikatan emosional antara penayub dengan unsur 
lainnya sehingga dijadikan sebagai kebiasaan 
(habit), yang  sudah mengakar dalam komunitas 
kehidupan masyarakat Situraja-Sumedang. Ib-
ingan yang menjadi habit tentunya mempunyai 
fungsi yang cukup signifikan bagi komunitas mas-
yarakat pendukung. Peterson (2007: 68), misalnya 
berpendapat fungsi memandang tari dari segi kon-
teks dan kontribusinya dalam masyarakat.

Peristiwa Ibing Tayub mempunyai fungsi 
primer yaitu sebagai sarana hiburan juga sebagai 
ungkapan ekspresi kepuasan bagi masyarakat pen-
dukung. Peristiwa ini sekaligus dapat dikatakan 
sebagai sarana silaturahmi yang dikemas dalam 
aktivitas budaya, di dalamnya syarat nuansa seni 
dan lebih kental makna sosial, jadi peristiwa ini 
mempunyai fungsi hiburan. Dengan sangat antu-
siasnya para penayub dengan tanpa memikirkan 
untung rugi, mereka melaksanakannya atas dasar 
kesadaran sendiri dan merupakan panggilan dari 
hati nurani. Peristiwa ini sebagai aktivitas hiburan 
pribadi karena beranggapan dengan melaksanakan 
kebiasaan ini, dari satu sisi hobi dapat terpenuhi di 
sisi lain silaturahmi tetap jalan.

Dari sisi lain Ibing Tayub mempunyai fung-
si sekunder karena sebagai pengikat solidaritas 
kelompok masyarakat khususnya komunitas mas-
yarakat pendukung. Seperti dikatakan Soedarso-
no, (2001: 170).

Setiap zaman, etnis, lingkungan masyarakat, serta 

bentuk seni pertunjukan memiliki fungsi primer 
dan sekunder yang berbeda. Fungsi primer seni 
pertunjukan, apabila seni tersebut jelas siapa pe-
nikmatnya, dan fungsi sekunder, apabila seni per-
tunjukan bertujuan bukan untuk dinikmati tetapi 
untuk kepentingan yang lain. Ini berarti fungsi seni 
pertunjukan menjadi multi fungsi, tergantung dari 
perkembangan masyarakat pendukung, antara lain 
sebagai pengikat kebersamaan, media komunikasi, 
interaksi ajang gengsi, bisnis, dan mata pencaha-
rian.

Pendapat tadi tercermin dalam peristiwa Ibing 
Tayub yang menyandang fungsi primer sebagai 
hiburan pribadi.

PENUTUP
Ibing Tayub Liar mengalami penghalusan is-

tilah atau epimisme menjadi Ibing Tayub Balan-
dongan bertujuan untuk menepis konotasi negatif 
yaitu ada kata liar diganti menjadi Balandongan 
mengacu pada tempat arena pertunjukannya yaitu  
Balandongan. Istilah Tayub Balandongan awaln-
ya menjadi istilah yang asing tetapi lambat laun 
istilah tersebut sudah tertanam dan lebih melekat 
di hati masyarakat. Makna yang terkandung dalam 
Ibing Tayub sebagai Ibing Kalangenan secara psi-
kologis sebagai ungkapan maskulinitas, agresifit-
as, juga heroisme. Peristiwa ini mempunyai fungsi 
primer yaitu sebagai sarana hiburan, juga sebagai 
ungkapan ekspresi kepuasan bagi para pelakunya. 
Sekaligus mempunyai fungsi sekunder sebagai 
sarana silaturahmi yang dikemas dalam aktivitas 
budaya yang sarat akan muatan seni dan kebiasaan 
(folsk way). Di sisi lain dari Tayub Pendopo ber-
dampak pula pada pandangan masyarakat yang di 
masa lalu terdapat tingkatan derajat yang diklas-
ifikasikan berdasarkan sistem status lapisan sosial 
masyarakat. Namun pada pada saat ini tingkatan 
sosial itu menjadi hilang dan menjadikan Tayub 
Balandongan sebuah sarana hiburan dan media si-
laturahmi masyarakat dari berbagai kalangan baik 
kaum menak ataupun somah. 



53MODIFIKASI BUDAYA SEBAGAI PROSES KREATIF
DENGAN TETAP MENJAGA KEARIFAN LOKAL

DAFTAR PUSTAKA
A.A.M. Djelantik. 1999. Masyarakat Seni Perr-

tunjukan Indonesia. Bandung: Estetika.
A.A.M. Djelantik. 2004. Estetika Sebuah Pengan-

tar. Bandung: Masyarakat Seni Pertunjukan 
Indonesia.

A.A.M. DJELANTIK. 1990. “Pengantar Dasar 
Ilmu Estetika”. Sekolah Tinggi Seni Indone-
sia (STSI) Denpasar.

Kaplan, David, dan Albert A. Manners, 2002. Te-
ori Budaya, Terj. Landung Simatupang, Yo-
gyakarta: Pustaka Pelajar.

Kurniawan, Agung dan Riyan Hidayatul-
lah.2016.Estetik Musik.Yogyakarta: Art-
tex.

Maslow, H. Abraham, 1994. Motivasi dan Keprib-
adian: Teori Motivasi Dengan Pendekatan 
Hierarki Kebutuhan Manusia, Terj. Nurul 
Iman, Bandung: PT. Pustaka Binaman 
Pressindo.

Mulyani, Ai dkk. 2023. Tresna Sumirat: Tafsir Ro-
mantika Sang Pangeran Sumedang Larang. 
Prosiding Vol. 1 No. 1. ISBI Bandung. Sunan 
Ambu Press.

Mulyati, Eti Dkk. 2023. Tiga Gaya Ketuk Tilu Di 
Tatar Sunda. Prosiding . Prosiding Vol. 1 No. 
1. Bandung: Sunan Ambu Press.

Peterson, Anya Royce, 2007. Antropologi Tari, 
Terj. FX. Widaryanto, Bandung: Penerbit 
Sunan Ambu Press.

Rusliana.Iyus, 2019. Kreativitas Dalam Tari Sun-
da, Sunan Ambu Press Bandung.

Soedarsono, 1998. Mengenal Tari-tari Rakyat di 
Daerah Jawa, Yogyakarta: ASTI.

Sujana, Anis, 2002. Tayub Kalangenan Menak 
Priangan, STSI Press Bandung.

Sumardjo, Jakob, 2000. Filsafat Seni, Bandung: 
Penerbit ITB.

NARASUMBER
Nama	 : Utang Juhara
Usia	 : 69 tahun
Alamat	 : Cimalaka Sumedang
Pekerjaan	 : Pensiunan PNS dan Seniman
		    Tayu Balandongan

Nama	 : Juju Junaedi
Usia	 : 66 tahun
Alamat	 : Situraja Sumedang
Pekerjaan	 : Seniman Tayu Balandongan


