MODIFIKASI BUDAYA SEBAGAI PROSES KREATIF 45
DENGAN TETAP MENJAGA KEARIFAN LOKAL
ESTETIKA IBING TAYUB BALANDONGAN
SEBAGAI MEDIA SENI KALANGENAN DUA LAPISAN
MASYARAKAT KAUM MENAK DAN SOMAH
DI SITURAJA-SUMEDANG

Asep Jatnika', Dindin Rasidin?, Sopian Hadi?,
Indrawan Cahya*, Citra Martsela®
Prodi Seni Tari, Fakultas Seni Pertunjukan, ISBI Bandung
JIn. Buah Batu No. 212 Bandung 40265

E-mail: asepjatnika390@gmail.com, dindinrasidin780@gmail.com, hadihadud@gmail.com, indraw-
ancahya89(@gmail.com, citramartsel@gmail.com

ABSTRACT

1bing comes from the word Ngibing, which means dance or dancing, while kalangenan is a habit that
people do for fun or entertainment. Tayub Balandongan as ibing kalangenan is the custom of ngibing
with ronggeng which is carried out during the Tayuban event. The word Balandongan is a Tayuban
performance arena which is located outside the building (out door) or it can also be interpreted that
Balandongan is a stage made of bamboo. Skill dancing in tayuban is something that must be mastered
by singers because it has its own prestige, as a reflection of the authority and charisma of a singer. To
dissect the problems of Tayub Balandongan in Situraja-Sumedang, this writing uses qualitative research
methods with an instrumental aesthetic theory approach. The existence of Tayub Balandongan is a re-
flection that Ibing Tayub Balandongan is a special form of folk art because two types of Kalangenan/
social dance (folk and menak) can be combined in one dish, namely Tayub Balandongan.

Keywords: Tayub Balandongan, Kalangenan, Folk Dance, Menak Dance.

ABSTRAK

1bing berasal dari kata Ngibing, mengandung pengertian tari atau menari, sedangkan kalangenan mer-
upakan kebiasaan (habit) yang dilakukan masyarakat sifatnya untuk kesenangan atau hiburan. Tayub
Balandongan sebagai ibing kalangenan merupakan kebiasaan ngibing dengan ronggeng yang dilakukan
dalam peristiwa Tayuban. Kata Balandongan merupakan arena pertunjukan 7ayuban yang letaknya di
luar gedung (out door) atau dapat juga diartikan bahwa Balandongan ini merupakan sebuah panggung
yang terbuat dari bambu. Kaparigelan menari dalam Tayuban merupakan hal yang wajib dikuasai oleh
para penayub karena mempunyai prestise tersendiri, sebagai cerminan kewibawaan serta kharismatik
seorang pangibing. Untuk membedah permasalahan Tayub Balandongan di Situraja-Sumedang maka
penulisan ini menggunakan metode penelitian kualitatif dengan pendekatan teori estetika instrumental.
Keberadaan Tayub Balandongan ini menjadi cerminan bahwa Ibing Tayub Balandongan merupakan
bentuk kesenian rakyat yang istimewa dikarenakan dari dua jenis tari kalangenan/pergaulan (rakyat dan
menak) dapat menyatu dalam satu sajian yaitu Tayub Balandongan.

Kata Kunci: Tayub Balandongan, Kalangenan, Tari Rakyat, Tari Menak.

PENDAHULUAN yang biasa dilakukan oleh kalangan kaum menatk,

Istilah Tayuban atau Ibing Tayub merupakan diselenggarakan di ibu kota kabupaten yang ber-
penyebutan terhadap bentuk kesenian kalangenan  tempat di pendopo kabupaten hampir di seluruh
yang pada masanya populer di wilayah Priangan. wilayah Priangan dikenal dengan Tayub Kadale-

Ibing Tayub awalnya adalah tradisi berkesenian man atau ada juga yang menyebutnya Tayub Pen-




PROSIDING SEMINAR HASIL PENELITIAN DAN PKM

ISBI BANDUNG TAHUN 2024

46

dopo karena penyelenggaraannya dilaksanakan di
pendopo. Acara Tayuban biasanya diselenggara-
kan ketika ada perhelatan atau acara-acara penting
baik acara kenegaraan atau perhelatan keluarga
misalnya sunatan dan pernikahan keluarga para
kaum menak.

Ibing Tayub di Sumedang awalnya didominasi
oleh kaum bangsawan sebagai ibing kalangenan
dan menjadi kebiasaan kaum menak dikenal
dengan Tayub Pendopo, karena pertunjukannya
dilaksanakan di pendopo. Menak sebagai pre-
dikat atau tingkat status bagi seorang yang sangat
dihormati. Seperti menurut Anis Sujana (2002:
31) kata menak dipergunakan untuk menyebut
semua orang yang sangat dihormati, baik para
bangsawan maupun para pejabat tinggi. Ditegas-
kan oleh Nina. H. Lubis bahwa golongan menak
dapat diklasifikasikan lagi menjadi menak gede
atau menak luhur (menak tinggi), menak sedeng
(menak sedang), dan menak handap atau menak
leutik (menak rendah atau menak kecil).

Ibing Tayub sebagai genre tari yang sudah
berkiprah mengisi dinamika perkembangan tari
Sunda, pada jamannya tarian ini menjadi bagian
dari pola kehidupan masyarakat terutama kaum
menak. Diperjelas menurut Anis Sujana (2002:
31) Ada tiga klasifikasi tentang menak yaitu:
menak luhur kalangan bupati, menak sedeng ka-
langan Wadana, Camat, dan menak leutik asisten
dari Wadana, ada istilah menak intelektual yang
tidak berorientasi pada jabatan Pangreh Praja. /b-
ing berasal dari kata Ngibing, mengandung pen-
gertian tari atau menari, sedangkan kalangenan
merupakan kesukaan atau kebiasaan (habit) yang
dilakukan secara rutin yang sifatnya untuk kes-
enangan atau hiburan.

Sumedang sebagai basis perkembangan /bing
Tayub yang awalnya di dominasi oleh kaum menak,
tetapi dalam perkembangannya 7ayub bukan ha-

nya milik kaum menak akan tetapi masyarakat

biasa ikut andil dalam peristiwa Tayub. Maka
muncul duplikasi kebiasaan menak yang ditiru
oleh masyarakat, karena dianggapnya bahwa ke-
biasaan dan pola perilaku menak sebagai panutan
yang harus ditiru oleh masyarakat biasa atau kaum
cacah. Sehingga muncul tayub yang berkembang
di masyarakat yang dikenal dengan Ibing Tayub
Balandongan. Seperti ditegaskan oleh Anis Suja-
na (2002: 10) bahwa Tayuban yang didukung oleh
golongan menak pada gilirannya menyebar juga
dikalangan masyarakat kebanyakan, sehubungan
itu Tayuban tampil di Balandongan untuk keper-
luan perayaan upacara daur hidup khusus seperti
khitanan dan perkawinan. Fenomena yang terjadi
pada peristiwa Ibing Tayub Balandongan akhirnya
menjadi habit masyarakat yaitu ngibing dengan
ronggeng, dimana ronggeng adalah penari wanita
profesional yang difungsikan sebagai partner pe-
nari pria, selain juga ngawih (Anis, 2002: 63).
Tetapi dalam perkembangannya masyarakat
kaum somah (masyarakat kecil/rakyat jelata) bi-
asa meniru kebiasaan para menak maka Tayub
berkembang juga dikalangan rakyat dikenal den-
gan Tayub Balandongan. Tayub sebagai bentuk
kesenian kalangenan sebagai habit masyarakat
yang diekspresikan dalam ngibing bersama rong-
geng, sedangkan kalangenan disini lebih berori-
entasi pada kebiasaan masyarakat dalam ngibing
tayub sebagai ungkapan ekspresi yang diaktual-
isasikan melalui ngibing. Peristiwa yang terjadi
pada Ibing Tayub sebagai Ibing Kalangenan awal-
nya didominasi oleh para menak (bangsawan),
tetapi dalam perkembangannya /bing Tayub juga
menjadi habit masyarakat kalangan somah seper-
ti halnya yang terjadi saat ini di lingkungan mas-
yarakat Situraja. Oleh karena itu untuk membedah
permasalahan /bing Tayub Balandongan ini penu-
lis menggunakan metode penelitian kualitatif den-

gan pendekatan teori estetika instrumental.




MODIFIKASI BUDAYA SEBAGAI PROSES KREATIF
DENGAN TETAP MENJAGA KEARIFAN LOKAL

47

HASIL DAN PEMBAHASAN
Sisi Lain Tayub Balandongan Bagian dari
Warisan Budaya Masyarakat di Masa Lalu

Tayub Balandongan di daerah Situraja mer-
upakan suatu kegiatan sosial budaya masyarakat
yang masih mempertahankan kearifan lokal. Desa
Situraja merupakan salah satu desa yang berada di
Kecamatan Situraja. Secara geografis Situraja ber-
batasan dengan Desa Mekarmulya di sebelah Se-
latan, Desa Situraja Utara di sebelah Utara, Desa
Sukatali di sebelah Barat, dan Desa Jatimekar di
sebelah Timur. Desa Situraja merupakan desa pa-
dat penduduk dan terletak di pusat pemerintahan
atau alun-alun kecamatan. Mayoritas mata penca-
harian penduduknya adalah sebagai petani, ped-
agang, wiraswasta, Aparatur Sipil Negara (ASN)
dan lain-lain.

Disamping mengisi rutinitas bekerja se-
hari-hari masyarakat Situraja memiliki kebiasaan
dalam kegiatan budaya seperti dalam acara rutin
tahunan biasanya diadakan di alun-alun Keca-
matan Situraja seperti diadakan syukuran yang
disebut dengan Hajat Lembur Riwatan Jagat. Ke-
giatan ini bertujuan untuk mengungkapkan rasa
syukur kepada Tuhan Yang Maha Esa atas segala
karunia dan limpahan rezeki yang telah didapat-
kan dan sebagai upacara ritual penolak bala yang
bertujuan untuk dijauhkannya dari segala mara

bahaya.

PEs = S i

Gambear 1. Upacara Hajat Lembur Ruwatan Jagat

Pernyataan diatas menunjukan bahwa ke-
hidupan masyarakat Situraja yang masih meme-
gang nilai-nilai adat istiadat masih tampak tersirat
dalam kebiasaan sehari-hari. Seperti halnya aktif
dalam kegiatan upacara-upacara ritual adat untuk
mengungkapkan bentuk rasa syukur. Salah satun-
ya dalam bentuk upacara ritual ruwatan lembur
yang mana di dalamnya biasanya selalu terdapat
bentuk-bentuk kesenian hiburan sebagai median-
ya. Seperti salah satu contohnya dalam kegiatan
upacara ritual masyarakat Situraja setelah dilak-
sanakannya upacara ritual Hajat Lembur Ruwatan
Jagat mereka mengadakan seni kalangenan den-
gan mempergelarkan Tayub Balandongan setelah
pelaksanaan upacara syukuran.

Kebiasaan berbudaya masyarakat Situraja ini
tidak lepas dari kebutuhan manusia pada umumn-
ya yaitu memerlukan hiburan. Masyarakat Situra-
ja pada dasarnya aktif terlibat dalam arena Tayub
Balandongan ini tidak hanya para kaum menak
saja yang terlibat melainkan seluruh lapisan mas-
yarakat dapat ikut berpartisipasi menari bersama
dalam arena Tayub Balandongan.

Kebiasaan ngibing dalam arena Tayub Balan-
dongan tujuannya untuk mengungkapkan ekspresi
secara spontan disini ibingan sebagai ungkapan
ekspresi kepuasan, juga cenderung untuk melepas
kepenatan sehari-hari dalam rutinitas pekerjaan-
nya. Ibingan lebih bersifat improvisasi seperti
Ibingan Hayam Ngupuk, biasanya penayub dan
ronggeng membawakan gerak khasnya dengan
menirukan ayam yang sedang kokoreh, kikiplik,
ngupuk (mandi tanah). Gerak lainnya diantaranya
adumanis, mincid, onclang, dan gilir simeut. Da-
lam tarian ini gerak kaki lebih dominan serta ung-
kap gerak lebih lincah dan variatif, sehingga irama
terutama tepakan kendang lebih cenderung antara
irama sedang, cepat, dan kecenderungan tariann-
ya bersifat komikal tetapi itu juga sesuai dengan

karakter penayub dalam membawakan tarian.




PROSIDING SEMINAR HASIL PENELITIAN DAN PKM

ISBI BANDUNG TAHUN 2024

48

Estetika Tari Pada Tayub Balandongan
Ibingan dalam Tayub Balandongan memuat
kandungan nilai estetik sebagaimana fungsi tarin-
ya sebagai presentasi estetis. Menurut Kamus
Besar Bahasa Indonesia (KBBI), istilah estetika
berasal dari bahasa Yunani yaitu ‘aesthetis’ yang
berarti ‘perasaan atau reaksi manusia terhadap
seni dan keindahan’. Senada dengan pandangan
Djelantik (2004: 7), estetika adalah bidang filsafat
yang mempelajari segala sesuatu yang berkaitan
dengan keindahan, termasuk semua aspeknya. Tri
Prasetyo Utomo (2010: 2) menegaskan bahwa es-
tetika ini mengkaji atau menganalisis mengenai
permasalahan keindahan pada objek tertentu baik
yang sifatnya keindahan alami maupun keindahan
buatan yang disebut sebagai objek seni. Estetika
terdiri dari berbagai elemen, yang masing-masing
memiliki ciri dan sifat untuk menentukan terha-
dap nilai estetika. Selain dari itu menurut Hidayat
Suryalaga (dalam Ai Mulyani, 2023: 5) dalam
kebudayaan Sunda, estetika tidak berdiri sendiri,
tetapi memiliki kaitan sangat erat dengan etika.
Dalam implementasinya, estetika hakikatnya di-

pakai sebagai “wadah” dan etika adalah “isi”.

Gambar 2. Penayub dan Ronggeng dalam Arena Tayub
Balandongan

Kandungan estetika dalam [bing Tayub ini,
secara substansi dapat ditinjau melalui unsur yang
bersifat tekstual atau segala bentuk yang dapat
terinderawi seperti koreografi, iringan tari, rias
tari, dan busana tari. Walaupun pada dasarnya se-
gala unsur yang bersifat tekstual memiliki korelasi

atau berkaitan erat dengan unsur-unsur yang ber-

sifat kontekstual. Kandungan nilai estetika dalam
1bing Tayub Balandongan ini tergolong ke dalam
keindahan seni atau keindahan buatan, karena se-
cara mendasar hal yang disebut sebagai indah ini
dibentuk secara sengaja oleh manusia. Sebagaima-
na yang dipaparkan oleh Agung Kurniawan dan

Riyan Hidayatullah (2016: 8) bahwa:

“Keindahan seni adalah sifat indah yang diungkap-
kan oleh budi manusia secara tekun untuk mengu-
bah benda-benda alamiah bagi kepentingan rohani
manusia. Nilai keindahan ini diungkapkan dan
diletakkan dalam pengolahan benda-benda untuk
memperoleh kesenangan, kegairahan, kepuasan,
dan kelegaan dalam kehidupan emosional manu-
sia tanpa adanya faktor-faktor pertimbangan yang
dapat mengganggu perasaan-perasaan itu.”

Seperti pernyataan Djelantik (1990:14) bah-
wa “dalam ilmu estetika pertama-tama nampak
pada semua benda atau peristiwa kesenian yang
mengandung ke dalam aspek wujud dan bobot.
Berikut ini kaitannya dengan pandangan estetika
dibawah ini.

a. Wujud

Djelantik (1990: 40-46), menyatakan bahwa
wujud mempunyai dua unsur pokok yaitu Bentuk
(Form) dan Susunan (Structure). Dalam imple-
mentasi teori pada estetika tari Tayub Balandon-
gan, Wujud merupakan bentuk pertunjukan tari
pada yang berada pada Tayub Balandongan. Se-
lain dari itu Djelantik menegaskan (1999:18) bah-
wa, “Bentuk” dalam seni tari dapat dimaksudkan
kepada gerak-gerak yang berada dalam seni tari
misalnya, “agem”, “seledet”, “landak”, “tuwek”
dan sebagainya. Bentuk disini dimaksudkan se-
bagai bentuk yang berada pada Tayub Balandon-
gan yaitu jika kita lihat dan cermati bahwa dalam
pertunjukan 7ayub Balandongan ini para Pangib-
ing memiliki biasanya memiliki kegemaran, ciri
khas, kostim tarian yang bervariatif. Dari pernyata-
an tersebut sudah tentu jika kita lihat dalam 7ayub
Balandongan yang termasuk ke dalam perwuju-

dan estetik “bentuk” merupakan gerak-gerak yang




MODIFIKASI BUDAYA SEBAGAI PROSES KREATIF
DENGAN TETAP MENJAGA KEARIFAN LOKAL

49

berada di dalamnya. Gerak-gerak tari yang berada
pada Tayub Balandongan merupakan perpaduan
gerak yang berada pada Ketuk Tilu dan Tayub. Hal
ini dikarenakan di masa lalu bahwa khususnya
dunia tari Sunda terdapat sebuah genre tari yang
bersumber dari tarian yang populer dikalangan
rakyat dan ada tarian yang populer dikalangan
menak. Dari kedua sumber tersebut masing-mas-
ing memiliki fungsi yang sama yaitu sebagai me-
dia hiburan. Seperti menurut Eti Mulyati (2023: 88
), menjelaskan bahwa tari Ketuk Tilu, merupakan
tari pergaulan untuk hiburan di kalangan rakyat
sebagai pelipur lara yakni ketika mengungkapkan
rasa kebersamaan.

Mengenai pembahasan bentuk disini dapat di-
lihat dari bentuk yang bersumber dari tari rakyat
(Ketuk Tilu) dan bentuk tari menak (7Tayub Pen-
dopo). Berikut ini nama-nama gerak tari yang ber-
sumber dari Ketuk Tilu seperti, bankaret, mincid
bongbang, kadal meuntas, beulit kacang, bajing
luncat dan lainnya lagi. Selain itu gerak-ger-
ak pokok yang bersumber dari tari Tayub yaitu,
adeg-adeg, jangkung ilo, aced, mincid, keupat,
engkeg, galayar, baksarai dan lainnya lagi. Perbe-
daan Tayub Pendopo dengan Tayub Balandongan
secara pertunjukan dalam Tayub Balandongan
kedua unsur genre tari ini tidak terpisahkan. Hal
ini dikarenakan dalam pertunjukan Tayub Balan-
dongan tidak ada lagi pewilahan berdasarkan sta-
tus sosial lapisan masyarakat. Seperti contohnya
kaum menak, santana dan somah dapat ikut ber-
partisipasi menjadi Pangibing dalam pertunjukan
Tayub Balandongan.

Ciri khas dalam /bingan Tayub Balandongan
gerak dalam tarian lebih sifatnya improvisasi art-
inya tukang kendang lebih mengacu pada ibingan
yang ditampilkan, yang mana setiap gerakan yang
dilakukan penayub akan diikuti oleh tepakan ken-
dang. Terutama penari yang sudah sering ngibing
(penari profesional) disini tingkat improvisasin-

ya lebih muncul dan perbendaharaan gerak lebih

pareatif. Disisi lain adanya kostim atau kegema-
ran dalam hal lagu, misalnya seorang yang mau
tampil menari sebelumnya meminta lagu ke para
nayaga, jadi tidak begitu saja penabuh atau nay-
aga menampilkan lagu jadi harus sesuai dengan
permintaan penayub. Untuk penari pemula bi-
asanya mengikuti pola tepakan kendang yang su-
dah dipatok oleh penabuh kendang, artinya penari
lebih mengacu pada pola tepakan kendang, disini
tingkat improvisasi dari penari belum nampak.
Walaupun rata-rata dalam penampilan /lbingan
lebih bersifat saka = sakainget (sesuka hati), tetapi
ungkap gerak lebih kelihatan unik sesuai dengan
daya kreativitas masing-masing penari.

Busana yang dipakai dalam pertunjukan
Tayub Balandongan tidak ada ketentuan khusus
tetapi kebanyakan memakai salontreng, pangsi
memakai dodot, iket kepala, dan warna kotum
yang digunakan sesuai dengan selera penayub.
Sedangkan busana ronggeng memakai kebaya,
sinjang, sanggul.

Susunan atau struktur dapat terlihat pada
struktur gerak tari yang berada pada Tayub Bal-
andongan. Dalam implementasi “struktur” pada
Tayub Balandongan, dimaksudkan kepada struk-
tur pertunjukan yang di dalamnya terdapat struktur
pelaku pertunjukan, seperti juru baksa, juru tari,
Jjuru kawih, penari pokok, nayaga, penonton dan
penonton partisipan. Selain dari itu struktur per-
tunjukan tari pada Tayub Balandongan menggu-
nakan konsepsi pertunjukan yang berada pada tari
Tayub Pendopo. Oleh karena itu dengan menggu-
nakan konsepsi struktur pertunjukan yang berada
pada Tayub Pendopo, maka dalam pertunjukannya
tampak lebih tertib dan teratur.

Struktur pertunjukannya menurut Juju Junaedi
(wawancara, 2023) Pintonan Tayub balandongan
dikawitan ku lagu karuhun sapertos lagu kembang
gadung, Ayun Ambing, diteraskeun ku lagu kang-
go hiburan diantawisna wae lagu hayam ngupuk,
awi ngarambat, wangsit siliwangi, sareng seueur

nusanesnda.




PROSIDING SEMINAR HASIL PENELITIAN DAN PKM

ISBI BANDUNG TAHUN 2024

50

Dapat diartikan:

Pertunjukan Tayub Balandongan diawali oleh
lagu ritual seperti lagu kembang gadung, ayun
ambing, dilanjutkan oleh lagu untuk hiburan di-
antaranya lagu hayam ngupuk, awi ngarambat,
wangsit siliwangi, dan banyak lagi yang lainnya.

Mulai pertunjukan biasanya diawali den-
gan tatalu istilah dalam Bahasa Sunda bahwa
tatalu adalah nabeuhan dilakukan dengan tu-
juan menunggu tamu hadir. Menurut Anis Suja-
na (2002:73) bahwa tatalu merupakan hidangan
lagu-lagu instrumental yang disajikan oleh naya-
ga. Ditegaskan menurut Juju Junaedi (wawancara,
2023), lagu tatalu nu sok dianggo dina Tayub
Balandongan diantarana gendu, banjaran, Pan-
glima, sareng nu sanesna, tujuana kanggo nunggu
tamu sumping oge kanggo bewara ka masyarakat
wireh bade diselenggarakeun pintonan tayub.

Dapat diartikan:

Lagu tatalu yang suka dipakai dalam Tayub
Balandongan diantaranya gendu, banjaran, pan-
glima dan banyak lagi yang lainnya. Tujuannya
untuk menunggu tamu undangan datang juga un-
tuk memberi tahu kepada masyarakat karena mau
diselenggarakan pertunjukan 7ayub.

Setelah melakukan fatalu dan para tamu su-
dah hadir, nayaga dan sinden akan melanjutkan
dengan lagu lagu ritual seperti kembang gadung,
ayun ambing, malong, bertujuan untuk meminta
ijin dan memohon perlindungan sebagai bentuk
penghormatan kepada para leluhur. Dilanjutkan
dengan bubuka yang dilakukan oleh yang punya
hajat atau pemimpin rombongan, yang mengung-
kapkan maksud dan tujuan dalam menyelenggara-
kan Tayuban.

Tahap berikutnya yaitu nyoderan atau ngab-
aksaan, juru baksa berperan untuk memberikan
soder kehomatan kepada para tamu yang dianggap
mempunyai jabatan tertentu atau dipandang se-
bagai tokoh masyarakat; Camat, Lurah. Pemberi-
an soder atau nyoderan dilakukan oleh juru baksa
disesuaikan dengan hirarki jabatan ketika hadir

dalam peristiwa pertunjukan. Tugas juru baksa

ini, ditegaskan oleh Anis Sujana (2002: 64), se-

bagai berikut:

Juru baksa adalah seorang penari pria yang diser-
ahi tugas mengatur giliran penari. Pada umumnya
berasal dari grup atau nayaga atau seseorang yang
ditunjuk oleh empunya ‘hajat’ yang dipandang
memiliki pengalaman dan keahlian di dalam hal ini
(pada perkembangan selanjutnya pun panitia dapat
mengambil inisiatif sendiri dan secara spontan
melaksanakan tugas ini). Di dalam kehidupan se-
hari-hari, peran juru baksa sering dikaitkan dengan
berbagai hal yang cukup penting dalam kehidupan
masyarakat. Mereka dianggap sebagai perantara
antara orang yang punya acara dengan para tamu
terhormat sebagai bentuk ucapan terimakasih atas
kehadirannya.

Ibingan yang ditampilkan dalam ngabaksaan
ini lazim disebut dengan nyoderan atau Ngabak-
saan, ibingan ini terutama pada awal bubuka ng-
abaksaan biasanya dengan lagu kulu-kulu. Juru
baksa pada tampilan awal ngabaksaan diapit
oleh dua orang ronggeng artinya dilakukan oleh
tiga orang penari satu orang juru baksa dan dua
orang adalah ronggeng. Susunan koreografi tidak
tidak terstruktur secara tetap tetapi sesuai dengan
keinginan penari, oleh sebab itu, durasi tarian pun
bervariasi. Namun demikian, jika dilihat dari pem-
bendaharaan geraknya dalam struktur ibing ngab-
aksaan ini terdapat semacam pola-pola gerak yang
seringkali atau biasa ditampilkan, di antaranya
adeg-adeg, jangkung ilo, keupat, mincid, baksa-

rai, dan mamandapan.

Gambar 3. Tarian Baksaan oleh Juru Baksa




MODIFIKASI BUDAYA SEBAGAI PROSES KREATIF
DENGAN TETAP MENJAGA KEARIFAN LOKAL

51

Juru baksa memiliki pola Ibingan dengan
karakteristik yang berbeda-beda diantaranya
gagahan/monggawaan, satriaan, dan komikal
(bobodoran). Karakter itu dilakukan sebagai ciri
atau tanda kepada siapa juru baksa itu memberi-
kan soder, biasanya sesuai dengan sifat orang atau
pengibing yang akan diberikan soder. Ibing nga-
baksaan dalam karakter gagahan/monggawaan
memiliki empat unsur pokok gerak yaitu gedig,
capangan ngumis, jangkung ilo dan baksarai.
Kemudian /bing nyatriaan memiliki lima unsur
gerak pokok yaitu, mincid, capangan, keupat, po-
capan, baksarai, dan calik deku. Pada Ibingan ko-
mikal (bobodoran) biasanya tidak berpola, tingkat
improvisasi lebih muncul tetapi masih berpatok
pada tepakan kendang. Ibingannya menampilkan
gerakan unik dengan menampilkan unsur bodoran
atau lawakan sehingga menimbulkan ketawa para
penontong serta diakhiri dengan calik deku.

Lagu yang biasa digunakan dalam ngabak-
saan diantaranya; macan ucul, renggong gancang,
senggot, dari setiap penyajian lagu selalu diakhiri
dengan gending boboyongan. Aspek lainnya yang
menarik juga terdapat dalam penggunaan busana
ibing ngabaksaan yang menggunakan perpaduan
dari busana tayub golongan menak dan rakyat,
terdiri dari pangsi, takwa, sinjang dodot, iket dan

keris.

b. Bobot

Menurut Djelantik (1999: 46), bahwa “Bob-
ot” dari suatu karya seni dimaksudkan “isi” atau
“makna” dari apa yang disajikan kepada sang pen-
gamat. Bobot ini dapat secara langsung ditang-
kap oleh panca indera atau secaraa tidak langsung
setelah menghayati dari yang ditangkap secara
langsung. Tayub Balandongan merupakan sebuah
peninggalan artefak budaya masyarakat Sumedang
dimasa lalu yang memiliki nilai-nilai peninggalan
budayanya. Di dalam arena Tayub Balandongan

dapat ditemukan interaksi masyarakat yang saling

mengikat kebersamaan tanpa memandang seseo-
rang dari derajat status sosialnya, baik golongan
kaum menak atau kaum somah. Jika dimasa lalu
bahwa tari pergaulan Ketuk Tilu dan 7ayub yang
merupakan dua jenis kesenian yang lahir dari ka-
langan yang berbeda. Namun keberadaan Tayub
Balandongan ini menjadi bagian dari perubahan
bentuk kesenian yang istimewa dikarenakan dari
dua jenis tari pergaulan tersebut dapat menyatu
dalam satu sajian arena Tayub Balandongan.
1bing Tayub Balandongan lebih cenderung
ke gerak maknawi, misalnya dalam Ibingan Ha-
yam Ngupuk ada gerak pada kaki yaitu kokoreh
ini menggambarkan ayam sedang mencari makan,
juga gerak tangan yang direntangkan (kikiplik),
seolah ayam jantan yang sedang menantang la-
wan. Ada dua jenis gerak dalam tari, yaitu gerak
maknawi (gesture), juga ada gerak murni (pure
movement), yang dimaksud gerak maknawi adalah
gerak yang mengandung arti jelas, sedangkan ger-
ak muni adalah yang digarap untuk mendapatkan
bentuk yang artistik dalam artian lebih menonjol-

kan keindahan.

Tinjauan dari Sisi Fungsi

Tayub Balandongan bila dilihat dari sisi fung-
si arahnya lebih kepada fungsi hiburan personal
sehingga nilai estetis menjadi bagian dari ibingan
ini, tetapi kedalaman nilai filosofi tidak diuta-
makan. Ungkapan emosi, kepuasan, serta prestise
justru lebih diutamakan. Apalagi ketika ngibing
dengan ronggeng dengan mudah mengeluarkan
uang dari kantong sendiri untuk nyawer baik itu
ke ronggeng atau ke nayaga sebagai ungkapan
kepuasan juga prestise. Pada intinya peristiwa
ini lebih menjurus pada pelayanan selera pribadi,
mau narinya jelek atau bagus yang penting kepua-
san yang diutamakan. Seperti ditegaskan menurut
Maslow (1994: 55). bahwa setiap orang memiliki
hasrat akan nama baik, gengsi, prestise, status dan

ketenaran. Tercermin dalam peristiwa /bing Tayub




PROSIDING SEMINAR HASIL PENELITIAN DAN PKM

ISBI BANDUNG TAHUN 2024

52

Balandongan secara kodrat manusia mempunyai
kebutuhan serta keinginan untuk mencapai kepua-
san dalam memenuhi hasrat dalam kehidupannya.
Kadang untuk memenuhi kebutuhan tersebut para
maniak Tayub tidak memikirkan uang yang dike-
luarkan yang terpenting adalah kepuasan priba-
di. Tetapi kepuasan tersebut ada muatan prestise,
karena dengan mengeluarkan uang pada waktu
ngibing dengan ronggeng akan diimbangi dengan
pamor juga wibawa dari penayub akan naik.

Peristiwa dalam /bing Tayub adanya suatu
ikatan emosional antara penayub dengan unsur
lainnya sehingga dijadikan sebagai kebiasaan
(habit), yang sudah mengakar dalam komunitas
kehidupan masyarakat Situraja-Sumedang. 7b-
ingan yang menjadi habit tentunya mempunyai
fungsi yang cukup signifikan bagi komunitas mas-
yarakat pendukung. Peterson (2007: 68), misalnya
berpendapat fungsi memandang tari dari segi kon-
teks dan kontribusinya dalam masyarakat.

Peristiwa /lbing Tayub mempunyai fungsi
primer yaitu sebagai sarana hiburan juga sebagai
ungkapan ekspresi kepuasan bagi masyarakat pen-
dukung. Peristiwa ini sekaligus dapat dikatakan
sebagai sarana silaturahmi yang dikemas dalam
aktivitas budaya, di dalamnya syarat nuansa seni
dan lebih kental makna sosial, jadi peristiwa ini
mempunyai fungsi hiburan. Dengan sangat antu-
siasnya para penayub dengan tanpa memikirkan
untung rugi, mereka melaksanakannya atas dasar
kesadaran sendiri dan merupakan panggilan dari
hati nurani. Peristiwa ini sebagai aktivitas hiburan
pribadi karena beranggapan dengan melaksanakan
kebiasaan ini, dari satu sisi hobi dapat terpenuhi di
sisi lain silaturahmi tetap jalan.

Dari sisi lain /bing Tayub mempunyai fung-
si sekunder karena sebagai pengikat solidaritas
kelompok masyarakat khususnya komunitas mas-
yarakat pendukung. Seperti dikatakan Soedarso-
no, (2001: 170).

Setiap zaman, etnis, lingkungan masyarakat, serta

bentuk seni pertunjukan memiliki fungsi primer
dan sekunder yang berbeda. Fungsi primer seni
pertunjukan, apabila seni tersebut jelas siapa pe-
nikmatnya, dan fungsi sekunder, apabila seni per-
tunjukan bertujuan bukan untuk dinikmati tetapi
untuk kepentingan yang lain. Ini berarti fungsi seni
pertunjukan menjadi multi fungsi, tergantung dari
perkembangan masyarakat pendukung, antara lain
sebagai pengikat kebersamaan, media komunikasi,
interaksi ajang gengsi, bisnis, dan mata pencaha-
rian.

Pendapat tadi tercermin dalam peristiwa /bing
Tayub yang menyandang fungsi primer sebagai

hiburan pribadi.

PENUTUP

Ibing Tayub Liar mengalami penghalusan is-
tilah atau epimisme menjadi Ibing Tayub Balan-
dongan bertujuan untuk menepis konotasi negatif
yaitu ada kata liar diganti menjadi Balandongan
mengacu pada tempat arena pertunjukannya yaitu
Balandongan. Istilah Tayub Balandongan awaln-
ya menjadi istilah yang asing tetapi lambat laun
istilah tersebut sudah tertanam dan lebih melekat
di hati masyarakat. Makna yang terkandung dalam
1bing Tayub sebagai Ibing Kalangenan secara psi-
kologis sebagai ungkapan maskulinitas, agresifit-
as, juga heroisme. Peristiwa ini mempunyai fungsi
primer yaitu sebagai sarana hiburan, juga sebagai
ungkapan ekspresi kepuasan bagi para pelakunya.
Sekaligus mempunyai fungsi sekunder sebagai
sarana silaturahmi yang dikemas dalam aktivitas
budaya yang sarat akan muatan seni dan kebiasaan
(folsk way). Di sisi lain dari Tayub Pendopo ber-
dampak pula pada pandangan masyarakat yang di
masa lalu terdapat tingkatan derajat yang diklas-
ifikasikan berdasarkan sistem status lapisan sosial
masyarakat. Namun pada pada saat ini tingkatan
sosial itu menjadi hilang dan menjadikan 7ayub
Balandongan sebuah sarana hiburan dan media si-
laturahmi masyarakat dari berbagai kalangan baik

kaum menak ataupun somah.




MODIFIKASI BUDAYA SEBAGAI PROSES KREATIF 53
DENGAN TETAP MENJAGA KEARIFAN LOKAL

DAFTAR PUSTAKA NARASUMBER

A.AM. Djelantik. 1999. Masyarakat Seni Perr- Nama : Utang Juhara
tunjukan Indonesia. Bandung: Estetika. Usia : 69 tahun

A.AM. Djelantik. 2004. Estetika Sebuah Pengan- Alamat : Cimalaka Sumedang
tar. Bandung: Masyarakat Seni Pertunjukan Pekerjaan : Pensiunan PNS dan Seniman
Indonesia. Tayu Balandongan

A.AM. DJELANTIK. 1990. “Pengantar Dasar

Ilmu Estetika”. Sekolah Tinggi Seni Indone- Nama : Juju Junaedi
sia (STSI) Denpasar. Usia : 66 tahun
Kaplan, David, dan Albert A. Manners, 2002. Te- Alamat : Situraja Sumedang
ori Budaya, Terj. Landung Simatupang, Yo- Pekerjaan : Seniman Tayu Balandongan

gyakarta: Pustaka Pelajar.

Kurniawan, Agung dan Riyan Hidayatul-
1ah.2016.Estetik Musik.Yogyakarta: Art-
tex.

Maslow, H. Abraham, 1994. Motivasi dan Keprib-
adian: Teori Motivasi Dengan Pendekatan
Hierarki Kebutuhan Manusia, Terj. Nurul
Iman, Bandung: PT. Pustaka Binaman
Pressindo.

Mulyani, Ai dkk. 2023. Tresna Sumirat: Tafsir Ro-
mantika Sang Pangeran Sumedang Larang.
Prosiding Vol. 1 No. 1. ISBI Bandung. Sunan
Ambu Press.

Mulyati, Eti Dkk. 2023. Tiga Gaya Ketuk Tilu Di
Tatar Sunda. Prosiding . Prosiding Vol. I No.
1. Bandung: Sunan Ambu Press.

Peterson, Anya Royce, 2007. Antropologi Tari,
Terj. FX. Widaryanto, Bandung: Penerbit
Sunan Ambu Press.

Rusliana.lyus, 2019. Kreativitas Dalam Tari Sun-
da, Sunan Ambu Press Bandung.

Soedarsono, 1998. Mengenal Tari-tari Rakyat di
Daerah Jawa, Yogyakarta: ASTI.

Sujana, Anis, 2002. Tayub Kalangenan Menak
Priangan, STSI Press Bandung.

Sumardjo, Jakob, 2000. Filsafat Seni, Bandung:
Penerbit ITB.




