
142PROSIDING SEMINAR HASIL PENELITIAN DAN PKM
ISBI BANDUNG TAHUN 2024

RELASI PENGETAHUAN EKOLOGI MASYARAKAT SUNDA
(PATANJALA) DENGAN POLA PERMAINAN KARAWITAN

BANGKONGAN DAN TONGGÉRÉTAN

Gempur Sentosa, Dedy Satya Hadianda, Ahmad Maulana
ISBI Bandung

Abstrak 

Paradigma masyarakat timur yang cenderung hidup di tengah ekologi yang subur melahirkan pandangan 
bahwa alam adalah bagian dari kehidupan, sehingga dikenal dengan pola pikir ekosentris yang menem-
patkan manusia sejajar dengan alam, bahkan cenderung menempatkan alam sebagai entitas yang lebih 
tinggi dan perlu dihormati. Dari paradigma tersebut, salah satunya dapat ditemukan dalam berbagai 
bentuk ekspresi, dari sistem pengetahuan, hingga ritual-ritual yang menunjukkan penghormatan ma-
nusia terhadap alam. Salah satunya dikenal dengan konsep pertiwi, bahwa alam adalah ibu yang mer-
awat keseimbangan, yang menghidupi, sehingga setiap ekspresi kebudayaan selalu bersandar pada cara 
pandang tersebut. Dalam mempraktikan penghormatan terhadap alam, dikenal konsep Patanjala yang 
mengedepankan konsep wilayah (ruang), wayah (waktu) dan lampah (perilaku), di mana setiap interaksi 
manusia terhadap alam, termasuk pemanfaatan manusia secara langsung terhadap alam, dibatasi dengan 
konsep aturan ruang, aturan waktu, dan aturan perilaku manusia dalam memperlakukan alam. Merujuk 
pada pandangan klasik tentang kebudayaan dan habitatnya, menjadi pertanyaan penting apakah dalam 
kebudayaan Sunda ekspresi seni sebagai bagian dari dimensi 7 (tujuh) unsur kebudayaan, memiliki 
relasi dengan paradigma memperlakukan alam? Khususnya dalam seni musik tradisi (Karawitan), di 
mana ditemukan pola permainan musikal yang erat dengan ekologi, seperti Bangkongan dan Tongérétan 
sebagai dua pola permainan mimesis dari perilaku Rana Shqiperica (katak air) yang identik dengan 
musim penghujan (mijih) dan Cicadidae (Tongérét/Garengpung) yang identik dengan penanda musim 
kemarau. Kajian ini fokus pada telaah relasi pola permainan musikal Karawitan Sunda dengan konsep 
wayah atau waktu/musim sebagai pengetahuan ekologi masyarakat Sunda.

Kata Kunci: Tongeretan, Bangkongan, Patanjala, Wayah, Karinding

Abstract

The paradigm of eastern society that tends to live in the midst of a fertile ecology gives birth to the 
view that nature is part of life, so it is known as an ecocentric mindset that places humans in paral-
lel with nature, even tends to place nature as a higher entity and needs to be respected. One of these 
paradigms can be found in various forms of expression, from knowledge systems to rituals that show 
human respect for nature. One of them is known as the concept of pertiwi, that nature is a mother who 
maintains balance, who gives life, so that every cultural expression always relies on this perspective. 
In practicing respect for nature, the concept of Patanjala is known, which puts forward the concepts 
of wilayah (space), wayah (time) and lampah (behavior), where every human interaction with nature, 
including direct human use of nature, is limited by the concept of space rules, time rules, and rules of 
human behavior in treating nature.  Referring to the classic view of culture and its habitat, it becomes an 
important question whether in Sundanese culture artistic expression as part of the 7th dimension (seven) 
of cultural elements, has a relationship with the paradigm of treating nature? Especially in traditional 
music (Karawitan), where musical playing patterns are found that are closely related to ecology, such 
as Bangkongan and Tongérétan as two playing patterns that mimic the behavior of Rana Shqiperica 
(water frog) which is identical to the rainy season (mijih) and Cicadidae (Tongérét/Garengpung) which 
is identical to the dry season marker. This research focuses on examining the relationship between the 
musical playing patterns of Sundanese Karawitan and the concept of wayah or time/season as ecologi-
cal knowledge of Sundanese society.

Keywords: Tongeretan, Bangkongan, Patanjala, Wayah, Karinding



143MODIFIKASI BUDAYA SEBAGAI PROSES KREATIF
DENGAN TETAP MENJAGA KEARIFAN LOKAL

PENDAHULUAN
Ki Hajar Dewantara hingga C.A Van Perseun 

memiliki pandangan tentang kebudayaan yang 
menyatakan bahwa pola hidup masyarakat tidak 
bisa dipisahkan dengan kondisi atau keadaan alam 
yang menjadi habitat hidup masyarakat sebagai 
penghuninya. Masyarakat yang hidup di wilayah 
iklim empat musim Eropa misalnya memiliki 
hubungan erat dengan cara bertahan hidup yang 
relevan dengan keadaan wilayahnya, demikian 
pula masyarakat yang hidup dalam sebuah hab-
itat dengan geografis padang pasir seperti Timur 
Tengah yang menghasilkan cara bertahan hidup 
yang khas sebagaimana keadaan wilayah terse-
but. Demikian pula pola hidup masyarakat Sunda 
yang hidup dan berkembang di sebuah geografi 
iklim tropis, identik dominan dengan kehidupan 
pegunungan, hutan, hingga sungai, yang melahir-
kan pola hidup ladang, hidup berpindah-pindah 
dengan pola huma, hingga talun. Tidak hanya se-
cara praktis dalam memperlakukan alam, keadaan 
alam, geografis yang menjadi habitat hidup juga 
mempengaruhi alam pikir atau paradigma mas-
yarakat terhadap lingkungan atau ekologi.

Pada konteks ruang sebagai habitat hidup, 
masyarakat Sunda dan Masyarakat Nusantara 
pada umumnya hidup di tengah lingkungan tropis 
yang identik dengan pegunungan, sungai, hutan, 
hingga lautan. Sementara dalam konteks waktu, 
Masyarakat Sunda hidup di antara dua musim, 
hujan (basah) dan kemarau (kering). Kehidupan 
tersebut dalam konteks sejarah kebudayaan tel-
ah berlangsung lama hingga melahirkan perad-
aban yang identik dengan penghormatan terhadap 
alam. Dalam buku-nya yang berjudul Manusia 
dan Gunung, Wahyudin menjelaskan: 

… perjalanan panjang relasi masyarakat Nusantara 
dan alam tidak hanya melahirkan kebudayaan, teta-
pi juga peradaban yang mapan terhadap bagaimana 
cara memperlakukan alam di setiap kebudayaann-
ya masing-masing. dari mulai aturan ruang, waktu, 
hingga perilaku ideal manusia dalam berinteraksi 

dengan alam. (Wahyudin, 2021, pp. 126-127).

Pandangan tersebut sejalan dengan pendapat 
Ki Hajar Dewantara, C.A Van Perseun, hingga 
E.B Tylor yang berpendapat bahwa ekspresi hing-
ga alam pikir kebudayaan masyarakat dipengaruhi 
secara kuat oleh alam dan zaman. Alam dalam 
arti habitat, zaman dalam arti perkembangan ke-
hidupan yang terus bergerak (Peursen, 1976). 
Dalam konteks masyarakat Sunda, keadaan alam 
tidak hanya mempengaruhi ekpresi kultural secara 
praktis, dalam konteks alam pikir atau paradig-
ma bagaimana masyarakat memperlakukan alam, 
hubungan resiprokal antara manusia dan alam 
juga hidup kuat dalam alam pikir masyarakat. 
Salah satu paradigma yang dapat ditemui adalah 
dengan memandang alam atau bumi sebagai ibu 
(pertiwi), maka tidak heran apabila dalam setiap 
upacara panen, khususnya berkaitan dengan padi, 
dikenal secara luas ekspresi syukur yang disam-
paikan pada Dewi Sri sebagai sosok yang merep-
resentasikan kesuburan dan kebaikan alam terh-
adap manusia. Atas penghormatannya terhadap 
alam, Masyarakat Sunda memiliki aturan yang 
ketat tentang bagaimana manusia memperlakukan 
alam. Salah satunya dikenal dengan konsep Pa-
tanjala yang mengatur hubungan manusia dengan 
alam berdasarkan konsep ruang (wilayah), waktu 
(wayah) dan perilaku (laku).

Konsep Patanjala menurut Wahyudin (Wa-
hyudin, 2022)  merupakan dasar etika lingkungan 
masyarakat Sunda yang mengatur hubungan ma-
nusia dengan alam. Atas alam pikir yang meng-
hormati alam, masyarakat Sunda membatasi pe-
manfaatan berdasarkan konsep tata. Tata wilayah 
adalah dasar etika lingkungan masyarakat Sunda 
di mana ruang menjadi barometer utama keber-
lakuan aturan. Dalam konteks masyaraat Sunda, 
tata wilayah didasari atas keadaan alam berupa 
morfologi atau bentuk bumi, dan anatomi bumi 
atau bagian-bagian kecil bumi, dari mulai pe-



144PROSIDING SEMINAR HASIL PENELITIAN DAN PKM
ISBI BANDUNG TAHUN 2024

gunungan, pasir (perbukitan), sungai, hingga 
bagian-bagian kecil berupa palemahan. Dalam 
konsep tata wilayah, dikenal secara makro kon-
sep; wilayah titipan, tutupan, dan bukaan, serta 
wilayah palemahan yang setara dengan konsep 
larangan. Sementara itu tata wayah adalah lan-
dasan etis dalam memperlakukan alam dengan 
manggunakan dimensi waktu sebagai pegangan. 
Tata wayah mengatur kapan suatu tempat/ ruang/ 
alam dapat diperlakukan langsung untuk diman-
faatkan, kapan sama sekali tidak boleh diman-
faatan langsung. Aturan ini memuat ketepatan 
efektivitas pemanfaatan sehingga mengatur kapan 
suatu tempat atau sebuah perlakukan terhadap 
alam benar-benar dilarang. Bentuk tata waktu da-
lam masyarakat Sunda bisa ditemui dalam konsep 
kala Sunda, dan wariga di Bali (Sobirin, 2008). 
Sementara itu pada kebudayaan Jawa dikenal 
dengan isitlah pranoto mongso yang merupakan 
aturan waktu musim yang digunakan oleh petani 
sebagai patokan untuk mengolah pertanian (Wa-
hyudin, 2022, pp. 35-36). Dalam konsep wayah 
ini-lah konteks kajian ini memiliki relevansi yang 
kuat, sebab di dalamnya dikenal pula dengan kon-
sep musim, yang mempengaruhi bagaimana ma-
nusia memperlakukan alam (lampah).

Terdapat hipotesa kajian dari konsep wayah 
tersebut tentang keadaan identik antara per-
ilaku Rana shqiperica (katak air) dan Cicadidae 
(Tongérét/Garengpung) dengan pola permain-
an musikal karawitan Sunda yang dikenal se-
bagai pola musikal Bangkongan dan Tongérétan. 
Keadaan tesebut perlu dibuktikan secara kuali-
tatif dan kuantitatif, dalam arti apakah terdapat 
keadaan identik secara musikal yang bisa dibuk-
tikan dengan notasi, pola permainan, dinamika, 
antara perilaku bunyi-bunyian satwa yang dijad-
ikan representasi konsep wayah (musim) dalam 
kebudayaan Sunda, kemudiaan apakah keadaan 
tersebut merupakan semata bentuk mimesis? Atau 
terdapat relasi kuat antara mimesis dengan alam 

pikir atau pengetahuan Masyarakat Sunda terha-
dap bagaimana memperlakukan alam? Rumusan 
masalah tersebut merupakan standing point seka-
ligus batasan dan fokus kajian sehingga kajian ini 
memiliki urgensi untuk dilaksanakan. 

Konsep dan Teori 
Berdasarkan penelaahan dari kajian sebe-

lumya, belum ditemukan kajian yang secara spe-
sifik mengarah pada objek konsep patanjala ter-
kait dengan fenomena musikal. Namun demikian, 
terdapat kajian tentang konsep wilayah, spesifi-
knya membahas konsep patanjala dari perspektif 
ekologi, seperti yang dilakukan oleh Pepep Di-
din Wahyudin yang dipublikasikan melalui buku 
“Sadar Kawasan”. Dari telaah terhadap kajian 
sebelumnya, maka kajian yang berjudul “Relasi 
Pengetahuan Ekologi Masyarakat Sunda (Patanja-
la) dengan Pola Permainan Karawitan Bangkon-
gan dan Tonggérétan” masih tergolong ‘baru’, 
dan memiliki novelty atau nilai kebaruan dalam 
khasanah kajian ekologi terkait fenomena musi-
kal sehingga memiliki urgensi untuk diteliti.  Pola 
musikal Karawitan Sunda yang direpresentasikan 
oleh Bangkongan dan Tongérétan terdapat korela-
si kuat antara ekspresi alam/ natural dengan ek-
spresi budaya/ kultur. Korelasi antara nature dan 
culture tersebut dikuatkan oleh paradigma atau 
pengetahuan Masyarakat Sunda dalam memper-
lakukan alam, khususnya melalui filosofi Patanja-
la. Dapat digarisbawahi, bahwa ekspresi seni yang 
memiliki keadaan identik dengan perilaku alam 
dalam hal ini dua satwa Rana Shqiperica (katak 
air) dan Cicadidae (Tongérét/ Garengpung) tidak 
hanya menujukkan pola mimesis ekspresi seni, 
melainkan bukti empiris terkait bagaimana ke-
dekatan Masyarakat Sunda dengan ekologi. Ek-
spresi musikal dengan pola Babangkongan dan 
Tongérétan menunjukkan bagaimana tata wayah 
atau konsep memperlakukan alam berdasarkan 
masa atau waktu dipraktikkan dalam setiap sendi 



145MODIFIKASI BUDAYA SEBAGAI PROSES KREATIF
DENGAN TETAP MENJAGA KEARIFAN LOKAL

kehidupan, tidak terkecuali dalam ekspresi seni, 
yang memainkan kedua pola tersebut sesuai den-
gan masa yang tengah berlaku.

Gambar 1. Konsep masyarakat Sunda dalam ber-
hubungan dan memperlakukan alam. (Wahyudin, 

Sadar Kawasan: Kapan dan di Mana Manusia Bebas, 
Berbatas, Hingga tak Punya Akses., 2022)

HASIL DAN PEMBAHASAN 
Kajian ini terdiri dari dua dimensi, pertama 

berkaitan dengan jenis data yang dijadikan kajian, 
kemudian kedua berkaitan dengan sudut pandang 
teori. Dalam hal data, pendekatan yang digunakan 
adalah mixed method seperti yang sudah dijelas-
kan di bab metode, yakni melakukan komprarasi 
secara kuantitatif dan melakukan interpretasi se-
cara kualitatif terhadap keterhubungan musikali-
tas dengan konsep tata wayah dalam pengetahuan 
ekologi masyarakat Sunda. Data kuantitatif diam-
bil dari perekaman pola permainan Bangkongan 
dan Tongérétan kemudian dilakukan translasi ke 
dalam bentuk notasi yang dapat dilihat secara 
kuantitatif. Berdasarkan hipotesa kajian, konsep 
wayah identik dengan perilaku Rana shqiperica 
(katak air) dan Cicadidae (Tongérét/Garengpung) 
dengan pola permainan musikal karawitan Sunda 
yang dikenal sebagai pola musikal Bangkongan 
dan Tongérétan.  Hipotesa tersebut dapat dibuk-
tikan dengan analisis notasi kedua pola tersebut 
berdasarkan praktis permainan karinding yang di-
gambarkan sebagai berikut: 

Gambar 4. Notasi bunyi Tongérét [1],
dan bunyi Katak Air [2]

Dari hasil translasi bentuk bunyi ke dalam no-
tasi, dapat dilihat pola permainan Bangkongan dan 
Tongeretan yang memiliki perbedaan signifikan 
dan identik.  Keadaan identik secara musikal dib-
uktikan dengan notasi, pola permainan, dinamika, 
antara perilaku bunyi-bunyian satwa yang dijad-
ikan representasi konsep wayah (musim) dalam 
kebudayaan Sunda. Konsep wayah menjadi lan-
dasan untuk efektivitas dalam mengatur waktu ka-
pan suatu tempat/ ruang/ alam dapat diperlakukan 
langsung untuk dimanfaatkan, kapan sama sekali 
tidak boleh dimanfaatan langsung. Konsep wayah 
dalam kebudayaan Sunda memiliki relasi dengan 
perilaku satwa, khususnya dalam hal ini Rana 
Shqiperica (katak air) dan Cicadidae (Tongérét/ 
Garengpung) yang mewakili musim hujan dan 
kemarau.

Dari analisis bentuk musikal, khususnya dari 
data kualitatif, tedapat relasi kuat konsep wayah 
dengan perilaku satwa Rana Shqiperica (katak 
air) dan Cicadidae (Tongérét/ Garengpung) dalam 
perspektif teoretis. Tafsir kenyataan relasi tersebut 
menunjukkan relevansi dari konsep wayah dengan 
perilaku satwa merupakan bentuk mimesis sema-
ta atau terdapat relasi kuat antara mimesis dengan 
alam pikir pengetahuan Masyarakat Sunda terha-



146PROSIDING SEMINAR HASIL PENELITIAN DAN PKM
ISBI BANDUNG TAHUN 2024

dap bagaimana memperlakukan alam.  Sementara 
itu berdasarkan persepektif teoretis dalam melihat 
peristiwa di atas sebagaimana sudut pandang teori 
mimesis Plato. Salah satu pandangan teori mime-
sis Plato menyatakan bahwa: 

All artistic creation is a form of imitation: that 
which really exists (in the “world of ideas”) is 
a type created by God; the concrete things man 
perceives in his existence are shadowy represen-
tations of this ideal type. Therefore, the painter, 
the tragedian, and the musician are imitators of an 
imitation, twice removed from the truth. Aristotle, 
speaking of tragedy, stressed the point that it was 
an “imitation of an action”—that of a man fall-
ing from a higher to a lower estate. Shakespeare, 
in Hamlet’s speech to the actors, referred to the 
purpose of playing as being “…to hold, as ’twere, 
the mirror up to nature.” Thus, an artist, by skill-
fully selecting and presenting his material, may 
purposefully seek to “imitate” the action of life 
(Melberg, 2009).

Berdasarkan pandangan Plato di atas, dapat 
ditemukan relasi imitatif, dalam hal ini ekspresi 
seni meniru keadaan, perilaku lingkungan, atau 
fenomena alam. “semua ciptaan yang bersifat artis-
tik adalah bentuk imitasi yang benar-benar ada da-
lam dunia ide, mencoba merepetisi ciptaan tuhan. 
Dalam bahasa Aristoteles, diksi yang digunakan 
adalah “tragedi” yang bisa difahami sebagai peris-
tiwa “tiruan dari sebuah tindakan”. Dan dalam kon-
teks paradigma berfikir Shakespeare “mencermin 
dari alam” dan “meniru tindakan kehidupan”. Ko-
relasi mimesis pola musikal dengan perilaku satwa 
(alam) yang dijadikan sumber rujukan ekspresi seni 
dalam kebudayaan Sunda, meski tidak disadari se-
bagai sebuah “peniruan” dalam kesadaran kolektif, 
namun menunjukkan hubungan erat refleksi kultur-
al, khususnya dalam hal ini ekspresi seni, terhadap 
fenomena alam. Keadaan tersebut diperkuat dengan 
hidup dan diterapkannya konsepsi tata, yakni; tata 
wilayah dan tata wayah, yang menghasilkan tata 
lampah (Wahyudin, Manusia dan Gunung: Teologi, 
Bandung, Ekologi., 2021). 

PENUTUP 
Berdasarkan hasil translasi bentuk bunyi ke 

dalam notasi, dapat disimpulkan bahwa pola per-
mainan Bangkongan dan Tongeretan memiliki 
perbedaan signifikan sebagai fragmen kompo-
sisi bentuk musikal, dan di sisilain memiliki ke-
cenderungan identik mimesis terhadap fenomena 
lingkungan, khususnya yang merujuk pada per-
ilaku satwa, dalam hal ini; bangkong dan tongérét. 
Konsep wayah dalam kebudayaan Sunda memili-
ki relasi dengan perilaku satwa, khususnya dalam 
hal ini Rana Shqiperica (katak air) dan Cicadidae 
(Tongérét/ Garengpung) yang mewakili musim 
hujan dan kemarau. Fakta lain yang memperkuat 
adalah hasil translasi bunyi ke dalam notasi 
yang menunjukkan bahwa secara kualitatif relasi 
kuat konsep wayah dengan perilaku satwa Rana 
Shqiperica (katak air) dan Cicadidae (Tongérét/ 
Garengpung).

DAFTAR PUSTAKA
Creswell, J. (2002). Research design: Qualitative, 

quantitative and mixed method approaches. 
SAGE.

Melberg, A. (2009). Plato’s “Mimesis”. Cabridge 
University Press.

Peursen, C. V. (1976). Strategi kebudayaan. Terj. 
Dick Hartoko. Yogyakarta: Kanisius.

Wahyudin, P. D. (2021). Manusia dan Gunung: 
Teologi, Bandung, Ekologi. Bandung: Lipi 
Press.

Wahyudin, P. D. (2022). Sadar Kawasan: Kapan 
dan di Mana Manusia Bebas, Berbatas, 
Hingga tak Punya Akses. Jakarta: BRIN.

Wahyudin, P. D. (2022). Sadar Kawasan: Kapan 
dan di Mana Manusia Bebas, Berbatas, 
Hingga tak Punya Akses. Jakarta: BRIN.


