PROSIDING SEMINAR HASIL PENELITIAN DAN PKM
ISBI BANDUNG TAHUN 2024

RELASI PENGETAHUAN EKOLOGI MASYARAKAT SUNDA
(PATANJALA) DENGAN POLA PERMAINAN KARAWITAN
BANGKONGAN DAN TONGGERETAN

142

Gempur Sentosa, Dedy Satya Hadianda, Ahmad Maulana
ISBI Bandung

Abstrak

Paradigma masyarakat timur yang cenderung hidup di tengah ekologi yang subur melahirkan pandangan
bahwa alam adalah bagian dari kehidupan, sehingga dikenal dengan pola pikir ekosentris yang menem-
patkan manusia sejajar dengan alam, bahkan cenderung menempatkan alam sebagai entitas yang lebih
tinggi dan perlu dihormati. Dari paradigma tersebut, salah satunya dapat ditemukan dalam berbagai
bentuk ekspresi, dari sistem pengetahuan, hingga ritual-ritual yang menunjukkan penghormatan ma-
nusia terhadap alam. Salah satunya dikenal dengan konsep pertiwi, bahwa alam adalah ibu yang mer-
awat keseimbangan, yang menghidupi, sehingga setiap ekspresi kebudayaan selalu bersandar pada cara
pandang tersebut. Dalam mempraktikan penghormatan terhadap alam, dikenal konsep Patanjala yang
mengedepankan konsep wilayah (ruang), wayah (waktu) dan lampah (perilaku), di mana setiap interaksi
manusia terhadap alam, termasuk pemanfaatan manusia secara langsung terhadap alam, dibatasi dengan
konsep aturan ruang, aturan waktu, dan aturan perilaku manusia dalam memperlakukan alam. Merujuk
pada pandangan klasik tentang kebudayaan dan habitatnya, menjadi pertanyaan penting apakah dalam
kebudayaan Sunda ekspresi seni sebagai bagian dari dimensi 7 (tujuh) unsur kebudayaan, memiliki
relasi dengan paradigma memperlakukan alam? Khususnya dalam seni musik tradisi (Karawitan), di
mana ditemukan pola permainan musikal yang erat dengan ekologi, seperti Bangkongan dan Tongérétan
sebagai dua pola permainan mimesis dari perilaku Rana Shqiperica (katak air) yang identik dengan
musim penghujan (mijih) dan Cicadidae (Tongérét/Garengpung) yang identik dengan penanda musim
kemarau. Kajian ini fokus pada telaah relasi pola permainan musikal Karawitan Sunda dengan konsep
wayah atau waktu/musim sebagai pengetahuan ekologi masyarakat Sunda.

Kata Kunci: Tongeretan, Bangkongan, Patanjala, Wayah, Karinding

Abstract

The paradigm of eastern society that tends to live in the midst of a fertile ecology gives birth to the
view that nature is part of life, so it is known as an ecocentric mindset that places humans in paral-
lel with nature, even tends to place nature as a higher entity and needs to be respected. One of these
paradigms can be found in various forms of expression, from knowledge systems to rituals that show
human respect for nature. One of them is known as the concept of pertiwi, that nature is a mother who
maintains balance, who gives life, so that every cultural expression always relies on this perspective.
In practicing respect for nature, the concept of Patanjala is known, which puts forward the concepts
of wilayah (space), wayah (time) and lampah (behavior), where every human interaction with nature,
including direct human use of nature, is limited by the concept of space rules, time rules, and rules of
human behavior in treating nature. Referring to the classic view of culture and its habitat, it becomes an
important question whether in Sundanese culture artistic expression as part of the 7th dimension (seven)
of cultural elements, has a relationship with the paradigm of treating nature? Especially in traditional
music (Karawitan), where musical playing patterns are found that are closely related to ecology, such
as Bangkongan and Tongérétan as two playing patterns that mimic the behavior of Rana Shqiperica
(water frog) which is identical to the rainy season (mijih) and Cicadidae (Tongérét/Garengpung) which
is identical to the dry season marker. This research focuses on examining the relationship between the
musical playing patterns of Sundanese Karawitan and the concept of wayah or time/season as ecologi-
cal knowledge of Sundanese society.

Keywords: Tongeretan, Bangkongan, Patanjala, Wayah, Karinding




MODIFIKASI BUDAYA SEBAGAI PROSES KREATIF
DENGAN TETAP MENJAGA KEARIFAN LOKAL

143

PENDAHULUAN

Ki Hajar Dewantara hingga C.A Van Perseun
memiliki pandangan tentang kebudayaan yang
menyatakan bahwa pola hidup masyarakat tidak
bisa dipisahkan dengan kondisi atau keadaan alam
yang menjadi habitat hidup masyarakat sebagai
penghuninya. Masyarakat yang hidup di wilayah
iklim empat musim Eropa misalnya memiliki
hubungan erat dengan cara bertahan hidup yang
relevan dengan keadaan wilayahnya, demikian
pula masyarakat yang hidup dalam sebuah hab-
itat dengan geografis padang pasir seperti Timur
Tengah yang menghasilkan cara bertahan hidup
yang khas sebagaimana keadaan wilayah terse-
but. Demikian pula pola hidup masyarakat Sunda
yang hidup dan berkembang di sebuah geografi
iklim tropis, identik dominan dengan kehidupan
pegunungan, hutan, hingga sungai, yang melahir-
kan pola hidup ladang, hidup berpindah-pindah
dengan pola huma, hingga talun. Tidak hanya se-
cara praktis dalam memperlakukan alam, keadaan
alam, geografis yang menjadi habitat hidup juga
mempengaruhi alam pikir atau paradigma mas-
yarakat terhadap lingkungan atau ekologi.

Pada konteks ruang sebagai habitat hidup,
masyarakat Sunda dan Masyarakat Nusantara
pada umumnya hidup di tengah lingkungan tropis
yang identik dengan pegunungan, sungai, hutan,
hingga lautan. Sementara dalam konteks waktu,
Masyarakat Sunda hidup di antara dua musim,
hujan (basah) dan kemarau (kering). Kehidupan
tersebut dalam konteks sejarah kebudayaan tel-
ah berlangsung lama hingga melahirkan perad-
aban yang identik dengan penghormatan terhadap
alam. Dalam buku-nya yang berjudul Manusia

dan Gunung, Wahyudin menjelaskan:
... perjalanan panjang relasi masyarakat Nusantara
dan alam tidak hanya melahirkan kebudayaan, teta-
pi juga peradaban yang mapan terhadap bagaimana
cara memperlakukan alam di setiap kebudayaann-
ya masing-masing. dari mulai aturan ruang, waktu,
hingga perilaku ideal manusia dalam berinteraksi

dengan alam. (Wahyudin, 2021, pp. 126-127).

Pandangan tersebut sejalan dengan pendapat
Ki Hajar Dewantara, C.A Van Perseun, hingga
E.B Tylor yang berpendapat bahwa ekspresi hing-
ga alam pikir kebudayaan masyarakat dipengaruhi
secara kuat oleh alam dan zaman. Alam dalam
arti habitat, zaman dalam arti perkembangan ke-
hidupan yang terus bergerak (Peursen, 1976).
Dalam konteks masyarakat Sunda, keadaan alam
tidak hanya mempengaruhi ekpresi kultural secara
praktis, dalam konteks alam pikir atau paradig-
ma bagaimana masyarakat memperlakukan alam,
hubungan resiprokal antara manusia dan alam
juga hidup kuat dalam alam pikir masyarakat.
Salah satu paradigma yang dapat ditemui adalah
dengan memandang alam atau bumi sebagai ibu
(pertiwi), maka tidak heran apabila dalam setiap
upacara panen, khususnya berkaitan dengan padi,
dikenal secara luas ekspresi syukur yang disam-
paikan pada Dewi Sri sebagai sosok yang merep-
resentasikan kesuburan dan kebaikan alam terh-
adap manusia. Atas penghormatannya terhadap
alam, Masyarakat Sunda memiliki aturan yang
ketat tentang bagaimana manusia memperlakukan
alam. Salah satunya dikenal dengan konsep Pa-
tanjala yang mengatur hubungan manusia dengan
alam berdasarkan konsep ruang (wilayah), waktu
(wayah) dan perilaku (laku).

Konsep Patanjala menurut Wahyudin (Wa-
hyudin, 2022) merupakan dasar etika lingkungan
masyarakat Sunda yang mengatur hubungan ma-
nusia dengan alam. Atas alam pikir yang meng-
hormati alam, masyarakat Sunda membatasi pe-
manfaatan berdasarkan konsep tata. Tata wilayah
adalah dasar etika lingkungan masyarakat Sunda
di mana ruang menjadi barometer utama keber-
lakuan aturan. Dalam konteks masyaraat Sunda,
tata wilayah didasari atas keadaan alam berupa
morfologi atau bentuk bumi, dan anatomi bumi

atau bagian-bagian kecil bumi, dari mulai pe-




PROSIDING SEMINAR HASIL PENELITIAN DAN PKM

ISBI BANDUNG TAHUN 2024

144

gunungan, pasir (perbukitan), sungai, hingga
bagian-bagian kecil berupa palemahan. Dalam
konsep tata wilayah, dikenal secara makro kon-
sep; wilayah ftitipan, tutupan, dan bukaan, serta
wilayah palemahan yang setara dengan konsep
larangan. Sementara itu tata wayah adalah lan-
dasan etis dalam memperlakukan alam dengan
manggunakan dimensi waktu sebagai pegangan.
Tata wayah mengatur kapan suatu tempat/ ruang/
alam dapat diperlakukan langsung untuk diman-
faatkan, kapan sama sekali tidak boleh diman-
faatan langsung. Aturan ini memuat ketepatan
efektivitas pemanfaatan sehingga mengatur kapan
suatu tempat atau sebuah perlakukan terhadap
alam benar-benar dilarang. Bentuk tata waktu da-
lam masyarakat Sunda bisa ditemui dalam konsep
kala Sunda, dan wariga di Bali (Sobirin, 2008).
Sementara itu pada kebudayaan Jawa dikenal
dengan isitlah pranoto mongso yang merupakan
aturan waktu musim yang digunakan oleh petani
sebagai patokan untuk mengolah pertanian (Wa-
hyudin, 2022, pp. 35-36). Dalam konsep wayah
ini-lah konteks kajian ini memiliki relevansi yang
kuat, sebab di dalamnya dikenal pula dengan kon-
sep musim, yang mempengaruhi bagaimana ma-
nusia memperlakukan alam (lampah).

Terdapat hipotesa kajian dari konsep wayah
tersebut tentang keadaan identik antara per-
ilaku Rana shqiperica (katak air) dan Cicadidae
(Tongérét/Garengpung) dengan pola permain-
an musikal karawitan Sunda yang dikenal se-
bagai pola musikal Bangkongan dan Tongérétan.
Keadaan tesebut perlu dibuktikan secara kuali-
tatif dan kuantitatif, dalam arti apakah terdapat
keadaan identik secara musikal yang bisa dibuk-
tikan dengan notasi, pola permainan, dinamika,
antara perilaku bunyi-bunyian satwa yang dijad-
ikan representasi konsep wayah (musim) dalam
kebudayaan Sunda, kemudiaan apakah keadaan
tersebut merupakan semata bentuk mimesis? Atau

terdapat relasi kuat antara mimesis dengan alam

pikir atau pengetahuan Masyarakat Sunda terha-
dap bagaimana memperlakukan alam? Rumusan
masalah tersebut merupakan standing point seka-
ligus batasan dan fokus kajian sehingga kajian ini

memiliki urgensi untuk dilaksanakan.

Konsep dan Teori

Berdasarkan penelaahan dari kajian sebe-
lumya, belum ditemukan kajian yang secara spe-
sifik mengarah pada objek konsep patanjala ter-
kait dengan fenomena musikal. Namun demikian,
terdapat kajian tentang konsep wilayah, spesifi-
knya membahas konsep patanjala dari perspektif
ekologi, seperti yang dilakukan oleh Pepep Di-
din Wahyudin yang dipublikasikan melalui buku
“Sadar Kawasan”. Dari telaah terhadap kajian
sebelumnya, maka kajian yang berjudul “Relasi
Pengetahuan Ekologi Masyarakat Sunda (Patanja-
la) dengan Pola Permainan Karawitan Bangkon-
gan dan Tonggérétan” masih tergolong ‘baru’,
dan memiliki novelty atau nilai kebaruan dalam
khasanah kajian ekologi terkait fenomena musi-
kal sehingga memiliki urgensi untuk diteliti. Pola
musikal Karawitan Sunda yang direpresentasikan
oleh Bangkongan dan Tongérétan terdapat korela-
si kuat antara ekspresi alam/ natural dengan ek-
spresi budaya/ kultur. Korelasi antara nature dan
culture tersebut dikuatkan oleh paradigma atau
pengetahuan Masyarakat Sunda dalam memper-
lakukan alam, khususnya melalui filosofi Patanja-
la. Dapat digarisbawahi, bahwa ekspresi seni yang
memiliki keadaan identik dengan perilaku alam
dalam hal ini dua satwa Rana Shqiperica (katak
air) dan Cicadidae (Tongérét/ Garengpung) tidak
hanya menujukkan pola mimesis ekspresi seni,
melainkan bukti empiris terkait bagaimana ke-
dekatan Masyarakat Sunda dengan ekologi. Ek-
spresi musikal dengan pola Babangkongan dan
Tongérétan menunjukkan bagaimana tata wayah
atau konsep memperlakukan alam berdasarkan

masa atau waktu dipraktikkan dalam setiap sendi




MODIFIKASI BUDAYA SEBAGAI PROSES KREATIF
DENGAN TETAP MENJAGA KEARIFAN LOKAL

kehidupan, tidak terkecuali dalam ekspresi seni,
yang memainkan kedua pola tersebut sesuai den-

gan masa yang tengah berlaku.

wtl /)

[vere

Gambar 6. Relasi keterhubungan manusia dengan alam, melalui konsep waktu, tempat, dan
perilaku

Gambar 1. Konsep masyarakat Sunda dalam ber-
hubungan dan memperlakukan alam. (Wahyudin,
Sadar Kawasan: Kapan dan di Mana Manusia Bebas,
Berbatas, Hingga tak Punya Akses., 2022)

HASIL DAN PEMBAHASAN

Kajian ini terdiri dari dua dimensi, pertama
berkaitan dengan jenis data yang dijadikan kajian,
kemudian kedua berkaitan dengan sudut pandang
teori. Dalam hal data, pendekatan yang digunakan
adalah mixed method seperti yang sudah dijelas-
kan di bab metode, yakni melakukan komprarasi
secara kuantitatif dan melakukan interpretasi se-
cara kualitatif terhadap keterhubungan musikali-
tas dengan konsep tata wayah dalam pengetahuan
ekologi masyarakat Sunda. Data kuantitatif diam-
bil dari perekaman pola permainan Bangkongan
dan Tongérétan kemudian dilakukan translasi ke
dalam bentuk notasi yang dapat dilihat secara
kuantitatif. Berdasarkan hipotesa kajian, konsep
wayah identik dengan perilaku Rana shqiperica
(katak air) dan Cicadidae (Tongérét/Garengpung)
dengan pola permainan musikal karawitan Sunda
yang dikenal sebagai pola musikal Bangkongan
dan Tongérétan. Hipotesa tersebut dapat dibuk-
tikan dengan analisis notasi kedua pola tersebut
berdasarkan praktis permainan karinding yang di-

gambarkan sebagai berikut:

A I A O —+ Continue
Karinding 1 | - - - — —
T T T
OAT1AO 11 I|—> Continue
Karinding 2 |- = - r -— - r
-
4
Kar.1 [ F | |
r e —
”
Kar. 2 |1l - r r ] ] - d - - ] ]
S — i ——

vang dihasilkan dengan teknik lidah ditahan di tengah dalam
an rongga mulut sebagai resonator membuki ruang sedang,
nghasilkan bunyi A.

knik lidah ditahan di belakang dalam
resonator sedikit menutup ruang ,

ang dihasilkan dengan teknik lidah ditahan di wengeh dalam
mulur dengan rongga mulut sebagai resonaror membulta ruang besar,
terkesan menghasilkan bunyi O yang rendgh tanpa ditahan.

Tanda panah = Bunyi mengalir berdasarkan notsi dari arsh iri ke kanan,

Continue = Bunyi repetitif dari teknik permainan lidah mengikuti pola
sebelumnya.

Gambar 4. Notasi bunyi Tongérét [1],
dan bunyi Katak Air [2]

Dari hasil translasi bentuk bunyi ke dalam no-
tasi, dapat dilihat pola permainan Bangkongan dan
Tongeretan yang memiliki perbedaan signifikan
dan identik. Keadaan identik secara musikal dib-
uktikan dengan notasi, pola permainan, dinamika,
antara perilaku bunyi-bunyian satwa yang dijad-
ikan representasi konsep wayah (musim) dalam
kebudayaan Sunda. Konsep wayah menjadi lan-
dasan untuk efektivitas dalam mengatur waktu ka-
pan suatu tempat/ ruang/ alam dapat diperlakukan
langsung untuk dimanfaatkan, kapan sama sekali
tidak boleh dimanfaatan langsung. Konsep wayah
dalam kebudayaan Sunda memiliki relasi dengan
perilaku satwa, khususnya dalam hal ini Rana
Shqiperica (katak air) dan Cicadidae (Tongerét/
Garengpung) yang mewakili musim hujan dan
kemarau.

Dari analisis bentuk musikal, khususnya dari
data kualitatif, tedapat relasi kuat konsep wayah
dengan perilaku satwa Rana Shqiperica (katak
air) dan Cicadidae (Tongérét/ Garengpung) dalam
perspektif teoretis. Tafsir kenyataan relasi tersebut
menunjukkan relevansi dari konsep wayah dengan
perilaku satwa merupakan bentuk mimesis sema-
ta atau terdapat relasi kuat antara mimesis dengan

alam pikir pengetahuan Masyarakat Sunda terha-




PROSIDING SEMINAR HASIL PENELITIAN DAN PKM

ISBI BANDUNG TAHUN 2024

146

dap bagaimana memperlakukan alam. Sementara
itu berdasarkan persepektif teoretis dalam melihat
peristiwa di atas sebagaimana sudut pandang teori
mimesis Plato. Salah satu pandangan teori mime-

sis Plato menyatakan bahwa:
All artistic creation is a form of imitation: that
which really exists (in the “world of ideas”) is
a type created by God; the concrete things man
perceives in his existence are shadowy represen-
tations of this ideal type. Therefore, the painter,
the tragedian, and the musician are imitators of an
imitation, twice removed from the truth. Aristotle,
speaking of tragedy, stressed the point that it was
an “imitation of an action”—that of a man fall-
ing from a higher to a lower estate. Shakespeare,
in Hamlets speech to the actors, referred to the

‘

purpose of playing as being “...to hold, as ‘twere,

the mirror up to nature.” Thus, an artist, by skill-
fully selecting and presenting his material, may
purposefully seek to “imitate” the action of life
(Melberg, 2009).

Berdasarkan pandangan Plato di atas, dapat
ditemukan relasi imitatif, dalam hal ini ekspresi
seni meniru keadaan, perilaku lingkungan, atau
fenomena alam. “semua ciptaan yang bersifat artis-
tik adalah bentuk imitasi yang benar-benar ada da-
lam dunia ide, mencoba merepetisi ciptaan tuhan.
Dalam bahasa Aristoteles, diksi yang digunakan
adalah “tragedi” yang bisa difahami sebagai peris-
tiwa “tiruan dari sebuah tindakan”. Dan dalam kon-
teks paradigma berfikir Shakespeare “mencermin
dari alam” dan “meniru tindakan kehidupan”. Ko-
relasi mimesis pola musikal dengan perilaku satwa
(alam) yang dijadikan sumber rujukan ekspresi seni
dalam kebudayaan Sunda, meski tidak disadari se-
bagai sebuah “peniruan” dalam kesadaran kolektif,
namun menunjukkan hubungan erat refleksi kultur-
al, khususnya dalam hal ini ekspresi seni, terhadap
fenomena alam. Keadaan tersebut diperkuat dengan
hidup dan diterapkannya konsepsi fata, yakni; tata
wilayah dan tata wayah, yang menghasilkan tata
lampah (Wahyudin, Manusia dan Gunung: Teologi,
Bandung, Ekologi., 2021).

PENUTUP

Berdasarkan hasil translasi bentuk bunyi ke
dalam notasi, dapat disimpulkan bahwa pola per-
mainan Bangkongan dan Tongeretan memiliki
perbedaan signifikan sebagai fragmen kompo-
sisi bentuk musikal, dan di sisilain memiliki ke-
cenderungan identik mimesis terhadap fenomena
lingkungan, khususnya yang merujuk pada per-
ilaku satwa, dalam hal ini; bangkong dan tongérét.
Konsep wayah dalam kebudayaan Sunda memili-
ki relasi dengan perilaku satwa, khususnya dalam
hal ini Rana Shqiperica (katak air) dan Cicadidae
(Tongerét/ Garengpung) yang mewakili musim
hujan dan kemarau. Fakta lain yang memperkuat
adalah hasil translasi bunyi ke dalam notasi
yang menunjukkan bahwa secara kualitatif relasi
kuat konsep wayah dengan perilaku satwa Rana
Shqiperica (katak air) dan Cicadidae (Tongérét/
Garengpung).

DAFTAR PUSTAKA

Creswell, J. (2002). Research design: Qualitative,
quantitative and mixed method approaches.
SAGE.

Melberg, A. (2009). Plato s “Mimesis”. Cabridge
University Press.

Peursen, C. V. (1976). Strategi kebudayaan. Ter;.
Dick Hartoko. Yogyakarta: Kanisius.

Wahyudin, P. D. (2021). Manusia dan Gunung:
Teologi, Bandung, Ekologi. Bandung: Lipi
Press.

Wahyudin, P. D. (2022). Sadar Kawasan: Kapan
dan di Mana Manusia Bebas, Berbatas,
Hingga tak Punya Akses. Jakarta: BRIN.

Wahyudin, P. D. (2022). Sadar Kawasan: Kapan
dan di Mana Manusia Bebas, Berbatas,

Hingga tak Punya Akses. Jakarta: BRIN.




