
282PROSIDING SEMINAR HASIL PENELITIAN DAN PKM
ISBI BANDUNG TAHUN 2024

ARUS BALIK DARI SAKRAL, PROFAN KEMBALI KE SAKRAL:  
STUDI KASUS FUNGSI DAN PERKEMBANGAN MAMAOS,

DI LOKUS CIANJUR DAN BANDUNG

Mohamad Yusuf Wiradiredja, Zaldi Yusuf Akbar, Aqila Shafara
ISBI Bandung

Abstrak

Umumnya kesenian tradisi yang hidup hingga era mutakhir dapat mempertahankan diri dengan cara 
mengubah fungsi atas eksistensinya dari fungsi sakral menjadi profan, atau dalam bahasa sederhana; 
dari fungsi ritus yang basis utamanya dasar kepercayaan, menjadi hiburan dengan basis kepentingann-
ya pasar. Dalam konteks perubahan tersebut terjadi komodifikasi seni tradisi, dari dominasi nilai-nilai 
moral menjadi nilai-nilai industri. Tentu saja keadaan tersebut tidak dilihat sebagai baik dan buruk, 
atau benar dan salah, sebab baik dalam dimensi sakral maupun profan, keduanya secara subjektif dapat 
dimaknai memiliki nilai-nilai yang bermuara pada kepercayaan dan moralitas. Terdapat fenomena yang 
berbeda dari kebanyakan pola perubahan fungsi seni dalam mempertahankan hidup dalam perkemban-
gan Mamaos yang hidup di locus Cianjur, kemudian berubah dan berkembang menjadi tembang Sunda 
cianjuran di luar locus Cianjur. Di mana perubahan tersebut memiliki pola arus balik, dari fungsi sakral 
saat hidup di Cianjur sebagai Mamaos, kemudian seiring dengan perpindahan ibu kota Priangan menu-
ju Bandung sejalan dengan berubahnya Mamaos menjadi tembang Sunda cianjuran. Perubahan dan 
perkembangan tersebut terjadi baik secara tekstual terhadap wujud objek musikal Mamaos itu sendiri, 
maupun fungsi. Salah satu yang menandai perubahan tersebut adalah dominasi lagu panampih  yang 
sebelumnya di locus Cianjur, hanya bersifat selingan atau sisipan dalam repertoar pertunjukan utama, 
kemudian menjadi dominan ketika berkembang di luar locus Cianjur. Perubahan teks musikal tersebut 
ternyata diiringi dengan perubahan konteks fungsi pertunjukan, di mana sebelumnya memiliki ban-
yak aturan rigid sebagai pertunjukan khusus kalangan Pendopo, dengan fungsi-nya yang cenderung 
sakral (dalam arti mengedepankan nilai-nilai moralitas sebagai media yang identik dengan religiusitas) 
kemudian beruhan menjadi hiburan dengan mengedepankan nilai-nilai kebutuhan pasar yang identik 
dengan kebutuhan industri. Uniknya, dalam konteks mutakhir, tembang Sunda cianjuran yang terus 
hidup dan berkembang seiring dengan perubahan zaman justru “kembali” ke fungsi awal yang dalam 
pementasannya identik dengan kebutuhan ritus, dengan basis kepercayaan. Belakangan tembang Sunda 
cianjuran, baik di locus Cianjur, maupun di luar Cianjur, dominan digunakan sebagai bagian dari upaca-
ra-upacara ritual, seperti; dalam adat pernikahan Sunda, syukuran, dan berbagai event yang memiliki 
nilai-nilai kepercayaan. Sejalan dengan teori Arus Balik yang dikemukakan Bosch, peristiwa tembang 
Sunda cianjuran memiliki pola yang analog dengan teori tersebut, di mana sumber fungsi awal mamaos 
menginspirasi kembali fungsi sakral terhadap tembang Sunda cianjuran. Penelitian ini melakukan telaah 
secara mendalam dengan pendekatan sinkroni dan diakroni terhadap perkembangan Mamaos, dalam 
dua locus yang berbeda, untuk memetakan peristiwa arus balik fungsi dari dimensi Sakral, Profan, 
kemudian kembali ke Sakral. 

Kata Kunci: Mamaos, Tembang Sunda Cianjuran, Sakral, Profan, Re-sakralitas

Abstract

Generally, traditional arts that have survived until the recent era have been able to maintain themselves 
by changing the function of their existence from sacred to profane, or in simple language; from the 
function of rites, which is based on belief, to entertainment, which is based on market interests. In the 
context of this change, there is a commodification of traditional art, from the dominance of moral values 
to industrial values. Of course, this situation is not seen as good and bad, or right and wrong, because 
both in the sacred and profane dimensions, both can be subjectively interpreted as having values that 
boil down to belief and morality. There is a different phenomenon from most patterns of changes in the 
function of art in maintaining life in the development of Mamaos which lives in the Cianjur locus, then 
changes and develops into Sundanese cianjuran songs outside the Cianjur locus. Where the change has 
a reverse flow pattern, from the sacred function when living in Cianjur as Mamaos, then along with the 



283MODIFIKASI BUDAYA SEBAGAI PROSES KREATIF
DENGAN TETAP MENJAGA KEARIFAN LOKAL

movement of the capital city of Priangan to Bandung in line with the change of Mamaos into Sundanese 
cianjuran song. These changes and developments occur both textually to the form of the Mamaos mu-
sical object itself, as well as the function. One that marks the change is the dominance of the panampih 
song, which previously in the Cianjur locus, was only an interlude or insert in the main performance 
repertoire, then became dominant when it developed outside the Cianjur locus. The change in the mu-
sical text was accompanied by a change in the context of the performance function, where previously it 
had many rigid rules as a special performance for the Pendopo circle, with its function that tended to be 
sacred (in the sense of prioritizing morality values as a medium that is synonymous with religiosity) then 
changed into entertainment by prioritizing the values of market needs that are identical to industrial 
needs. Uniquely, in the latest context, Sundanese song cianjuran, which continues to live and develop 
along with the changing times, actually “returns” to its original function, which in its performance is 
identical to the needs of the ritual, based on belief. Later Sundanese cianjuran, both in the Cianjur locus, 
and outside Cianjur, was dominantly used as part of ritual ceremonies, such as; in Sundanese wedding 
customs, thanksgiving, and various events that have belief values. In line with Bosch’s Reverse Flow 
theory, the Sundanese cianjuran song event has a pattern analogous to the theory, where the source of 
the original function of mamaos re-inspires the sacred function of the Sundanese cianjuran song. This 
research conducts an in-depth study with a synchronic and diachronic approach to the development of 
Mamaos, in two different loci, to map the events of the reverse flow of functions from the Sacred, Profane 
dimensions, then back to the Sacred.

Keywords: Mamaos, Sundanese Cianjuran Song, Sacred, Profan, Re-sacrality 

PENDAHULUAN
Berbagai penelitian tentang Mamaos atau 

Tembang Sunda Cianjuran hampir dapat dipasti-
kan mengkonfirmasi bahwa Mamaos hidup dalam 
kalangan terbatas untuk keluarga Pendopo atau 
Bupati. Hal tersebut salah satunya disampaikan 
oleh Tini Kusmayati Dewi (2010) yang mene-
gaskan bahwa pada awalnya Mamaos bersifat 
tertutup, hanya untuk kalangan menak (Elite Bu-
pati). Momentum perkembangan seni Mamaos, 
sekaligus penyebaran-nya ditandai dengan perali-
han ibukota Priangan pada tahun 1856, di mana 
Gubernur Jenderal Hindia Belanda Ch. F. Pahud 
(menjabat 1856–1861) memerintahkan ibu kota 
Priangan dipindahkan dari Cianjur ke Bandung 
(Wiradiredja, 2022). Pasca perpindahan ibukota 
priangan ke Bandung, disertai dengan penyebaran 
Mamaos yang kemudian dikenal sebagai tembang 
Sunda cianjuran, pelaku seni sekaligus penikmat 
kesenian ini beralih menjadi seni rakyat popular 
secara umum di kalangan masyarakat luas tanpa 
pembeda bangsawan atau menak. 

Selain identik dengan locus Cianjur, Seni 
Tembang Cianjuran juga identik dengan seorang 

sosok tokoh Cianjur yakni Bupati Cianjur IX, R. 
Aria Adipati Kusumaningrat (1834-1861), atau 
lebih sering dikenal dengan sebutan “Dalem Pan-
caniti” yang dikenal sebagai pencipta Cianjuran.
Di samping itu, Dalem Pancaniti dibantu oleh 
seniman kabupaten yaitu: Rd. Natawiredja, Aem 
dan Maing Buleng. Ketiga orang inilah yang 
kemudian mendapat izin Dalem Pancaniti untuk 
menyebarkan lagu-lagu Cianjuran. Pada masa pe-
merintahan R.A.A Prawiradiredja II (1861-1910), 
seni Tembang Cianjuran disempurnakan lagi 
aturannya, dengan ditambah iringan suara keca-
pi dan suling. Tembang Cianjuran pada awalnya 
merupakan musik yang penuh prestise para bang-
sawan. Di tengah-tengah arus globalisasi dan seni 
budaya modern Cianjuran masih dapat eksis dan 
bertahan sebagai salah satu warisan budaya le-
luhur yang mengandung nilai-nilai budaya lokal 
(Dewi, 2010). Dari catatan tersebut, secara umum 
telah menunjukkan sejak awal perkembangan di 
locus Cianjur, Mamaos telah mengalami peruba-
han, namun tidak dengan fungsi utamanya untuk 
kalangan yang terbatas, namun sejak menyebar ke 
luar Cianjur, mamaos kemudian lebih popular di-



284PROSIDING SEMINAR HASIL PENELITIAN DAN PKM
ISBI BANDUNG TAHUN 2024

fungsikan sebagai hiburan, dengan berbagai fakta 
perubahan dan perkembangan secara musikal ter-
masuk repertoar di dalamnya. Dengan kata lain, 
terjadi pergeseran dari sakral menuju profan, di 
mana dalam pandangan Mircea Eliade, perbedaan 
antara sakral dan profan mencerminkan dua aspek 
yang berbeda dalam kehidupan manusia: yang 
luar biasa dan yang biasa-biasa saja. Sakral men-
ghubungkan kita dengan yang supernatural, se-
mentara profan terkait dengan urusan sehari-hari. 
Demikian pula dengan Cianjuran, di mana dalam 
konteks profan/hiburan, keberadaanya dianggap 
biasa, sebagai hiburan sesuai dengan kebutuhan 
industri. 

Namun, kemudian menjadi menarik untuk di-
kaji secara mendalam terkait fakta murakhir yang 
menunjukkan bahwa pada perkembangan terbaru, 
Cianjuran kini justru lebih identik dengan fungsi 
sakral kembali. Jika merujuk pada teori, keadaan 
ini semacam menunjukkan arus balik fungsi 
Mamaos, dari sakral berubah menjadi profan, lalu 
kemudian kembali menjadi Sakral, sebagaima-
na padangan Bosch (dalam Nur Kosiah, 2017) 
di mana sumber awal menjadi inspirasi perubah-
an suatu ekspresi budaya. Keadaan arus balik ini 
perlu dibuktikan dengan melakukan telaah secara 
diakroni (perjalanan Sejarah) dan sinkroni (batas 
waktu awal dan mutakhir/akhir) sehigga apakah 
arus balik tersebut benar-benar kembali pada titik 
awal atau sama sekali tidak menunjukkan keadaan 
tersebut. Untuk membuktikan keadaan tersebut 
maka diperlukan penelitian mendalam secara 
fokus dan terbatas, sehingga rumusan masalah 
dapat dijawab secara objektif dan ilmiah.  

Unsur yang menjadi landasan argument da-
lam penelitian ini terdiri dari; Mamaos dan locus 
Cianjur, Tembang Sunda Cianjuran dan locus luar 
Cianjur, Dimensi Fungsi Sakral, Arus Balik, dan 
Dimensi Fungsi Profan. 

Jika pada umumnya seni tradisi yang spesifik 
dalam rumpun karawitan Sunda memiliki pola 

hidup untuk mempertahankan diri dengan cara 
mengubah fungsi dari sakral menjadi profan, ber-
beda dengan Mamaos atau Tembang Sunda Cian-
juran, di mana perkembagan sejarah menunjukkan 
terdapat tiga fase perkembangan Mamaos, yakni; 
fase dimensi sakral yang ditandai kehidupan awal 
di locus Cianjur, kemudian menyebar ke Bandung 
seiring dengan berpindahkan pusat pemerintahan 
Priangan, koheren dengan perubahan fungsi yang 
dominan hiburan, kemudian dalam konteks mu-
takhir, terjadi arus balik dimensi fungsi di mana 
Tembang Sunda Cianjuran Kembali dominan se-
bagai fungsi ritus dengan nilai-nilai kepercayaan 
moralitas menjadi basis pertunjukannya. Dengan 
kata lain, Mamaos muncul sebagai kebutuhan da-
lam dimensi sakral, berkembang kemudian beru-
bah masuk ke dalam dimensi hiburan (profan) lalu 
kini Kembali ke fungsi awal menjadi sakral. 

Metode
Metode dalam penelitian ini menggunakan 

pendekatan interaktif, khususnya dalam kontes 
batas waktu kajian terhadap tema yang diteliti, 
dalam hal ini Mamaos dan/atau Tembang Sun-
da Cianjuran. Pendekatan Interaktif terdiri dari 
pendekatan diakroni dan sinkroni. Berikut tabel 
yang menggambarkan pendekatan sinkroni dan 
diakroni juga interaktif pada pelbagai paradigma, 
yang ditulis kembali oleh Achmad Fedyani (2005: 
24) yang bersumber dari Alan Barnard (2000):

PERSPEKTIF DIAKRONI, SINKRONI, DAN INTER-
AKTIF

Perspektif 
Diakroni

Perspektif 
Sinkroni

Perpektif Inter-
aktif

Evolusionisme Relativ-
isme  (ter-

masuk kebu-
dayaan dan 

kepribadian)

Transaksion-
isme

Difusionisme Strukturalisme Prosesualisme 
feminisme

Marxisme 
(dalam batas 

tertentu)

Struku-
tural-fungsion-

alisme

Feminisme



285MODIFIKASI BUDAYA SEBAGAI PROSES KREATIF
DENGAN TETAP MENJAGA KEARIFAN LOKAL

Pendekatan 
daerah kebu-

dayaan (dalam 
batas tertentu)

Pendekatan 
kognitif

Post-stuktural-
isme

Pendekatan 
daerah kebu-

dayaan (keban-
yakan)

Postmodern-
isme

Fungsional-
isme (dalam 

batas tertentu)

Fungsional-
isme (dalam 

batas tertentu)
Interpretivisme 

(dalam batas 
tertentu)

Interpretivisme 
(dalam batas 

tertentu)
Marxixme 

(dalam batas 
tertentu)

Berdasarkan tabel pendekatan yang disam-
paikan Fedyani (2005) tersebut, penelitian ini 
menggunakan pendekatan data kualitatif, sesuai 
dengan pendekatan pos-strukturalisme yang me-
nekankan keadaan stuktur yang menunjukkan 
perubahan sosial di luar subjek/personal sebagai 
variable utama dalam sebuah peristiwa sosial-bu-
daya. Secara khusus, sudut pandang teori yang 
digunakan dalam penelitian ini adalah teori Arus 
Balik yang dikembangkan F.D.K Bosch yang 
mengemukakan pendapat bahwa suatu arus kebu-
dayaan secara genealogis akan kembali pada sum-
ber awal dari mana ekspresi kebudayaan tersebut 
berasal. 

HASIL DAN PEMBAHASAN
Pada bagian pembahasan ini, secara khusus 

dideskripsikan bagaimana secara teoretis dimen-
si sakral, profan, dan kembali ke sakral dalam 
peristiwa tembang Sunda cianjuran terjadi. Di-
mensi sakral diwakili oleh ruang Cianjur dengan 
totalitas kehidupannya, terutama keadaan sosial 
budaya masyarakat yang memperlakukan cianju-
ran. Kemudian dimensi profan diwakili oleh ruang 
Bandung dan dinamika sosial budaya yang memi-
liki dampak terhadap fungsi dan konteks tembang 
Sunda cianjuran. Terakhir, khususnya dalam tafsir 

dimensi re-sakralitas, fokus kajian dilakukan pada 
konteks dan fungsi Cianjuran dalam batas waktu 
mutakhir. Dengan demikian, serial tembang Sun-
da cianjuran atau mamaos dalam dimensi sakral, 
profan, dan re-sakralitas terjadi dalam konteks 
fungsi yang ditunjukan dengan perubahan lain se-
cara teks musikalitas. 

Mamaos dan Sakralitas 
Tini Kusmayati Dewi dalam laporan pe-

nelitian berjudul Sejarah Seni Tambang Sunda 
Cianjuran Tahun 1930-1998 menjelaskan bahwa 
fungsi sosial kebudayaan Tembang Sunda Cianju-
ran yang pada awalnya hanya tertutup untuk ka-
langan menak (elite bupati) beralih menjadi seni 
rakyat yang merebak di kalangan masyarakat luas 
yang tidak memiliki status sosial sebagai bang-
sawan atau menak. Secara historis kemunculan 
Seni Tembang Sunda Cianjuran dan pergeseran-
nya, serta peran elite bupati dalam menciptakan 
seni mamais, peran seniman dalam melesetarikan 
dan mengembangkan kesenian ini, serta apresi-
asi masyarakat di Kabupaten Cianjur terhadap 
Seni Cianjuran tidak bisa dipisahkan. Pada kurun 
waktu tahun 1930-1998 di mana pada periode 
tersebut dijelaskan sebagai masa terjadi dinamika 
dalam perkembangan Seni Tembang Sunda Cian-
juran mulai dari kolaborasi dengan seni degung, 
penambahan lagu-lagu yang dimainkan, kuantitas 
grup kesenian dan seniman-seniwati yang ber-
peran, serta pertunjukan. Menurut Dewi (2010) 
Seni Tembang Sunda Cianjuran sebagai kesenian 
tradisional atau kesenian daerah khas Kabupaten 
Cianjur yang eksistensinya kurang begitu diminati 
oleh generasi muda menjadi kesenian yang dapat 
menjadi jati diri generasi Sunda yang cinta akan 
kebudayaannya. 

Dalam konteks dimensi sakral, seni Tembang 
Cianjuran lahir tidak bisa dipisahkan dengan pe-
riodisasi masa Bupati Cianjur IX, R. Aria Adipa-
ti Kusumaningrat (1834-1861), atau lebih sering 



286PROSIDING SEMINAR HASIL PENELITIAN DAN PKM
ISBI BANDUNG TAHUN 2024

dikenal dengan sebutan “Dalem Pancaniti”. Pada 
masa ini, beberapa catatan sejarah menunjukkan 
bahwa dalam konteks inisiasi pembentukkan 
seni mamaos, Dalem Pancaniti dibantu oleh seni-
man kabupaten yaitu: Rd. Natawiredja, Aem dan 
Maing Buleng. Ketiga orang inilah yang kemudian 
mendapat izin Dalem Pancaniti untuk menyebar-
kan lagu-lagu Cianjuran. Pada masa pemerintahan 
R.A.A Prawiradiredja II (1861-1910), seni Tem-
bang Cianjuran disempurnakan lagi aturannya, 
dengan ditambah iringan suara kecapi dan suling. 
Tembang Cianjuran pada dimensi sakral merupa-
kan musik yang penuh prestise para bangsawan. 
Di tengah-tengah arus globalisasi dan seni budaya 
modern Cianjuran masih dapat eksis dan bertahan 
sebagai salah satu warisan budaya leluhur yang 
mengandung nilai-nilai budaya lokal. Fungsi uta-
ma mamaos pada dimensi ini adalah sebagai man-
ifestasi para penikmatnya dalam mendalami nilai-
nilai kehidupan, dan religiusitas.

Dalam buku berjudul the Rules of Sosiolog-
ical Method, Durkeim mengemukakan bahwa 
suatu sistem yang terdiri dari kepercayaan-ke-
percayaan dan praktik-praktik yang berhubun-
gan dnegna hal-hal yang sakral dengan kata lain 
memberikan batasan-batasan dan hal-hal terla-
rang, kepercayaan dan praktik keyakinan yang 
bersatu menjadi suatu komunitas moral tunggal 
yang menghimpun mereka semua yang menga-
nutnya. melalui penjelasan ini, skaralitas dapat 
dipahami sebagai sebuah peristiwa yang di dalam-
nya terdapat kepatuhan terhadap batasasan atas 
hal-hal yang dilarang, memiliki nilai-nilai yang 
berpegang terhadap keyakinan. dengan kata lain, 
dasar argumen suatu entitas dalam dimensi sakral 
tidak didasari atas keinginan pasar, estetika dalam 
arti keindahan umum yang bersifat populer, kare-
na itu, seni dalam konteks sakral dilihat dan di-
patuhi dengan landasan keyakinan terhadap suatu 
yang dianggap memiliki nilai moral yang tinggi 
dengan basis keyakinan. Merujuk pada pendapat 

Durkheim di atas, dan beberapa catatan sejarah 
tentang fungsi mamaos di masa perkembangann-
ya di Cianjur, nilai-nilai seperti keyakinan, dibalut 
secara ekspresif dalam mamaos. 

Re-sakralitas Mamaos Tembang Sunda Cian-
juran dalam Konteks Ritus.

Durkeim menyebutkan bahwa terdapat perbe-
daan antara ritual dan kepercayaan. Ritual. Dalam 
pandangannya sakralitas adalah bentuk-bentuk 
tindakan khusus manusia yang bersifat moral, 
dengan objek ritus yang ditentukan karakteristikn-
ya terlebih dahulu dengan ungkapan dalam keper-
cayaan. sedangkan keperyaan itu sendiri dapat ter-
diri dari repersentasi, kepercayaan adalah pikiran, 
sedangkan ritual adalah tindakan. Mamaos dalam 
konteks Durkeim adalah ritus yang di dalamnya 
terkandung pikiran, pikiran tentang nilai-nilai 
moralitas. Fakta sejarah menunjukkan bahwa 
perkembangan mamaos pada saat menyebar ke 
luar Cianjur, terjadi transformasi konteks fung-
si, dari fungsi terbatas di lingkungan pendopo 
Cianjur, menjadi egaliter di tengah masyarakat. 
Umumnya dalam fungsi ini, mamaos bergeser 
dominan menjadi fungsi hiburan, hal ini ditandai 
dengan merebaknya “pasar” lagu panambih yang 
lebih banyak dinikmati masyarakat luas. 

Konteks lain dalam perkembangannya, meski-
pun mamaos atau tembang Sunda cianjuran lebih 
dikenal sebagai hiburan dengan lagu-lagu panam-
bih-nya, tetapi terdapat fenomena yang menarik 
di mana secara fungsional, Cianjuran difungsikan 
kembali pada konteks yang lebih cederung pada 
ritus atau ritual. Terhadap fenomena ini, sekiran-
ya terhadap relevansi dengan pemikiran hubun-
gan sakral dan profan, sebagaimana disampaikan 
Mircea Eliade (2002), bahwa kehidupan didasar-
kan pada dua hal yang berbeda, pertama Sakral: 
Merujuk pada sesuatu yang memiliki makna suci. 
Ini adalah wilayah yang dianggap ekstraordinari, 
tidak mudah dilupakan, dan sangat penting. Sakral 



287MODIFIKASI BUDAYA SEBAGAI PROSES KREATIF
DENGAN TETAP MENJAGA KEARIFAN LOKAL

melibatkan pengalaman terhadap sesuatu yang be-
nar-benar luar biasa dan dahsyat. kemudian Pro-
fan: Merupakan wilayah sehari-hari, yang sering 
dilakukan secara teratur dan acak. Hal-hal profan 
dianggap tidak memiliki nilai suci atau hanya bi-
asa-biasa saja. Cianjuran, dalam hal ini kembali 
memiliki dua dimensi tersebut, yakni; sakral dan 
profan. 

Dalam pandangan Mircea Eliade, perbedaan 
antara sakral dan profan mencerminkan dua aspek 
yang berbeda dalam kehidupan manusia: yang 
luar biasa dan yang biasa-biasa saja. Sakral meng-
hubungkan kita dengan yang supernatural, semen-
tara profan terkait dengan urusan sehari-hari. Ken-
yataan tersebut justru tidak dipisah secara an-sich 
dalam eksistensi Cianjuran, sebab fungsi sakral 
dan profan, keduanya melekat. 

PENUTUP
Keadaan perubahan fungsi Mamaos - tembang 

Sunda cianjuran yang berhubungan dengan teks 
musikal, dan konteks waktu dan ruang, sekaligus 
menunjukkan perubahan dimensi dalam Mamaos. 
Dimensi sakral pada konteks mamaos di kalangan 
Pendopo Cianjur, pada masa awal inisiasi terben-
tuknya. Dimensi profan pada konteks tembang 
Sunda cianjuran di kalangan luar Cianjur, ditandai 
dengan merebaknya lagu-lagu panambih. Kemu-
dian kembali menemukan dimensi sakral, ketika 
tembang Sunda cianjuran difungsikan dalam per-
helatan yang bersifat ritus atau ritual. 

DAFTAR PUSTAKA
Aliade, Mircea. (2002). Sakral dan Profan. Fajar 

Pustaka Baru. Yogyakarya 
Dewi, Tini Kusmayati. (2010). Sejarah Seni Tem-

bang Sunda Cianjuran Tahun 1930-1998. 
Thesis, Universitas Pendidikan Indonesia. 
Bandung 

Durkeim, Emile. (1982) the Rules of Sociological 
Method. The Free Press, New York 

Fedyani Saifudin, Achmad. (2005). Antropologi 
Kontemporer: Suatu Pengantar Kritis Men-
genai Paradigma. Kencana. Jakarta

Khosiah, Nur. (2017). Sejarah Indonesia: Silang 
Budaya Lokal dan Hindu-Budha. Kement-
erian Pendidikan dan Kebudayaan. Jakarta. 


