PROSIDING SEMINAR HASIL PENELITIAN DAN PKM
ISBI BANDUNG TAHUN 2024

ARUS BALIK DARI SAKRAL, PROFAN KEMBALI KE SAKRAL:
STUDI KASUS FUNGSI DAN PERKEMBANGAN MAMAOS,
DI LOKUS CIANJUR DAN BANDUNG

282

Mohamad Yusuf Wiradiredja, Zaldi Yusuf Akbar, Aqila Shafara
ISBI Bandung

Abstrak

Umumnya kesenian tradisi yang hidup hingga era mutakhir dapat mempertahankan diri dengan cara
mengubah fungsi atas eksistensinya dari fungsi sakral menjadi profan, atau dalam bahasa sederhana;
dari fungsi ritus yang basis utamanya dasar kepercayaan, menjadi hiburan dengan basis kepentingann-
ya pasar. Dalam konteks perubahan tersebut terjadi komodifikasi seni tradisi, dari dominasi nilai-nilai
moral menjadi nilai-nilai industri. Tentu saja keadaan tersebut tidak dilihat sebagai baik dan buruk,
atau benar dan salah, sebab baik dalam dimensi sakral maupun profan, keduanya secara subjektif dapat
dimaknai memiliki nilai-nilai yang bermuara pada kepercayaan dan moralitas. Terdapat fenomena yang
berbeda dari kebanyakan pola perubahan fungsi seni dalam mempertahankan hidup dalam perkemban-
gan Mamaos yang hidup di locus Cianjur, kemudian berubah dan berkembang menjadi tembang Sunda
cianjuran di luar locus Cianjur. Di mana perubahan tersebut memiliki pola arus balik, dari fungsi sakral
saat hidup di Cianjur sebagai Mamaos, kemudian seiring dengan perpindahan ibu kota Priangan menu-
ju Bandung sejalan dengan berubahnya Mamaos menjadi tembang Sunda cianjuran. Perubahan dan
perkembangan tersebut terjadi baik secara tekstual terhadap wujud objek musikal Mamaos itu sendiri,
maupun fungsi. Salah satu yang menandai perubahan tersebut adalah dominasi lagu panampih yang
sebelumnya di locus Cianjur, hanya bersifat selingan atau sisipan dalam repertoar pertunjukan utama,
kemudian menjadi dominan ketika berkembang di luar locus Cianjur. Perubahan teks musikal tersebut
ternyata diiringi dengan perubahan konteks fungsi pertunjukan, di mana sebelumnya memiliki ban-
yak aturan rigid sebagai pertunjukan khusus kalangan Pendopo, dengan fungsi-nya yang cenderung
sakral (dalam arti mengedepankan nilai-nilai moralitas sebagai media yang identik dengan religiusitas)
kemudian beruhan menjadi hiburan dengan mengedepankan nilai-nilai kebutuhan pasar yang identik
dengan kebutuhan industri. Uniknya, dalam konteks mutakhir, tembang Sunda cianjuran yang terus
hidup dan berkembang seiring dengan perubahan zaman justru “kembali” ke fungsi awal yang dalam
pementasannya identik dengan kebutuhan ritus, dengan basis kepercayaan. Belakangan tembang Sunda
cianjuran, baik di locus Cianjur, maupun di luar Cianjur, dominan digunakan sebagai bagian dari upaca-
ra-upacara ritual, seperti; dalam adat pernikahan Sunda, syukuran, dan berbagai event yang memiliki
nilai-nilai kepercayaan. Sejalan dengan teori Arus Balik yang dikemukakan Bosch, peristiwa tembang
Sunda cianjuran memiliki pola yang analog dengan teori tersebut, di mana sumber fungsi awal mamaos
menginspirasi kembali fungsi sakral terhadap tembang Sunda cianjuran. Penelitian ini melakukan telaah
secara mendalam dengan pendekatan sinkroni dan diakroni terhadap perkembangan Mamaos, dalam
dua locus yang berbeda, untuk memetakan peristiwa arus balik fungsi dari dimensi Sakral, Profan,
kemudian kembali ke Sakral.

Kata Kunci: Mamaos, Tembang Sunda Cianjuran, Sakral, Profan, Re-sakralitas

Abstract

Generally, traditional arts that have survived until the recent era have been able to maintain themselves
by changing the function of their existence from sacred to profane, or in simple language; from the
function of rites, which is based on belief, to entertainment, which is based on market interests. In the
context of this change, there is a commodification of traditional art, from the dominance of moral values
to industrial values. Of course, this situation is not seen as good and bad, or right and wrong, because
both in the sacred and profane dimensions, both can be subjectively interpreted as having values that
boil down to belief and morality. There is a different phenomenon from most patterns of changes in the
function of art in maintaining life in the development of Mamaos which lives in the Cianjur locus, then
changes and develops into Sundanese cianjuran songs outside the Cianjur locus. Where the change has
a reverse flow pattern, from the sacred function when living in Cianjur as Mamaos, then along with the




MODIFIKASI BUDAYA SEBAGAI PROSES KREATIF

DENGAN TETAP MENJAGA KEARIFAN LOKAL 283

movement of the capital city of Priangan to Bandung in line with the change of Mamaos into Sundanese
cianjuran song. These changes and developments occur both textually to the form of the Mamaos mu-
sical object itself, as well as the function. One that marks the change is the dominance of the panampih
song, which previously in the Cianjur locus, was only an interlude or insert in the main performance
repertoire, then became dominant when it developed outside the Cianjur locus. The change in the mu-
sical text was accompanied by a change in the context of the performance function, where previously it
had many rigid rules as a special performance for the Pendopo circle, with its function that tended to be
sacred (in the sense of prioritizing morality values as a medium that is synonymous with religiosity) then
changed into entertainment by prioritizing the values of market needs that are identical to industrial
needs. Uniquely, in the latest context, Sundanese song cianjuran, which continues to live and develop
along with the changing times, actually “returns” to its original function, which in its performance is
identical to the needs of the ritual, based on belief. Later Sundanese cianjuran, both in the Cianjur locus,
and outside Cianjur, was dominantly used as part of ritual ceremonies, such as, in Sundanese wedding
customs, thanksgiving, and various events that have belief values. In line with Bosch'’s Reverse Flow
theory, the Sundanese cianjuran song event has a pattern analogous to the theory, where the source of
the original function of mamaos re-inspires the sacred function of the Sundanese cianjuran song. This
research conducts an in-depth study with a synchronic and diachronic approach to the development of
Mamaos, in two different loci, to map the events of the reverse flow of functions from the Sacred, Profane

dimensions, then back to the Sacred.

Keywords: Mamaos, Sundanese Cianjuran Song, Sacred, Profan, Re-sacrality

PENDAHULUAN

Berbagai penelitian tentang Mamaos atau
Tembang Sunda Cianjuran hampir dapat dipasti-
kan mengkonfirmasi bahwa Mamaos hidup dalam
kalangan terbatas untuk keluarga Pendopo atau
Bupati. Hal tersebut salah satunya disampaikan
oleh Tini Kusmayati Dewi (2010) yang mene-
gaskan bahwa pada awalnya Mamaos bersifat
tertutup, hanya untuk kalangan menak (Elite Bu-
pati). Momentum perkembangan seni Mamaos,
sekaligus penyebaran-nya ditandai dengan perali-
han ibukota Priangan pada tahun 1856, di mana
Gubernur Jenderal Hindia Belanda Ch. F. Pahud
(menjabat 1856—1861) memerintahkan ibu kota
Priangan dipindahkan dari Cianjur ke Bandung
(Wiradiredja, 2022). Pasca perpindahan ibukota
priangan ke Bandung, disertai dengan penyebaran
Mamaos yang kemudian dikenal sebagai tembang
Sunda cianjuran, pelaku seni sekaligus penikmat
kesenian ini beralih menjadi seni rakyat popular
secara umum di kalangan masyarakat luas tanpa
pembeda bangsawan atau menak.

Selain identik dengan locus Cianjur, Seni

Tembang Cianjuran juga identik dengan seorang

sosok tokoh Cianjur yakni Bupati Cianjur IX, R.
Aria Adipati Kusumaningrat (1834-1861), atau
lebih sering dikenal dengan sebutan “Dalem Pan-
caniti” yang dikenal sebagai pencipta Cianjuran.
Di samping itu, Dalem Pancaniti dibantu oleh
seniman kabupaten yaitu: Rd. Natawiredja, Aem
dan Maing Buleng. Ketiga orang inilah yang
kemudian mendapat izin Dalem Pancaniti untuk
menyebarkan lagu-lagu Cianjuran. Pada masa pe-
merintahan R.A.A Prawiradiredja II (1861-1910),
seni Tembang Cianjuran disempurnakan lagi
aturannya, dengan ditambah iringan suara keca-
pi dan suling. Tembang Cianjuran pada awalnya
merupakan musik yang penuh prestise para bang-
sawan. Di tengah-tengah arus globalisasi dan seni
budaya modern Cianjuran masih dapat eksis dan
bertahan sebagai salah satu warisan budaya le-
luhur yang mengandung nilai-nilai budaya lokal
(Dewi, 2010). Dari catatan tersebut, secara umum
telah menunjukkan sejak awal perkembangan di
locus Cianjur, Mamaos telah mengalami peruba-
han, namun tidak dengan fungsi utamanya untuk
kalangan yang terbatas, namun sejak menyebar ke

luar Cianjur, mamaos kemudian lebih popular di-




PROSIDING SEMINAR HASIL PENELITIAN DAN PKM

ISBI BANDUNG TAHUN 2024

284

fungsikan sebagai hiburan, dengan berbagai fakta
perubahan dan perkembangan secara musikal ter-
masuk repertoar di dalamnya. Dengan kata lain,
terjadi pergeseran dari sakral menuju profan, di
mana dalam pandangan Mircea Eliade, perbedaan
antara sakral dan profan mencerminkan dua aspek
yang berbeda dalam kehidupan manusia: yang
luar biasa dan yang biasa-biasa saja. Sakral men-
ghubungkan kita dengan yang supernatural, se-
mentara profan terkait dengan urusan sehari-hari.
Demikian pula dengan Cianjuran, di mana dalam
konteks profan/hiburan, keberadaanya dianggap
biasa, sebagai hiburan sesuai dengan kebutuhan
industri.

Namun, kemudian menjadi menarik untuk di-
kaji secara mendalam terkait fakta murakhir yang
menunjukkan bahwa pada perkembangan terbaru,
Cianjuran kini justru lebih identik dengan fungsi
sakral kembali. Jika merujuk pada teori, keadaan
ini semacam menunjukkan arus balik fungsi
Mamaos, dari sakral berubah menjadi profan, lalu
kemudian kembali menjadi Sakral, sebagaima-
na padangan Bosch (dalam Nur Kosiah, 2017)
di mana sumber awal menjadi inspirasi perubah-
an suatu ekspresi budaya. Keadaan arus balik ini
perlu dibuktikan dengan melakukan telaah secara
diakroni (perjalanan Sejarah) dan sinkroni (batas
waktu awal dan mutakhir/akhir) sehigga apakah
arus balik tersebut benar-benar kembali pada titik
awal atau sama sekali tidak menunjukkan keadaan
tersebut. Untuk membuktikan keadaan tersebut
maka diperlukan penelitian mendalam secara
fokus dan terbatas, sehingga rumusan masalah
dapat dijawab secara objektif dan ilmiah.

Unsur yang menjadi landasan argument da-
lam penelitian ini terdiri dari; Mamaos dan locus
Cianjur, Tembang Sunda Cianjuran dan locus luar
Cianjur, Dimensi Fungsi Sakral, Arus Balik, dan
Dimensi Fungsi Profan.

Jika pada umumnya seni tradisi yang spesifik

dalam rumpun karawitan Sunda memiliki pola

hidup untuk mempertahankan diri dengan cara
mengubah fungsi dari sakral menjadi profan, ber-
beda dengan Mamaos atau Tembang Sunda Cian-
juran, di mana perkembagan sejarah menunjukkan
terdapat tiga fase perkembangan Mamaos, yakni;
fase dimensi sakral yang ditandai kehidupan awal
di locus Cianjur, kemudian menyebar ke Bandung
seiring dengan berpindahkan pusat pemerintahan
Priangan, koheren dengan perubahan fungsi yang
dominan hiburan, kemudian dalam konteks mu-
takhir, terjadi arus balik dimensi fungsi di mana
Tembang Sunda Cianjuran Kembali dominan se-
bagai fungsi ritus dengan nilai-nilai kepercayaan
moralitas menjadi basis pertunjukannya. Dengan
kata lain, Mamaos muncul sebagai kebutuhan da-
lam dimensi sakral, berkembang kemudian beru-
bah masuk ke dalam dimensi hiburan (profan) lalu

kini Kembali ke fungsi awal menjadi sakral.

Metode

Metode dalam penelitian ini menggunakan
pendekatan interaktif, khususnya dalam kontes
batas waktu kajian terhadap tema yang diteliti,
dalam hal ini Mamaos dan/atau Tembang Sun-
da Cianjuran. Pendekatan Interaktif terdiri dari
pendekatan diakroni dan sinkroni. Berikut tabel
yang menggambarkan pendekatan sinkroni dan
diakroni juga interaktif pada pelbagai paradigma,
yang ditulis kembali oleh Achmad Fedyani (2005:
24) yang bersumber dari Alan Barnard (2000):

PERSPEKTIF DIAKRONI, SINKRONI, DAN INTER-
AKTIF
Perspektif Perspektif Perpektif Inter-
Diakroni Sinkroni aktif
Evolusionisme Relativ- Transaksion-
isme (ter- isme
masuk kebu-
dayaan dan
kepribadian)
Difusionisme | Strukturalisme | Prosesualisme
feminisme
Marxisme Struku- Feminisme
(dalam batas | tural-fungsion-
tertentu) alisme




MODIFIKASI BUDAYA SEBAGAI PROSES KREATIF

DENGAN TETAP MENJAGA KEARIFAN LOKAL

285

Pendekatan Pendekatan Post-stuktural-
daerah kebu- kognitif isme
dayaan (dalam
batas tertentu)
Pendekatan Postmodern-
daerah kebu- isme
dayaan (keban-
yakan)
Fungsional- Fungsional-
isme (dalam isme (dalam
batas tertentu) | batas tertentu)
Interpretivisme | Interpretivisme
(dalam batas (dalam batas
tertentu) tertentu)
Marxixme
(dalam batas
tertentu)

Berdasarkan tabel pendekatan yang disam-
paikan Fedyani (2005) tersebut, penelitian ini
menggunakan pendekatan data kualitatif, sesuai
dengan pendekatan pos-strukturalisme yang me-
nekankan keadaan stuktur yang menunjukkan
perubahan sosial di luar subjek/personal sebagai
variable utama dalam sebuah peristiwa sosial-bu-
daya. Secara khusus, sudut pandang teori yang
digunakan dalam penelitian ini adalah teori Arus
Balik yang dikembangkan F.D.K Bosch yang
mengemukakan pendapat bahwa suatu arus kebu-
dayaan secara genealogis akan kembali pada sum-
ber awal dari mana ekspresi kebudayaan tersebut

berasal.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Pada bagian pembahasan ini, secara khusus
dideskripsikan bagaimana secara teoretis dimen-
si sakral, profan, dan kembali ke sakral dalam
peristiwa tembang Sunda cianjuran terjadi. Di-
mensi sakral diwakili oleh ruang Cianjur dengan
totalitas kehidupannya, terutama keadaan sosial
budaya masyarakat yang memperlakukan cianju-
ran. Kemudian dimensi profan diwakili oleh ruang
Bandung dan dinamika sosial budaya yang memi-
liki dampak terhadap fungsi dan konteks tembang

Sunda cianjuran. Terakhir, khususnya dalam tafsir

dimensi re-sakralitas, fokus kajian dilakukan pada
konteks dan fungsi Cianjuran dalam batas waktu
mutakhir. Dengan demikian, serial tembang Sun-
da cianjuran atau mamaos dalam dimensi sakral,
profan, dan re-sakralitas terjadi dalam konteks
fungsi yang ditunjukan dengan perubahan lain se-

cara teks musikalitas.

Mamaos dan Sakralitas

Tini Kusmayati Dewi dalam laporan pe-
nelitian berjudul Sejarah Seni Tambang Sunda
Cianjuran Tahun 1930-1998 menjelaskan bahwa
fungsi sosial kebudayaan Tembang Sunda Cianju-
ran yang pada awalnya hanya tertutup untuk ka-
langan menak (elite bupati) beralih menjadi seni
rakyat yang merebak di kalangan masyarakat luas
yang tidak memiliki status sosial sebagai bang-
sawan atau menak. Secara historis kemunculan
Seni Tembang Sunda Cianjuran dan pergeseran-
nya, serta peran elite bupati dalam menciptakan
seni mamais, peran seniman dalam melesetarikan
dan mengembangkan kesenian ini, serta apresi-
asi masyarakat di Kabupaten Cianjur terhadap
Seni Cianjuran tidak bisa dipisahkan. Pada kurun
waktu tahun 1930-1998 di mana pada periode
tersebut dijelaskan sebagai masa terjadi dinamika
dalam perkembangan Seni Tembang Sunda Cian-
juran mulai dari kolaborasi dengan seni degung,
penambahan lagu-lagu yang dimainkan, kuantitas
grup kesenian dan seniman-seniwati yang ber-
peran, serta pertunjukan. Menurut Dewi (2010)
Seni Tembang Sunda Cianjuran sebagai kesenian
tradisional atau kesenian daerah khas Kabupaten
Cianjur yang eksistensinya kurang begitu diminati
oleh generasi muda menjadi kesenian yang dapat
menjadi jati diri generasi Sunda yang cinta akan
kebudayaannya.

Dalam konteks dimensi sakral, seni Tembang
Cianjuran lahir tidak bisa dipisahkan dengan pe-
riodisasi masa Bupati Cianjur IX, R. Aria Adipa-
ti Kusumaningrat (1834-1861), atau lebih sering




PROSIDING SEMINAR HASIL PENELITIAN DAN PKM

ISBI BANDUNG TAHUN 2024

286

dikenal dengan sebutan “Dalem Pancaniti”. Pada
masa ini, beberapa catatan sejarah menunjukkan
bahwa dalam konteks inisiasi pembentukkan
seni mamaos, Dalem Pancaniti dibantu oleh seni-
man kabupaten yaitu: Rd. Natawiredja, Aem dan
Maing Buleng. Ketiga orang inilah yang kemudian
mendapat izin Dalem Pancaniti untuk menyebar-
kan lagu-lagu Cianjuran. Pada masa pemerintahan
R.A.A Prawiradiredja II (1861-1910), seni Tem-
bang Cianjuran disempurnakan lagi aturannya,
dengan ditambah iringan suara kecapi dan suling.
Tembang Cianjuran pada dimensi sakral merupa-
kan musik yang penuh prestise para bangsawan.
Di tengah-tengah arus globalisasi dan seni budaya
modern Cianjuran masih dapat eksis dan bertahan
sebagai salah satu warisan budaya leluhur yang
mengandung nilai-nilai budaya lokal. Fungsi uta-
ma mamaos pada dimensi ini adalah sebagai man-
ifestasi para penikmatnya dalam mendalami nilai-
nilai kehidupan, dan religiusitas.

Dalam buku berjudul the Rules of Sosiolog-
ical Method, Durkeim mengemukakan bahwa
suatu sistem yang terdiri dari kepercayaan-ke-
percayaan dan praktik-praktik yang berhubun-
gan dnegna hal-hal yang sakral dengan kata lain
memberikan batasan-batasan dan hal-hal terla-
rang, kepercayaan dan praktik keyakinan yang
bersatu menjadi suatu komunitas moral tunggal
yang menghimpun mereka semua yang menga-
nutnya. melalui penjelasan ini, skaralitas dapat
dipahami sebagai sebuah peristiwa yang di dalam-
nya terdapat kepatuhan terhadap batasasan atas
hal-hal yang dilarang, memiliki nilai-nilai yang
berpegang terhadap keyakinan. dengan kata lain,
dasar argumen suatu entitas dalam dimensi sakral
tidak didasari atas keinginan pasar, estetika dalam
arti keindahan umum yang bersifat populer, kare-
na itu, seni dalam konteks sakral dilihat dan di-
patuhi dengan landasan keyakinan terhadap suatu
yang dianggap memiliki nilai moral yang tinggi

dengan basis keyakinan. Merujuk pada pendapat

Durkheim di atas, dan beberapa catatan sejarah
tentang fungsi mamaos di masa perkembangann-
ya di Cianjur, nilai-nilai seperti keyakinan, dibalut

secara ekspresif dalam mamaos.

Re-sakralitas Mamaos Tembang Sunda Cian-
juran dalam Konteks Ritus.

Durkeim menyebutkan bahwa terdapat perbe-
daan antara ritual dan kepercayaan. Ritual. Dalam
pandangannya sakralitas adalah bentuk-bentuk
tindakan khusus manusia yang bersifat moral,
dengan objek ritus yang ditentukan karakteristikn-
ya terlebih dahulu dengan ungkapan dalam keper-
cayaan. sedangkan keperyaan itu sendiri dapat ter-
diri dari repersentasi, kepercayaan adalah pikiran,
sedangkan ritual adalah tindakan. Mamaos dalam
konteks Durkeim adalah ritus yang di dalamnya
terkandung pikiran, pikiran tentang nilai-nilai
moralitas. Fakta sejarah menunjukkan bahwa
perkembangan mamaos pada saat menyebar ke
luar Cianjur, terjadi transformasi konteks fung-
si, dari fungsi terbatas di lingkungan pendopo
Cianjur, menjadi egaliter di tengah masyarakat.
Umumnya dalam fungsi ini, mamaos bergeser
dominan menjadi fungsi hiburan, hal ini ditandai
dengan merebaknya “pasar” lagu panambih yang
lebih banyak dinikmati masyarakat luas.

Konteks lain dalam perkembangannya, meski-
pun mamaos atau tembang Sunda cianjuran lebih
dikenal sebagai hiburan dengan lagu-lagu panam-
bih-nya, tetapi terdapat fenomena yang menarik
di mana secara fungsional, Cianjuran difungsikan
kembali pada konteks yang lebih cederung pada
ritus atau ritual. Terhadap fenomena ini, sekiran-
ya terhadap relevansi dengan pemikiran hubun-
gan sakral dan profan, sebagaimana disampaikan
Mircea Eliade (2002), bahwa kehidupan didasar-
kan pada dua hal yang berbeda, pertama Sakral:
Merujuk pada sesuatu yang memiliki makna suci.
Ini adalah wilayah yang dianggap ekstraordinari,

tidak mudah dilupakan, dan sangat penting. Sakral




MODIFIKASI BUDAYA SEBAGAI PROSES KREATIF

DENGAN TETAP MENJAGA KEARIFAN LOKAL

287

melibatkan pengalaman terhadap sesuatu yang be-
nar-benar luar biasa dan dahsyat. kemudian Pro-
fan: Merupakan wilayah sehari-hari, yang sering
dilakukan secara teratur dan acak. Hal-hal profan
dianggap tidak memiliki nilai suci atau hanya bi-
asa-biasa saja. Cianjuran, dalam hal ini kembali
memiliki dua dimensi tersebut, yakni; sakral dan
profan.

Dalam pandangan Mircea Eliade, perbedaan
antara sakral dan profan mencerminkan dua aspek
yang berbeda dalam kehidupan manusia: yang
luar biasa dan yang biasa-biasa saja. Sakral meng-
hubungkan kita dengan yang supernatural, semen-
tara profan terkait dengan urusan sehari-hari. Ken-
yataan tersebut justru tidak dipisah secara an-sich
dalam eksistensi Cianjuran, sebab fungsi sakral

dan profan, keduanya melekat.

PENUTUP

Keadaan perubahan fungsi Mamaos - tembang
Sunda cianjuran yang berhubungan dengan teks
musikal, dan konteks waktu dan ruang, sekaligus
menunjukkan perubahan dimensi dalam Mamaos.
Dimensi sakral pada konteks mamaos di kalangan
Pendopo Cianjur, pada masa awal inisiasi terben-
tuknya. Dimensi profan pada konteks tembang
Sunda cianjuran di kalangan luar Cianjur, ditandai
dengan merebaknya lagu-lagu panambih. Kemu-
dian kembali menemukan dimensi sakral, ketika
tembang Sunda cianjuran difungsikan dalam per-

helatan yang bersifat ritus atau ritual.

DAFTAR PUSTAKA

Aliade, Mircea. (2002). Sakral dan Profan. Fajar
Pustaka Baru. Yogyakarya

Dewi, Tini Kusmayati. (2010). Sejarah Seni Tem-
bang Sunda Cianjuran Tahun 1930-1998.
Thesis, Universitas Pendidikan Indonesia.
Bandung

Durkeim, Emile. (1982) the Rules of Sociological
Method. The Free Press, New York

Fedyani Saifudin, Achmad. (2005). Antropologi
Kontemporer: Suatu Pengantar Kritis Men-
genai Paradigma. Kencana. Jakarta

Khosiah, Nur. (2017). Sejarah Indonesia: Silang
Budaya Lokal dan Hindu-Budha. Kement-

erian Pendidikan dan Kebudayaan. Jakarta.




