
Prosiding LPPM ISBI Bandung | 59 

 

 

  

 

METODE PEWARISAN SENI TRADISI 
LUKIS KACA GEGESIK CIREBON 

 
Asep Miftahul Falah1, Zaenudin Ramli2, Nafisa Jilan Aqilah3, Alifah Siti Nurhasna4 

1,2,3,4 Prodi Seni Rupa Murni, FSRD, Institusi Seni Budaya Indonesia Bandung 
Jl. Buah Batu No.212, Cijagra, Kecamatan Lengkong, Kota Bandung 

1asepmiftahulfalah@gmail.com, 2zaenudinramli@gmail.com, 3jilanafisa14@gmail.com, 
4alifahsitinurhasna@gmail.com 

 
 
 

ABSTRAK 
 

Lukis kaca Gegesik di Cirebon merupakan salah satu seni tradisi yang memiliki nilai historis, estetis, 
dan spiritual, namun keberlanjutannya menghadapi tantangan akibat perubahan sosial, budaya, dan 
minat generasi muda. Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji metode pewarisan seni tradisi lukis 
kaca yang dikembangkan oleh pelukis dan sanggar seni di Gegesik sebagai upaya menjaga 
keberlangsungan seni tradisi lukis kaca. Metode kualitatif dengan pendekatan etnografi digunakan 
melalui observasi, wawancara, dan dokumentasi untuk menggali pola pembelajaran, interaksi sosial 
masyarakat, serta praktik pewarisan yang berlangsung di lingkungan masyarakat. Hasil penelitian 
menunjukkan bahwa metode pewarisan dilakukan melalui model cantrik atau magang, pembelajaran 
langsung di lingkungan masyarakat, serta melalui adaptasi pendidikan formal dan nonformal. Proses 
pewarisan berfokus pada keterampilan teknis melukis kaca melalui transfer nilai filosofis, simbolis, 
dan spiritual yang melekat dalam karya. Kesimpulannya, metode pewarisan seni tradisi lukis kaca 
Gegesik menekankan kesinambungan antara teknik, nilai tradisi masyarakat lokal, dan konteks 
spiritual, sehingga dapat menjadi model pengembangan pendidikan seni berbasis tradisi di era 
modern.  
 
Kata kunci: metode pewarisan, lukis kaca, gegesik, pendidikan seni, seni tradisi 
 
 

ABSTRACT 
 
Gegesik glass painting in Cirebon is a traditional art form that has historical, aesthetic, and spiritual 
value, but its continuity faces challenges due to social and cultural changes and the interests of the 
younger generation. This study aims to examine the methods of passing on the traditional art of glass 
painting developed by painters and art studios in Gegesik as an effort to preserve the continuity of 
the traditional art of glass painting. Qualitative methods with an ethnographic approach were used 
through observation, interviews, and documentation to explore learning patterns, social interactions, 
and inheritance practices that take place in the community. The research results show that the 
inheritance method is carried out through the cantrik or apprenticeship model, direct learning in the 
community environment, and through adaptation of formal and non-formal education. The inheritance 
process focuses on technical glass painting skills through the transfer of philosophical, symbolic, and 
spiritual values inherent in the work. In conclusion, the method of inheriting the traditional art of glass 
painting in Gegesik emphasizes the continuity between technique, local community values, and 
spiritual context, so that it can become a model for the development of tradition-based art education 
in the modern era.  
 
Keywords: inheritance method, glass painting, gegesik, art education, traditional art 
 
 
PENDAHULUAN 

Seni lukis kaca merupakan salah satu 
bentuk warisan budaya yang telah 

berkembang di berbagai belahan dunia 
dengan karakteristik dan 

tradisi yang berbeda-beda. Di 
Indonesia, Cirebon dikenal sebagai daerah 
dengan perkembangan seni lukis kaca yang 
paling menonjol, bahkan pernah mencapai 
masa kejayaan pada periode akhir 1990-an 

hingga awal 2000-an (Raden, Andrijanto, & 
Sukarwo, (2019). Seni lukis kaca Cirebon 
berfungsi sebagai medium ekspresi estetis 
yang menjadi sarana pewarisan nilai 
spiritual, sosial, dan budaya (Falah

mailto:asepmiftahulfalah@gmail.com
mailto:zaenudinramli@gmail.com
mailto:jilanafisa14@gmail.com
mailto:alifahsitinurhasna@gmail.com


60 | Prosiding LPPM ISBI Bandung 

 

, Ramli, & Cahyana, 2025). Keberadaan 
Sentra Seni Lukis Kaca di Cirebon, 
khususnya di wilayah Gegesik, menjadi 
pusat penting dalam menjaga 
kesinambungan praktik bagi seni tradisi, 
baik melalui aktivitas produksi, 
pembelajaran, maupun promosi. 

Secara historis, lukis kaca di Cirebon 
mulai dikenal pada abad ke-18 melalui 
simbol kebesaran Keraton berupa Macan 
Ali, yakni lukisan harimau bertuliskan 
kaligrafi Arab di atas media kaca (Raden, 
Andrijanto, & Sukarwo, 2019). Dari keraton, 
tradisi ini berkembang ke masyarakat 
dengan beragam tema, mulai dari ornamen 
dekoratif pada perabot, hingga figurasi 
religius seperti Ka’bah, masjid, visualisasi 
buroq, wayang kulit, dan kaligrafi Islam 
(Akkapurlaura, 2016). Keragaman tema ini 
mencerminkan interaksi budaya antara 
Islam, Hindu, dan Tionghoa yang telah lama 
berakar di Cirebon (Dienaputra, Yunaidi, & 
Yuliawati, 2021). Wilayah Gegesik 
kemudian tumbuh sebagai salah satu sentra 
utama yang menampung para pelukis 
sekaligus menjadi ruang pewarisan seni 
lukis kaca secara turun-temurun. 

Namun, di tengah dinamika 
modernisasi, keberlanjutan seni lukis kaca 
menghadapi tantangan serius. Jumlah 
pelukis tradisi semakin menurun, minat 
generasi muda melemah, serta akses pasar 
yang belum optimal (Dienaputra, Yuliawati, 
& Yunaidi, 2021). Kondisi ini 
mengindikasikan adanya permasalahan 
dalam pewarisan tradisi, baik pada aspek 
keterampilan teknis maupun transfer nilai 
filosofis yang terkandung di dalamnya. 
Upaya pelestarian tidak dapat hanya 
bergantung pada praktik keterampilan 
tradisi, tetapi juga membutuhkan 
pendekatan yang lebih sistematis (Falah, 
Cahyana, & Gani, 2024), termasuk 
pemetaan metode pewarisan yang efektif 
dan relevan dengan konteks kekinian. 

Penelitian ini berfokus pada kajian 
metode pewarisan seni lukis kaca di 
Gegesik, Cirebon, dengan menelaah praktik 
yang berlangsung di sentra-sentra produksi. 
Metode kualitatif dengan pendekatan 
etnografi digunakan melalui observasi, 
wawancara, dan dokumentasi untuk 
menggali bagaimana proses transmisi 
pengetahuan, keterampilan, serta nilai-nilai 
budaya diwariskan dari generasi ke 

generasi (Rukajat, 2018; Jailani & 
Husnullail, 2024; Ananda & Albina, 2025). 
Dengan menelaah pola pewarisan yang 
ada, penelitian ini diharapkan dapat 
memberikan pemahaman lebih mengenai 
strategi pelestarian seni tradisi lukis kaca 
serta merumuskan model pewarisan yang 
adaptif terhadap perkembangan zaman, 
sekaligus memperkuat peran seni tradisi 
dalam pemberdayaan masyarakat lokal. 
 
HASIL DAN PEMBAHASAN 
Sentra Lukis Kaca di Gegesik 

Gegesik, sebuah kecamatan di 
Kabupaten Cirebon, telah lama dikenal 
sebagai pusat seni tradisi lukis kaca. Di 
wilayah ini terdapat beberapa desa yang 
menjadi sentra utama, seperti Gegesik 
Kidul, Gegesik Kulon, Gegesik Lor, dan 
Gegesik Wetan keempat desa berfungsi 
sebagai tempat tinggal para pelukis, juga 
sebagai ruang hidup di mana praktik, nilai, 
dan makna seni lukis kaca diwariskan dari 
generasi ke generasi. Suasana desa-desa 
ini mencerminkan denyut kehidupan seni 
tradisi, di mana rumah-rumah para pelukis 
sekaligus menjadi bengkel kerja, galeri 
kecil, dan ruang pembelajaran. 

Gegesik sejak lama dikenal melahirkan 
banyak pelukis yang teguh menjaga teknik 
klasik. Kusdono Rastika menjelaskah 
bahwa “Di Gegesik itu, dari kecil kami sudah 
terbiasa melihat orang tua menggambar di 
balik kaca. Jadi bukan sekadar belajar, 
tetapi tumbuh bersama tradisi”. Di Gegesik 
hampir setiap rumah memiliki aktivitas 
produksi seni lukis kaca. Di sini, seni lukis 
kaca merupakan ekspresi budaya yang 
menjadi sumber penghidupan. Gegesik kini 
berkembang sebagai daerah wisata setelah 
memperoleh pengakuan resmi dari 
Pemerintah Jawa Barat pada tahun 2021. 
Status ini memberi peluang bagi 
masyarakat untuk menjadikan seni tradisi 
sebagai daya tarik wisata, sekaligus 
memperluas jejaring interaksi antara 
pelukis, wisatawan, dan pemerintah. 

Kusdono Rastika juga menuturkan 
bahwa penetapan Gegesik sebagai wilayah 
seni/wisata membawa angin segar bagi 
para pelukis. “Kalau dulu orang datang 
hanya untuk pesan lukisan, sekarang 
mereka juga ingin melihat prosesnya, ikut 
belajar, bahkan ada yang datang khusus 
untuk memahami filosofi di balik motif-motif 



Prosiding LPPM ISBI Bandung | 61 

 

 

lukis kaca”. Interaksi langsung antara 
pelukis dan pengunjung dapat 
menumbuhkan apresiasi, memperkuat 
motivasi generasi muda untuk melanjutkan 
tradisi ini. Dengan demikian, peran desa 
wisata di Gegesik bukan semata-mata 
sebagai destinasi budaya, melainkan juga 
ruang reproduksi sosial dan kultural. 

Aktivitas sehari-hari para pelukis di 
Gegesik masih mempertahankan teknik 
khas walik, yaitu melukis dari bagian 
belakang kaca dengan perencanaan yang 
cermat. Kusdono Rastika menjelaskan 
bahwa setiap goresan harus dipikirkan 
urutannya, karena kesalahan kecil sulit 
diperbaiki. Proses kreatif ini menjadi bagian 
penting dari pewarisan, di mana 
keterampilan teknis disertai pula dengan 
nilai-nilai filosofis dan spiritual. Lukisan kaca 
di Gegesik umumnya menampilkan motif 
flora, fauna, kaligrafi, serta kisah-kisah 
pewayangan atau dakwah Islam yang sarat 
makna spiritual. Bagi Kusdono Rastika, 
makna-makna itu adalah warisan yang tak 
ternilai: “Kami tidak hanya mengajarkan 
teknik, tapi juga cerita, doa, dan nasihat 
hidup yang menyertai lukisan” 

Dari sisi ekonomi, seni lukis kaca di 
Gegesik kini dipasarkan secara langsung 
kepada pengunjung atau melalui galeri 
lokal, tetapi juga dipromosikan lewat media 
sosial dan platform digital. Generasi muda 
mulai memanfaatkan teknologi untuk 
memperluas pasar, menjangkau kolektor di 
luar Cirebon, bahkan hingga ke 
mancanegara. Meski demikian, Kusdono 
tetap menekankan pentingnya 
keseimbangan antara komersialisasi 
dengan pelestarian nilai tradisi. “Kalau 
hanya mengejar pasar, kita bisa kehilangan 
ruh. Tapi kalau hanya menjaga tradisi tanpa 
adaptasi, bisa mati. Jadi harus berjalan 
beriringan”. 

Dengan demikian, sentra lukis kaca di 
Gegesik menjadi pusat produksi seni yang 
mempertemukan tradisi dan modernitas. 
Kehadiran desa-desa seni dan status desa 
wisata memperlihatkan bagaimana sebuah 
komunitas masyarakat mampu menjaga 
kesinambungan tradisi, sekaligus membuka 
ruang inovasi yang memungkinkan seni 
lukis kaca tetap hidup dan relevan di tengah 
arus perubahan zaman. 

 

Sejarah dan Konteks Budaya Seni Lukis 
Kaca Gegesik 

Seni lukis kaca di Gegesik, Cirebon, 
memiliki akar sejarah yang panjang dan erat 
kaitannya dengan dinamika budaya Keraton 
Cirebon (Dienaputra, Yuliawati, & Yunaidi, 
2021). Sebagai salah satu pusat kekuasaan 
politik, ekonomi, sekaligus spiritual di pesisir 
utara Jawa, Keraton Cirebon memainkan 
peran penting dalam proses penciptaan dan 
penyebaran seni tradisional, termasuk lukis 
kaca (Supriadi, 2023). Kehadiran simbol 
Macan Ali lambang kekuatan dan 
perlindungan yang menjadi ikon Keraton 
sering dijadikan inspirasi visual dalam 
karya-karya awal lukis kaca (Wulandari, 
Adriati, & Damajanti, 2012). Simbol ini 
sekaligus merepresentasikan identitas 
politik dan kultural masyarakat Cirebon yang 
kuat berakar pada nilai-nilai Islam, namun 
tetap terbuka terhadap pengaruh luar. 

Sejarah seni lukis kaca di Cirebon tidak 
dapat dilepaskan dari proses akulturasi 
budaya. Islam yang masuk melalui jalur 
dakwah Wali Songo membawa tradisi 
kaligrafi dan estetika visual yang sarat 
dengan pesan spiritual (Carolin & Goeyardi, 
2024). Di sisi lain, interaksi dengan budaya 
Tionghoa melalui jalur perdagangan 
menghadirkan nuansa dekoratif yang halus, 
terutama pada motif flora, fauna, dan awan 
mega mendung yang menjadi ciri khas 
Cirebon (Taufiq, 2024). Pengaruh Hindu-
Jawa juga terlihat dalam penggambaran 
tokoh wayang yang tetap dipertahankan 
sebagai bentuk penghormatan terhadap 
tradisi lokal (Gusti, 2023). Dengan demikian, 
seni lukis kaca Gegesik merupakan hasil 
pertemuan kreatif antara berbagai unsur 
budaya, yang melahirkan identitas artistik 
yang unik dan berlapis. 

Dari segi fungsi, seni lukis kaca awalnya 
berperan sebagai media dakwah Islam 
(Falah, Ramli, & Cahyana, 2025). Lukisan 
berisi kaligrafi ayat-ayat Al-Qur’an atau 
kisah-kisah religius digunakan untuk 
memperkuat nilai spiritual masyarakat 
sekaligus memperindah ruang ibadah dan 
rumah tinggal. Seiring waktu, fungsi seni 
lukis kaca berkembang menjadi elemen 
dekoratif rumah tangga. Lukisan kaca 
dipajang di ruang tamu atau ruang keluarga, 
bukan hanya sebagai simbol religius, tetapi 
juga sebagai penanda status sosial dan 
estetika keluarga. Pada perkembangannya 



62 | Prosiding LPPM ISBI Bandung 

 

di era modern, seni lukis kaca berubah 
menjadi komoditas seni yang 
diperdagangkan, diminati kolektor dalam 
maupun luar negeri, serta diposisikan 
sebagai produk budaya yang memiliki nilai 
ekonomi sekaligus daya tarik wisata. 

Adapun motif dan tema yang 
berkembang dalam seni lukis kaca Gegesik 
menunjukkan kekayaan visual sekaligus 
makna simbolis. Motif kaligrafi Arab 
menegaskan pengaruh Islam dan nilai 
spiritual yang mendasarinya. Tokoh wayang 
seperti Arjuna, Semar, atau tokoh 
pewayangan Cirebon lainnya 
memperlihatkan kesinambungan tradisi 
Hindu-Jawa yang telah bertransformasi 
dalam konteks Islam. Sementara itu, motif 
flora dan fauna memberikan nuansa 
dekoratif sekaligus mencerminkan 
kedekatan masyarakat Gegesik dengan 
alam. Motif mega mendung, yang khas 
Cirebon, melambangkan keteduhan, 
kesabaran, dan kearifan hidup, sehingga 
menjadi ikon budaya yang tidak terpisahkan 
dari identitas seni rupa Cirebon. 

Dengan demikian, seni lukis kaca 
Gegesik dapat dipahami sebagai produk 
estetik, juga sebagai representasi sejarah 
panjang interaksi budaya. Ia memadukan 
pengaruh Keraton, Islam, Tionghoa, dan 
Hindu dalam satu medium yang khas, dan 
dalam perjalanannya telah bertransformasi 
dari media religius menjadi bagian penting 
dari ekonomi kreatif sekaligus warisan 
budaya bangsa. 

 
Metode Pewarisan Tradisi Lukis Kaca di 
Gegesik 

Metode pewarisan seni tradisi lukis kaca 
di Gegesik berlangsung melalui beragam 
jalur, baik yang bersifat tradisional maupun 
yang lebih modern. Jalur pewarisan tradisi 
masih menjadi landasan utama, di mana 
keterampilan melukis diwariskan dari orang 
tua kepada anak, atau dari guru kepada 
murid melalui sistem magang yang dalam 
tradisi Jawa dikenal dengan istilah cantrik 

(Falah, 2025). Seorang cantrik tinggal dan 
bekerja bersama sang guru, tidak hanya 
untuk mempelajari teknik melukis kaca, 
tetapi juga untuk menyerap nilai-nilai 
kesabaran, ketekunan, dan tata krama 
dalam berkesenian. Kusdono Rastika, salah 
seorang seniman lukis kaca Gegesik, dalam 
wawancara menuturkan bahwa dirinya 

mulai belajar sejak usia remaja dari ayah 
dan para tetua di lingkungannya. “Bagi 
kami, melukis kaca bukan hanya soal 
keterampilan tangan, tetapi juga soal 
menjaga warisan keluarga dan tanggung 
jawab budaya. Dari kecil sudah dibiasakan 
melihat, lalu lama-lama ikut membantu, 
sampai akhirnya bisa membuat sendiri,” 
ungkapnya. 

 

 
Gambar 1. Skema Pewarisan Lukisan 

Kaca Cirebon 
(Sumber: Asep Miftahul Falah, 2025) 

 

Selain pola pewarisan keluarga, sistem 
pendidikan nonformal dan formal juga mulai 
berperan dalam melestarikan tradisi ini. 
Lembaga nonformal berupa sanggar-
sanggar seni di Gegesik menjadi wadah 
bagi anak-anak muda untuk mengenal dan 
mempraktikkan seni lukis kaca secara lebih 
terbuka. Sementara itu, dunia pendidikan 
formal turut mendukung dengan 
memasukkan seni lukis kaca sebagai 
bagian dari kegiatan materi pelajaran seni 
budaya di sekolah. Aktus, seorang guru di 
SMPN 1 Gegesik, menjelaskan bahwa 
sekolah berupaya menghadirkan seni lukis 
kaca dalam kegiatan siswa. “Kami ingin 
anak-anak tidak hanya tahu seni dari luar, 
tetapi juga mencintai seni daerahnya 
sendiri. Lukis kaca bisa menjadi media 
belajar yang mendidik, karena selain teknik 
melukis, ada nilai budaya dan sejarah yang 
bisa dipelajari”. Upaya ini membuka peluang 
bagi generasi muda untuk lebih dekat 
dengan seni tradisi, meski tidak semua akan 
menjadi pelukis. 

Pewarisan ini menyangkut keterampilan 
teknis yang menyentuh aspek nilai, filosofi, 
dan spiritualitas. Lukis kaca di Gegesik sarat 
dengan pesan religius, terutama dalam 
karya-karya kaligrafi dan kisah-kisah 
religius. Nilai-nilai ini diwariskan melalui 



Prosiding LPPM ISBI Bandung | 63 

 

 

praktik keseharian, nasihat guru, maupun 
simbol yang terkandung dalam setiap 
lukisan. Kusdono Rastika menekankan 
bahwa melukis kaligrafi di atas kaca adalah 
ibadah sekaligus bentuk ekspresi 
keimanan. Filosofi kesabaran, keikhlasan, 
dan penghormatan terhadap leluhur juga 
menjadi bagian penting dari tradisi ini, 
sehingga pewarisan lukis kaca bukan hanya 
soal keterampilan seni, tetapi juga tentang 
membangun karakter. 

Lebih jauh lagi, peran desa atau 
kampung seni di Gegesik menjadi ruang 
pewarisan kolektif yang penting. Sejak 
ditetapkan sebagai desa wisata seni oleh 
Pemerintah Jawa Barat pada tahun 2021, 
Gegesik mendapat perhatian lebih luas 
sebagai pusat aktivitas seni tradisi. Ruang 
kolektif ini menjadikan para pelukis, 
pengrajin, pelajar, wisatawan, dan 
masyarakat umum untuk berinteraksi 
langsung dengan seni lukis kaca. Aktivitas 
bersama dalam pameran, festival, maupun 
lokakarya menjadi wahana pewarisan yang 
lebih inklusif, mempertemukan generasi tua 
dan muda dalam satu ekosistem budaya 
yang dinamis. 

Dengan demikian, metode pewarisan 
seni lukis kaca di Gegesik bersifat holistik: 
dimulai dari lingkup keluarga dan cantrik, 
diperkuat melalui lembaga formal dan 
nonformal, diperkaya dengan nilai-nilai 
filosofis dan spiritual, serta diperluas melalui 
peran desa seni sebagai ruang kolektif. Pola 
pewarisan ini memperlihatkan bahwa 
keberlangsungan seni tradisi ditentukan 
oleh keterampilan teknis, serta komitmen 
sosial, budaya, dan spiritual yang melekat 
dalam kehidupan masyarakat Gegesik. 

 
Tantangan Pewarisan di Era Modern 

Pewarisan seni tradisi lukis kaca di 
Gegesik menghadapi sejumlah tantangan 
yang semakin kompleks seiring dengan 
perubahan sosial dan budaya masyarakat. 
Salah satu persoalan utama adalah 
menurunnya minat generasi muda terhadap 
seni tradisi. Bagi sebagian besar anak 
muda, seni lukis kaca dianggap kurang 
relevan dengan gaya hidup modern yang 
lebih terhubung dengan teknologi digital dan 
hiburan populer. Hal ini menyebabkan 
regenerasi pelukis berjalan lambat, 
sementara para maestro yang menjadi 

penjaga tradisi semakin berkurang 
jumlahnya. 

Selain itu, persaingan dengan berbagai 
bentuk hiburan kontemporer turut 
memperlemah posisi seni tradisi. Kehadiran 
media sosial, film, musik modern, dan gim 
daring membuat perhatian generasi muda 
teralihkan. Seni lukis kaca, yang 
memerlukan kesabaran, waktu panjang, 
serta penguasaan teknik khusus, sering kali 
kalah dalam hal daya tarik instan jika 
dibandingkan dengan hiburan digital. 
Tantangan ini semakin besar karena seni 
tradisi belum sepenuhnya menemukan cara 
yang efektif untuk beradaptasi dengan 
media baru yang dekat dengan kehidupan 
generasi muda. 

Urbanisasi dan migrasi juga menjadi 
faktor yang memengaruhi pewarisan seni 
lukis kaca. Banyak anak muda Gegesik 
yang merantau ke kota besar untuk 
melanjutkan pendidikan atau mencari 
pekerjaan, sehingga keterlibatan mereka 
dalam proses pembelajaran seni tradisi 
semakin terbatas. Kondisi ini diperburuk 
dengan keterbatasan pasar seni tradisi 
yang masih relatif kecil dan cenderung 
bersifat lokal. Meski ada peluang melalui 
pariwisata budaya dan pasar kolektor, 
namun akses terhadap jaringan distribusi 
yang lebih luas masih terbatas. Hal ini 
membuat seni lukis kaca belum sepenuhnya 
berkembang sebagai sumber ekonomi yang 
menjanjikan bagi para pelukis muda. 

Dengan demikian, tantangan pewarisan 
seni lukis kaca di era modern menyangkut 
persoalan teknis keterampilan, serta terkait 
dengan perubahan pola konsumsi budaya, 
dinamika sosial-ekonomi, dan pergeseran 
nilai generasi. Untuk mengatasinya 
diperlukan strategi inovatif yang mampu 
menjembatani tradisi dengan modernitas, 
sehingga seni lukis kaca tetap relevan, 
menarik, dan memiliki keberlanjutan di 
tengah arus globalisasi. 

 
Strategi Pelestarian dan Revitalisasi 

Menghadapi tantangan pewarisan di era 
modern, diperlukan strategi pelestarian dan 
revitalisasi yang bersifat adaptif, inovatif, 
dan berkelanjutan. Upaya pertama yang 
perlu diperkuat adalah pengembangan 
model pendidikan seni yang 
mengintegrasikan tradisi lukis kaca ke 
dalam kurikulum formal maupun nonformal. 



64 | Prosiding LPPM ISBI Bandung 

 

Melalui kegiatan ekstrakurikuler di sekolah, 
sanggar seni, maupun workshop di 
komunitas-komunitas masyarakat, generasi 
muda dapat diperkenalkan pada teknik, 
filosofi, dan nilai-nilai yang terkandung 
dalam seni lukis kaca. Pendekatan ini 
berfungsi sebagai sarana transfer 
keterampilan untuk menanamkan 
kebanggaan identitas budaya lokal sejak 
usia dini. 

Strategi kedua adalah pemanfaatan 
teknologi digital untuk mendukung promosi 
dan pemasaran karya seni. Platform media 
sosial, marketplace seni, hingga 
dokumentasi digital dapat digunakan untuk 
memperluas jangkauan seni lukis kaca ke 
pasar nasional maupun internasional. 
Dengan demikian, karya dapat dipandang 
sebagai produk lokal yang memiliki nilai 
global yang relevan dengan tren 
kontemporer. Beberapa pelukis muda di 
Gegesik sudah mulai menggunakan media 
digital untuk memperkenalkan karya 
mereka, meskipun masih perlu didukung 
dengan pelatihan manajemen digital dan 
akses jaringan pasar yang lebih luas. 

Selanjutnya, revitalisasi juga perlu 
melibatkan penguatan peran desa wisata 
seni sebagai ruang pewarisan kolektif. 
Desa-desa seni di Gegesik dapat 
difungsikan sebagai pusat edukasi budaya, 
destinasi pariwisata, sekaligus sentra 
ekonomi kreatif. Aktivitas pameran, festival, 
dan lokakarya kolaboratif dapat memberi 
ruang interaksi lintas generasi, sehingga 
menjadikan seni lukis kaca sebagai bagian 
dari ekosistem budaya dan ekonomi kreatif 
yang hidup. Peran pemerintah daerah, 
perguruan tinggi, dan masyarakat setempat 
menjadi penting dalam mendukung 
keberlanjutan ekosistem ini melalui 
pendampingan, fasilitasi, dan regulasi yang 
berpihak pada pelestarian budaya. 

Aspek lain yang tidak kalah penting 
adalah pewarisan nilai-nilai filosofis dan 
spiritual yang menjadi inti dari seni lukis 
kaca. Revitalisasi harus berfokus pada 
aspek visual atau teknis, juga harus 
menekankan makna dan filosofi yang 
terkandung dalam motif kaligrafi, wayang, 
flora, fauna, mega mendung dan mitos-mitos 

Cirebon. Hal ini dapat menjadi daya tarik unik 
yang membedakan seni lukis kaca dari 
bentuk seni lainnya, sekaligus meneguhkan 

posisinya sebagai warisan budaya yang 
memiliki nilai moral, spiritual, dan estetika. 

Dengan demikian, strategi pelestarian 
dan revitalisasi seni lukis kaca Gegesik 
memerlukan sinergi antara pelukis, 
masyarakat, lembaga pendidikan, 
pemerintah, dan teknologi. Melalui 
pendekatan tersebut, seni tradisi dapat 
terjaga keberlanjutannya, serta mampu 
beradaptasi dengan dinamika zaman, 
memberikan manfaat ekonomi, dan tetap 
menjadi sumber kebanggaan budaya bagi 
masyarakat Cirebon dan Indonesia pada 
umumnya. 

 
PENUTUP 

Kajian mengenai metode pewarisan 
seni tradisi lukis kaca di Gegesik 
menunjukkan bahwa proses transmisi 
keterampilan dan nilai budaya berlangsung 
melalui beragam jalur, mulai dari pola tradisi 
berbasis keluarga dan sistem magang 
(cantrik), hingga melalui lembaga pendidikan 
formal dan nonformal. Proses pewarisan ini 
menekankan aspek teknis, yang 
menyertakan nilai-nilai filosofis, spiritual, 
dan kultural yang membentuk identitas 
masyarakat Gegesik. Peran desa seni 
sebagai ruang kolektif turut memperkuat 
keberlangsungan tradisi ini melalui aktivitas 
produksi, promosi, serta pariwisata budaya. 

Meski demikian, seni lukis kaca 
menghadapi tantangan serius di era 
modern, seperti menurunnya minat 
generasi muda, persaingan dengan seni 
kontemporer, urbanisasi, dan keterbatasan 
pasar. Kondisi ini menuntut adanya strategi 
pelestarian yang mampu menjembatani 
tradisi dengan modernitas. Sinergi antara 
nilai tradisi, pendidikan, dan inovasi digital 
menjadi kunci untuk memastikan seni lukis 
kaca tetap relevan dan adaptif terhadap 
perubahan zaman. 

Oleh karena itu, pelestarian seni lukis 
kaca memerlukan kolaborasi multipihak. 
Pelukis dan masyarakat perlu memperkuat 
jejaring antargenerasi serta memanfaatkan 
teknologi digital sebagai sarana promosi 
dan edukasi. Pemerintah daerah 
diharapkan dapat menyediakan dukungan 
struktural berupa fasilitas, regulasi, dan 
integrasi seni lukis kaca ke dalam program 
pariwisata budaya. Sementara itu, lembaga 
pendidikan berperan dalam pengembangan 
kurikulum seni berbasis tradisi lokal, 



Prosiding LPPM ISBI Bandung | 65 

 

 

program magang, dan penelitian lanjutan 
untuk menemukan inovasi media maupun 
metode pewarisan. 

Dengan langkah-langkah tersebut, seni 
lukis kaca Gegesik dapat dilestarikan 
sebagai warisan budaya yang dapat 
dikembangkan sebagai bagian dari ekonomi 
kreatif yang berkelanjutan. Lebih jauh lagi, 
pengalaman pewarisan seni lukis kaca 
dapat dijadikan model bagi upaya 
pelestarian seni tradisi lainnya di Indonesia, 
sehingga identitas budaya bangsa tetap 
terjaga sekaligus mampu memberikan 
kontribusi dalam peta kebudayaan global. 

  
DAFTAR PUSTAKA 
Ananda, N., & Albina, M. (2025). Kajian metode 

etnografi untuk penelitian di bidang 
pendidikan. Jurnal Multidisiplin Ilmu 
Akademik, 2(4), 368–379. 
https://doi.org/10.61722/jmia.v2i4.5304 

Akkapurlaura, A. (2016). Periodisasi Tema 
Lukisan Kaca Bambang Sonjaya. Jurnal 
Dimensi DKV: Seni Rupa dan 
Desain, 1(2), 151-164. 

Carolin, K., & Goeyardi, W. (2024). Akulturasi 
Budaya Tiongkok Terhadap Tradisi Dan 
Budaya Islam–Buddha Di Kota 
Cirebon. Jurnal Cakrawala 
Mandarin, 8(1), 1-24. 

Dienaputra, R. D., Yunaidi, A., & Yuliawati, S. 
(2021). Multikulturalisme kebudayaan 
daerah Cirebon. Panggung, 31(2), 250–
262. 
https://doi.org/10.26742/panggung.v31i
2.1313 

Dienaputra, R. D., Yuliawati, S., & Yunaidi, A. 
(2021). Strategi Pengembangan Seni 
Lukis Kaca Di Kecamatan Gegesik 
Kabupaten Cirebon Sebagai Atraksi 
Wisata. DHARMAKARYA: Jurnal 
Aplikasi Ipteks untuk Masyarakat, 10(1), 
17-23. 

Falah, A. M., Cahyana, A., & Gani, S. Z. (2024). 
Passing down traditions and culture: 
Methods of painting education at the 
Jelekong Painting Center, Bandung, 
Indonesia. ISVS e-journal, 11(2), 92–
117. https://doi.org/10.61275/ISVSej-
2024-11-02-07 

Falah, A. M., Ramli, Z., & Cahyana, A. (2025). 
The Legacy of Painting Values, 
Techniques, and Aesthetics through Art 
Education: A Case Study of Cirebon 
Glass Painting in the Contemporary 

Era. Jurnal Riset Ilmu Pendidikan, 5(3), 
552-559. 

Falah, A. M. (2025). Metode Cantrik sebagai 
Model Pendidikan Seni Rupa di Sentra 
Seni Tradisi Jawa Barat. Bandung: 
Sunan Ambu Press, ISBN 978-623-
6857-61-8 1, 23-47. 

Gusti, K. L. P. S. A. (2023). Pengaruh Agama 
Hindu Terhadap Seni Dan Kebudayaan 
Di Indonesia. Gudang Jurnal 
Multidisiplin Ilmu, 1(3), 299-306. 
https://doi.org/10.59435/gjmi.v1i3.675 

Jailani, M. S., & Husnullail, M. (2024). Metode 
grounded theory dalam pendekatan 
praktis. Jurnal Cahaya Mandalika, 5(1), 
47–58. 
https://doi.org/10.36312/jcm.v5i1.2298 

Raden, A. Z. M., Andrijanto, M. S., & Sukarwo, 
W. (2019). Figurative calligraphy: 
Artistic, magic, and religious aspect of 
the Cirebon glass painting. Cultural 
Syndrome, 1(1), 1–13. 
https://doi.org/10.30998/cs.v1i1.17 

Rukajat, A. (2018). Pendekatan penelitian 
kualitatif (Qualitative research 
approach). Yogyakarta: Deepublish. 

Supriadi, E. (2023). Islam Nelayan; 
Rekonstruksi Ritual Keislaman dalam 
Bingkai Islam dan Budaya Lokal 
Masyarakat Nelayan Cirebon. 
Semarang: Penerbit Lawwana. 

Taufiq, R. R. (2024). Tionghoa di Caruban 
Nagari: Peranan Tionghoa dalam 
Membentuk Lanskap Sejarah 
Cirebon. Jurnal Identitas, 5(2), 97-105. 

Wulandari, Y. I. I., Adriati, I., & Damajanti, I. 
(2012). Analisis Estetis Lukisan Kaca 
Cirebon Tema Semar dan Macan 
Ali. Visual Art, 1(1), 1-12. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

https://doi.org/10.26742/panggung.v31i2.1313
https://doi.org/10.26742/panggung.v31i2.1313
https://doi.org/10.61275/ISVSej-2024-11-02-07
https://doi.org/10.61275/ISVSej-2024-11-02-07
https://doi.org/10.59435/gjmi.v1i3.675
https://doi.org/10.30998/cs.v1i1.17

