Prosiding LPPM ISBI Bandung | 59

METODE PEWARISAN SENI TRADISI
LUKIS KACA GEGESIK CIREBON

Asep Miftahul Falah', Zaenudin Ramli?, Nafisa Jilan Aqgilah3, Alifah Siti Nurhasna*
1,234 Prodi Seni Rupa Murni, FSRD, Institusi Seni Budaya Indonesia Bandung
JI. Buah Batu No.212, Cijagra, Kecamatan Lengkong, Kota Bandung
Tasepmiftahulfalah@gmail.com, 2zaenudinramli@gmail.com, 3jilanafisa14@gmail.com,
4alifahsitinurhasna@gmail.com

ABSTRAK

Lukis kaca Gegesik di Cirebon merupakan salah satu seni tradisi yang memiliki nilai historis, estetis,
dan spiritual, namun keberlanjutannya menghadapi tantangan akibat perubahan sosial, budaya, dan
minat generasi muda. Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji metode pewarisan seni tradisi lukis
kaca yang dikembangkan oleh pelukis dan sanggar seni di Gegesik sebagai upaya menjaga
keberlangsungan seni tradisi lukis kaca. Metode kualitatif dengan pendekatan etnografi digunakan
melalui observasi, wawancara, dan dokumentasi untuk menggali pola pembelajaran, interaksi sosial
masyarakat, serta praktik pewarisan yang berlangsung di lingkungan masyarakat. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa metode pewarisan dilakukan melalui model cantrik atau magang, pembelajaran
langsung di lingkungan masyarakat, serta melalui adaptasi pendidikan formal dan nonformal. Proses
pewarisan berfokus pada keterampilan teknis melukis kaca melalui transfer nilai filosofis, simbolis,
dan spiritual yang melekat dalam karya. Kesimpulannya, metode pewarisan seni tradisi lukis kaca
Gegesik menekankan kesinambungan antara teknik, nilai tradisi masyarakat lokal, dan konteks
spiritual, sehingga dapat menjadi model pengembangan pendidikan seni berbasis tradisi di era
modern.

Kata kunci: metode pewarisan, lukis kaca, gegesik, pendidikan seni, seni tradisi

ABSTRACT

Gegesik glass painting in Cirebon is a traditional art form that has historical, aesthetic, and spiritual
value, but its continuity faces challenges due to social and cultural changes and the interests of the
younger generation. This study aims to examine the methods of passing on the traditional art of glass
painting developed by painters and art studios in Gegesik as an effort to preserve the continuity of
the traditional art of glass painting. Qualitative methods with an ethnographic approach were used
through observation, interviews, and documentation to explore learning patterns, social interactions,
and inheritance practices that take place in the community. The research results show that the
inheritance method is carried out through the cantrik or apprenticeship model, direct learning in the
community environment, and through adaptation of formal and non-formal education. The inheritance
process focuses on technical glass painting skills through the transfer of philosophical, symbolic, and
spiritual values inherent in the work. In conclusion, the method of inheriting the traditional art of glass
painting in Gegesik emphasizes the continuity between technique, local community values, and
spiritual context, so that it can become a model for the development of tradition-based art education
in the modern era.

Keywords: inheritance method, glass painting, gegesik, art education, traditional art

PENDAHULUAN berkembang di berbagai belahan dunia

Seni lukis kaca merupakan salah satu
bentuk warisan budaya yang telah

tradisi  yang berbeda-beda. Di
Indonesia, Cirebon dikenal sebagai daerah
dengan perkembangan seni lukis kaca yang
paling menonjol, bahkan pernah mencapai
masa kejayaan pada periode akhir 1990-an

dengan karakteristik dan

hingga awal 2000-an (Raden, Andrijanto, &
Sukarwo, (2019). Seni lukis kaca Cirebon
berfungsi sebagai medium ekspresi estetis
yang menjadi sarana pewarisan nilai
spiritual, sosial, dan budaya (Falah


mailto:asepmiftahulfalah@gmail.com
mailto:zaenudinramli@gmail.com
mailto:jilanafisa14@gmail.com
mailto:alifahsitinurhasna@gmail.com

60 | Prosiding LPPM ISBI Bandung

, Ramli, & Cahyana, 2025). Keberadaan
Sentra Seni Lukis Kaca di Cirebon,
khususnya di wilayah Gegesik, menjadi
pusat penting dalam menjaga
kesinambungan praktik bagi seni tradisi,
baik melalui aktivitas produksi,
pembelajaran, maupun promosi.

Secara historis, lukis kaca di Cirebon
mulai dikenal pada abad ke-18 melalui
simbol kebesaran Keraton berupa Macan
Ali, yakni lukisan harimau bertuliskan
kaligrafi Arab di atas media kaca (Raden,
Andrijanto, & Sukarwo, 2019). Dari keraton,
tradisi ini berkembang ke masyarakat
dengan beragam tema, mulai dari ornamen
dekoratif pada perabot, hingga figurasi
religius seperti Ka’bah, masjid, visualisasi
buroq, wayang kulit, dan kaligrafi Islam
(Akkapurlaura, 2016). Keragaman tema ini
mencerminkan interaksi budaya antara
Islam, Hindu, dan Tionghoa yang telah lama
berakar di Cirebon (Dienaputra, Yunaidi, &
Yuliawati, 2021). Wilayah  Gegesik
kemudian tumbuh sebagai salah satu sentra
utama yang menampung para pelukis
sekaligus menjadi ruang pewarisan seni
lukis kaca secara turun-temurun.

Namun, di tengah dinamika
modernisasi, keberlanjutan seni lukis kaca
menghadapi tantangan serius. Jumlah

pelukis tradisi semakin menurun, minat
generasi muda melemah, serta akses pasar
yang belum optimal (Dienaputra, Yuliawati,
& Yunaidi, 2021). Kondisi ini
mengindikasikan adanya permasalahan
dalam pewarisan tradisi, baik pada aspek
keterampilan teknis maupun transfer nilai
filosofis yang terkandung di dalamnya.
Upaya pelestarian tidak dapat hanya
bergantung pada praktik keterampilan
tradisi, tetapi juga membutuhkan
pendekatan yang lebih sistematis (Falah,
Cahyana, & Gani, 2024), termasuk
pemetaan metode pewarisan yang efektif
dan relevan dengan konteks kekinian.
Penelitian ini berfokus pada kajian
metode pewarisan seni lukis kaca di
Gegesik, Cirebon, dengan menelaah praktik
yang berlangsung di sentra-sentra produksi.
Metode kualitatif dengan pendekatan
etnografi digunakan melalui observasi,
wawancara, dan dokumentasi untuk
menggali bagaimana proses transmisi
pengetahuan, keterampilan, serta nilai-nilai
budaya diwariskan dari generasi ke

generasi  (Rukajat, 2018; Jailani &
Husnullail, 2024; Ananda & Albina, 2025).
Dengan menelaah pola pewarisan yang
ada, penelitian ini diharapkan dapat
memberikan pemahaman lebih mengenai
strategi pelestarian seni tradisi lukis kaca
serta merumuskan model pewarisan yang
adaptif terhadap perkembangan zaman,
sekaligus memperkuat peran seni tradisi
dalam pemberdayaan masyarakat lokal.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Sentra Lukis Kaca di Gegesik

Gegesik, sebuah kecamatan di
Kabupaten Cirebon, telah lama dikenal
sebagai pusat seni tradisi lukis kaca. Di
wilayah ini terdapat beberapa desa yang
menjadi sentra utama, seperti Gegesik
Kidul, Gegesik Kulon, Gegesik Lor, dan
Gegesik Wetan keempat desa berfungsi
sebagai tempat tinggal para pelukis, juga
sebagai ruang hidup di mana praktik, nilai,
dan makna seni lukis kaca diwariskan dari
generasi ke generasi. Suasana desa-desa
ini mencerminkan denyut kehidupan seni
tradisi, di mana rumah-rumah para pelukis
sekaligus menjadi bengkel kerja, galeri
kecil, dan ruang pembelajaran.

Gegesik sejak lama dikenal melahirkan
banyak pelukis yang teguh menjaga teknik
klasik. Kusdono Rastika menjelaskah
bahwa “Di Gegesik itu, dari kecil kami sudah
terbiasa melihat orang tua menggambar di
balik kaca. Jadi bukan sekadar belajar,
tetapi tumbuh bersama tradisi”. Di Gegesik
hampir setiap rumah memiliki aktivitas
produksi seni lukis kaca. Di sini, seni lukis
kaca merupakan ekspresi budaya yang
menjadi sumber penghidupan. Gegesik kini
berkembang sebagai daerah wisata setelah
memperoleh  pengakuan resmi  dari
Pemerintah Jawa Barat pada tahun 2021.
Status ini  memberi peluang Dbagi
masyarakat untuk menjadikan seni tradisi
sebagai daya tarik wisata, sekaligus
memperluas jejaring interaksi antara
pelukis, wisatawan, dan pemerintah.

Kusdono Rastika juga menuturkan
bahwa penetapan Gegesik sebagai wilayah
seni/wisata membawa angin segar bagi
para pelukis. “Kalau dulu orang datang
hanya untuk pesan lukisan, sekarang
mereka juga ingin melihat prosesnya, ikut
belajar, bahkan ada yang datang khusus
untuk memahami filosofi di balik motif-motif



Prosiding LPPM ISBI Bandung | 61

lukis kaca”. Interaksi langsung antara
pelukis dan pengunjung dapat
menumbuhkan apresiasi, memperkuat

motivasi generasi muda untuk melanjutkan
tradisi ini. Dengan demikian, peran desa
wisata di Gegesik bukan semata-mata
sebagai destinasi budaya, melainkan juga
ruang reproduksi sosial dan kultural.

Aktivitas sehari-hari para pelukis di
Gegesik masih mempertahankan teknik
khas walik, yaitu melukis dari bagian
belakang kaca dengan perencanaan yang
cermat. Kusdono Rastika menjelaskan
bahwa setiap goresan harus dipikirkan
urutannya, karena kesalahan kecil sulit
diperbaiki. Proses kreatif ini menjadi bagian
penting dari pewarisan, di mana
keterampilan teknis disertai pula dengan
nilai-nilai filosofis dan spiritual. Lukisan kaca
di Gegesik umumnya menampilkan motif
flora, fauna, kaligrafi, serta kisah-kisah
pewayangan atau dakwah Islam yang sarat
makna spiritual. Bagi Kusdono Rastika,
makna-makna itu adalah warisan yang tak
ternilai: “Kami tidak hanya mengajarkan
teknik, tapi juga cerita, doa, dan nasihat
hidup yang menyertai lukisan”

Dari sisi ekonomi, seni lukis kaca di
Gegesik kini dipasarkan secara langsung
kepada pengunjung atau melalui galeri
lokal, tetapi juga dipromosikan lewat media
sosial dan platform digital. Generasi muda
mulai memanfaatkan teknologi untuk
memperluas pasar, menjangkau kolektor di
luar  Cirebon, bahkan hingga ke
mancanegara. Meski demikian, Kusdono
tetap menekankan pentingnya
keseimbangan antara komersialisasi
dengan pelestarian nilai tradisi. “Kalau
hanya mengejar pasar, kita bisa kehilangan
ruh. Tapi kalau hanya menjaga tradisi tanpa
adaptasi, bisa mati. Jadi harus berjalan
beriringan”.

Dengan demikian, sentra lukis kaca di
Gegesik menjadi pusat produksi seni yang
mempertemukan tradisi dan modernitas.
Kehadiran desa-desa seni dan status desa
wisata memperlihatkan bagaimana sebuah
komunitas masyarakat mampu menjaga
kesinambungan tradisi, sekaligus membuka
ruang inovasi yang memungkinkan seni
lukis kaca tetap hidup dan relevan di tengah
arus perubahan zaman.

Sejarah dan Konteks Budaya Seni Lukis
Kaca Gegesik

Seni lukis kaca di Gegesik, Cirebon,
memiliki akar sejarah yang panjang dan erat
kaitannya dengan dinamika budaya Keraton
Cirebon (Dienaputra, Yuliawati, & Yunaidi,
2021). Sebagai salah satu pusat kekuasaan
politik, ekonomi, sekaligus spiritual di pesisir
utara Jawa, Keraton Cirebon memainkan
peran penting dalam proses penciptaan dan
penyebaran seni tradisional, termasuk lukis
kaca (Supriadi, 2023). Kehadiran simbol
Macan Ali lambang kekuatan dan
perlindungan yang menjadi ikon Keraton
sering dijadikan inspirasi visual dalam
karya-karya awal lukis kaca (Wulandari,
Adriati, & Damajanti, 2012). Simbol ini
sekaligus merepresentasikan identitas
politik dan kultural masyarakat Cirebon yang
kuat berakar pada nilai-nilai Islam, namun
tetap terbuka terhadap pengaruh luar.

Sejarah seni lukis kaca di Cirebon tidak
dapat dilepaskan dari proses akulturasi
budaya. Islam yang masuk melalui jalur
dakwah Wali Songo membawa tradisi
kaligrafi dan estetika visual yang sarat
dengan pesan spiritual (Carolin & Goeyardi,
2024). Di sisi lain, interaksi dengan budaya
Tionghoa melalui jalur perdagangan
menghadirkan nuansa dekoratif yang halus,
terutama pada motif flora, fauna, dan awan
mega mendung yang menjadi ciri khas
Cirebon (Taufigq, 2024). Pengaruh Hindu-
Jawa juga terlihat dalam penggambaran
tokoh wayang yang tetap dipertahankan
sebagai bentuk penghormatan terhadap
tradisi lokal (Gusti, 2023). Dengan demikian,
seni lukis kaca Gegesik merupakan hasil
pertemuan kreatif antara berbagai unsur
budaya, yang melahirkan identitas artistik
yang unik dan berlapis.

Dari segi fungsi, seni lukis kaca awalnya
berperan sebagai media dakwah Islam
(Falah, Ramli, & Cahyana, 2025). Lukisan
berisi kaligrafi ayat-ayat Al-Quran atau
kisah-kisah  religius digunakan untuk
memperkuat nilai spiritual masyarakat
sekaligus memperindah ruang ibadah dan
rumah tinggal. Seiring waktu, fungsi seni
lukis kaca berkembang menjadi elemen
dekoratif rumah tangga. Lukisan kaca
dipajang di ruang tamu atau ruang keluarga,
bukan hanya sebagai simbol religius, tetapi
juga sebagai penanda status sosial dan
estetika keluarga. Pada perkembangannya



62 | Prosiding LPPM ISBI Bandung

di era modern, seni lukis kaca berubah
menjadi komoditas seni yang
diperdagangkan, diminati kolektor dalam
maupun luar negeri, serta diposisikan
sebagai produk budaya yang memiliki nilai
ekonomi sekaligus daya tarik wisata.
Adapun motif dan tema vyang
berkembang dalam seni lukis kaca Gegesik
menunjukkan kekayaan visual sekaligus
makna simbolis. Motif kaligrafi Arab
menegaskan pengaruh Islam dan nilai
spiritual yang mendasarinya. Tokoh wayang

seperti  Arjuna, Semar, atau tokoh
pewayangan Cirebon lainnya
memperlihatkan kesinambungan tradisi

Hindu-Jawa yang telah bertransformasi
dalam konteks Islam. Sementara itu, motif
flora dan fauna memberikan nuansa
dekoratif sekaligus mencerminkan
kedekatan masyarakat Gegesik dengan
alam. Motif mega mendung, yang khas
Cirebon, melambangkan keteduhan,
kesabaran, dan kearifan hidup, sehingga
menjadi ikon budaya yang tidak terpisahkan
dari identitas seni rupa Cirebon.

Dengan demikian, seni lukis kaca
Gegesik dapat dipahami sebagai produk
estetik, juga sebagai representasi sejarah
panjang interaksi budaya. la memadukan
pengaruh Keraton, Islam, Tionghoa, dan
Hindu dalam satu medium yang khas, dan
dalam perjalanannya telah bertransformasi
dari media religius menjadi bagian penting
dari ekonomi kreatif sekaligus warisan
budaya bangsa.

Metode Pewarisan Tradisi Lukis Kaca di
Gegesik

Metode pewarisan seni tradisi lukis kaca
di Gegesik berlangsung melalui beragam
jalur, baik yang bersifat tradisional maupun
yang lebih modern. Jalur pewarisan tradisi
masih menjadi landasan utama, di mana
keterampilan melukis diwariskan dari orang
tua kepada anak, atau dari guru kepada
murid melalui sistem magang yang dalam
tradisi Jawa dikenal dengan istilah cantrik
(Falah, 2025). Seorang cantrik tinggal dan
bekerja bersama sang guru, tidak hanya
untuk mempelajari teknik melukis kaca,
tetapi juga untuk menyerap nilai-nilai
kesabaran, ketekunan, dan tata krama
dalam berkesenian. Kusdono Rastika, salah
seorang seniman lukis kaca Gegesik, dalam
wawancara menuturkan bahwa dirinya

mulai belajar sejak usia remaja dari ayah
dan para tetua di lingkungannya. “Bagi
kami, melukis kaca bukan hanya soal
keterampilan tangan, tetapi juga soal
menjaga warisan keluarga dan tanggung
jawab budaya. Dari kecil sudah dibiasakan
melihat, lalu lama-lama ikut membantu,
sampai akhirnya bisa membuat sendiri,”
ungkapnya.

Limghkungsn PENDIDIKAN
Keluargs SENT

Formal dan

Non-Farmal

LUKISKACA | sedidak perzaraar
CIREBON voggt. Asuppar din

-y

Kelasrgallaghuegan Kurih vl Linghangsn

| PELUKIS KACA %
| CIREBON
Gambar 1. Skema Pewarisan Lukisan
Kaca Cirebon
(Sumber: Asep Miftahul Falah, 2025)

Selain pola pewarisan keluarga, sistem
pendidikan nonformal dan formal juga mulai
berperan dalam melestarikan tradisi ini.
Lembaga nonformal berupa sanggar-
sanggar seni di Gegesik menjadi wadah
bagi anak-anak muda untuk mengenal dan
mempraktikkan seni lukis kaca secara lebih
terbuka. Sementara itu, dunia pendidikan
formal turut mendukung dengan
memasukkan seni lukis kaca sebagai
bagian dari kegiatan materi pelajaran seni
budaya di sekolah. Aktus, seorang guru di
SMPN 1 Gegesik, menjelaskan bahwa
sekolah berupaya menghadirkan seni lukis
kaca dalam kegiatan siswa. “Kami ingin
anak-anak tidak hanya tahu seni dari luar,
tetapi juga mencintai seni daerahnya
sendiri. Lukis kaca bisa menjadi media
belajar yang mendidik, karena selain teknik
melukis, ada nilai budaya dan sejarah yang
bisa dipelajari”. Upaya ini membuka peluang
bagi generasi muda untuk lebih dekat
dengan seni tradisi, meski tidak semua akan
menjadi pelukis.

Pewarisan ini menyangkut keterampilan
teknis yang menyentuh aspek nilai, filosofi,
dan spiritualitas. Lukis kaca di Gegesik sarat
dengan pesan religius, terutama dalam
karya-karya kaligrafi dan kisah-kisah
religius. Nilai-nilai ini diwariskan melalui



Prosiding LPPM ISBI Bandung | 63

praktik keseharian, nasihat guru, maupun
simbol yang terkandung dalam setiap
lukisan. Kusdono Rastika menekankan
bahwa melukis kaligrafi di atas kaca adalah
ibadah sekaligus bentuk  ekspresi
keimanan. Filosofi kesabaran, keikhlasan,
dan penghormatan terhadap leluhur juga
menjadi bagian penting dari tradisi ini,
sehingga pewarisan lukis kaca bukan hanya
soal keterampilan seni, tetapi juga tentang
membangun karakter.

Lebih jauh lagi, peran desa atau
kampung seni di Gegesik menjadi ruang
pewarisan kolektif yang penting. Sejak
ditetapkan sebagai desa wisata seni oleh
Pemerintah Jawa Barat pada tahun 2021,
Gegesik mendapat perhatian lebih luas
sebagai pusat aktivitas seni tradisi. Ruang

kolektif ini menjadikan para pelukis,
pengrajin, pelajar, wisatawan, dan
masyarakat umum untuk berinteraksi

langsung dengan seni lukis kaca. Aktivitas
bersama dalam pameran, festival, maupun
lokakarya menjadi wahana pewarisan yang
lebih inklusif, mempertemukan generasi tua
dan muda dalam satu ekosistem budaya
yang dinamis.

Dengan demikian, metode pewarisan
seni lukis kaca di Gegesik bersifat holistik:
dimulai dari lingkup keluarga dan cantrik,
diperkuat melalui lembaga formal dan
nonformal, diperkaya dengan nilai-nilai
filosofis dan spiritual, serta diperluas melalui
peran desa seni sebagai ruang kolektif. Pola
pewarisan ini memperlihatkan bahwa
keberlangsungan seni tradisi ditentukan
oleh keterampilan teknis, serta komitmen
sosial, budaya, dan spiritual yang melekat
dalam kehidupan masyarakat Gegesik.

Tantangan Pewarisan di Era Modern
Pewarisan seni tradisi lukis kaca di
Gegesik menghadapi sejumlah tantangan
yang semakin kompleks seiring dengan
perubahan sosial dan budaya masyarakat.
Salah satu persoalan utama adalah
menurunnya minat generasi muda terhadap
seni tradisi. Bagi sebagian besar anak
muda, seni lukis kaca dianggap kurang
relevan dengan gaya hidup modern yang
lebih terhubung dengan teknologi digital dan
hiburan populer. Hal ini menyebabkan
regenerasi  pelukis berjalan lambat,
sementara para maestro yang menjadi

penjaga tradisi semakin  berkurang
jumlahnya.

Selain itu, persaingan dengan berbagai
bentuk hiburan kontemporer  turut

memperlemah posisi seni tradisi. Kehadiran
media sosial, film, musik modern, dan gim
daring membuat perhatian generasi muda
teralihkan. Seni lukis kaca, yang
memerlukan kesabaran, waktu panjang,
serta penguasaan teknik khusus, sering kali
kalah dalam hal daya tarik instan jika
dibandingkan dengan hiburan digital.
Tantangan ini semakin besar karena seni
tradisi belum sepenuhnya menemukan cara
yang efektif untuk beradaptasi dengan
media baru yang dekat dengan kehidupan
generasi muda.

Urbanisasi dan migrasi juga menjadi
faktor yang memengaruhi pewarisan seni
lukis kaca. Banyak anak muda Gegesik
yang merantau ke kota besar untuk
melanjutkan pendidikan atau mencari
pekerjaan, sehingga keterlibatan mereka
dalam proses pembelajaran seni tradisi
semakin terbatas. Kondisi ini diperburuk
dengan keterbatasan pasar seni tradisi
yang masih relatif kecil dan cenderung
bersifat lokal. Meski ada peluang melalui
pariwisata budaya dan pasar kolektor,
namun akses terhadap jaringan distribusi
yang lebih luas masih terbatas. Hal ini
membuat seni lukis kaca belum sepenuhnya
berkembang sebagai sumber ekonomi yang
menjanjikan bagi para pelukis muda.

Dengan demikian, tantangan pewarisan
seni lukis kaca di era modern menyangkut
persoalan teknis keterampilan, serta terkait
dengan perubahan pola konsumsi budaya,
dinamika sosial-ekonomi, dan pergeseran
nilai  generasi. Untuk mengatasinya
diperlukan strategi inovatif yang mampu
menjembatani tradisi dengan modernitas,
sehingga seni lukis kaca tetap relevan,
menarik, dan memiliki keberlanjutan di
tengah arus globalisasi.

Strategi Pelestarian dan Revitalisasi
Menghadapi tantangan pewarisan di era
modern, diperlukan strategi pelestarian dan
revitalisasi yang bersifat adaptif, inovatif,
dan berkelanjutan. Upaya pertama yang
perlu diperkuat adalah pengembangan
model pendidikan seni yang
mengintegrasikan tradisi lukis kaca ke
dalam kurikulum formal maupun nonformal.



64 | Prosiding LPPM ISBI Bandung

Melalui kegiatan ekstrakurikuler di sekolah,
sanggar seni, maupun workshop di
komunitas-komunitas masyarakat, generasi
muda dapat diperkenalkan pada teknik,
filosofi, dan nilai-nilai yang terkandung
dalam seni lukis kaca. Pendekatan ini
berfungsi  sebagai sarana  transfer
keterampilan untuk menanamkan
kebanggaan identitas budaya lokal sejak
usia dini.

Strategi kedua adalah pemanfaatan
teknologi digital untuk mendukung promosi
dan pemasaran karya seni. Platform media
sosial, marketplace seni, hingga
dokumentasi digital dapat digunakan untuk
memperluas jangkauan seni lukis kaca ke
pasar nasional maupun internasional.
Dengan demikian, karya dapat dipandang
sebagai produk lokal yang memiliki nilai
global yang relevan dengan tren
kontemporer. Beberapa pelukis muda di
Gegesik sudah mulai menggunakan media
digital untuk memperkenalkan karya
mereka, meskipun masih perlu didukung
dengan pelatihan manajemen digital dan
akses jaringan pasar yang lebih luas.

Selanjutnya, revitalisasi juga perlu
melibatkan penguatan peran desa wisata
seni sebagai ruang pewarisan Kkolektif.
Desa-desa seni di Gegesik dapat
difungsikan sebagai pusat edukasi budaya,
destinasi pariwisata, sekaligus sentra
ekonomi kreatif. Aktivitas pameran, festival,
dan lokakarya kolaboratif dapat memberi
ruang interaksi lintas generasi, sehingga
menjadikan seni lukis kaca sebagai bagian
dari ekosistem budaya dan ekonomi kreatif
yang hidup. Peran pemerintah daerah,
perguruan tinggi, dan masyarakat setempat
menjadi  penting dalam  mendukung
keberlanjutan  ekosistem ini  melalui
pendampingan, fasilitasi, dan regulasi yang
berpihak pada pelestarian budaya.

Aspek lain yang tidak kalah penting
adalah pewarisan nilai-nilai filosofis dan
spiritual yang menjadi inti dari seni lukis
kaca. Revitalisasi harus berfokus pada
aspek visual atau teknis, juga harus
menekankan makna dan filosofi yang
terkandung dalam motif kaligrafi, wayang,
flora, fauna, mega mendung dan mitos-mitos
Cirebon. Hal ini dapat menjadi daya tarik unik
yang membedakan seni lukis kaca dari
bentuk seni lainnya, sekaligus meneguhkan

posisinya sebagai warisan budaya yang
memiliki nilai moral, spiritual, dan estetika.

Dengan demikian, strategi pelestarian
dan revitalisasi seni lukis kaca Gegesik

memerlukan  sinergi antara  pelukis,
masyarakat, lembaga pendidikan,
pemerintah, dan teknologi.  Melalui

pendekatan tersebut, seni tradisi dapat
terjaga keberlanjutannya, serta mampu
beradaptasi dengan dinamika zaman,
memberikan manfaat ekonomi, dan tetap
menjadi sumber kebanggaan budaya bagi
masyarakat Cirebon dan Indonesia pada
umumnya.

PENUTUP

Kajian mengenai metode pewarisan
seni tradisi lukis kaca di Gegesik
menunjukkan bahwa proses transmisi

keterampilan dan nilai budaya berlangsung
melalui beragam jalur, mulai dari pola tradisi
berbasis keluarga dan sistem magang
(cantrik), hingga melalui lembaga pendidikan
formal dan nonformal. Proses pewarisan ini
menekankan aspek teknis, yang
menyertakan nilai-nilai filosofis, spiritual,
dan kultural yang membentuk identitas
masyarakat Gegesik. Peran desa seni
sebagai ruang kolektif turut memperkuat
keberlangsungan tradisi ini melalui aktivitas
produksi, promosi, serta pariwisata budaya.

Meski demikian, seni lukis kaca
menghadapi tantangan serius di era
modern, seperti menurunnya minat

generasi muda, persaingan dengan seni
kontemporer, urbanisasi, dan keterbatasan
pasar. Kondisi ini menuntut adanya strategi
pelestarian yang mampu menjembatani
tradisi dengan modernitas. Sinergi antara
nilai tradisi, pendidikan, dan inovasi digital
menjadi kunci untuk memastikan seni lukis
kaca tetap relevan dan adaptif terhadap
perubahan zaman.

Oleh karena itu, pelestarian seni lukis
kaca memerlukan kolaborasi multipihak.
Pelukis dan masyarakat perlu memperkuat
jejaring antargenerasi serta memanfaatkan
teknologi digital sebagai sarana promosi
dan edukasi. Pemerintah daerah
diharapkan dapat menyediakan dukungan
struktural berupa fasilitas, regulasi, dan
integrasi seni lukis kaca ke dalam program
pariwisata budaya. Sementara itu, lembaga
pendidikan berperan dalam pengembangan
kurikulum seni berbasis tradisi lokal,



Prosiding LPPM ISBI Bandung | 65

program magang, dan penelitian lanjutan
untuk menemukan inovasi media maupun
metode pewarisan.

Dengan langkah-langkah tersebut, seni
lukis kaca Gegesik dapat dilestarikan
sebagai warisan budaya yang dapat
dikembangkan sebagai bagian dari ekonomi
kreatif yang berkelanjutan. Lebih jauh lagi,
pengalaman pewarisan seni lukis kaca
dapat dijadikan model bagi upaya
pelestarian seni tradisi lainnya di Indonesia,
sehingga identitas budaya bangsa tetap
terjaga sekaligus mampu memberikan
kontribusi dalam peta kebudayaan global.

DAFTAR PUSTAKA

Ananda, N., & Albina, M. (2025). Kajian metode
etnografi untuk penelitian di bidang
pendidikan. Jurnal Multidisiplin  llmu
Akademik, 2(4), 368-379.
https://doi.org/10.61722/jmia.v2i4.5304

Akkapurlaura, A. (2016). Periodisasi Tema
Lukisan Kaca Bambang Sonjaya. Jurnal
Dimensi DKV: Seni Rupa dan
Desain, 1(2), 151-164.

Carolin, K., & Goeyardi, W. (2024). Akulturasi
Budaya Tiongkok Terhadap Tradisi Dan
Budaya Islam-Buddha Di Kota
Cirebon. Jurnal Cakrawala
Mandarin, 8(1), 1-24.

Dienaputra, R. D., Yunaidi, A., & Yuliawati, S.
(2021). Multikulturalisme kebudayaan
daerah Cirebon. Panggung, 31(2), 250—
262.
https://doi.org/10.26742/panggung.v31i
2.1313

Dienaputra, R. D., Yuliawati, S., & Yunaidi, A.
(2021). Strategi Pengembangan Seni
Lukis Kaca Di Kecamatan Gegesik
Kabupaten Cirebon Sebagai Atraksi
Wisata. DHARMAKARYA: Jurnal
Aplikasi Ipteks untuk Masyarakat, 10(1),
17-23.

Falah, A. M., Cahyana, A., & Gani, S. Z. (2024).
Passing down traditions and culture:
Methods of painting education at the
Jelekong Painting Center, Bandung,
Indonesia. ISVS e-journal, 11(2), 92—
117.  https://doi.org/10.61275/ISVSej-
2024-11-02-07

Falah, A. M., Ramli, Z., & Cahyana, A. (2025).
The Legacy of Painting Values,
Techniques, and Aesthetics through Art
Education: A Case Study of Cirebon
Glass Painting in the Contemporary

Era. Jurnal Riset lImu Pendidikan, 5(3),
552-559.
Falah, A. M. (2025). Metode Cantrik sebagai
Model Pendidikan Seni Rupa di Sentra
Seni Tradisi Jawa Barat. Bandung:
Sunan Ambu Press, ISBN 978-623-
6857-61-8 1, 23-47.
Gusti, K. L. P. S. A. (2023). Pengaruh Agama
Hindu Terhadap Seni Dan Kebudayaan
Di Indonesia. Gudang Jurnal
Multidisiplin lImu, 1(3), 299-306.
https://doi.org/10.59435/gjmi.v1i3.675
Jailani, M. S., & Husnullail, M. (2024). Metode
grounded theory dalam pendekatan
praktis. Jurnal Cahaya Mandalika, 5(1),
47-58.
https://doi.org/10.36312/jcm.v5i1.2298
Raden, A. Z. M., Andrijanto, M. S., & Sukarwo,
W. (2019). Figurative calligraphy:
Artistic, magic, and religious aspect of
the Cirebon glass painting. Cultural
Syndrome, 1(1), 1-13.
https://doi.org/10.30998/cs.v1i1.17
Rukajat, A. (2018). Pendekatan penelitian
kualitatif (Qualitative research
approach). Yogyakarta: Deepublish.
Supriadi, E. (2023). Islam Nelayan;
Rekonstruksi Ritual Keislaman dalam
Bingkai Islam dan Budaya Lokal
Masyarakat Nelayan Cirebon.
Semarang: Penerbit Lawwana.
R. R. (2024). Tionghoa di Caruban
Nagari: Peranan Tionghoa dalam
Membentuk Lanskap Sejarah
Cirebon. Jurnal Identitas, 5(2), 97-105.
Wulandari, Y. I. I., Adriati, I., & Damajanti, .
(2012). Analisis Estetis Lukisan Kaca
Cirebon Tema Semar dan Macan
Ali. Visual Art, 1(1), 1-12.

Taufiq,


https://doi.org/10.26742/panggung.v31i2.1313
https://doi.org/10.26742/panggung.v31i2.1313
https://doi.org/10.61275/ISVSej-2024-11-02-07
https://doi.org/10.61275/ISVSej-2024-11-02-07
https://doi.org/10.59435/gjmi.v1i3.675
https://doi.org/10.30998/cs.v1i1.17

