Prosiding LPPM ISBI Bandung | 77

PERAN MODAL SOSIAL DAN BUDAYA DALAM MEMINIMALKAN
KEKERASAN SIMBOLIK DI SEKOLAH MENENGAH PERTAMA
KABUPATEN BANDUNG

Dadi Suhanda’, Tukuh Takdir Sembada?, Manda Firtza Rahman?
1.2 |Institut Seni Budaya Indonesia Bandung
3 Kementerian pendidikan tinggi sains dan teknologi republik indonesia, JI. Buah Batu No.212,
Cijagra, Kec. Lengkong, Kota Bandung, Jawa Barat 40265
" dadsuhanda@gmail.com, 2 tukuh.takdir.s@gmail.com, ® mandafirtzarahman@gmail.com

ABSTRAK

Kekerasan simbolik masih menjadi tantangan dalam dunia pendidikan khususnya di Sekolah
Menengah Pertama. Kekerasan ini beroperasi di bawah ambang kesadaran (nirsadar) dan bersifat
laten, menjadikannya tidak kasat mata dan jarang muncul sebagai wacana publik, serta sebagai
fakta yang diperbincangkan secara terbuka. Salah satu aspek yang paling mengkhawatirkan dari
kekerasan simbolik adalah kecenderungannya untuk dinormalisasi. Kekerasan simbolik seringkali
diterima oleh pihak yang menjadi sasaran sebagai bentuk hal yang wajar. Tujuan utama penelitian
ini adalah untuk menganalisis peran modal sosial dan budaya sebagai upaya meminimalisir
kekerasan simbolik pada Sekolah Menengah Pertama di Kabupaten Bandung dan mengidentifikasi
praktik-praktik transformatif yang mengubah modal sosial dan budaya dari alat dominasi menjadi
sumber kesetaraan. Dengan pendekatan kualitatif serta desain etnografi, data dikumpulkan melalui
observasi partisipan, FGD (Focus Group Discussion) dan wawancara mendalam di sekolah-sekolah
untuk mengungkap praktik kekerasan simbolik dalam konteks sosial-budaya spesifik pada Sekolah
Menengah Pertama (SMP) di Kabupaten Bandung. Hasil penelitian mengungkap tiga manifestasi
utama, yaitu: ejekan berbasis penampilan dan pemberian label negatif antarsiswa, perbedaan
perlakuan guru berdasarkan latar belakang sosio-ekonomi siswa, dan bias kelas dominan dalam
kurikulum tersembunyi (hidden curriculum). Temuan kunci menunjukkan pemanfaatan transformatif
kedua modal ini mampu menciptakan lingkungan sekolah yang egaliter. Implikasi kebijakan
menekankan perlunya: kurikulum berbasis komunitas yang mengakomodasi keragaman siswa,
pelatihan kesadaran bagi guru, dan institusionalisasi program antibullying berbasis modal sosial dan
budaya.

Kata kunci: Kekerasan Simbolik, Modal Sosial, Modal Budaya.

ABSTRACT

Symbolic violence remains a challenge in education, particularly in junior high schools. This violence
operates below the threshold of consciousness (unconscious) and is latent, making it invisible and
rarely appearing as public discourse or openly discussed facts. One of the most worrying aspects of
symbolic violence is its tendency to be normalized. Symbolic violence is often accepted by the target
as a normal thing. The main objective of this study is to analyze the role of social and cultural capital
as an effort to minimize symbolic violence in junior high schools in Bandung Regency and to identify
transformative practices that change social and cultural capital from a tool of domination to a source
of equality. Through a qualitative approach with an ethnographic design, data was collected through
participant observation, focus group discussions (FGD), and in-depth interviews in schools to reveal
practices of symbolic violence in the specific socio-cultural context of junior high schools in Bandung
Regency. The results of the study reveal three main manifestations, namely: appearance-based
teasing and negative labeling among students, differences in teacher treatment based on students'
socio-economic backgrounds, and dominant class bias in the hidden curriculum. Key findings show
that the transformative use of these two types of capital can create an egalitarian school environment.
Policy implications emphasize the need for: a community-based curriculum that accommodates
student diversity, awareness training for teachers, and the institutionalization of anti-bullying
programs based on social dan cultural capital.

Keywords: Symbolic violence, social capital, cultural capital



78 | Prosiding LPPM ISBI Bandung

PENDAHULUAN

Pendidikan  telah menjadi pilar
fundamental yang tidak hanya membentuk
karakter, tetapi juga menjalankan ilmu
pengetahuan serta keterampilan. Melalui
pendidikan, individu memperoleh nilai-nilai
yang dibutuhkan untuk kemajuan diri dan

kolektif hingga mampu meningkatkan
kualitas hidup masyarakat  secara
keseluruhan. Namun, lingkungan
pendidikan tidak selalu terbebas dari
berbagai bentuk kekerasan. Kekerasan
dalam pendidikan dapat terjadi dalam
berbagai bentuk seperti perundungan,

kekerasan fisik, pelecehan seksual, bahkan
simbolik (Wibowo & Chasif Ascha, 2023).
Dalam perspektif pendidikan, kekerasan
merupakan tindakan yang tidak dapat
dibenarkan karena esensi dari proses
pendidikan adalah upaya berkelanjutan
untuk memanusiakan manusia
(Krisbiyantoro & Lestari, 2008).

Di antara berbagai bentuk kekerasan,
kekerasan simbolik lebih menonjol karena
sifatnya yang halus dan seringkali tidak
disadari oleh pelaku maupun korbannya.
Kekerasan simbolik dalam lingkungan
pendidikan merupakan fenomena laten
yang beroperasi secara tersembunyi
melalui mekanisme kultural dan relasi
kuasa, seringkali tidak disadari baik oleh
pelaku maupun korbannya di mana satu
pihak memandang dirinya lebih superior,
baik dalam segi moral, etis, agama, jenis
kelamin, maupun usia. Sekolah, khususnya
dalam relasi guru dan peserta didik, menjadi
lahan subur bagi kekerasan simbolik karena
kekerasan di sekolah bersumber dari pola
yang tidak setara (Ulfah, 2013).

Mekanismenya meliputi eufemisasi dan
sensorisasi, yang dapat berupa perintah,
ancaman, atau pencitraan (Selfiana et al.,
2023) misalnya, ejekan berbasis
penampilan dan pemberian label negatif
antarsiswa, perbedaan perlakuan guru
berdasarkan latar belakang sosio-ekonomi
siswa, dan bias kelas dominan dalam
kurikulum tersembunyi (hidden curriculum,).
Kekerasan ini beroperasi di bawah ambang
kesadaran (nirsadar) dan bersifat laten,
menjadikannya tidak kasat mata dan jarang
muncul sebagai wacana publik, apalagi
sebagai fakta yang diperbincangkan secara
terbuka.

Salah satu aspek yang paling
mengkhawatirkan dari kekerasan simbolik
adalah kecenderungannya untuk
dinormalisasi. Maka dari itu, identifikasi
masalah dalam penelitian ini adalah
Kekerasan simbolik seringkali diterima oleh
pihak yang menjadi sasaran sebagai bentuk
hal yang wajar dan biasa terjadi dalam
hubungan antar individu. Jika kekerasan
dipersepsikan sebagai sesuatu yang
"normal" atau "alami" oleh mereka yang
mengalaminya, maka kekerasan tersebut
akan tertanam secara mendalam dalam
habitus dan struktur sistem pendidikan yang
mengakibatkan kekerasan ini akan terus
terjadi secara turun-temurun. Normalisasi
ini membuatnya sangat menantang untuk
diidentifikasi, ditantang, atau bahkan
dianggap sebagai masalah. Oleh karena itu,
intervensi tidak hanya harus mengatasi
manifestasi kekerasan simbolik yang jelas,
tetapi juga menargetkan penerimaan dan
naturalisasi dinamika kekuasaan yang
mendasarinya. Ini membutuhkan
pergeseran mendalam dalam persepsi
kolektif dan habitus yang tertanam pada
semua pemangku kepentingan dalam
lingkungan sekolah. Karakteristik kekerasan
simbolik yang tersembunyi membuat studi
dan mitigasinya menjadi sangat mendesak.
Jika suatu bentuk kekerasan tidak dikenali
oleh pihak yang melakukan maupun yang
menjadi korban, maka kekerasan tersebut
tidak dapat ditangani secara efektif.

Penelitian ini mengkaji peran modal
sosial dan modal budaya dalam upaya
memahami dan meminimalisasi kekerasan.
Modal budaya mencakup kerja sama, nilai-
nilai, norma, kepercayaan, dan jaringan
sosial, sangat penting untuk meningkatkan
mutu sekolah dan memperkuat ikatan sosial
dalam masyarakat. Sementara itu, modal
budaya, yang meliputi pengetahuan,
keterampilan, kode budaya, dan gelar
pendidikan, berperan dalam penentuan
kedudukan sosial individu dalam ranah
pendidikan.  Namun, penting  untuk
memahami bahwa yang termasuk modal
sosial dan budaya juga dapat menjadi
pedang bermata dua. Beberapa penelitian
menunjukkan bahwa kekerasan simbolik
dapat berakar dari penyalahgunaan modal
simbolik oleh pihak-pihak yang dominan
atau yang memiliki kuasa Kekerasan ini
didukung oleh dominasi, modal, arena, dan



Prosiding LPPM ISBI Bandung | 79

habitus seorang pendidik (Reresi et al.,
2023). Di Sekolah Menengah Pertama
(SMP) Kabupaten Bandung, praktik ini
termanifestasi dalam bentuk marginalisasi
budaya lokal, bias kurikulum, dan hierarki
pengetahuan yang mereproduksi
ketimpangan sosial.

Kekerasan simbolik bekerja melalui
proses eufemisasi (membuat paksaan
terlihat wajar) dan sensorisasi
(menghilangkan alternatif di luar norma
dominan), sehingga korban menerimanya
sebagai sesuatu yang alamiah Misalnya,
seragam sekolah, meskipun dimaksudkan
untuk mempromosikan kesetaraan, justru
dapat memperkuat ketidaksetaraan sosial
dan nilai-nilai dominan (Mohulaingo et al.,
2025, him. 1483). Seringkali, seragam
sekolah dianggap  sebagai simbol
kesetaraan, tetapi pada kenyataannya,
seragam dapat memperlebar jurang
ketimpangan. Ini memaksa kita untuk
merenungkan, bagaimana sebuah
kebijakan yang pada dasarnya baik dapat
memiliki dampak yang justru berlawanan
dengan tujuannya. Di sisi lain, modal
budaya menawarkan lensa kritis untuk
mendekonstruksi mekanisme ini. Hal ini
juga menunjukkan bahwa modal sosial dan
modal budaya dapat dikonversi menjadi
modal simbolik yang tidak selalu bersifat
jinak; penyalahgunaannya oleh aktor
dominan dapat menyebabkan kekerasan
simbolik.

Sebaliknya, strategi untuk meminimalisir
kekerasan simbolik melibatkan penerapan
positif dari modal-modal ini, seperti
membangun hubungan sosial yang baik dan
menanamkan nilai-nilai positif. Pendidikan
yang terlalu fokus pada kecerdasan kognitif
dan mengabaikan aspek lain akan
kehilangan esensi humanisasinya
(Sa'diyah, 2021, him. 80). Untuk
mengatasinya, diperlukan kebijakan
sekolah yang menekankan budaya dialogis,
peningkatan kesadaran guru dan siswa,
serta sikap kritis terhadap praktik-praktik
yang mengandung kekerasan simbolik
(Reresi et al., 2023, him. 165).

Tujuan utama penelitian ini adalah untuk
menganalisis peran modal sosial dan modal
budaya sebagai upaya meminimalisir
kekerasan  simbolik pada  Sekolah
Menengah Pertama di Kabupaten Bandung.
Penelitian ini sangat substansial karena

diharapkan dapat memberikan pemahaman
yang lebih komprehensif tentang
bagaimana interaksi antara modal sosial
dan modal budaya dapat membentuk
lingkungan sekolah yang lebih inklusif dan
adil. Hasil penelitian ini diharapkan dapat
berkontribusi pada pengembangan strategi
praktis bagi pihak sekolah, pendidik, dan
pemangku kepentingan untuk menciptakan
lingkungan belajar yang bebas dari
kekerasan simbolik, meningkatkan kualitas
pendidikan, dan membangun masyarakat
yang lebih sejahtera dan demokratis.
Dengan pendekatan kualitatif serta
desain etnografi, data dikumpulkan melalui
observasi partisipan, FGD (Focus Group
Discussion) dan wawancara mendalam di
sekolah-sekolah untuk mengungkap praktik
kekerasan simbolik dalam konteks sosial-
budaya spesifik pada Sekolah Menengah
Pertama (SMP) di Kabupaten Bandung.
Pendekatan ini dipilih karena mampu
menangkap kompleksitas interaksi simbolik,
habitus, dan dinamika modal sosial-budaya
secara holistik (Rosaliza et al., 2023) Untuk

menganalisis fenomena ini  secara
mendalam, penelitian ini akan
menggunakan kerangka teoritis Pierre
Bourdieu. Konsep-konsep inti Bourdieu,

seperti habitus, ranah (field), dan berbagai
bentuk modal (ekonomi, sosial, budaya, dan
simbolik), menyediakan lensa yang kuat
untuk memahami dinamika kekuasaan dan
ketimpangan dalam pendidikan. Kekerasan
simbolik, dalam pandangan Bourdieu,
adalah bentuk kekuasaan tersembunyi yang
memaksa kepatuhan tanpa disadari
sebagai paksaan, melainkan diterima
sebagai hal yang wajar.

Pengumpulan data dengan observasi
partisipan, wawancara mendalam, FGD dan
analisis data dilakukan berdasarkan model
(James p. Spradley, 2006, him. 79-85).
Domain analysis: mengelompokkan data

mentah ke dalam kategori "bentuk
kekerasan simbolik", "manifestasi modal
sosial". Taxonomic Analysis:
Menghubungkan kategori dengan
subkategori (modal sosial — jaringan
kolaborasi, solidaritas). Componential
Analysis: Mengidentifikasi kontras

antarkategori (perbedaan perlakuan guru
antarkelas sosial). Theme  Analysis:
Menyintesis tema inti "modal budaya



80 | Prosiding LPPM ISBI Bandung

sebagai alat inklusi" menggunakan lensa
teori Bourdieu.

Bourdieu mendefinisikan modal budaya
sebagai kompetensi kultural yang
menentukan posisi sosial individu, terbagi
dalam tiga bentuk: (1) terwujud (embodied)
berupa pengetahuan dan bahasa yang
diinternalisasi; (2) terobjektivasi (objectified)
seperti buku atau karya seni; dan (3)
terinstitusionalisasi (institutionalized)
berupa gelar akademik (Bourdieu, 1986). Di
sekolah, modal budaya kerap menjadi alat
kekerasan simbolik ketika  kurikulum
mengabsahkan budaya dominan, misalnya,
mengabaikan  kesenian Sunda dan
mendiskreditkan habitus kelompok marginal
(Retnosari, 2019). Namun, modal budaya
juga  berpotensi menjadi  instrumen
resistensi jika diarahkan untuk validasi
keragaman budaya lokal.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Sekolah adalah tempat di mana siswa
mendapatkan bimbingan, pengajaran, dan

pelatihan secara terstruktur atau
tersistematis untuk  mengembangkan
potensi  mereka. Sehingga  sistem

pendidikan di sekolah dianggap sebagai
penentu utama kualitas sumber daya
manusia di masa depan (Mahrus, 2021).
Semua ini dilakukan melalui kurikulum yang
telah disusun sedemikian rupa. Sistem
pendidikan sekolah negeri di Indonesia
memuat beragam kebijakan. Sebuah studi
mengenai kurikulum memuat dua jenis,
yaitu kurikulum yang resmi dan kurikulum
tersembunyi (Darmaningtyas & Subkhan,
2012, him. 215). Namun, sekolah
cenderung terlalu fokus pada kurikulum
formal yang ditetapkan oleh pembuat
kebijakan, sehingga mengabaikan atau
kurang memanfaatkan kurikulum
tersembunyi (hidden curriculum) yang
sebenarnya kaya akan potensi
pembelajaran (Caswita, 2019, him. 301).
Kurikulum resmi dirancang secara
formal dan ditetapkan secara resmi sebagai
petunjuk dalam praktik pembelajaran. Di sisi
lain, kurikulum tersembunyi menyimpan
berbagai nilai, budaya, tata kelola,
pengetahuan, dan ideologi yang beroperasi
dalam kegiatan pembelajaran baik secara
sadar maupun tidak. Kebijakan kurikulum
tersembunyi selama ini tidak dikenali cara
kerjanya, dalam implementasinya ternyata

memiliki pengaruh yang signifikan yang
tanpa disadari mengandung bentuk-bentuk
kekerasan simbolik (Retnosari, 2019, him.
424)

Sekolah sebagai ranah relasi pendidik
dan peserta didik berinteraksi melalui
berbagai bentuk modal seperti modal sosial,
budaya, serta simbolik yang dapat
mempengaruhi untuk mencapai tujuan dan
menentukan posisi mereka dalam ranah
sosial. Pendidik, dengan modal simbolik,
budaya, dan sosial yang dimilikinya,
memiliki kekuatan untuk mendominasi
sistem dalam ranah sosial, khususnya
dalam proses pembelajaran (Siswadi, 2022,
him. 88-89) Dalam prosesnya, terjadi
kekerasan simbolik ketika habitus dominan
dan modal yang dimilikinya secara halus
dipaksakan dan diterima sebagai hal yang
wajar dalam ranah pendidikan. Hal ini tentu
menunjukkan kekuatan tersembunyi yang
memungkinkan kelas dominan untuk
mendominasi kelas yang kurang beruntung.
Hubungan antara habitus dan kekerasan
simbolik bersifat rekursif (pengulangan).

Berdasarkan data kuesioner dari 30
siswa SMP di Kabupaten Bandung dan
kerangka teori modal budaya Pierre
Bourdieu, kekerasan simbolik di lingkungan
sekolah termanifestasi utamanya melalui
ejekan berbasis penampilan fisik
(disebutkan 76% responden), pemberian
label negatif seperti "pemalas" (68%),
perbedaan perlakuan guru terhadap siswa
tertentu (52%), dan penghinaan dengan
memanggil nama orang tua (44%). Bentuk-
bentuk kekerasan ini, meski tidak
melibatkan kekuatan fisik, menciptakan
hierarki sosial tersembunyi yang secara
sistematis meminggirkan siswa dari latar
belakang marginal. Contohnya adalah
proses pengajaran oleh seorang guru yang
dipengaruhi oleh kebiasaan yang dimiliki,
sarana pembelajaran yang cenderung
mendukung kelas yang dominan, hingga
pada sistem-sistem yang ada dan
diimplementasikan.

Kekerasan simbolik sebagai salah satu
bentuk kekerasan tidak langsung yang
beroperasi melalui mekanisme kultural dan

wacana, seringkali tidak disadari oleh
pelaku maupun korbannya (nirsadar).
Kekerasan ini menyembunyikan sifat

kekerasannya sehingga tidak dikenali atau
dirasakan sebagai bentuk kekerasan,



Prosiding LPPM ISBI Bandung | 81

bahkan sering diterima sebagai hal yang
wajar oleh pihak yang menjadi sasaran.
Mekanismenya melibatkan kekuasaan yang
timpang dan hegemoni, di mana satu pihak
memandang dirinya lebih superior.

Bourdieu menjelaskan
kekerasan simbolik bekerja  melalui
eufemisasi (membuat paksaan terlihat
normal atau wajar) dan sensorisasi
(menekan atau menyembunyikan alternatif,
sehingga hanya pandangan dominan yang
terlihat) (Mangera & Simega, 2017, him.
209). Ini meliputi peringatan, perintah,
ancaman, dan hinaan dari guru, serta
perilaku guru yang menekan peserta didik
dengan perintah dan larangan tanpa
memberi kelonggaran.

Strategi pemanfaat modal sosial dan
modal budaya digunakan sebagai upaya
untuk dekonstruksi kekerasan simbolik di
SMP Kabupaten Bandung. Unsur-unsur
modal sosial meliputi norma sebagai
pedoman tingkah laku, jaringan sosial
sebagai kelompok dengan nilai informal
kebersamaan, solidaritas, toleransi,
semangat bekerjasama, dan kemampuan
berempati adalah nilai-nilai sosial yang
penting yang merupakan modal sosial yang
dapat memperkuat kesatuan masyarakat.

Dalam pendidikan, pengembangan
modal sosial berarti meningkatkan akses
dan mutu pendidikan, mengembangkan
kurikulum yang berorientasi pada nilai
sosial, dan meningkatkan partisipasi
masyarakat dalam pendidikan. Modal sosial
dapat berfungsi sebagai fondasi untuk
resistensi  kolektif terhadap kekerasan
simbolik. Kekerasan simbolik seringkali
berkembang subur dengan membuat
korban merasa terisolasi, pengalaman
mereka dinormalisasi, dan suara mereka
tidak didengar. Namun, ketika "hubungan
sosial yang baik" dan "jaringan sosial" yang
kuat dipupuk, individu cenderung tidak
mengalami isolasi ini.

Kepercayaan kolektif, pemahaman
bersama, dan dukungan timbal balik yang
melekat dalam modal sosial yang kuat dapat
memberdayakan baik korban maupun saksi
untuk mengenali kekerasan simbolik
sebagaimana adanya dan untuk bertindak
secara kolektif melawannya. Hal ini
mengubah penerimaan pasif individu
menjadi agensi dan resistensi aktif. Oleh
karena itu, memupuk modal sosial di

bahwa

sekolah bukan hanya tentang meningkatkan
kualitas akademik atau  manajemen
sekolah, melainkan secara lebih mendalam,
tentang membangun kapasitas kolektif
untuk melawan, mendenormalisasi, dan
pada akhirnya  mengubah  struktur
kekuasaan yang menindas yang tertanam
dalam ranah pendidikan.

Sementara itu, modal budaya juga
memiliki peran yang tidak kalah penting,
meskipun sebenarnya kerap kurang
diperhatikan oleh sebagian orang. Modal
budaya meliputi kepemilikan, pengetahuan,
kode budaya, cara berbicara, kemampuan
menulis, cara pembawaan, dan cara
bergaul. Bourdieu membagi modal budaya
menjadi tiga bentuk utama, pertama yaitu
Modal Budaya Terwujud (Embodied
Cultural Capital) yang terinternalisasi dalam
diri individu sebagai disposisi yang bertahan
lama. Contohnya meliputi pengetahuan,
keterampilan, cara bertutur kata, dan cara
berpenampilan yang diakui dan dihargai
dalam suatu ranah sosial. Kedua, Modal
Budaya Terobjektivasi (Objectified Cultural
Capital) yang merujuk pada barang-barang
material yang memiliki nilai budaya dan
dapat diwariskan atau dipertukarkan,
seperti buku, karya seni, atau alat musik.
Ketiga, Modal Budaya Terinstitusionalisasi
(Institutionalized Cultural Capital) bentuk ini
dilegitimasi secara formal oleh institusi,
seperti gelar pendidikan, atau keanggotaan
dalam asosiasi ilmiah bergengsi. Kapital
simbolik pendidik, seperti gelar pendidikan
dan penguasaan intelektual, merupakan
bentuk kapital simbolik yang telah
dilegitimasi dan merupakan bagian dari
kapital budaya yang terinstitusionalisasi.

Dalam perspektif Bourdieu, praktik-
praktik tersebut mereproduksi ketimpangan
melalui bahasa dan interaksi sehari-hari
sebagai alat dominasi simbolik. Misalnya,
ketika 40% siswa mengakui bahwa guru
cenderung memihak siswa berprestasi atau
berlatar belakang ekonomi tinggi, hal ini
mencerminkan bagaimana modal budaya
(seperti prestasi akademik atau kekayaan
ekonomi) dijadikan alat legitimasi untuk
memperkuat struktur kekuasaan. Siswa
dengan modal budaya rendah kemudian
menginternalisasi posisi "inferior" mereka
sebagai sesuatu yang wajar (doxa), seperti
diungkapkan Bourdieu melalui konsep
habitus. Namun, data juga mengungkap



82 | Prosiding LPPM ISBI Bandung

potensi transformatif modal budaya dan
sosial.

Sebanyak 32% siswa menekankan
pentingnya solidaritas teman sebaya dan

lingkungan inklusif  sebagai  solusi,
sementara 24% mengusulkan edukasi
keberagaman melalui kegiatan seperti

diskusi atau pentas seni. Di sinilah modal
budaya bisa dialihnfungsikan dari alat
dominasi menjadi instrumen emansipasi.
Program sekolah seperti P5 (Projek
Penguatan Profil Pelajar Pancasila) dan
"Roots" berpeluang menjadi ruang
redistribusi pengetahuan kritis, di mana
siswa belajar mendekonstruksi simbol-
simbol diskriminatif dan membangun
habitus baru yang inklusif.

Tantangan utama terletak pada peran
guru dan kebijakan sekolah. Sebanyak 48%
siswa mengaku tidak nyaman melapor ke
guru/BK saat mengalami kekerasan
simbolik, dan 36% menyatakan sekolah
mereka belum memiliki program antibullying
yang jelas. Kebijakan yang hanya
mengandalkan hukuman (disebut 28%
responden) tanpa membangun kesadaran
kritis justru mengukuhkan struktur koersif.

Padahal, menurut Bourdieu, guru
seharusnya bertransformasi dari agen
reproduksi menjadi agen perubahan

dengan melatih siswa mengidentifikasi bias
kultural dalam interaksi sehari-hari.

Kearifan lokal Sunda seperti prinsip
"silih asah, silih asuh" (saling mempertajam
pikiran, saling mengasuh perasaan) ke
dalam praktik pedagogis dapat
mentransformasi modal budaya menjadi
alat inklusi, sebagaimana yang diharapkan
dari sekolah seharusnya menjadi lembaga
inklusif (Martono, 2019, him. 150). Hal ini
tentu secara implisit muncul dalam respons
siswa, menjadi modal budaya tandingan
(counter-habitus) untuk melawan dominasi
simbolik.

Kabupaten Bandung dengan kekayaan
budaya Sunda dapat menjadi ruang ideal
untuk menguji implikasi potensi ini.
Merevitalisasi nilai-nilai ini ke dalam sebuah
kegiatan kolaboratif seperti, projek seni
berbasis budaya Sunda dapat mendorong
dekonstruksi hierarki. Untuk menciptakan
lingkungan sekolah yang setara, diperlukan
restrukturisasi medan pendidikan.
Kebijakan harus bergeser dari pendekatan
represif (hukuman) ke sanksi edukatif-

restoratif, seperti meminta pelaku
merefleksikan dampak ucapan diskriminatif
dan terlibat dalam dialog dengan korban.
Keberhasilan intervensi ini diukur tidak
hanya dari penurunan angka kekerasan
simbolik, tetapi juga peningkatan partisipasi
siswa marginal dalam kegiatan sekolah.
Pendekatan ini tidak hanya meminimalisir
kekerasan simbolik, tetapi juga menggeser
peran guru dari "penguasa" menjadi
"fasilitator" yang memberdayakan habitus
siswa.

Kekerasan simbolik di SMP Kabupaten
Bandung menjadi cermin  reproduksi
ketimpangan modal sosial dan modal
budaya. Pemanfaatan modal sosial secara
positif dapat menjadi kekuatan penangkal
kekerasan simbolik. Hal ini tentu melibatkan
upaya "membangun hubungan sosial yang
baik" antara pendidik, peserta didik, dan
orang tua, yang menciptakan kenyamanan,
kepercayaan, dan keterbukaan dalam
setiap aktivitas pendidikan. Modal budaya
juga dapat berfungsi sebagai alat eksklusi
dan inklusi, secara sistemik,
pengembangan modal budaya yang inklusif
berarti menciptakan pendidikan yang
seimbang dan tidak bias, di mana habitus
dari berbagai kelas sosial (atas dan bawah)
direpresentasikan secara proporsional.
Sehingga terjadi pemahaman, bahwa
kekerasan simbolik dilanggengkan tidak
hanya melalui interaksi individu tetapi juga
secara struktural dalam sistem pendidikan.

Struktur dasar sekolah, termasuk
norma-norma yang tidak terucapkan, nilai-
nilai, dan pelajaran implisit itu dapat
memberlakukan norma-norma budaya yang
dominan dan meminggirkan siswa yang
modal budayanya berbeda, bahkan tanpa
niat eksplisit. Oleh karena itu, mengatasi
kekerasan simbolik memerlukan
pemeriksaan  kritis terhadap  seluruh
lingkungan sekolah, melampaui perilaku
yang jelas untuk meneliti norma-norma
yang tidak terucapkan, nilai- nilai, dan
asumsi pedagogis yang tertanam dalam
kurikulum tersembunyi.

Pendidik harus mengadopsi peran
sebagai pembimbing dan konselor, bukan
penguasa; menggunakan komunikasi yang
ramah dan memotivasi, menghindari sikap
mencari kesalahan, serta melibatkan
peserta didik dalam pengambilan keputusan
dan menanamkan nilai-nilai positif seperti



Prosiding LPPM ISBI Bandung | 83

empati dan penghargaan terhadap
perbedaan. Kemudian, sekolah harus
mendorong pengembangan modal sosial
melalui peningkatan hubungan baik antar
seluruh pemangku kepentingan (pendidik,

siswa, orang tua) dan partisipasi aktif
komunitas.
Selanjutnya dengan pengembangan

kurikulum yang seimbang dan tidak bias,
yang merepresentasikan habitus dari
berbagai lapisan masyarakat yang akan
meminimalkan ideologi materialistis dalam
media pembelajaran, memberikan
kebebasan bagi siswa untuk berbagi
pengalaman beragam, serta mengadopsi
kurikulum  berbasis komunitas yang
mempertimbangkan potensi dan kondisi
lokal. Ini membutuhkan reformasi yang
komprehensif, pelatihan guru  yang
ditargetkan untuk menumbuhkan kesadaran
kritis, dan evaluasi ulang mendasar
terhadap budaya sekolah untuk
memastikan bahwa sekolah benar-benar
inklusif dan adil.

Kekerasan simbolik di SMP Kabupaten
Bandung bersifat sistemik dan terlokalisasi
dalam habitus pendidikan. Peran modal
sosial dan modal budaya menjadi upaya
meminimalisir kekerasan simbolik dengan
rekonstruksi keseluruhan ekosistem
sekolah, dengan memanfaatkan kapital
lokal sebagai kekuatan penangkal. Dengan

memperkuat hubungan sosial,
menumbuhkan kepercayaan, dan
mengembangkan modal budaya yang

inklusif serta menghargai keberagaman,
lingkungan sekolah dapat bertransformasi
menjadi ruang yang lebih egaliter dan
memberdayakan. Upaya kolektif dari semua
pemangku kepentingan, didukung oleh
pemahaman mendalam tentang dinamika
kapital, sangat penting untuk menciptakan
pendidikan yang bebas dari dominasi dan
kekerasan simbolik.

PENUTUP

Kekerasan simbolik dalam lingkungan
pendidikan, khususnya di SMP Kabupaten
Bandung, merupakan fenomena laten yang
berakar kuat pada ketimpangan modal sosial
dan modal budaya. Kekerasan ini bukan
sekadar insiden sporadis, melainkan sebuah
manifestasi dari relasi kuasa yang timpang, di
mana pandangan dominan dilegitimasi dan
diterima secara tidak sadar oleh para pihak

yang terlibat. Oleh karena itu, dekonstruksi
kekerasan simbolik tidak bisa hanya
mengandalkan pendekatan hukuman saja,
tetapi juga harus menyasar pada
restrukturisasi  fundamental dalam sistem
pendidikan. Implementasi strategi berbasis
revitalisasi modal sosial melalui penguatan
norma kooperatif, jaringan kolaborasi, dan
solidaritas terbukti telah menjadi langkah
strategis untuk menciptakan lingkungan
sekolah yang setara.

Optimalisasi modal budaya yang inklusif
dapat melawan reproduksi ketimpangan
dengan memastikan bahwa habitus dari
berbagai latar belakang sosial-budaya
terwakili dan dihargai. Dengan menggeser
peran pendidik dari penguasa menjadi
fasilitator dan menerapkan sanksi edukatif-
restoratif, sekolah dapat menumbuhkan
empati dan kesadaran kritis. Keberhasilan
intervensi ini tidak hanya diukur dari
penurunan kasus kekerasan simbolik, tetapi
juga dari peningkatan partisipasi dan
pemberdayaan siswa yang menjadi korban,
yang pada akhirnya akan merealisasikan
tujuan esensial pendidikan: memanusiakan
manusia.

DAFTAR PUSTAKA

Bourdieu, P. (1986). The Forms Of Capital (pp.
15—-29). Greenwood Press.

Caswita. (2019). Kurikulum Tersembunyi Dalam
Pembelajaran Pendidikan Agama Islam.

17(3), 300-314.
http://creativecommons.org/licenses/by-
sal/4.0/

Darmaningtyas, & Subkhan, E. (2012).

Manipulasi Kebijakan Pendidikan (1st
ed.). Resist Book.

James p. Spradley. (2006). Metode Etnografi
(2nd ed.). Tiara Wacana.

Krisbiyantoro, J., & Lestari, P. (2008). Kekerasan
Terhadap Anak Dalam Perspekiif
Pendidikan. Forum Ilimu Sosial, 35(1),
10-18.

Mahrus, M. (2021). Manajemen Kurikulum dan
Pembelajaran dalam Sistem Pendidikan
Nasional. JIEMAN: Journal of Islamic
Educational Management, 3(1), 41-80.
https://doi.org/10.35719/jieman.v3i1.59

Mangera, E., & Simega, B. (2017). Eufemisasi
Sebagai Bentuk Kekerasan Simbolik
Pada Pembelajaran Di Smk Kristen
Makale Tana Toraja. 2(2), 208-217.
www.journal.unismuh.ac.id/perspektif

Martono, N. (2019). Sekolah Inklusi Sebagai
Arena Kekerasan Simbolik.
Sosiohumaniora, 21(2).



http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.35719/jieman.v3i1.59
http://www.journal.unismuh.ac.id/perspektif

84 | Prosiding LPPM ISBI Bandung

https://doi.org/10.24198/sosiohumanior
a.v21i2.18557

Mohulaingo, R., Pomalingo, S., Halidu, S., Cuga,
C., Guru, P.,, & Dasar, S. (2025).
Mengurai Kekerasan Simbolik Dibalik
Seragam Sekolah Di Sekolah Dasar:
(Pandangan Pierre Bourdieu Tentang
Habitus Dalam Pendidikan). 2(3), 1474—
1487. https://doi.org/10.62335

Reresi, M., Rahawarin, B. A., & Ngoranubun, W.
(2023). Telaah Kritis Kekerasan
Simbolik antara Guru dan Peserta Didik
di Sekolah Menengah Atas. Jurnal
Moral Kemasyarakatan, 8(2), 156—-167.
https://doi.org/10.21067/jmk.v8i2.8177

Retnosari, P. (2019). Kekerasan Simbolik Pada
Sistem Pendidikan Sekolah Negeri Di
Indonesia. JURNAL WIDYALOKA IKIP
WIDYA DARMA, 6(3).

Rosaliza, M., Asriwandari, H., & Indrawati.
(2023). Field Work: Etnografi Dan
Etnografi Digital. Jurnal llmu Budaya,
20(1), 74-103.

Sa’'diyah, H. (2021). Kekerasan dalam
Pendidikan; Sejarah, Perkembangan
dan  Solusi. EL-BANAT:  Jurnal
Pemikiran Dan Pendidikan Islam, 11(1),
70-86.
https://doi.org/10.54180/elbanat.2021.1
1.1.70-86

Selfiana, O, Ridwan, M., & Ahmad, S. (2023).
KEKERASAN SIMBOLIK DI UPT SMAN
4 SINJAI. Pinisi Journal of Sociology

Education Review, 3(1), 115-126.

G. A. (2022). RELASI PENDIDIK
DENGAN PESERTA DIDIK DALAM
PANDANGAN PAULO FREIRE (1921-
1997) (Suatu Telaah Filosofis Sebagai
Upaya Menghindari Praktik Kekerasan
Simbolik dalam Dunia Pendidikan).
Sang Acharya: Jurnal Profesi Guru, 3(1),
86-100.
https://doi.org/10.25078/sa.v3i1.2160
Ulfah. (2013). Eufemisasi Sebagai Mekanisme

Kekerasan Simbolik Dalam
Pembelajaran Di Sekolah. Jurusan
Pendidikan Bahasa Dan Seni, 16(3).
Wibowo, P., & Chasif Ascha, M. (2023). Violence
Prevention Efforts In The Educational
Environment: Socialization At lbnu
Sholeh Boarding School Bangkalan
Madura. Journal of Community Service,
2, 357-364.
https://idm.or.id/JCS/index.php/JCS

Siswadi,



https://doi.org/10.24198/sosiohumaniora.v21i2.18557
https://doi.org/10.24198/sosiohumaniora.v21i2.18557
https://doi.org/10.62335
https://doi.org/10.21067/jmk.v8i2.8177
https://doi.org/10.54180/elbanat.2021.11.1.70-86
https://doi.org/10.54180/elbanat.2021.11.1.70-86
https://doi.org/10.25078/sa.v3i1.2160
https://idm.or.id/JCS/index.php/JCS

