
Prosiding LPPM ISBI Bandung | 77 

 

 

PERAN MODAL SOSIAL DAN BUDAYA DALAM MEMINIMALKAN 
KEKERASAN SIMBOLIK DI SEKOLAH MENENGAH PERTAMA 

KABUPATEN BANDUNG 
 

Dadi Suhanda1, Tukuh Takdir Sembada2, Manda Firtza Rahman3  
1,2 Institut Seni Budaya Indonesia Bandung 

3 Kementerian pendidikan tinggi sains dan teknologi republik indonesia, Jl. Buah Batu No.212, 
Cijagra, Kec. Lengkong, Kota Bandung, Jawa Barat 40265 

1 dadsuhanda@gmail.com, 2 tukuh.takdir.s@gmail.com, 3 mandafirtzarahman@gmail.com 
 
 

ABSTRAK 
 

Kekerasan simbolik masih menjadi tantangan dalam dunia pendidikan khususnya di Sekolah 
Menengah Pertama. Kekerasan ini beroperasi di bawah ambang kesadaran (nirsadar) dan bersifat 
laten, menjadikannya tidak kasat mata dan jarang muncul sebagai wacana publik, serta sebagai 
fakta yang diperbincangkan secara terbuka. Salah satu aspek yang paling mengkhawatirkan dari 
kekerasan simbolik adalah kecenderungannya untuk dinormalisasi. Kekerasan simbolik seringkali 
diterima oleh pihak yang menjadi sasaran sebagai bentuk hal yang wajar. Tujuan utama penelitian 
ini adalah untuk menganalisis peran modal sosial dan budaya sebagai upaya meminimalisir 
kekerasan simbolik pada Sekolah Menengah Pertama di Kabupaten Bandung dan mengidentifikasi 
praktik-praktik transformatif yang mengubah modal sosial dan budaya dari alat dominasi menjadi 
sumber kesetaraan. Dengan pendekatan kualitatif serta desain etnografi, data dikumpulkan melalui 
observasi partisipan, FGD (Focus Group Discussion) dan wawancara mendalam di sekolah-sekolah 
untuk mengungkap praktik kekerasan simbolik dalam konteks sosial-budaya spesifik pada Sekolah 
Menengah Pertama (SMP) di Kabupaten Bandung. Hasil penelitian mengungkap tiga manifestasi 
utama, yaitu: ejekan berbasis penampilan dan pemberian label negatif antarsiswa, perbedaan 
perlakuan guru berdasarkan latar belakang sosio-ekonomi siswa, dan bias kelas dominan dalam 
kurikulum tersembunyi (hidden curriculum). Temuan kunci menunjukkan pemanfaatan transformatif 
kedua modal ini mampu menciptakan lingkungan sekolah yang egaliter. Implikasi kebijakan 
menekankan perlunya: kurikulum berbasis komunitas yang mengakomodasi keragaman siswa, 
pelatihan kesadaran bagi guru, dan institusionalisasi program antibullying berbasis modal sosial dan 
budaya. 
 
Kata kunci: Kekerasan Simbolik, Modal Sosial, Modal Budaya. 

 
 

ABSTRACT 
 

Symbolic violence remains a challenge in education, particularly in junior high schools. This violence 
operates below the threshold of consciousness (unconscious) and is latent, making it invisible and 
rarely appearing as public discourse or openly discussed facts. One of the most worrying aspects of 
symbolic violence is its tendency to be normalized. Symbolic violence is often accepted by the target 
as a normal thing. The main objective of this study is to analyze the role of social and cultural capital 
as an effort to minimize symbolic violence in junior high schools in Bandung Regency and to identify 
transformative practices that change social and cultural capital from a tool of domination to a source 
of equality. Through a qualitative approach with an ethnographic design, data was collected through 
participant observation, focus group discussions (FGD), and in-depth interviews in schools to reveal 
practices of symbolic violence in the specific socio-cultural context of junior high schools in Bandung 
Regency. The results of the study reveal three main manifestations, namely: appearance-based 
teasing and negative labeling among students, differences in teacher treatment based on students' 
socio-economic backgrounds, and dominant class bias in the hidden curriculum. Key findings show 
that the transformative use of these two types of capital can create an egalitarian school environment. 
Policy implications emphasize the need for: a community-based curriculum that accommodates 
student diversity, awareness training for teachers, and the institutionalization of anti-bullying 
programs based on social dan cultural capital. 
 
Keywords: Symbolic violence, social capital, cultural capital 
 



78 | Prosiding LPPM ISBI Bandung 

 

PENDAHULUAN 

Pendidikan telah menjadi pilar 
fundamental yang tidak hanya membentuk 
karakter, tetapi juga menjalankan ilmu 
pengetahuan serta keterampilan. Melalui 
pendidikan, individu memperoleh nilai-nilai 
yang dibutuhkan untuk kemajuan diri dan 
kolektif hingga mampu meningkatkan 
kualitas hidup masyarakat secara 
keseluruhan. Namun, lingkungan 
pendidikan tidak selalu terbebas dari 
berbagai bentuk kekerasan. Kekerasan 
dalam pendidikan dapat terjadi dalam 
berbagai bentuk seperti perundungan, 
kekerasan fisik, pelecehan seksual, bahkan 
simbolik (Wibowo & Chasif Ascha, 2023). 
Dalam perspektif pendidikan, kekerasan 
merupakan tindakan yang tidak dapat 
dibenarkan karena esensi dari proses 
pendidikan adalah upaya berkelanjutan 
untuk memanusiakan manusia 
(Krisbiyantoro & Lestari, 2008).  

Di antara berbagai bentuk kekerasan, 
kekerasan simbolik lebih menonjol karena 
sifatnya yang halus dan seringkali tidak 
disadari oleh pelaku maupun korbannya. 
Kekerasan simbolik dalam lingkungan 
pendidikan merupakan fenomena laten 
yang beroperasi secara tersembunyi 
melalui mekanisme kultural dan relasi 
kuasa, seringkali tidak disadari baik oleh 
pelaku maupun korbannya di mana satu 
pihak memandang dirinya lebih superior, 
baik dalam segi moral, etis, agama, jenis 
kelamin, maupun usia. Sekolah, khususnya 
dalam relasi guru dan peserta didik, menjadi 
lahan subur bagi kekerasan simbolik karena 
kekerasan di sekolah bersumber dari pola 
yang tidak setara (Ulfah, 2013).  

Mekanismenya meliputi eufemisasi dan 
sensorisasi, yang dapat berupa perintah, 
ancaman, atau pencitraan (Selfiana et al., 
2023) misalnya, ejekan berbasis 
penampilan dan pemberian label negatif 
antarsiswa, perbedaan perlakuan guru 
berdasarkan latar belakang sosio-ekonomi 
siswa, dan bias kelas dominan dalam 
kurikulum tersembunyi (hidden curriculum). 
Kekerasan ini beroperasi di bawah ambang 
kesadaran (nirsadar) dan bersifat laten, 
menjadikannya tidak kasat mata dan jarang 
muncul sebagai wacana publik, apalagi 
sebagai fakta yang diperbincangkan secara 
terbuka.  

Salah satu aspek yang paling 
mengkhawatirkan dari kekerasan simbolik 
adalah kecenderungannya untuk 
dinormalisasi. Maka dari itu, identifikasi 
masalah dalam penelitian ini adalah 
Kekerasan simbolik seringkali diterima oleh 
pihak yang menjadi sasaran sebagai bentuk 
hal yang wajar dan biasa terjadi dalam 
hubungan antar individu. Jika kekerasan 
dipersepsikan sebagai sesuatu yang 
"normal" atau "alami" oleh mereka yang 
mengalaminya, maka kekerasan tersebut 
akan tertanam secara mendalam dalam 
habitus dan struktur sistem pendidikan yang 
mengakibatkan kekerasan ini akan terus 
terjadi secara turun-temurun. Normalisasi 
ini membuatnya sangat menantang untuk 
diidentifikasi, ditantang, atau bahkan 
dianggap sebagai masalah. Oleh karena itu, 
intervensi tidak hanya harus mengatasi 
manifestasi kekerasan simbolik yang jelas, 
tetapi juga menargetkan penerimaan dan 
naturalisasi dinamika kekuasaan yang 
mendasarinya. Ini membutuhkan 
pergeseran mendalam dalam persepsi 
kolektif dan habitus yang tertanam pada 
semua pemangku kepentingan dalam 
lingkungan sekolah. Karakteristik kekerasan 
simbolik yang tersembunyi membuat studi 
dan mitigasinya menjadi sangat mendesak. 
Jika suatu bentuk kekerasan tidak dikenali 
oleh pihak yang melakukan maupun yang 
menjadi korban, maka kekerasan tersebut 
tidak dapat ditangani secara efektif.  

Penelitian ini mengkaji peran modal 
sosial dan modal budaya dalam upaya 
memahami dan meminimalisasi kekerasan. 
Modal budaya mencakup kerja sama, nilai- 
nilai, norma, kepercayaan, dan jaringan 
sosial, sangat penting untuk meningkatkan 
mutu sekolah dan memperkuat ikatan sosial 
dalam masyarakat. Sementara itu, modal 
budaya, yang meliputi pengetahuan, 
keterampilan, kode budaya, dan gelar 
pendidikan, berperan dalam penentuan 
kedudukan sosial individu dalam ranah 
pendidikan. Namun, penting untuk 
memahami bahwa yang termasuk modal 
sosial dan budaya juga dapat menjadi 
pedang bermata dua. Beberapa penelitian 
menunjukkan bahwa kekerasan simbolik 
dapat berakar dari penyalahgunaan modal 
simbolik oleh pihak-pihak yang dominan 
atau yang memiliki kuasa Kekerasan ini 
didukung oleh dominasi, modal, arena, dan 



Prosiding LPPM ISBI Bandung | 79 

 

 

habitus seorang pendidik (Reresi et al., 
2023). Di Sekolah Menengah Pertama 
(SMP) Kabupaten Bandung, praktik ini 
termanifestasi dalam bentuk marginalisasi 
budaya lokal, bias kurikulum, dan hierarki 
pengetahuan yang mereproduksi 
ketimpangan sosial. 

Kekerasan simbolik bekerja melalui 
proses eufemisasi (membuat paksaan 
terlihat wajar) dan sensorisasi 
(menghilangkan alternatif di luar norma 
dominan), sehingga korban menerimanya 
sebagai sesuatu yang alamiah Misalnya, 
seragam sekolah, meskipun dimaksudkan 
untuk mempromosikan kesetaraan, justru 
dapat memperkuat ketidaksetaraan sosial 
dan nilai-nilai dominan (Mohulaingo et al., 
2025, hlm. 1483). Seringkali, seragam 
sekolah dianggap sebagai simbol 
kesetaraan, tetapi pada kenyataannya, 
seragam dapat memperlebar jurang 
ketimpangan. Ini memaksa kita untuk 
merenungkan, bagaimana sebuah 
kebijakan yang pada dasarnya baik dapat 
memiliki dampak yang justru berlawanan 
dengan tujuannya. Di sisi lain, modal 
budaya menawarkan lensa kritis untuk 
mendekonstruksi mekanisme ini. Hal ini 
juga menunjukkan bahwa modal sosial dan 
modal budaya dapat dikonversi menjadi 
modal simbolik yang tidak selalu bersifat 
jinak; penyalahgunaannya oleh aktor 
dominan dapat menyebabkan kekerasan 
simbolik.  

Sebaliknya, strategi untuk meminimalisir 
kekerasan simbolik melibatkan penerapan 
positif dari modal-modal ini, seperti 
membangun hubungan sosial yang baik dan 
menanamkan nilai-nilai positif. Pendidikan 
yang terlalu fokus pada kecerdasan kognitif 
dan mengabaikan aspek lain akan 
kehilangan esensi humanisasinya 
(Sa’diyah, 2021, hlm. 80). Untuk 
mengatasinya, diperlukan kebijakan 
sekolah yang menekankan budaya dialogis, 
peningkatan kesadaran guru dan siswa, 
serta sikap kritis terhadap praktik-praktik 
yang mengandung kekerasan simbolik 
(Reresi et al., 2023, hlm. 165).  

Tujuan utama penelitian ini adalah untuk 
menganalisis peran modal sosial dan modal 
budaya sebagai upaya meminimalisir 
kekerasan simbolik pada Sekolah 
Menengah Pertama di Kabupaten Bandung. 
Penelitian ini sangat substansial karena 

diharapkan dapat memberikan pemahaman 
yang lebih komprehensif tentang 
bagaimana interaksi antara modal sosial 
dan modal budaya dapat membentuk 
lingkungan sekolah yang lebih inklusif dan 
adil. Hasil penelitian ini diharapkan dapat 
berkontribusi pada pengembangan strategi 
praktis bagi pihak sekolah, pendidik, dan 
pemangku kepentingan untuk menciptakan 
lingkungan belajar yang bebas dari 
kekerasan simbolik, meningkatkan kualitas 
pendidikan, dan membangun masyarakat 
yang lebih sejahtera dan demokratis.  

Dengan pendekatan kualitatif serta 
desain etnografi, data dikumpulkan melalui 
observasi partisipan, FGD (Focus Group 
Discussion) dan wawancara mendalam di 
sekolah-sekolah untuk mengungkap praktik 
kekerasan simbolik dalam konteks sosial-
budaya spesifik pada Sekolah Menengah 
Pertama (SMP) di Kabupaten Bandung. 
Pendekatan ini dipilih karena mampu 
menangkap kompleksitas interaksi simbolik, 
habitus, dan dinamika modal sosial-budaya 
secara holistik (Rosaliza et al., 2023) Untuk 
menganalisis fenomena ini secara 
mendalam, penelitian ini akan 
menggunakan kerangka teoritis Pierre 
Bourdieu. Konsep-konsep inti Bourdieu, 
seperti habitus, ranah (field), dan berbagai 
bentuk modal (ekonomi, sosial, budaya, dan 
simbolik), menyediakan lensa yang kuat 
untuk memahami dinamika kekuasaan dan 
ketimpangan dalam pendidikan. Kekerasan 
simbolik, dalam pandangan Bourdieu, 
adalah bentuk kekuasaan tersembunyi yang 
memaksa kepatuhan tanpa disadari 
sebagai paksaan, melainkan diterima 
sebagai hal yang wajar.  

Pengumpulan data dengan observasi 
partisipan, wawancara mendalam, FGD dan 
analisis data dilakukan berdasarkan model 
(James p. Spradley, 2006, hlm. 79-85). 
Domain analysis: mengelompokkan data 
mentah ke dalam kategori "bentuk 
kekerasan simbolik", "manifestasi modal 
sosial". Taxonomic Analysis: 
Menghubungkan kategori dengan 
subkategori (modal sosial → jaringan 
kolaborasi, solidaritas). Componential 
Analysis: Mengidentifikasi kontras 
antarkategori (perbedaan perlakuan guru 
antarkelas sosial). Theme Analysis: 
Menyintesis tema inti "modal budaya 



80 | Prosiding LPPM ISBI Bandung 

 

sebagai alat inklusi" menggunakan lensa 
teori Bourdieu. 

Bourdieu mendefinisikan modal budaya 
sebagai kompetensi kultural yang 
menentukan posisi sosial individu, terbagi 
dalam tiga bentuk: (1) terwujud (embodied) 
berupa pengetahuan dan bahasa yang 
diinternalisasi; (2) terobjektivasi (objectified) 
seperti buku atau karya seni; dan (3) 
terinstitusionalisasi (institutionalized) 
berupa gelar akademik (Bourdieu, 1986). Di 
sekolah, modal budaya kerap menjadi alat 
kekerasan simbolik ketika kurikulum 
mengabsahkan budaya dominan, misalnya, 
mengabaikan kesenian Sunda dan 
mendiskreditkan habitus kelompok marginal 
(Retnosari, 2019). Namun, modal budaya 
juga berpotensi menjadi instrumen 
resistensi jika diarahkan untuk validasi 
keragaman budaya lokal. 
 
HASIL DAN PEMBAHASAN 

Sekolah adalah tempat di mana siswa 
mendapatkan bimbingan, pengajaran, dan 
pelatihan secara terstruktur atau 
tersistematis untuk mengembangkan 
potensi mereka. Sehingga sistem 
pendidikan di sekolah dianggap sebagai 
penentu utama kualitas sumber daya 
manusia di masa depan (Mahrus, 2021). 
Semua ini dilakukan melalui kurikulum yang 
telah disusun sedemikian rupa. Sistem 
pendidikan sekolah negeri di Indonesia 
memuat beragam kebijakan. Sebuah studi 
mengenai kurikulum memuat dua jenis, 
yaitu kurikulum yang resmi dan kurikulum 
tersembunyi (Darmaningtyas & Subkhan, 
2012, hlm. 215). Namun, sekolah 
cenderung terlalu fokus pada kurikulum 
formal yang ditetapkan oleh pembuat 
kebijakan, sehingga mengabaikan atau 
kurang memanfaatkan kurikulum 
tersembunyi (hidden curriculum) yang 
sebenarnya kaya akan potensi 
pembelajaran (Caswita, 2019, hlm. 301). 

Kurikulum resmi dirancang secara 
formal dan ditetapkan secara resmi sebagai 
petunjuk dalam praktik pembelajaran. Di sisi 
lain, kurikulum tersembunyi menyimpan 
berbagai nilai, budaya, tata kelola, 
pengetahuan, dan ideologi yang beroperasi 
dalam kegiatan pembelajaran baik secara 
sadar maupun tidak. Kebijakan kurikulum 
tersembunyi selama ini tidak dikenali cara 
kerjanya, dalam implementasinya ternyata 

memiliki pengaruh yang signifikan yang 
tanpa disadari mengandung bentuk-bentuk 
kekerasan simbolik (Retnosari, 2019, hlm. 
424)  

Sekolah sebagai ranah relasi pendidik 
dan peserta didik berinteraksi melalui 
berbagai bentuk modal seperti modal sosial, 
budaya, serta simbolik yang dapat 
mempengaruhi untuk mencapai tujuan dan 
menentukan posisi mereka dalam ranah 
sosial. Pendidik, dengan modal simbolik, 
budaya, dan sosial yang dimilikinya, 
memiliki kekuatan untuk mendominasi 
sistem dalam ranah sosial, khususnya 
dalam proses pembelajaran (Siswadi, 2022, 
hlm. 88-89) Dalam prosesnya, terjadi 
kekerasan simbolik ketika habitus dominan 
dan modal yang dimilikinya secara halus 
dipaksakan dan diterima sebagai hal yang 
wajar dalam ranah pendidikan. Hal ini tentu 
menunjukkan kekuatan tersembunyi yang 
memungkinkan kelas dominan untuk 
mendominasi kelas yang kurang beruntung. 
Hubungan antara habitus dan kekerasan 
simbolik bersifat rekursif (pengulangan). 

Berdasarkan data kuesioner dari 30 
siswa SMP di Kabupaten Bandung dan 
kerangka teori modal budaya Pierre 
Bourdieu, kekerasan simbolik di lingkungan 
sekolah termanifestasi utamanya melalui 
ejekan berbasis penampilan fisik 
(disebutkan 76% responden), pemberian 
label negatif seperti "pemalas" (68%), 
perbedaan perlakuan guru terhadap siswa 
tertentu (52%), dan penghinaan dengan 
memanggil nama orang tua (44%). Bentuk-
bentuk kekerasan ini, meski tidak 
melibatkan kekuatan fisik, menciptakan 
hierarki sosial tersembunyi yang secara 
sistematis meminggirkan siswa dari latar 
belakang marginal. Contohnya adalah 
proses pengajaran oleh seorang guru yang 
dipengaruhi oleh kebiasaan yang dimiliki, 
sarana pembelajaran yang cenderung 
mendukung kelas yang dominan, hingga 
pada sistem-sistem yang ada dan 
diimplementasikan.  

Kekerasan simbolik sebagai salah satu 
bentuk kekerasan tidak langsung yang 
beroperasi melalui mekanisme kultural dan 
wacana, seringkali tidak disadari oleh 
pelaku maupun korbannya (nirsadar). 
Kekerasan ini menyembunyikan sifat 
kekerasannya sehingga tidak dikenali atau 
dirasakan sebagai bentuk kekerasan, 



Prosiding LPPM ISBI Bandung | 81 

 

 

bahkan sering diterima sebagai hal yang 
wajar oleh pihak yang menjadi sasaran. 
Mekanismenya melibatkan kekuasaan yang 
timpang dan hegemoni, di mana satu pihak 
memandang dirinya lebih superior. 

Bourdieu menjelaskan bahwa 
kekerasan simbolik bekerja melalui 
eufemisasi (membuat paksaan terlihat 
normal atau wajar) dan sensorisasi 
(menekan atau menyembunyikan alternatif, 
sehingga hanya pandangan dominan yang 
terlihat) (Mangera & Simega, 2017, hlm. 
209). Ini meliputi peringatan, perintah, 
ancaman, dan hinaan dari guru, serta 
perilaku guru yang menekan peserta didik 
dengan perintah dan larangan tanpa 
memberi kelonggaran.  

Strategi pemanfaat modal sosial dan 
modal budaya digunakan sebagai upaya 
untuk dekonstruksi kekerasan simbolik di 
SMP Kabupaten Bandung. Unsur-unsur 
modal sosial meliputi norma sebagai 
pedoman tingkah laku, jaringan sosial 
sebagai kelompok dengan nilai informal 
kebersamaan, solidaritas, toleransi, 
semangat bekerjasama, dan kemampuan 
berempati adalah nilai-nilai sosial yang 
penting yang merupakan modal sosial yang 
dapat memperkuat kesatuan masyarakat. 

Dalam pendidikan, pengembangan 
modal sosial berarti meningkatkan akses 
dan mutu pendidikan, mengembangkan 
kurikulum yang berorientasi pada nilai 
sosial, dan meningkatkan partisipasi 
masyarakat dalam pendidikan. Modal sosial 
dapat berfungsi sebagai fondasi untuk 
resistensi kolektif terhadap kekerasan 
simbolik. Kekerasan simbolik seringkali 
berkembang subur dengan membuat 
korban merasa terisolasi, pengalaman 
mereka dinormalisasi, dan suara mereka 
tidak didengar. Namun, ketika "hubungan 
sosial yang baik" dan "jaringan sosial" yang 
kuat dipupuk, individu cenderung tidak 
mengalami isolasi ini.  

Kepercayaan kolektif, pemahaman 
bersama, dan dukungan timbal balik yang 
melekat dalam modal sosial yang kuat dapat 
memberdayakan baik korban maupun saksi 
untuk mengenali kekerasan simbolik 
sebagaimana adanya dan untuk bertindak 
secara kolektif melawannya. Hal ini 
mengubah penerimaan pasif individu 
menjadi agensi dan resistensi aktif. Oleh 
karena itu, memupuk modal sosial di 

sekolah bukan hanya tentang meningkatkan 
kualitas akademik atau manajemen 
sekolah, melainkan secara lebih mendalam, 
tentang membangun kapasitas kolektif 
untuk melawan, mendenormalisasi, dan 
pada akhirnya mengubah struktur 
kekuasaan yang menindas yang tertanam 
dalam ranah pendidikan.  

Sementara itu, modal budaya juga 
memiliki peran yang tidak kalah penting, 
meskipun sebenarnya kerap kurang 
diperhatikan oleh sebagian orang. Modal 
budaya meliputi kepemilikan, pengetahuan, 
kode budaya, cara berbicara, kemampuan 
menulis, cara pembawaan, dan cara 
bergaul. Bourdieu membagi modal budaya 
menjadi tiga bentuk utama, pertama yaitu 
Modal Budaya Terwujud (Embodied 
Cultural Capital) yang terinternalisasi dalam 
diri individu sebagai disposisi yang bertahan 
lama. Contohnya meliputi pengetahuan, 
keterampilan, cara bertutur kata, dan cara 
berpenampilan yang diakui dan dihargai 
dalam suatu ranah sosial. Kedua, Modal 
Budaya Terobjektivasi (Objectified Cultural 
Capital) yang merujuk pada barang-barang 
material yang memiliki nilai budaya dan 
dapat diwariskan atau dipertukarkan, 
seperti buku, karya seni, atau alat musik. 
Ketiga, Modal Budaya Terinstitusionalisasi 
(Institutionalized Cultural Capital) bentuk ini 
dilegitimasi secara formal oleh institusi, 
seperti gelar pendidikan, atau keanggotaan 
dalam asosiasi ilmiah bergengsi. Kapital 
simbolik pendidik, seperti gelar pendidikan 
dan penguasaan intelektual, merupakan 
bentuk kapital simbolik yang telah 
dilegitimasi dan merupakan bagian dari 
kapital budaya yang terinstitusionalisasi. 

Dalam perspektif Bourdieu, praktik-
praktik tersebut mereproduksi ketimpangan 
melalui bahasa dan interaksi sehari-hari 
sebagai alat dominasi simbolik. Misalnya, 
ketika 40% siswa mengakui bahwa guru 
cenderung memihak siswa berprestasi atau 
berlatar belakang ekonomi tinggi, hal ini 
mencerminkan bagaimana modal budaya 
(seperti prestasi akademik atau kekayaan 
ekonomi) dijadikan alat legitimasi untuk 
memperkuat struktur kekuasaan. Siswa 
dengan modal budaya rendah kemudian 
menginternalisasi posisi "inferior" mereka 
sebagai sesuatu yang wajar (doxa), seperti 
diungkapkan Bourdieu melalui konsep 
habitus. Namun, data juga mengungkap 



82 | Prosiding LPPM ISBI Bandung 

 

potensi transformatif modal budaya dan 
sosial.  

Sebanyak 32% siswa menekankan 
pentingnya solidaritas teman sebaya dan 
lingkungan inklusif sebagai solusi, 
sementara 24% mengusulkan edukasi 
keberagaman melalui kegiatan seperti 
diskusi atau pentas seni. Di sinilah modal 
budaya bisa dialihfungsikan dari alat 
dominasi menjadi instrumen emansipasi. 
Program sekolah seperti P5 (Projek 
Penguatan Profil Pelajar Pancasila) dan 
"Roots" berpeluang menjadi ruang 
redistribusi pengetahuan kritis, di mana 
siswa belajar mendekonstruksi simbol-
simbol diskriminatif dan membangun 
habitus baru yang inklusif.  

Tantangan utama terletak pada peran 
guru dan kebijakan sekolah. Sebanyak 48% 
siswa mengaku tidak nyaman melapor ke 
guru/BK saat mengalami kekerasan 
simbolik, dan 36% menyatakan sekolah 
mereka belum memiliki program antibullying 
yang jelas. Kebijakan yang hanya 
mengandalkan hukuman (disebut 28% 
responden) tanpa membangun kesadaran 
kritis justru mengukuhkan struktur koersif. 
Padahal, menurut Bourdieu, guru 
seharusnya bertransformasi dari agen 
reproduksi menjadi agen perubahan 
dengan melatih siswa mengidentifikasi bias 
kultural dalam interaksi sehari-hari.  

Kearifan lokal Sunda seperti prinsip 
"silih asah, silih asuh" (saling mempertajam 
pikiran, saling mengasuh perasaan) ke 
dalam praktik pedagogis dapat 
mentransformasi modal budaya menjadi 
alat inklusi, sebagaimana yang diharapkan 
dari sekolah seharusnya menjadi lembaga 
inklusif (Martono, 2019, hlm. 150). Hal ini 
tentu secara implisit muncul dalam respons 
siswa, menjadi modal budaya tandingan 
(counter-habitus) untuk melawan dominasi 
simbolik. 

Kabupaten Bandung dengan kekayaan 
budaya Sunda dapat menjadi ruang ideal 
untuk menguji implikasi potensi ini. 
Merevitalisasi nilai-nilai ini ke dalam sebuah 
kegiatan kolaboratif seperti, projek seni 
berbasis budaya Sunda dapat mendorong 
dekonstruksi hierarki. Untuk menciptakan 
lingkungan sekolah yang setara, diperlukan 
restrukturisasi medan pendidikan. 
Kebijakan harus bergeser dari pendekatan 
represif (hukuman) ke sanksi edukatif-

restoratif, seperti meminta pelaku 
merefleksikan dampak ucapan diskriminatif 
dan terlibat dalam dialog dengan korban. 
Keberhasilan intervensi ini diukur tidak 
hanya dari penurunan angka kekerasan 
simbolik, tetapi juga peningkatan partisipasi 
siswa marginal dalam kegiatan sekolah. 
Pendekatan ini tidak hanya meminimalisir 
kekerasan simbolik, tetapi juga menggeser 
peran guru dari "penguasa" menjadi 
"fasilitator" yang memberdayakan habitus 
siswa. 

Kekerasan simbolik di SMP Kabupaten 
Bandung menjadi cermin reproduksi 
ketimpangan modal sosial dan modal 
budaya. Pemanfaatan modal sosial secara 
positif dapat menjadi kekuatan penangkal 
kekerasan simbolik. Hal ini tentu melibatkan 
upaya "membangun hubungan sosial yang 
baik" antara pendidik, peserta didik, dan 
orang tua, yang menciptakan kenyamanan, 
kepercayaan, dan keterbukaan dalam 
setiap aktivitas pendidikan. Modal budaya 
juga dapat berfungsi sebagai alat eksklusi 
dan inklusi, secara sistemik, 
pengembangan modal budaya yang inklusif 
berarti menciptakan pendidikan yang 
seimbang dan tidak bias, di mana habitus 
dari berbagai kelas sosial (atas dan bawah) 
direpresentasikan secara proporsional. 
Sehingga terjadi pemahaman, bahwa 
kekerasan simbolik dilanggengkan tidak 
hanya melalui interaksi individu tetapi juga 
secara struktural dalam sistem pendidikan.  

Struktur dasar sekolah, termasuk 
norma-norma yang tidak terucapkan, nilai-
nilai, dan pelajaran implisit itu dapat 
memberlakukan norma-norma budaya yang 
dominan dan meminggirkan siswa yang 
modal budayanya berbeda, bahkan tanpa 
niat eksplisit. Oleh karena itu, mengatasi 
kekerasan simbolik memerlukan 
pemeriksaan kritis terhadap seluruh 
lingkungan sekolah, melampaui perilaku 
yang jelas untuk meneliti norma-norma 
yang tidak terucapkan, nilai- nilai, dan 
asumsi pedagogis yang tertanam dalam 
kurikulum tersembunyi.  

Pendidik harus mengadopsi peran 
sebagai pembimbing dan konselor, bukan 
penguasa; menggunakan komunikasi yang 
ramah dan memotivasi, menghindari sikap 
mencari kesalahan, serta melibatkan 
peserta didik dalam pengambilan keputusan 
dan menanamkan nilai-nilai positif seperti 



Prosiding LPPM ISBI Bandung | 83 

 

 

empati dan penghargaan terhadap 
perbedaan. Kemudian, sekolah harus 
mendorong pengembangan modal sosial 
melalui peningkatan hubungan baik antar 
seluruh pemangku kepentingan (pendidik, 
siswa, orang tua) dan partisipasi aktif 
komunitas.  

Selanjutnya dengan pengembangan 
kurikulum yang seimbang dan tidak bias, 
yang merepresentasikan habitus dari 
berbagai lapisan masyarakat yang akan 
meminimalkan ideologi materialistis dalam 
media pembelajaran, memberikan 
kebebasan bagi siswa untuk berbagi 
pengalaman beragam, serta mengadopsi 
kurikulum berbasis komunitas yang 
mempertimbangkan potensi dan kondisi 
lokal. Ini membutuhkan reformasi yang 
komprehensif, pelatihan guru yang 
ditargetkan untuk menumbuhkan kesadaran 
kritis, dan evaluasi ulang mendasar 
terhadap budaya sekolah untuk 
memastikan bahwa sekolah benar-benar 
inklusif dan adil. 

Kekerasan simbolik di SMP Kabupaten 
Bandung bersifat sistemik dan terlokalisasi 
dalam habitus pendidikan. Peran modal 
sosial dan modal budaya menjadi upaya 
meminimalisir kekerasan simbolik dengan 
rekonstruksi keseluruhan ekosistem 
sekolah, dengan memanfaatkan kapital 
lokal sebagai kekuatan penangkal. Dengan 
memperkuat hubungan sosial, 
menumbuhkan kepercayaan, dan 
mengembangkan modal budaya yang 
inklusif serta menghargai keberagaman, 
lingkungan sekolah dapat bertransformasi 
menjadi ruang yang lebih egaliter dan 
memberdayakan. Upaya kolektif dari semua 
pemangku kepentingan, didukung oleh 
pemahaman mendalam tentang dinamika 
kapital, sangat penting untuk menciptakan 
pendidikan yang bebas dari dominasi dan 
kekerasan simbolik. 

 
PENUTUP 

Kekerasan simbolik dalam lingkungan 
pendidikan, khususnya di SMP Kabupaten 
Bandung, merupakan fenomena laten yang 
berakar kuat pada ketimpangan modal sosial 
dan modal budaya. Kekerasan ini bukan 
sekadar insiden sporadis, melainkan sebuah 
manifestasi dari relasi kuasa yang timpang, di 
mana pandangan dominan dilegitimasi dan 
diterima secara tidak sadar oleh para pihak 

yang terlibat. Oleh karena itu, dekonstruksi 
kekerasan simbolik tidak bisa hanya 
mengandalkan pendekatan hukuman saja, 
tetapi juga harus menyasar pada 
restrukturisasi fundamental dalam sistem 
pendidikan. Implementasi strategi berbasis 
revitalisasi modal sosial melalui penguatan 
norma kooperatif, jaringan kolaborasi, dan 
solidaritas terbukti telah menjadi langkah 
strategis untuk menciptakan lingkungan 
sekolah yang setara.  

Optimalisasi modal budaya yang inklusif 
dapat melawan reproduksi ketimpangan 
dengan memastikan bahwa habitus dari 
berbagai latar belakang sosial-budaya 
terwakili dan dihargai. Dengan menggeser 
peran pendidik dari penguasa menjadi 
fasilitator dan menerapkan sanksi edukatif-
restoratif, sekolah dapat menumbuhkan 
empati dan kesadaran kritis. Keberhasilan 
intervensi ini tidak hanya diukur dari 
penurunan kasus kekerasan simbolik, tetapi 
juga dari peningkatan partisipasi dan 
pemberdayaan siswa yang menjadi korban, 
yang pada akhirnya akan merealisasikan 
tujuan esensial pendidikan: memanusiakan 
manusia. 

 
DAFTAR PUSTAKA 
Bourdieu, P. (1986). The Forms Of Capital (pp. 

15–29). Greenwood Press. 
Caswita. (2019). Kurikulum Tersembunyi Dalam 

Pembelajaran Pendidikan Agama Islam. 
17(3), 300–314. 
http://creativecommons.org/licenses/by-
sa/4.0/ 

Darmaningtyas, & Subkhan, E. (2012). 
Manipulasi Kebijakan Pendidikan (1st 
ed.). Resist Book. 

James p. Spradley. (2006). Metode Etnografi 
(2nd ed.). Tiara Wacana. 

Krisbiyantoro, J., & Lestari, P. (2008). Kekerasan 
Terhadap Anak Dalam Perspektif 
Pendidikan. Forum Ilmu Sosial, 35(1), 
10–18. 

Mahrus, M. (2021). Manajemen Kurikulum dan 
Pembelajaran dalam Sistem Pendidikan 
Nasional. JIEMAN: Journal of Islamic 
Educational Management, 3(1), 41–80. 
https://doi.org/10.35719/jieman.v3i1.59 

Mangera, E., & Simega, B. (2017). Eufemisasi 
Sebagai Bentuk Kekerasan Simbolik 
Pada Pembelajaran Di Smk Kristen 
Makale Tana Toraja. 2(2), 208–217. 
www.journal.unismuh.ac.id/perspektif 

Martono, N. (2019). Sekolah Inklusi Sebagai 
Arena Kekerasan Simbolik. 
Sosiohumaniora, 21(2). 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.35719/jieman.v3i1.59
http://www.journal.unismuh.ac.id/perspektif


84 | Prosiding LPPM ISBI Bandung 

 

https://doi.org/10.24198/sosiohumanior
a.v21i2.18557 

Mohulaingo, R., Pomalingo, S., Halidu, S., Cuga, 
C., Guru, P., & Dasar, S. (2025). 
Mengurai Kekerasan Simbolik Dibalik 
Seragam Sekolah Di Sekolah Dasar : 
(Pandangan Pierre Bourdieu Tentang 
Habitus Dalam Pendidikan). 2(3), 1474–
1487. https://doi.org/10.62335 

Reresi, M., Rahawarin, B. A., & Ngoranubun, W. 
(2023). Telaah Kritis Kekerasan 
Simbolik antara Guru dan Peserta Didik 
di Sekolah Menengah Atas. Jurnal 
Moral Kemasyarakatan, 8(2), 156–167. 
https://doi.org/10.21067/jmk.v8i2.8177 

Retnosari, P. (2019). Kekerasan Simbolik Pada 
Sistem Pendidikan Sekolah Negeri Di 
Indonesia. JURNAL WIDYALOKA IKIP 
WIDYA DARMA, 6(3). 

Rosaliza, M., Asriwandari, H., & Indrawati. 
(2023). Field Work: Etnografi Dan 
Etnografi Digital. Jurnal Ilmu Budaya, 
20(1), 74–103. 

Sa’diyah, H. (2021). Kekerasan dalam 
Pendidikan; Sejarah, Perkembangan 
dan Solusi. EL-BANAT: Jurnal 
Pemikiran Dan Pendidikan Islam, 11(1), 
70–86. 
https://doi.org/10.54180/elbanat.2021.1
1.1.70-86 

Selfiana, O, Ridwan, M., & Ahmad, S. (2023). 
KEKERASAN SIMBOLIK DI UPT SMAN 
4 SINJAI. Pinisi Journal of Sociology 
Education Review, 3(1), 115–126. 

Siswadi, G. A. (2022). RELASI PENDIDIK 
DENGAN PESERTA DIDIK DALAM 
PANDANGAN PAULO FREIRE (1921-
1997) (Suatu Telaah Filosofis Sebagai 
Upaya Menghindari Praktik Kekerasan 
Simbolik dalam Dunia Pendidikan). 
Sang Acharya: Jurnal Profesi Guru, 3(1), 
86–100. 
https://doi.org/10.25078/sa.v3i1.2160 

Ulfah. (2013). Eufemisasi Sebagai Mekanisme 
Kekerasan Simbolik Dalam 
Pembelajaran Di Sekolah. Jurusan 
Pendidikan Bahasa Dan Seni, 16(3). 

Wibowo, P., & Chasif Ascha, M. (2023). Violence 
Prevention Efforts In The Educational 
Environment: Socialization At Ibnu 
Sholeh Boarding School Bangkalan 
Madura. Journal of Community Service, 
2, 357–364. 
https://idm.or.id/JCS/index.php/JCS 

 
  
 

 

https://doi.org/10.24198/sosiohumaniora.v21i2.18557
https://doi.org/10.24198/sosiohumaniora.v21i2.18557
https://doi.org/10.62335
https://doi.org/10.21067/jmk.v8i2.8177
https://doi.org/10.54180/elbanat.2021.11.1.70-86
https://doi.org/10.54180/elbanat.2021.11.1.70-86
https://doi.org/10.25078/sa.v3i1.2160
https://idm.or.id/JCS/index.php/JCS

