
Prosiding LPPM ISBI Bandung | 97 

 

 

UPACARA ADAT NGALAKSA DALAM PERSPEKTIF SEMIOTIKA 
SEJARAH KEBUDAYAAN 

 
Dida Ibrahim Abdurrahman, Gandara Permana 

 
 

Upacara adat merupakan manifestasi 
kultural yang merepresentasikan hubungan 
manusia dengan alam, sejarah, dan 
komunitasnya melalui sistem simbolik yang 
kompleks. Sebagai bagian dari sistem 
kebudayaan, upacara adat tidak hanya 
berfungsi sebagai bentuk ekspresi spiritual 
dan sosial, tetapi juga sebagai sarana 
komunikasi simbolik yang memediasi nilai, 
ingatan kolektif, dan ideologi yang hidup 
dalam suatu masyarakat (Geertz, 1973; 
Lotman, 1990). Dalam konteks masyarakat 
agraris Sunda, salah satu praktik budaya 
yang bertahan dan tetap dijalankan hingga 
kini adalah upacara adat Ngalaksa, yang 
diselenggarakan di Kecamatan 
Rancakalong, Kabupaten Sumedang, Jawa 
Barat. Secara etimologis, “Ngalaksa” 
berasal dari kata “laksa”—sejenis bubur 
beras—yang diproduksi dan dibagikan 
selama acara berlangsung, sebagai simbol 
kesuburan dan keberlimpahan panen saat 
itu, serta wujud penghormatan kepada Dewi 
Sri (Nyi Pohaci Sanghyang Sri) dan leluhur 
(Yulaeliah, 2006; Kesuma, 2016). Secara 
harfiah, ngalaksa berarti “membuat laksa”—
bubur dari tepung beras—yang dipercayai 
menggambarkan harapan akan hasil panen 
yang melimpah. 

Upacara Ngalaksa pada hakikatnya 
merupakan ungkapan rasa syukur atas 
keberhasilan panen padi, namun dalam 
kerangka semiotik, upacara ini juga 
merupakan konstruksi tanda budaya yang 
berlapis makna. Ngalaksa tidak hanya 
terdiri dari prosesi kolektif dan ritual sakral, 
juga sarat akan simbol historis dan spiritual 
yang mencerminkan pandangan dunia 
masyarakat Sunda. Misalnya, pangkon—
sejenis bakul—yang berisi hasil bumi, 
mantra (jampé), dan musik tarawangsa 
berperan sebagai medium komunikasi 
spiritual dan komunitas (Yulaeliah, 2006). 
Elemen upacara tersebut merupakan 
representamen dari nilai kosmologis dan 
hubungan transenden antara manusia dan 
alam (Hoed, 2011; Piliang, 2003). Elemen 
bukan hanya memiliki fungsi estetis, juga 

mengandung nilai historis, ekologis, dan 
ideologis yang diwariskan lintas generasi. 

Sama halnya dengan tradisi yang lain, 
Ngalaksa tidak berada dalam ruang kultural 
yang beku atau tertutup. Transformasi 
sosial, politik, ekonomi, dan budaya telah 
menandai perubahan dalam bentuk dan 
makna upacara ini. Modernisasi, Islamisasi, 
kebijakan pelestarian budaya oleh negara, 
serta pengaruh industri pariwisata telah 
menggeser beberapa elemen sakral 
menjadi representasi kultural yang dapat 
dikonsumsi secara publik (Barthes, 2000; 
Zaimar, 2003). Musik tarawangsa, 
misalnya, yang dahulu eksklusif untuk 
konteks spiritual, kini dimainkan dalam 
panggung festival. Prosesi kirab yang 
semula berlangsung dalam ruang sakral kini 
dikoreografikan untuk dokumentasi dan 
tontonan wisata. Dalam masyarakat 
kontemporer Ngalaksa bertahan sebagai 
ritual ritus agraris yang sekaligus menjadi 
daya tarik— khususnya di era semiosfer 
global—dan berpotensi dalam 
mengembangkan ekonomi rakyat 
(Machdalena, 2024). Dalam konteks ini, 
upacara adat berperan sebagai medium 
pelestarian warisan, medan tafsir, dan re-
signifikasi makna dalam semiosfer budaya 
kontemporer (Lotman, 1990). 

Berdasarkan paradigma tersebut, 
perspektif semiotika sejarah kebudayaan 
menjadi relevan untuk membaca ulang 
praktik Ngalaksa sebagai sistem tanda 
budaya yang dinamis. Pendekatan ini 
kemudian akan melihat kebudayaan 
sebagai jaringan tanda yang hidup dalam 
alur sejarah, di mana setiap elemen budaya 
dapat dianalisis sebagai teks yang 
bermakna dalam ruang sosial, temporal, 
dan ideologis tertentu (Eco, 1979; Danesi, 
2004). Semiotika sejarah kebudayaan akan 
mengkaji konstruksi upacara adat melalui 
aspek bentuk, fungsi, dan transformasi 
makna tanda budaya dari waktu ke waktu—
baik karena perubahan internal maupun 
intervensi eksternal seperti globalisasi atau 
nasionalisasi budaya (Peirce, 1931–1958; 



98 | Prosiding LPPM ISBI Bandung 

 

Nöth, 1995). Dengan demikian, pendekatan 
teori ini akan menyentuh beberapa aspek, 
yaitu: 

1. Diakronis – menelusuri evolusi tanda 
dan ritual dari kosmologi pra-Islam 
hingga bentuk folklor modern dan 
fungsional dalam konteks pariwisata 
(Kesuma, 2016; Machdalena, 2024). 

2. Sinkronis – melihat makna aktual dari 
nilai ekologi, solidaritas sosial, 
karakter komunal, serta identitas 
budaya yang diproduksi setiap tahun 
dalam pelaksanaan ritual. 

3. Semiosfer – memahami bagaimana 
Ngalaksa sebagai teks budaya 
berinteraksi dengan sistem simbol 
agama, negara, media, dan pasar 
budaya. 

4. Ideologi – menggali konstruksi makna 
“alami” dan penggunaan ritual untuk 
mendukung kekuatan sosial, spiritual, 
dan budaya masyarakat lokal. 

 
Sebagai contoh kasus, upacara adat 

Ngalaksa akan dibaca sebagai struktur 
semiotik historis yang memuat dimensi 
mitos, ritus, dan ideologi lokal. Fokus 
analisis diarahkan pada bagaimana tanda 
budaya dalam Ngalaksa bekerja sebagai 
representasi historis dan spiritual 
masyarakat Sunda agraris, serta 
bagaimana makna tersebut berubah, 
dinegosiasikan, dan dipertahankan dalam 
konteks kebudayaan kontemporer. Kajian 
pada bidang ini dapat memperkaya 
pemahaman terhadap seni dan budaya 
lokal tidak hanya sebagai bentuk estetika, 
tetapi sebagai sistem representasi yang 
terus mereproduksi keberagaman identitas 
budaya masyarakat Indonesia secara 
umum. 

 
Aspek Diakronis (Historis) Upacara Adat 
Ngalaksa 

Dalam kerangka semiotika sejarah 
kebudayaan, pendekatan diakronis 
memungkinkan kita untuk melacak 
transformasi makna tanda budaya dari 
masa ke masa. Dalam hal ini, tanda tidak 
dipandang sebagai entitas statis, tetapi 
sebagai produk sejarah yang terus berubah 
dan mengalami resignifikasi seiring dengan 
pergeseran sosial, politik, dan ideologis 
(Eco, 1979; Lotman, 1990). Upacara adat 
Ngalaksa, sebagai praktik budaya 

masyarakat agraris Sunda, merupakan 
sistem tanda yang hidup dalam konteks 
waktu dan ruang yang terus bergerak. Oleh 
karena itu, menganalisisnya secara 
diakronis berarti menggali bagaimana tanda 
budaya dalam Ngalaksa berubah fungsi dan 
maknanya seiring perubahan zaman, serta 
bagaimana masyarakat meresponsnya 
melalui adaptasi simbolik. 

 
Fase Awal: Ritus Kosmologis Tradisional 

Berdasarkan catatan lokal, ritual 
Ngalaksa bermula pada abad 15 hingga 17 
saat masyarakat Rancakalong mengalami 
gagal panen dan kelangkaan bibit padi. 
Heryana (2012) dan Apip & Wibisono (2024) 
mencatat bahwa upaya memperoleh benih 
dari Kerajaan Mataram menggunakan 
tarawangsa sebagai alat strategi—memuat 
benih padi dalam alat musik agar lolos 
pemeriksaan—kemudian diikuti ritual laksa 
dan proses berkedip pangan sebagai wujud 
syukur (Mulyati & Suparli, 2021). Versi 
populer pada abad 17 juga mengisahkan 
bahwa Dewi Sri (Nyi Pohaci Sanghyang Sri) 
diyakini turun memberkahi panen setelah 
ritual ini. Dengan demikian, ritual ini 
bertumbuh sebagai respon simbolik 
terhadap krisis ekologis, berakar pada 
kosmologi agraris dan spiritualitas lokal. 
Tanda budaya yang hadir—seperti padi 
sebagai persembahan, musik tarawangsa, 
dan jampé—berfungsi sebagai medium 
komunikasi spiritual dengan kekuatan 
supranatural. 

Pada fase ini, pertama, makna tanda 
bersifat sakral dan diikat oleh kepercayaan 
animistis dan dinamistis masyarakat 
agraris—muncul sebagai ritus kosmologis 
tradisional yang berakar kuat dalam 
pandangan dunia masyarakat agraris 
Sunda. Kedua, struktur tanda bersifat 
tertutup dan hanya dapat diakses melalui 
otoritas adat dan pengalaman ritual—
sebagai sarana menjaga harmoni antara 
manusia, alam, dan roh leluhur. Ketiga, 
tanda berfungsi sebagai media 
penyeimbang alam semesta dengan 
menjaga harmoni antara buana alit 
(mikrokosmos) dan buana agung 
(makrokosmos alam dan leluhur manusia). 
Makna ini membentuk fondasi budaya yang 
bersifat transenden dan berakar pada siklus 
pertanian dan spiritualitas lokal—di mana 
setiap tindakan simbolik merupakan bagian 



Prosiding LPPM ISBI Bandung | 99 

 

 

dari komunikasi kosmik yang terstruktur—
dan menegaskan bahwa aspek spiritualitas, 
ekologi, dan sosial dalam budaya Sunda 
sejak awal telah terjalin erat dalam satu 
sistem budaya yang menyatu. 

 
Fase Peralihan: Sinkretisme Agama dan 
Tradisi  

Sejak abad ke-17, wilayah Priangan 
termasuk Rancakalong mengalami 
pengaruh Islam yang cukup kuat. Proses 
sinkretisme berlangsung secara bertahap, 
ditandai oleh penyesuaian makna terhadap 
tanda budaya lama agar sesuai dengan 
ajaran Islam (Geertz, 1973). Pada fase ini, 
mantra (jampé) mulai dikombinasikan atau 
digantikan dengan doa Islami, tetapi struktur 
ritus dan bentuk prosesi tetap 
dipertahankan. Tarawangsa tetap 
digunakan, tetapi disucikan kembali sebagai 
bagian dari budaya “warisan leluhur” yang 
tidak bertentangan secara langsung dengan 
nilai agama. Padi yang semula ditujukan 
pada kekuatan roh alam berubah menjadi 
simbol syukur kepada Tuhan Yang Maha 
Esa. Meskipun bentuknya berubah, struktur 
simbolik dan makna ekologis maupun 
estetis tetap dipertahankan, yang 
mencerminkan negosiasi tekstual antara 
tradisi dan agama baru menurut teori 
semiosis Lotman. Dengan demikian, tanda 
budaya dalam Ngalaksa mengalami 
resignifikasi—maknanya tidak dihapus, 
tetapi ditafsirkan ulang agar sejalan dengan 
kosmologi baru. 

 
Fase Modernisasi: Folklorisasi Tradisi 

Pada masa pasca-kemerdekaan, 
terutama pada era Orde Baru, negara 
melakukan nasionalisasi kebudayaan. 
Melalui lembaga kebudayaan dan program 
pelestarian, tradisi seperti Ngalaksa 
diklasifikasikan sebagai “warisan budaya 
takbenda” dan mulai dikembangkan 
sebagai objek folklor dan pariwisata 
budaya. Sejak tahun 1985, Ngalaksa 
diselenggarakan secara rutin—setahun 
sekali, diwajibkan lima desa (“rurukan”) 
bergantian, serta dimasukkan dalam 
agenda desa.  

Dalam penelitian Kesuma (2016) dan 
praktik lokal, Ngalaksa menunjukkan 
adanya transisi performatif, pertama, 
dekontekstualisasi tanda budaya—
misalnya, tarawangsa mulai ditampilkan 

dalam acara formal pemerintahan tanpa 
elemen sakral, ritual turun jimat dan 
pembuatan laksa diatur agar dapat 
disaksikan publik. Kedua, upacara adat 
diposisikan sebagai alat pemersatu 
nasional dalam kerangka Bhineka Tunggal 
Ika, tetapi kehilangan sebagian makna 
spiritual lokalnya—misalnya upacara dibuka 
oleh pejabat daerah, diliput media, dan 
didokumentasikan sebagai atraksi budaya. 
Ketiga, Tanda budaya menjadi representasi 
identitas visual kolektif, lebih sebagai alat 
ekspresi kebudayaan daripada sebagai 
medium ritus sakral. 

Transformasi ini menandai peralihan 
makna ritual menjadi simbol identitas lokal 
dan atraksi wisata, sekaligus menegaskan 
hubungannya dengan pemerintah dan 
media melalui narasi budaya nasional. 
Makna tanda pada fase ini cenderung 
difungsikan dalam kerangka estetika dan 
etnografi, seiring dengan meningkatnya 
perhatian terhadap kekayaan budaya lokal 
oleh institusi pendidikan dan pemerintahan. 
 
Fase Kontemporer: Negosiasi dalam 
Semiosfer Global dan Era Digital 

Memasuki abad ke-21, upacara 
Ngalaksa berada dalam pusaran semiosfer 
global, di mana berbagai sistem tanda—
nasional, religius, digital, pariwisata, dan 
pasar—saling bersinggungan (Lotman, 
1990). Dalam situasi ini, pertama, tanda 
budaya mengalami komodifikasi—misalnya, 
bakul dihias lebih estetis untuk keperluan 
dokumentasi, bukan lagi hanya sebagai 
persembahan spiritual. Kedua, media digital 
mendokumentasikan dan menyebarkan 
upacara, menjadikan simbol lokal tersedia 
bagi penonton global, sekaligus menggeser 
konteks lokal mereka. Ketiga, masyarakat 
lokal melakukan negosiasi makna—
sebagian mempertahankan nilai sakral, 
sebagian mengadaptasi dalam bentuk 
tontonan untuk pengunjung atau 
pemerintah. Ritual ini telah menjadi naskah 
budaya yang di-negosiasi secara luas, di 
mana simbol lokal masuk dalam ranah 
wisata, pendidikan, media digital, dan 
ekonomi kreatif. 

Fase ini memperlihatkan bahwa tanda 
budaya dalam Ngalaksa tidak lagi bersifat 
tunggal, tetapi menjadi arena pertemuan 
berbagai tafsir yang saling mempengaruhi 
dan bersaing. Meskipun demikian, elemen 



100 | Prosiding LPPM ISBI Bandung 

 

inti tetap dipertahankan sebagai penanda 
kontinuitas identitas lokal. Lapisan makna 
dalam Ngalaksa terlihat dari penyesuaian 
sejak krisis pangan, asimilasi agama, 
folklorisasi nasional, hingga digitalisasi 
budaya. Setiap fase menunjukkan dinamika 
semiosis historis—tanda-tanda ritual baik 
padi, musik, maupun laksa terus 
diinterpretasikan ulang sesuai konteks 
sosial dan kekuasaan. Di sini Ngalaksa 
bukan sekedar upacara simbolik; ia 
merupakan teks budaya hidup yang 
merekam arus perubahan, domestikasi 
spiritual, dan pembentukan identitas kolektif 
dalam dimensi lokal dan global. 

Melalui pendekatan diakronis dalam 
semiotika sejarah kebudayaan, kita dapat 
memahami bahwa tanda dalam upacara 
adat Ngalaksa telah mengalami 
transformasi makna yang berlapis. Dari 
tanda sakral dalam ritus agraris, menuju 
simbol spiritual Islam, lalu menjadi 
representasi budaya daerah dalam sistem 
nasional, dan kini menjadi objek ekspresi 
identitas dalam semiosfer global. 
Perubahan ini tidak menghilangkan makna 
lama, tetapi menciptakan strata makna yang 
saling tumpang tindih—sebuah ciri khas dari 
budaya yang hidup dan berdaya lenting. 
Dalam konteks ini, Ngalaksa adalah contoh 
konkret bagaimana tradisi bekerja bukan 
hanya sebagai museum simbol, melainkan 
sebagai ruang produksi makna yang terus 
dinegosiasikan dalam sejarah dan budaya. 

 
Aspek Sinkronis (Makna Budaya) Upacara 
Adat Ngalaksa 

Dalam sudut pandang semiotika sejarah 
kebudayaan, aspek sinkronik berfungsi 
untuk mengkaji bagaimana sistem tanda 
budaya bekerja dalam struktur sosial pada 
satu titik waktu tertentu—yakni masa kini—
tanpa mengesampingkan keberlanjutan 
historisnya. Upacara adat Ngalaksa, ketika 
diamati dalam kerangka sinkronik, 
memperlihatkan fungsi budaya yang tidak 
hanya bersifat spiritual atau estetis, 
melainkan juga sosial, ekologis, ideologis, 
dan identitas. Praktik budaya ini 
merepresentasikan struktur makna yang 
hidup dalam masyarakat Rancakalong 
sebagai cerminan dari cara mereka 
memahami diri, lingkungan, dan dunia 
mereka saat ini (Hoed, 2011; Lotman, 

1990)—serta bagaimana nilai lokal 
teraktualisasi dalam praktik ritual. 
 
Fungsi Edukasi Budaya dan Pewarisan Nilai 

Menurut Kesuma (2016), Ngalaksa 
memuat beberapa nilai karakter penting 
seperti toleransi, demokrasi, kedisiplinan, 
kerja keras, dan kepedulian sosial serta 
ekologis. Dalam aspek sinkronik ini, ritual—
dari pembuatan laksa hingga proses 
menari—berfungsi sebagai media 
pendidikan informal, memperkuat 
kewargaan dan nilai sosial di kalangan 
generasi muda. Dengan kata lain, Ngalaksa 
adalah sekolah hidup yang bersifat komunal 
di mana nilai kultural menjadi bagian dari 
pengalaman kolektif—berfungsi sebagai 
mekanisme pewarisan nilai-nilai lokal 
seperti gotong royong, penghormatan 
terhadap alam, ketertiban sosial, dan 
spiritualitas komunitarian. Hal ini 
menunjukkan bahwa makna budaya tidak 
hanya diturunkan secara simbolik, juga 
performatif, melalui keterlibatan aktif dalam 
struktur upacara. Ini membedakannya dari 
pendidikan formal yang lebih terlepas dari 
akar kultural lokal. 
 
Manifestasi Solidaritas Sosial dan Kohesi 
Komunitas 

Ngalaksa adalah ekspresi kolektif 
masyarakat Rancakalong yang melibatkan 
berbagai lapisan kelompok usia dan peran 
sosial. Dalam hal ini, upacara tersebut tidak 
hanya menyimbolkan hasil panen, juga 
menjadi peristiwa sosial yang mempererat 
ikatan antar warga. Seluruh warga dalam 
menyelenggarakan ritual—dari tahapan 
persiapan (bewara, ngahayu, mera), 
prosesi ritual, hingga distribusi laksa—
menunjukkan solidaritas sosial yang kuat. 
Ritual ini memperkuat hubungan antar 
kelompok (rurukan) dan antarstatus sosial, 
mendorong semangat gotong royong, serta 
mempertegas struktur sosial egaliter dalam 
komunitas agraris. Setiap orang memiliki 
tugas mempersiapkan sesaji, memainkan 
musik, menyusun barisan prosesi, hingga 
menata ruang upacara. Struktur sosial yang 
terbaca dalam Ngalaksa adalah struktur 
kohesif—yaitu solidaritas sosial yang 
dibangun melalui partisipasi budaya 
(Durkheim, dalam Hall, 1980). Upacara ini 
menjadi mekanisme pelestarian relasi sosial 
yang berbasis kebersamaan, gotong 



Prosiding LPPM ISBI Bandung | 101 

 

 

royong, dan partisipasi aktif. Dalam konteks 
sinkronik, hal ini menunjukkan bahwa 
praktik kebudayaan masih berperan penting 
sebagai infrastruktur sosial dalam 
masyarakat lokal. 

 
Simbolisme Lokal dan Representasi Identitas 
Budaya 

Salah satu makna kultural yang paling 
kuat dalam pelaksanaan Ngalaksa adalah 
relasi timbal balik antara manusia dan alam. 
Dalam sistem budaya masyarakat agraris 
Sunda, padi tidak hanya menjadi komoditas 
pangan, tetapi juga tanda kehidupan dan 
berkah. Prosesi membawa hasil bumi, 
pembacaan jampé, dan persembahan 
simbolik merupakan bentuk aktualisasi etika 
ekologi lokal, di mana alam dipandang 
bukan sebagai objek eksploitasi, melainkan 
sebagai entitas hidup yang harus dihormati. 
Makna ini tetap hidup di tengah modernitas 
karena upacara menjadi ruang aktualisasi 
nilai ekologis lokal, sekaligus kritik halus 
terhadap praktik pertanian modern yang 
cenderung mekanistik dan destruktif 
(Geertz, 1973; Zaimar, 2003). Dalam 
konteks sinkronik, upacara ini menjadi 
penegasan bahwa spiritualitas agraris 
menjadi dan masih sangat relevan dalam 
kehidupan masyarakat kontemporer, 
bahkan ketika aktivitas pertanian secara 
fungsional mulai menurun. 

Dalam semiosfer budaya hari ini, 
upacara Ngalaksa menjadi penanda 
identitas kolektif—menjadi pembeda antara 
“kita” dan “mereka”, antara masyarakat lokal 
dan pengunjung luar, antara yang menjalani 
dan yang menyaksikan. Musik tarawangsa, 
alat tradisional jentréng, menjadi simbol 
keaslian budaya Sunda agraris, sementara 
laksa dan prosesi ritual menjadi ikon visual 
dan representasi budaya yang lebih 
spesifik—penanda identitas yang 
ditegaskan melalui pertunjukan budaya. 
Dalam dimensi ini, Ngalaksa tidak hanya 
bekerja sebagai bentuk ekspresi diri, tetapi 
juga sebagai wacana representasional 
dalam pertemuan budaya. Dia adalah ruang 
di mana masyarakat menampilkan siapa 
mereka kepada dunia, dan sekaligus 
mempertahankan keberlanjutan jati diri 
mereka di tengah perubahan. 

 

Adaptasi dan Negosiasi dalam Ruang 
Modern: Ekonomi Kreatif dan Pariwisata 
Budaya 

Makna budaya dalam Ngalaksa hari ini 
juga dibentuk dalam konteks negosiasi 
antara nilai lokal dan tekanan modernitas. 
Agustina et al. (2024) menunjukkan bahwa 
Ngalaksa memiliki potensi sebagai objek 
wisata yang naratif dan estetik, lengkap 
dengan fasilitas, aksesibilitas, serta nilai 
spiritual dan edukatif. Kehadiran media, 
peliputan oleh lembaga pemerintah, 
dokumentasi, dan ekspektasi dari pihak luar 
menyebabkan adanya upaya penyesuaian. 
Misalnya, waktu pelaksanaan diselaraskan 
dengan kalender libur nasional, atau 
elemen dekoratif yang dikembangkan agar 
lebih fotogenik. Namun, dalam kerangka 
semiotika budaya, penyesuaian ini tidak 
selalu berarti degradasi makna. Sebaliknya, 
ini menunjukkan bahwa masyarakat lokal 
memiliki kapasitas semiosis, yakni 
kemampuan untuk menafsirkan, 
menyesuaikan, dan memproduksi ulang 
makna sesuai kebutuhan zaman (Lotman, 
1990). Maka, Ngalaksa menjadi ruang 
ganda: di satu sisi ia tetap menjadi tradisi 
sakral, dan di sisi lain menjadi medium 
kontemporer yang terbuka untuk 
komunikasi lintas batas. 

Aspek sinkronik terhadap makna 
budaya dalam upacara adat Ngalaksa 
mengungkap bahwa praktik ini tetap 
mengandung struktur makna yang 
fungsional dan masih relevan dalam 
kehidupan masyarakat Rancakalong hari 
ini. Upacara adat ini menyatukan 
spiritualitas dengan ekologis dalam konteks 
mekanisme sosial, ritual dengan sosial 
dalam konteks aktualisasi kultural, dan 
lokalitas dengan keterbukaan budaya dalam 
konteks inovasi ekonomi. Ngalaksa bukan 
sekadar peninggalan masa lalu, juga 
sebagai teks budaya yang terus ditafsirkan 
ulang dalam semiosfer kekinian. Dalam 
konteks semiotika sejarah kebudayaan, hal 
ini menunjukkan bahwa tanda budaya tidak 
bersifat tetap, tetapi dinamis dan selalu 
dalam proses produksi makna. Ngalaksa 
adalah contoh konkret bagaimana sistem 
simbolik lokal bertahan dan berkembang 
melalui struktur sosial dan praktik budaya 
yang reflektif terhadap kondisi kontemporer. 

 



102 | Prosiding LPPM ISBI Bandung 

 

Konsep Semiosfer dalam Upacara Adat 
Ngalaksa 

Dalam perspektif Yuri Lotman (1990), 
upacara adat Ngalaksa dapat dipahami 
sebagai sebuah teks budaya yang hidup 
dalam semiosfer lokal masyarakat agraris 
Sunda, yakni ruang simbolik di mana sistem 
tanda diproduksi, dipertukarkan, dan 
dimaknai secara kolektif. Setiap elemen 
upacara berfungsi sebagai representamen 
budaya yang memiliki relasi makna dengan 
sejarah, struktur sosial, dan nilai spiritual 
masyarakat pendukungnya—yang tidak 
hanya berfungsi sebagai simbol spiritual 
dan sosial, tetapi juga sebagai penanda 
hubungan antar semiosfer: antara adat, 
agama, negara, media, dan pariwisata. 
Setiap tindakan, objek, bunyi, serta ruang 
yang hadir dalam upacara ini memuat 
lapisan makna simbolik yang dapat 
ditelusuri berdasarkan klasifikasi tanda— 
ikon, indeks, dan simbol—sebagai bagian 
dari sistem representasi yang tidak hanya 
bersifat estetis, juga memiliki relasi historis 
dan ideologis. Dalam ruang batas semiosfer 
ini, terjadi negosiasi makna di mana unsur 
tradisional dikemas ulang tanpa 
menghilangkan nilai inti yang diwariskan 
komunitas (Apip & Wibisono, 2024; 
Agustina et al., 2024). Ngalaksa, dengan 
demikian, menjadi contoh konkret 
bagaimana budaya lokal menjalankan 
semiosis dinamis—menerjemahkan, 
menyesuaikan, dan mempertahankan 
identitas melalui strategi simbolik dalam 
sistem makna yang terus bergerak. 

 
Ngalaksa sebagai Teks Lokal dalam 
Semiosfer Sunda Agraris 

Sebagai bagian dari semiosfer Sunda 
agraris, Ngalaksa dipahami sebagai teks 
ritual yang membawa jaringan tanda—padi, 
laksa, prosesi, musik tarawangsa—yang 
menghidupkan sistem nilai lokal. Setiap 
elemen budaya mengandung makna 
kultural dan ekologis yang dipahami serta 
dimaknai ulang oleh masyarakat sebagai 
bagian dari realitas bersama (Lotman, 
1990). Ngalaksa di sini bekerja sebagai 
“generator makna” yang mengonstruksi 
cara berpikir, merasakan, dan bertindak 
masyarakat Rancakalong dalam keseharian 
mereka. 

Salah satu praktik khas dalam upacara 
ini adalah pembuatan laksa, yang dikemas 

dalam daun congkok dan didistribusikan 
kepada warga. Laksa tidak hanya 
dipandang sebagai makanan, tetapi 
sebagai penanda kuantitas panen yang 
akan datang—semakin banyak laksa 
dibagikan, semakin besar harapan akan 
kelimpahan di musim selanjutnya (Kesuma, 
2016).  

Padi (paré), wadah sesaji, beberapa 
hasil bumi lain seperti kelapa, pisang, ubi, 
dedaunan, dan berbagai macam bunga—
tersusun di dalam bakul—merupakan tanda 
paling sentral dalam upacara Ngalaksa. 
Secara semiotik, elemen tersebut 
menyampaikan pesan syukur dan 
penghormatan kepada kekuatan spiritual 
yang diyakini sebagai pemberi berkah dan 
pada leluhur (Kesuma, 2016). Dalam 
konteks sejarah budaya, bakul tidak hanya 
membawa padi atau palawija lainnya, juga 
mengusung memori kolektif tentang 
kesuburan, ketahanan pangan, dan 
keseimbangan kosmis yang dijaga melalui 
ritus agraris (Geertz, 1973). Di sini setiap 
elemen merupakan tanda material dari 
hubungan transenden antara manusia, 
bumi, dan Yang Maha Kuasa, sekaligus 
pernyataan identitas sebagai komunitas 
agraris yang menggantungkan hidup pada 
alam. 

Instrumen musik tradisional tarawangsa 
dan jentréng digunakan secara khas dalam 
upacara ini. Nada yang dimainkan bersifat 
repetitif dan meditatif, menciptakan suasana 
transendental dan ikut mengiringi tahapan 
saat pembuatan laksa. Menurut Yulaeliah 
(2006), tarawangsa bukan sekadar media 
hiburan atau pengiring upacara, lebih jauh 
dia merupakan alat komunikasi dengan 
entitas spiritual, termasuk leluhur dan 
kekuatan penjaga kesuburan. Dengan 
demikian, suara tarawangsa dipahami 
sebagai penanda keberadaan leluhur dan 
nilai tradisi yang diwariskan. 

Pengucapan mantra atau jampé yang 
dilakukan oleh tokoh adat (sesepuh) 
masyarakat atau pemuka spiritual 
menunjukkan adanya dimensi linguistik dari 
sistem tanda Ngalaksa. Isinya berupa puji-
pujian kepada alam, permohonan 
keselamatan, dan ungkapan rasa syukur. 
Dalam konteks sejarah jampé 
mencerminkan keberlanjutan kosmologi 
Sunda pra-Islam—dalam bentuk bahasa 
Sunda kuna, sekaligus proses sinkretisme 



Prosiding LPPM ISBI Bandung | 103 

 

 

spiritual yang terjadi ketika elemen Islam 
dimasukkan ke dalam formulasi bahasa 
ritus—adanya kosakata Arab dan nilai 
Islam. Jampé menjadi bentuk komunikasi 
simbolik yang menghubungkan komunitas 
dengan masa lalu, memperlihatkan proses 
sinkretisme antara spiritualitas lokal dan 
ajaran agama formal, tanpa menghilangkan 
nilai sakral yang melekat pada struktur 
aslinya (Zaimar, 2003; Kesuma, 2016). 

Selain memperkuat struktur naratif 
budaya yang diwariskan, seluruh elemen 
dalam upacara Ngalaksa beroperasi secara 
simultan dalam membentuk struktur makna 
budaya masyarakat agraris Sunda. Melalui 
klasifikasi ini, terlihat bahwa struktur makna 
dalam Ngalaksa bersifat multimodal, di 
mana satu elemen bisa memuat banyak 
lapisan makna yang diaktifkan kembali 
melalui praktik sosial, memori historis, dan 
sistem nilai masyarakat. Dengan begitu, kita 
memperoleh pemahaman bahwa makna 
budaya dibentuk melalui relasi—
berdasarkan konvensi sosial dan budaya 
(Danesi, 2004; Nöth, 1995)—yang dinamis 
antara bentuk, fungsi, dan konteks historis. 

 
Pusat dan Batas: Ruang Negosiasi Makna 

Dalam konsep semiosfer terdapat 
struktur pusat (makna dominan) dan batas 
yang merupakan titik interaksi dengan 
semiosfer lain yang asing atau tidak 
sepenuhnya dikenali. Dalam konteks 
Ngalaksa, pusat semiosfer adalah nilai 
agraris-spiritual lokal yang tertanam dalam 
ritus dan simbol upacara. Sementara batas 
semiosfer adalah pertemuan dengan sistem 
tanda eksternal seperti agama, negara, 
modernitas, globalisasi, media, dan publik 
eksternal. Di sini masyarakat membangun 
“zona transisi tanda”, tempat makna baru 
diproduksi sambil tetap mempertahankan 
esensi budaya lama (Lotman, 1990; Zaimar, 
2003). 

Jika merujuk pada konstruksi semiosfer 
Sunda, di wilayah batas ini terjadi proses 
negosiasi makna—yang tidak serta-merta 
meniadakan makna lama. Pada struktur 
pusat tarawangsa adalah artefak musikal 
yang menyeimbangkan ruang antara dunia 
profan dan sakral (Zaimar, 2003). Alunan 
suara jentréng menyuarakan teks yang tak 
terucap dalam bahasa verbal, membangun 
kondisi transendental yang akan mengikat 
komunitas dalam pengalaman spiritual 

kolektif, dan merepresentasikan kosmologi 
dan keterhubungan antara alam nyata dan 
dunia spiritual. Simbol agraris-spiritual 
seperti padi dan laksa tetap dipertahankan 
di pusat ritual. Dalam konteks batas budaya 
terjadi negosiasi dengan agama 
(sinkretisme doa Islam), negara (folklorisasi 
dan agenda wisata), dan media sosial 
(adaptasi konten visual) — transformasi 
yang memperluas jangkauan ritual tanpa 
melemahkan inti ritual.  
 
Hubungan Antar-Semiosfer: Lokal, Nasional, 
Global 

Prosesi kirab atau arak-arakan dalam 
Ngalaksa adalah tanda kolektif yang 
merepresentasikan solidaritas sosial dan 
keteraturan simbolik dalam komunitas. 
Dalam sejarah budaya Sunda, setiap 
prosesi adalah penanda transisi dari ruang 
profan ke ruang sakral, serta pengingat 
akan pentingnya kolektivitas dalam 
kehidupan masyarakat agraris (Hoed, 
2011). Prosesi ini menjadi semacam tata 
ruang bergerak yang menampilkan 
dinamika sosial, spiritualitas bersama, dan 
struktur kolektif yang tertata dalam makna 
budaya lokal. Namun, prosesi Ngalaksa 
tidak eksklusif berkutat di semiosfer lokal. 
Dia berinteraksi dengan semiosfer lainnya. 

Dalam semiosfer nasional, melalui 
pengakuan sebagai warisan budaya, 
menjadikannya bagian dari narasi 
kebangsaan—Simbol pluralitas dan 
toleransi budaya (Kesuma, 2016). Dalam 
semiosfer pariwisata, media digital 
memperluas makna laksa dan ritual menjadi 
produk budaya modern (Agustina et.al., 
2024). Dalam semiosfer global, 
dokumentasi melalui media tertentu 
menjadikan informasi ritual ini tersedia lebih 
luas. Ngalaksa menjadi bagian dari narasi 
ethnic tourism yang disaksikan oleh 
wisatawan dan disebarkan melalui beragam 
platform—seperti YouTube atau Instagram. 
Visualisasinya menjadi komoditas simbolik, 
di mana nilai lokal beradaptasi dengan 
harapan audiens global. Interaksi ini 
memunculkan tumpang tindih makna dan 
fungsi, di mana tanda budaya lama—seperti 
tarawangsa atau hasil bumi—tidak hanya 
bermakna spiritual atau sosial, tetapi juga 
estetis, komersial, dan bahkan politis. 

 



104 | Prosiding LPPM ISBI Bandung 

 

Memori Budaya Kolektif dan Semiosis yang 
Terus Berjalan 

Lotman (1990) menyebut semiosfer 
sebagai mekanisme dalam penyimpanan 
memori budaya. Ngalaksa memainkan 
fungsi kolektifnya dalam menghadirkan 
kembali nilai agraris dan spiritual, 
mekanisme pewarisan simbol kultural, dan 
menjaga keberlanjutan nilai asli sambil 
menyesuaikan tampilannya. Sebagaimana 
yang telah dikemukakan dalam penelitian 
Kesuma (2016) dan Yulaeliah (2006), serta 
diperkuat oleh dokumentasi dalam berbagai 
sumber visual dan observasi lapangan, 
upacara Ngalaksa menyusun sistem tanda 
melalui unsur visual, auditori, tekstual, dan 
performatif. Tanda tersebut memiliki fungsi 
simbolik yang dapat dibaca dalam tiga 
dimensi: ikonik, indeksikal, dan simbolik. 
Melalui pendekatan ini, setiap unsur dalam 
upacara Ngalaksa tidak dipahami sebagai 
komponen yang berdiri sendiri, melainkan 
sebagai teks budaya yang dinamis, saling 
membentuk dalam ruang makna yang hidup 
dan bergerak dari masa ke masa. 

Klasifikasi tanda dalam upacara adat 
Ngalaksa memperlihatkan bahwa praktik 
budaya tidak hanya menyimpan kekayaan 
simbolik, juga mengandung sistem 
representasi yang kompleks dan saling 
bertaut. Setiap kategori tanda bekerja 
secara bersamaan untuk menyampaikan 
nilai kolektif, ingatan historis, dan 
kepercayaan spiritual yang membentuk 
dasar dari struktur budaya masyarakat 
agraris Sunda. Dalam kerangka semiotika 
sejarah kebudayaan, analisis ini 
memperkuat pandangan bahwa 
kebudayaan adalah sistem tanda yang 
hidup dan terus menerus memproduksi 
makna dalam ruang sejarah dan sosialnya. 
Dalam hal ini, Ngalaksa berfungsi sebagai 
ruang konservasi memori, mekanisme 
reproduksi identitas, dan teks budaya yang 
aktif yang terus dimaknai ulang dalam 
berbagai konteks sosial, dari pendidikan 
budaya hingga konsumsi estetika, sekaligus 
menciptakan ruang interpretasi baru 
terhadap simbol sebelumnya. 

Setiap unsur tanda dalam upacara adat 
Ngalaksa membentuk sistem makna yang 
kompleks, terstruktur dalam hubungan 
antara bentuk simbolik dan fungsinya dalam 
sistem budaya masyarakat Rancakalong. 
Dari padi hingga jampé, dari tarawangsa 

hingga laksa, setiap elemen berperan 
sebagai unit komunikasi budaya yang 
menyampaikan nilai, sejarah, dan 
keyakinan kolektif. Dalam tradisi Sunda, 
ruang tidak netral. Konsep upacara adat 
memiliki struktur simbolik yang terikat pada 
kosmologi dan struktur sosial. Oleh karena 
itu, aspek ruang dalam Ngalaksa 
merupakan bagian integral dari sistem 
makna yang dibentuk secara historis. 
Melalui sudut pandang semiotika sejarah 
kebudayaan, seluruh unsur dalam upacara 
Ngalaksa dibaca bukan sebagai elemen 
estetis saja, tetapi sebagai sistem tanda 
yang hidup dalam konteks historis dan 
spiritual masyarakat Sunda agraris. Di satu 
sisi, setiap tanda bekerja secara simultan 
dalam dimensi material, simbolik, dan 
historis. Pada sisi yang lain, saling 
menguatkan dalam konteks produksi dan 
reproduksi makna budaya. Dengan 
mengenali dan memahami unsur tanda ini, 
kita akan melihat bentuk luar dari sebuah 
tradisi, selanjutnya kita akan masuk dalam 
sistem atau tatanan nilai dan struktur makna 
yang menopangnya—sejauh mereka 
pertama kali diproduksi. 
 
Aspek Ideologi dalam Upacara Adat 
Ngalaksa 

Menurut Roland Barthes, mitos dalam 
budaya muncul saat tanda budaya 
dipresentasikan sebagai hal yang “alamiah”, 
tanda budaya tidak hanya menyampaikan 
makna harfiah, tetapi juga menutupi struktur 
sosial, politik, dan relasi kekuasaan di 
baliknya—sekaligus menegaskan struktur 
ideologis. Tanda—khususnya dalam bentuk 
mitos budaya—memproduksi makna yang 
diterima masyarakat tanpa disadari sebagai 
hasil konstruksi sosial dan historis. 
Pendekatan ini membuka ruang analisis 
kritis terhadap upacara adat Ngalaksa 
sebagai sistem tanda yang bekerja dalam 
kerangka ideologi dan mengonstruksi 
pandangan dunia, paradigma kekuasaan, 
dan identitas kolektif. Dalam kasus 
Ngalaksa, ritual ini berperan sebagai 
ekspresi serta sarana legitimasi ideologi 
lokal, agama, dan negara—meski secara 
bersamaan berpotensi menjadi alat 
resistensi kultural (Barthes, 2000). 

 
 



Prosiding LPPM ISBI Bandung | 105 

 

 

Legitimasi Sosial-Adat dan Struktur 
Kekuasaan 

Barthes (2000) mengajukan bahwa 
mitos bekerja sebagai second-order 
signification—yaitu sistem makna lapis dua 
di mana tanda menjadi kendaraan ideologi. 
Upacara Ngalaksa menegaskan posisi 
tokoh adat (penghulu) sebagai pejabat 
simbolik dan spiritual. Kedudukannya tidak 
terlepas dari ideologi lokal yang 
memperkuat hierarki tradisi—di mana 
struktur peran gender dan tanggung jawab 
diatur di luar jangkauan kritik publik 
(Aliyudin, 2020; Apip & Wibisono, 2024). 
Dengan demikian, ritual ini naturalisasi 
struktur sosial melalui simbolisme adat, 
yang memperkuat klaim legitimasi budaya 
terhadap otoritas tradisional. 

Dalam Ngalaksa, dari sekian elemen 
budaya yang ada—meskipun tampak 
“tradisional” atau “alamiah”—sebenarnya 
memuat pesan ideologis yang dibentuk 
secara historis. Misalnya, bakul berisi hasil 
bumi merupakan simbol rasa syukur yang 
membawa informasi tentang keharmonisan 
masyarakat agraris yang selalu berhasil 
dalam panen. Dalam kenyataannya, sistem 
pertanian lokal bisa saja menghadapi 
berbagai tekanan struktural. Tarawangsa 
tidak hanya sebagai instrumen musik, 
melainkan mitos tentang kesakralan tradisi 
yang seolah tak berubah, meskipun dia 
telah dikomodifikasi untuk panggung 
pertunjukan. Kehadiran tokoh adat tidak 
hanya menyimbolkan otoritas spiritual, juga 
mempertahankan struktur sosial tradisional 
yang hierarkis dan patriarkal. Melalui tanda 
ini, upacara Ngalaksa membingkai struktur 
sosial dan sejarah budaya sebagai sesuatu 
yang wajar dan tidak perlu dipersoalkan, 
yang dalam kerangka Barthes begitulah 
prinsip dan inti dari cara kerja ideologi. 

 
Ideologi Agraris dan Hubungan Alam–
Manusia 

Salah satu ciri ideologi dalam semiotika 
Barthes adalah kemampuannya untuk 
menghapus jejak konstruksi. Ngalaksa 
memperkuat mitos keselarasan kosmik—
hubungan manusia dengan alam dan roh 
leluhur—seolah berinteraksi dengan alam 
adalah kewajaran universal. Mitos ini 
berfungsi sebagai ideologi ekologis lokal 
yang walaupun relevan, tetap dibentuk 
untuk menjaga kepatuhan terhadap struktur 

kultural tradisional (Kartika et al., 2024). 
Dalam konteks Ngalaksa, pertama, 
pembagian peran gender yang tidak 
seimbang—di mana laki-laki dominan 
sebagai pembaca jampé dan pemegang 
otoritas, sementara perempuan lebih 
banyak sebagai pelengkap visual atau 
pendukung logistik—diterima sebagai 
“aturan adat” tanpa dipertanyakan secara 
kritis. Kedua, tata ruang upacara yang 
menempatkan pusat prosesi di tangan 
tokoh adat—dan bukan di tangan warga 
biasa—disebut sebagai warisan, bukan 
sebagai refleksi distribusi kuasa. 

Ideologi bekerja melalui simbolisme 
budaya yang menangguhkan kritik, karena 
makna yang terkandung dalam tanda 
disampaikan secara tidak langsung, melalui 
bentuk, citra, dan narasi yang telah 
“dinaturalisasikan”. Aspek ini ditampilkan 
sebagai “kode moral” bahwa hubungan 
ekologis dipertahankan melalui ritual, bukan 
melalui kritik struktural terhadap praktik 
pertanian komersial atau industrial. 

 
Sinkretisme Ideologi Agama: Ritual sebagai 
Harmonisasi Kultural 

Ngalaksa menawarkan narasi sinkretik: 
penggabungan nilai rohani Islam dengan 
simbol nenek moyang, padi, dan 
tarawangsa—kemudian memproduksi 
ideologi tentang identitas lokal. Ideologi ini 
bekerja dalam dua arah. Di satu sisi, dia 
memperkuat rasa percaya diri kolektif dan 
mempertegas posisi kultural komunitas 
lokal dalam semiosfer nasional. Di sisi yang 
lain, dia dapat menjadi strategi komodifikasi 
identitas, di mana budaya lokal “dijual” 
dalam bentuk tontonan atau produk 
representasional bagi wacana nasionalisme 
kebudayaan. Dalam perspektif Barthes, 
ritual ini adalah contoh bagaimana ideologi 
agama dipresentasikan sebagai pemersatu 
yang tidak melihat adanya konflik dalam 
warisan budaya lokal. Studi dari Aliyudin 
(2018) menegaskan bahwa Ngalaksa 
memuat nilai teologis Islam sekaligus 
kepercayaan lokal secara bersamaan. 
Dalam perspektif Barthes, ritual ini adalah 
contoh bagaimana ideologi agama 
dipresentasikan sebagai pemersatu tak 
terlihat konflik dalam warisan budaya lokal. 
Dia membingkai masyarakat Rancakalong 
sebagai komunitas spiritual, harmonis, dan 
lestari. Masyarakat adat yang hidup selaras 



106 | Prosiding LPPM ISBI Bandung 

 

dengan alam dan leluhur serta pemilik 
warisan budaya yang unik di tengah dunia 
modern. 

 
Ideologi Negara dan Pariwisata Budaya 

Dalam konteks lebih luas, Ngalaksa 
menjadi bagian dari program pelestarian 
budaya oleh negara. Seiring dengan 
pengangkatan Ngalaksa jadi agenda 
budaya/ desa wisata, ritual ini mulai 
dikemas selaras narasi negara—pluralitas, 
kearifan lokal, dan identitas nasional 
sumedang. Atraksi ini kerap disebut sebagai 
“Bali-nya Sumedang” (Agustina et al., 2024; 
Dahlan, 2022). Melalui pengakuan sebagai 
“warisan budaya ‘tak benda”, simbol dalam 
Ngalaksa diintegrasikan dalam narasi 
kebudayaan nasional yang 
merepresentasikan pluralitas dan toleransi. 
Namun, seperti ditunjukkan Barthes, proses 
ini sering kali melibatkan transformasi 
makna dari tanda sakral menjadi tanda 
administratif. Ideologi negara mengemas 
budaya lokal sebagai elemen dekoratif bagi 
identitas nasional, tanpa selalu 
menghormati struktur makna asalnya. 
Upacara Ngalaksa, dalam kerangka ini, 
direproduksi ulang dalam ruang simbolik 
negara sebagai tanda estetika dan stabilitas 
sosial—bukan lagi sebagai ekspresi 
spiritual dan historis komunitas. Proses ini 
menyamarkan sisi spiritual asli, menjadikan 
ritual sebagai produk budaya komoditas—
natural tanpa ideologi ekonomi dan politik. 

 
Resistensi Kultural: Reproduksi dan 
Penolakan Ideologi 

Barthes mengakui bahwa tanda budaya 
tidak sepenuhnya tunduk pada ideologi 
dominan. Tanda dalam Ngalaksa di sisi 
yang lain dapat menjadi media resistensi 
terhadap homogenisasi dan marginalisasi 
budaya. Masyarakat lokal tetap 
mempertahankan bahasa ritual, format 
prosesi, dan sistem otoritas adat yang tidak 
digantikan oleh struktur birokrasi desa. 
Dalam konteks ini, tanda dalam Ngalaksa 
bukan hanya alat ideologi dominan, tetapi 
juga strategi perlawanan simbolik yang 
mempertahankan otonomi kultural dan 
kedaulatan makna lokal. Walaupun 
menghadapi tekanan komersialisasi dan 
polarisasi nasionalisme wisata, masyarakat 
tetap mempertahankan elemen kultural 
seperti tarawangsa, jampé, dan struktur 

ritual aslinya. Edukasi mengenai 
“mempertahankan akar”, serta upaya 
regenerasi pengetahuan ritual melalui 
kapabilitas pemuda lokal, menunjukkan 
dimensi resistensi internal terhadap ideologi 
eksternal (Putri, 2023). Meski terdapat 
penyesuaian bentuk prosesi untuk 
konsumsi publik dan media, elemen kunci 
dan sistem otoritas adat tetap dijaga dalam 
kerangka nilai asli masyarakat (Apip & 
Wibisono, 2024; Aliyudin, 2020). Dalam 
semiosfer budaya Indonesia, Ngalaksa 
menjadi contoh bagaimana sistem simbol 
tradisional tetap aktif sebagai arena 
produksi dan reproduksi ideologi, baik 
secara tersurat maupun tersirat. Dalam hal 
ini Ngalaksa menaturalkan struktur sosial 
berbasis adat, menyajikan hubungan 
manusia dengan alam sebagai kondisi 
universal, mengemas ritual dalam bingkai 
harmonisasi agama, dan menjadikan ritual 
sebagai bagian dari produksi budaya 
nasional. 

 
Makna Kultural Upacara Ngalaksa: Refleksi, 
Negosiasi, dan Identitas Budaya 

Upacara adat Ngalaksa bukan sekadar 
praktik seremonial rutin tahunan, melainkan 
sebuah sistem makna yang kompleks. Ia 
mengandung kekuatan reflektif terhadap 
sejarah budaya masyarakat Sunda agraris, 
menjadi arena negosiasi antara nilai lama 
dan konteks baru, serta berfungsi sebagai 
sarana strategis dalam mempertahankan 
identitas kultural di tengah derasnya arus 
globalisasi. Pendekatan semiotika sejarah 
kebudayaan memungkinkan kita untuk 
membaca Ngalaksa sebagai sebuah teks 
budaya hidup yang terus bergerak—
sebagai bentuk refleksi sejarah budaya, 
ditafsirkan ulang—sebagai ruang negosiasi 
antara tradisi dan modernitas, dan 
dinegosiasikan melalui berbagai lapisan 
waktu dan ruang—sebagai sarana 
pembentukan dan pemeliharaan identitas 
budaya lokal. 

 
Refleksi Sejarah Budaya Masyarakat Agraris 

Ngalaksa adalah cermin dari struktur 
kebudayaan masyarakat agraris 
masyarakat Sunda yang telah hidup selama 
berabad-abad, khususnya dalam kaitannya 
dengan pandangan kosmologis yang 
memposisikan padi sebagai entitas spiritual. 
Melalui simbol seperti padi, laksa, dan 



Prosiding LPPM ISBI Bandung | 107 

 

 

tarawangsa, masyarakat 
memvisualisasikan siklus hidup yang 
harmonis antara manusia, alam, dan Yang 
Gaib (Aliyudin, 2020; Kesuma, 2016). 
Dalam struktur semiosfer lokal, upacara ini, 
pertama, merekam ingatan kolektif 
mengenai hubungan antara manusia dan 
alam, yang ditandai dengan simbol padi, air, 
dan hasil bumi lainnya. Kedua, 
mengungkap relasi transendental antara 
manusia dan kekuatan spiritual (Tuhan, 
leluhur, roh alam), yang diartikulasikan 
melalui musik tarawangsa, pembacaan 
jampé, dan format prosesi. Makna budaya 
ini menunjukkan bahwa Ngalaksa adalah 
cermin dunia, yakni cara masyarakat 
memahami eksistensinya dalam kosmos 
yang seimbang. Dia bukan hanya aktivitas 
simbolik, tetapi merupakan narasi kultural 
hidup yang merefleksikan struktur dunia 
masyarakat Rancakalong (Geertz, 1973; 
Lotman, 1990). Tanda budaya dalam 
Ngalaksa bukan sekadar warisan, tetapi 
bentuk artikulasi dari pengalaman historis 
masyarakat terhadap lingkungan dan 
spiritualitasnya. 

 
Ruang Negosiasi antara Masa Lalu (Tradisi) 
dan Kini (Modernitas) 

Upacara Ngalaksa tidak statis. Ia adalah 
hasil dari proses negosiasi budaya antara 
warisan lokal dan berbagai bentuk 
intervensi modern seperti agama formal, 
kebijakan negara, ekonomi pariwisata, 
hingga digitalisasi. Proses ini tidak terjadi 
dalam bentuk konflik langsung, melainkan 
melalui adaptasi, resignifikasi, dan 
intertekstualitas. Negosiasi tersebut tampak 
melalui, pertama, sinkretisme spiritual, yaitu 
penggabungan doa Islam dengan jampé 
lokal tanpa menghilangkan makna magis-
spiritualnya (Aliyudin, 2018). Kedua, 
folklorisasi kultural, yaitu ketika ritual 
diformat ulang menjadi lebih representatif 
untuk kebutuhan pelestarian dan promosi 
budaya oleh pemerintah desa wisata (Apip 
& Wibisono, 2024). Ketiga, adaptasi 
performatif, yaitu penyesuaian bentuk 
visualisasi, pakaian, dan dokumentasi ritual 
agar lebih fotogenik untuk media dan 
pariwisata (Agustina et al., 2024). Dalam 
konteks ini, Ngalaksa adalah ruang tafsir 
tempat budaya lokal menyusun ulang 
sistem tanda untuk tetap bertahan dan 
bermakna. Proses ini menunjukkan 

kapasitas semiosis masyarakat adat untuk 
menghadapi tantangan zaman dengan 
mereproduksi dan mengatur ulang makna 
tanda budaya (Lotman, 1990; Hoed, 2011). 

 
Identitas Budaya dan Representasi Kolektif 

Salah satu fungsi dari sistem tanda 
dalam Ngalaksa adalah sebagai 
mekanisme pembentukan dan peneguhan 
identitas budaya masyarakat lokal. Di 
tengah tekanan globalisasi dan 
homogenisasi budaya, upacara ini menjadi 
tanda pembeda antara masyarakat lokal 
dan luar, media ekspresi lokal dalam 
panggung budaya yang lebih luas, dan 
medium edukasi antar generasi, di mana 
nilai, simbol, dan struktur sosial diwariskan 
melalui pertunjukan dan persiapan ritual. 
Oleh sebab itu, identitas kultural ini bersifat 
simbolik, performatif dan sosial. Ngalaksa 
memperlihatkan bahwa identitas budaya 
bukan warisan yang dibekukan, melainkan 
bentuk yang dinegosiasikan, ditampilkan, 
dan diwariskan melalui praktik kolektif 
(Barthes, 2000; Piliang, 2003). 

 
Tradisi dalam Semiosfer Kontemporer 

Melalui perspektif Barthes (2000), dapat 
dikatakan bahwa Ngalaksa adalah lokasi 
ideologis tempat berlangsungnya politik 
representasi. Dalam lanskap budaya 
kontemporer yang ditandai oleh 
keterbukaan dan perlintasan makna 
antarsemiosfer (Lotman, 1990), Ngalaksa 
tidak lagi hanya hidup dalam konteks lokal. 
Upacara ini menjadi cara masyarakat dalam 
memperlihatkan dirinya pada dunia luar, 
baik kepada pemerintah, media, wisatawan, 
maupun kepada komunitasnya sendiri. 
Dalam ruang ini makna budaya dibingkai 
ulang untuk tujuan tertentu—baik untuk 
pelestarian, kebanggaan kolektif, maupun 
konsumsi estetika, dan tanda budaya 
kemudian bekerja sebagai mitos—yakni 
menyampaikan nilai sosial-politik dalam 
bentuk simbol yang tampak “alamiah”. 
Namun penting dicatat bahwa masyarakat 
lokal tidak pasif dalam proses ini. Justru, 
mereka menjadi aktor aktif dalam 
pengelolaan simbol dan makna budaya. 
Mereka menegosiasikan ulang diri mereka 
dalam relasi sosial yang lebih luas melalui 
cara mereka memilih dan menampilkan 
simbol dalam upacara Ngalaksa. 
Masyarakat menjaga batas makna sakral 



108 | Prosiding LPPM ISBI Bandung 

 

melalui pengaturan ruang, pelibatan tokoh 
adat, serta penekanan pada nilai spiritual. 
Hal ini memperlihatkan kekuatan 
masyarakat lokal dalam mengatur tafsir dan 
mempertahankan keotentikan makna 
simbolik mereka di tengah ekspansi wacana 
global. 

Dengan membaca Ngalaksa sebagai 
struktur tanda dalam semiosfer budaya 
yang terus hidup, kita dapat menyimpulkan 
bahwa makna kultural upacara ini bersifat 
reflektif, negosiatif, dan identifikatif. 
Ngalaksa merefleksikan sejarah spiritual 
dan sosial masyarakat, menjadi ruang 
negosiasi antara nilai lama dan tuntutan 
baru, serta menegaskan identitas kolektif 
yang berakar pada struktur simbol dan 
pengalaman komunitas lokal. Dalam 
kerangka semiotika sejarah kebudayaan, 
Ngalaksa bukan hanya “peristiwa budaya”, 
tetapi ruang komunikasi simbolik yang 
melibatkan waktu, kuasa, nilai, dan 
identitas. Maknanya tidak pernah tetap, 
namun selalu bergerak dalam dialog antara 
masa lalu, kini, dan masa depan budaya. 

 
Implikasi Akademik dan Kultural 

Dalam perspektif semiotika sejarah 
kebudayaan, upacara adat Ngalaksa bukan 
sekadar warisan budaya dalam bentuk ritus 
tahunan, melainkan merupakan struktur 
representasi yang kompleks yang bekerja 
dalam ruang dan waktu budaya masyarakat 
Sunda agraris. Upacara ini merupakan 
sistem tanda yang dinamis, yang tidak 
hanya mengekspresikan makna spiritual 
atau estetis, tetapi juga merefleksikan 
struktur sosial, memori kolektif, ideologi 
lokal, dan negosiasi identitas dalam konteks 
modern. Secara diakronis, Ngalaksa 
memperlihatkan transformasi tanda budaya 
dari masa ke masa—dari ritus kosmologis 
pra-Islam, ke bentuk sinkretik religius, ke 
folklorisasi oleh negara, hingga menjadi 
medium ekspresi kultural dalam semiosfer 
global. Tanda seperti padi, tarawangsa, 
hasil bumi, dan jampé mengalami 
resignifikasi makna sesuai dengan 
perubahan sosial dan struktur kekuasaan. 
Ini memperlihatkan bahwa tradisi bukanlah 
bentuk yang beku, tetapi medan semiosis 
historis yang terbuka terhadap tafsir dan 
pembaruan. 

Secara sinkronis, Ngalaksa tetap hidup 
sebagai teks budaya yang berfungsi penting 

dalam masyarakat kontemporer. Dia 
merepresentasikan nilai ekologi spiritual, 
memperkuat solidaritas sosial, menjadi alat 
pewarisan budaya, dan mempertegas 
identitas lokal dalam lanskap kebudayaan 
nasional dan global. Upacara ini menjadi 
ruang di mana masyarakat menyusun dan 
menampilkan narasi tentang diri mereka 
melalui sistem tanda yang dikenal dan 
diwariskan secara kolektif. Melalui konsep 
semiosfer Lotman, Ngalaksa dipahami 
sebagai teks budaya yang berada dalam 
sistem tanda lokal namun berinteraksi 
dengan berbagai semiosfer lain: agama, 
negara, media, dan pariwisata. Di titik inilah 
terjadi proses negosiasi makna yang 
memperkaya, namun juga menantang, 
struktur budaya lokal. Semiosfer adat tidak 
tertutup, tetapi tetap mempertahankan inti 
nilainya melalui mekanisme penyaringan 
simbolik oleh komunitas pemilik budaya. 

Dalam pendekatan ideologi Barthes, 
Ngalaksa menampilkan diri sebagai mitos 
budaya yang bekerja dalam dua arah: 
mempertahankan struktur sosial dan nilai 
tradisi di satu sisi, serta menjadi medium 
resistensi terhadap kekuatan homogenisasi 
global di sisi lain. Ia menampilkan sistem 
simbolik lokal sebagai sesuatu yang “alami”, 
namun sejatinya adalah hasil konstruksi 
sejarah dan relasi kuasa yang kompleks. 
Tanda dalam Ngalaksa bukan hanya 
menyampaikan makna, tetapi juga 
mengatur bagaimana makna itu dipahami, 
diterima, atau ditolak oleh komunitas dan 
oleh audiens eksternal. Secara 
keseluruhan, semiotika sejarah kebudayaan 
memiliki relevansi dan kontribusi penting 
dalam studi seni dan budaya lokal di 
Indonesia. Pendekatan ini tidak hanya 
membantu mengurai bentuk dan makna 
tanda, juga memungkinkan kita memahami 
bagaimana kebudayaan bekerja sebagai 
medan produksi makna yang terus bergerak 
antara masa lalu dan masa kini, antara 
sistem nilai lokal dan tantangan global, 
antara ekspresi dan ideologi. 

Secara akademik, pendekatan semiotik 
sejarah dapat digunakan sebagai alat 
analisis yang kaya dalam studi lintas bidang 
seperti seni pertunjukan, antropologi visual, 
sejarah budaya, dan kajian komunikasi. 
Secara praktis, hasil kajian ini dapat menjadi 
bahan refleksi dalam pelestarian budaya 
berbasis komunitas. Bahwa pelestarian 



Prosiding LPPM ISBI Bandung | 109 

 

 

bukan hanya mempertahankan bentuk luar 
tradisi, tetapi juga mempertahankan struktur 
makna dan agensi kultural masyarakat 
lokal. Secara strategis, pemahaman atas 
dinamika tanda dan makna dalam tradisi 
seperti Ngalaksa dapat menjadi dasar bagi 
pengembangan kebijakan budaya, 
pendidikan multikultural, dan penguatan 
identitas lokal dalam era globalisasi. 
Upacara adat Ngalaksa adalah bukti bahwa 
budaya lokal Indonesia memiliki daya hidup 
semiotik yang tinggi. Ia tidak hanya 
bertahan, tetapi juga aktif menciptakan 
makna, menegosiasikan tafsir, dan 
mempertahankan identitas di tengah 
tekanan zaman. Dengan melihatnya melalui 
lensa semiotika sejarah kebudayaan, kita 
diajak untuk membaca tradisi bukan 
sebagai nostalgia, tetapi sebagai teks hidup 
yang terus berbicara kepada masa kini. 

 
* * * 
 

DAFTAR PUSTAKA 
Agustina, R., Sukirman, O., & Arif, D. N. (2024). 

Potensi tradisi upacara adat Ngalaksa 
sebagai daya tarik wisata budaya di 
Kabupaten Sumedang. Jurnal Educatio, 
10(4), 197–206. 

Aliyudin, M. (2020). Narasi sejarah dalam 
upacara adat Sunda: Kajian etnografi 
atas upacara adat Ngalaksa di 
Rancakalong Sumedang. 
Sosiohumaniora, 22(2), 178–188. 
https://doi.org/10.24198/sosiohumanior
a.v22i2.25238 

Aliyudin, M. (2018). Maintaining nature by 
traditional ceremony: Ethnographic 
Study of Traditional Ceremony of 
Ngalaksa. Proceedings of the 
International Conference on Media and 
Communication Studies (ICOMACS 
2018). https://www.atlantis-
press.com/article/25900607.pdf 

Apip, A., & Wibisono, A. (2024). Upacara 
Ngalaksa desa wisata Rancakalong 
pasca-pandemi Covid-19. Prosiding 
Seminar Nasional Desain dan Seni, ISBI 
Bandung.https://jurnal.isbi.ac.id/index.p
hp/panggung/article/download/158/209 

Barthes, R. (2000). Mythologies (A. Lavers, 
Trans.). New York: Hill and Wang. 
(Karya asli diterbitkan 1957).  

Putri, C, I. (2023). Makanan tradisional dalam 
upacara adat Ngalaksa sebagai simbol 
spiritualitas dan pemersatu masyarakat 
Rancakalong. Skripsi. Universitas 

Pendidikan Indonesia. 
https://repository.upi.edu/4060/ 

Danesi, M. (2004). Messages, Signs, and 
Meanings: A Basic Textbook in 
Semiotics and Communication Theory 
(2nd ed.). Toronto: Canadian Scholars’ 
Press. 

Eco, U. (1979). A Theory of Semiotics. 
Bloomington: Indiana University Press. 

Geertz, C. (1973). The Interpretation of Cultures: 
Selected Essays. New York: Basic 
Books. 

Hall, S. (1980). “Encoding/Decoding.” Dalam 
Hall, S., Hobson, D., Lowe, A., & Willis, 
P. (Eds.), Culture, Media, Language. 
London: Routledge. 

Heryana, D. (2012). Musik tarawangsa: Kajian 
fungsional dan pelestarian seni tradisi 
agraris di Sumedang, Jawa Barat. Tesis. 
Universitas Gadjah Mada. 
https://etd.repository.ugm.ac.id/home/d
etail_pencarian/28660 

Hoed, B. H. (2011). Semiotik dan Dinamika 
Sosial Budaya. Jakarta: Komunitas 
Bambu. 

Kartika, N., Rachmawati, D., & Febrian, D. R. (2024). 
Ngalaksa traditional ceremony as a local 
wisdom to maintain community social 
interaction. Sumedang Multidisciplinary 
Conference Journal (SMCJ), 2(1), 112–
120.https://doi.org/10.30959/patanjala .v4i
1.129 

Kesuma, G. C. (2016). Pendidikan karakter 
berbasis kearifan lokal adat Sunda: 
“Ngalaksa” tarawangsa di Rancakalong, 
Jawa Barat. Al-Tadzkiyyah: Jurnal 
Pendidikan Islam, 7(1), 35–44. 
https://ejournal.radenintan.ac.id/index.p
hp/tadzkiyyah/article/view/1492/1227 

Lotman, Y. M. (1990). Universe of the Mind: A 
Semiotic Theory of Culture (A. Shukman, 
Trans.). London: I.B. Tauris. 

Machdalena, I. (2024). Konstruksi wisata 
budaya berbasis tradisi lokal di 
Kabupaten Sumedang: Studi kasus 
Desa Wisata Rancakalong. Jurnal 
Patanjala, 16(1), 21–34. 

Mulyati, S., & Suparli, L. (2021). Ritual tari 
tarawangsa pada “Pohaci” sebagai 
sarana komunikasi spiritual masyarakat 
Sunda. Jurnal Educatio: Jurnal 
Pendidikan Indonesia, 7(1), 71–80. 
https://doi.org/10.29210/120201055 

Nöth, W. (1995). Handbook of Semiotics. 
Bloomington: Indiana University Press. 

Peirce, C. S. (1931–1958). Collected Papers of 
Charles Sanders Peirce (Vols. 1–8, ed. 
C. Hartshorne, P. Weiss, & A. Burks). 
Cambridge, MA: Harvard University 
Press. 



110 | Prosiding LPPM ISBI Bandung 

 

Piliang, Y. A. (2003). Hipersemiotika: Tafsir 
Cultural Studies atas Matinya Makna. 
Yogyakarta: Jalasutra. 

Dahlan, A. (2022). Pelajar Hawai University, 
dalami tradisi Ngalaksa di Sumedang. 
Times Indonesia, 23 Agustus. 
https://timesindonesia.co.id/indonesia-
positif/424585/pelajar-hawai-university-
kunjungi-sumedang-dalami-tradisi-
ngalaksa-rancakalong 

Yulaeliah, Y. (2006). Musik tradisional 
Tarawangsa dalam upacara Ngalaksa di 
Rancakalong, Sumedang. Jurnal 
Selonding, 2(1), 1–13. 
https://journal.isi.ac.id/index.php/selond
ing/article/view/5/6 

Zaimar, O. (2003). Semiotika Budaya: Wacana 
dan Kompleksitas Makna dalam Tradisi 
Nusantara. Jakarta: Yayasan Obor 
Indonesia.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

  
 
 

  


