Prosiding LPPM ISBI Bandung | 97

UPACARA ADAT NGALAKSA DALAM PERSPEKTIF SEMIOTIKA
SEJARAH KEBUDAYAAN

Dida Ibrahim Abdurrahman, Gandara Permana

Upacara adat merupakan manifestasi
kultural yang merepresentasikan hubungan
manusia dengan alam, sejarah, dan
komunitasnya melalui sistem simbolik yang
kompleks. Sebagai bagian dari sistem
kebudayaan, upacara adat tidak hanya
berfungsi sebagai bentuk ekspresi spiritual
dan sosial, tetapi juga sebagai sarana
komunikasi simbolik yang memediasi nilai,
ingatan kolektif, dan ideologi yang hidup
dalam suatu masyarakat (Geertz, 1973;
Lotman, 1990). Dalam konteks masyarakat
agraris Sunda, salah satu praktik budaya
yang bertahan dan tetap dijalankan hingga
kini adalah upacara adat Ngalaksa, yang

diselenggarakan di Kecamatan
Rancakalong, Kabupaten Sumedang, Jawa
Barat. Secara etimologis, “Ngalaksa’

berasal dari kata “laksa”—sejenis bubur
beras—yang diproduksi dan dibagikan
selama acara berlangsung, sebagai simbol
kesuburan dan keberlimpahan panen saat
itu, serta wujud penghormatan kepada Dewi
Sri (Nyi Pohaci Sanghyang Sri) dan leluhur
(Yulaeliah, 2006; Kesuma, 2016). Secara
harfiah, ngalaksa berarti “membuat laksa”—
bubur dari tepung beras—yang dipercayai
menggambarkan harapan akan hasil panen
yang melimpabh.

Upacara Ngalaksa pada hakikatnya
merupakan ungkapan rasa syukur atas
keberhasilan panen padi, namun dalam
kerangka semiotik, upacara ini juga
merupakan konstruksi tanda budaya yang
berlapis makna. Ngalaksa tidak hanya
terdiri dari prosesi kolektif dan ritual sakral,
juga sarat akan simbol historis dan spiritual
yang mencerminkan pandangan dunia
masyarakat Sunda. Misalnya, pangkon—
sejenis bakul—yang berisi hasil bumi,
mantra (jampé), dan musik tarawangsa
berperan sebagai medium komunikasi
spiritual dan komunitas (Yulaeliah, 2006).
Elemen upacara tersebut merupakan
representamen dari nilai kosmologis dan
hubungan transenden antara manusia dan
alam (Hoed, 2011; Piliang, 2003). Elemen
bukan hanya memiliki fungsi estetis, juga

mengandung nilai historis, ekologis, dan
ideologis yang diwariskan lintas generasi.

Sama halnya dengan tradisi yang lain,
Ngalaksa tidak berada dalam ruang kultural
yang beku atau tertutup. Transformasi
sosial, politik, ekonomi, dan budaya telah
menandai perubahan dalam bentuk dan
makna upacara ini. Modernisasi, Islamisasi,
kebijakan pelestarian budaya oleh negara,
serta pengaruh industri pariwisata telah
menggeser beberapa elemen sakral
menjadi representasi kultural yang dapat
dikonsumsi secara publik (Barthes, 2000;
Zaimar, 2003). Musik tarawangsa,
misalnya, yang dahulu eksklusif untuk
konteks spiritual, kini dimainkan dalam
panggung festival. Prosesi kirab yang
semula berlangsung dalam ruang sakral kini
dikoreografikan untuk dokumentasi dan
tontonan wisata. Dalam masyarakat
kontemporer Ngalaksa bertahan sebagai
ritual ritus agraris yang sekaligus menjadi
daya tarik— khususnya di era semiosfer
global—dan berpotensi dalam
mengembangkan ekonomi rakyat
(Machdalena, 2024). Dalam konteks ini,
upacara adat berperan sebagai medium
pelestarian warisan, medan tafsir, dan re-
signifikasi makna dalam semiosfer budaya
kontemporer (Lotman, 1990).

Berdasarkan paradigma tersebut,
perspektif semiotika sejarah kebudayaan
menjadi relevan untuk membaca ulang
praktik Ngalaksa sebagai sistem tanda
budaya yang dinamis. Pendekatan ini
kemudian akan melihat kebudayaan
sebagai jaringan tanda yang hidup dalam
alur sejarah, di mana setiap elemen budaya
dapat dianalisis sebagai teks yang
bermakna dalam ruang sosial, temporal,
dan ideologis tertentu (Eco, 1979; Danesi,
2004). Semiotika sejarah kebudayaan akan
mengkaji konstruksi upacara adat melalui
aspek bentuk, fungsi, dan transformasi
makna tanda budaya dari waktu ke waktu—
baik karena perubahan internal maupun
intervensi eksternal seperti globalisasi atau
nasionalisasi budaya (Peirce, 1931-1958;



98 | Prosiding LPPM ISBI Bandung

No6th, 1995). Dengan demikian, pendekatan
teori ini akan menyentuh beberapa aspek,
yaitu:

1. Diakronis — menelusuri evolusi tanda
dan ritual dari kosmologi pra-Islam
hingga bentuk folklor modern dan
fungsional dalam konteks pariwisata
(Kesuma, 2016; Machdalena, 2024).

2. Sinkronis — melihat makna aktual dari
nilai ekologi, solidaritas sosial,
karakter komunal, serta identitas
budaya yang diproduksi setiap tahun
dalam pelaksanaan ritual.

3. Semiosfer — memahami bagaimana
Ngalaksa sebagai teks budaya
berinteraksi dengan sistem simbol
agama, negara, media, dan pasar
budaya.

4. ldeologi — menggali konstruksi makna
“alami” dan penggunaan ritual untuk
mendukung kekuatan sosial, spiritual,
dan budaya masyarakat lokal.

Sebagai contoh kasus, upacara adat
Ngalaksa akan dibaca sebagai struktur
semiotik historis yang memuat dimensi
mitos, ritus, dan ideologi lokal. Fokus
analisis diarahkan pada bagaimana tanda
budaya dalam Ngalaksa bekerja sebagai

representasi historis dan spiritual
masyarakat Sunda agraris, serta
bagaimana makna tersebut berubah,

dinegosiasikan, dan dipertahankan dalam
konteks kebudayaan kontemporer. Kajian
pada bidang ini dapat memperkaya
pemahaman terhadap seni dan budaya
lokal tidak hanya sebagai bentuk estetika,
tetapi sebagai sistem representasi yang
terus mereproduksi keberagaman identitas
budaya masyarakat Indonesia secara
umum.

Aspek Diakronis (Historis) Upacara Adat
Ngalaksa
Dalam kerangka semiotika sejarah

kebudayaan, pendekatan diakronis
memungkinkan  kita untuk  melacak
transformasi makna tanda budaya dari

masa ke masa. Dalam hal ini, tanda tidak
dipandang sebagai entitas statis, tetapi
sebagai produk sejarah yang terus berubah
dan mengalami resignifikasi seiring dengan
pergeseran sosial, politik, dan ideologis
(Eco, 1979; Lotman, 1990). Upacara adat
Ngalaksa, sebagai  praktik  budaya

masyarakat agraris Sunda, merupakan
sistem tanda yang hidup dalam konteks
waktu dan ruang yang terus bergerak. Oleh
karena itu, menganalisisnya secara
diakronis berarti menggali bagaimana tanda
budaya dalam Ngalaksa berubah fungsi dan
maknanya seiring perubahan zaman, serta
bagaimana masyarakat meresponsnya
melalui adaptasi simbolik.

Fase Awal: Ritus Kosmologis Tradisional
Berdasarkan catatan lokal, ritual
Ngalaksa bermula pada abad 15 hingga 17
saat masyarakat Rancakalong mengalami
gagal panen dan kelangkaan bibit padi.
Heryana (2012) dan Apip & Wibisono (2024)
mencatat bahwa upaya memperoleh benih
dari Kerajaan Mataram menggunakan
tarawangsa sebagai alat strategi—memuat
benih padi dalam alat musik agar lolos
pemeriksaan—kemudian diikuti ritual laksa
dan proses berkedip pangan sebagai wujud
syukur (Mulyati & Suparli, 2021). Versi
populer pada abad 17 juga mengisahkan
bahwa Dewi Sri (Nyi Pohaci Sanghyang Sri)
diyakini turun memberkahi panen setelah
ritual ini. Dengan demikian, ritual ini
bertumbuh  sebagai respon simbolik
terhadap krisis ekologis, berakar pada
kosmologi agraris dan spiritualitas lokal.
Tanda budaya yang hadir—seperti padi
sebagai persembahan, musik tarawangsa,

dan jampé—berfungsi sebagai medium
komunikasi spiritual dengan kekuatan
supranatural.

Pada fase ini, pertama, makna tanda
bersifat sakral dan diikat oleh kepercayaan
animistis dan dinamistis masyarakat
agraris—muncul sebagai ritus kosmologis

tradisional yang berakar kuat dalam
pandangan dunia masyarakat agraris
Sunda. Kedua, struktur tanda Dbersifat

tertutup dan hanya dapat diakses melalui
otoritas adat dan pengalaman ritual—
sebagai sarana menjaga harmoni antara
manusia, alam, dan roh leluhur. Ketiga,

tanda berfungsi sebagai media
penyeimbang alam semesta dengan
menjaga harmoni antara buana alit
(mikrokosmos) dan buana agung

(makrokosmos alam dan leluhur manusia).
Makna ini membentuk fondasi budaya yang
bersifat transenden dan berakar pada siklus
pertanian dan spiritualitas lokal—di mana
setiap tindakan simbolik merupakan bagian



Prosiding LPPM ISBI Bandung | 99

dari komunikasi kosmik yang terstruktur—
dan menegaskan bahwa aspek spiritualitas,
ekologi, dan sosial dalam budaya Sunda
sejak awal telah terjalin erat dalam satu
sistem budaya yang menyatu.

Fase Peralihan:
Tradisi

Sejak abad ke-17, wilayah Priangan
termasuk Rancakalong mengalami
pengaruh Islam yang cukup kuat. Proses
sinkretisme berlangsung secara bertahap,
ditandai oleh penyesuaian makna terhadap
tanda budaya lama agar sesuai dengan
ajaran Islam (Geertz, 1973). Pada fase ini,
mantra (jampé) mulai dikombinasikan atau
digantikan dengan doa Islami, tetapi struktur
ritus dan bentuk prosesi tetap
dipertahankan. Tarawangsa tetap
digunakan, tetapi disucikan kembali sebagai
bagian dari budaya “warisan leluhur’ yang
tidak bertentangan secara langsung dengan
nilai agama. Padi yang semula ditujukan
pada kekuatan roh alam berubah menjadi
simbol syukur kepada Tuhan Yang Maha
Esa. Meskipun bentuknya berubah, struktur
simbolik dan makna ekologis maupun
estetis  tetap  dipertahankan, yang
mencerminkan negosiasi tekstual antara
tradisi dan agama baru menurut teori
semiosis Lotman. Dengan demikian, tanda
budaya dalam Ngalaksa mengalami
resignifikasi—maknanya tidak dihapus,
tetapi ditafsirkan ulang agar sejalan dengan
kosmologi baru.

Sinkretisme Agama dan

Fase Modernisasi: Folklorisasi Tradisi

Pada masa pasca-kemerdekaan,
terutama pada era Orde Baru, negara
melakukan nasionalisasi  kebudayaan.
Melalui lembaga kebudayaan dan program
pelestarian, tradisi seperti Ngalaksa
diklasifikasikan sebagai “warisan budaya
takbenda” dan mulai dikembangkan
sebagai objek folklor dan pariwisata
budaya. Sejak tahun 1985, Ngalaksa
diselenggarakan secara rutin—setahun
sekali, diwajibkan lima desa (“rurukan”)
bergantian, serta dimasukkan dalam
agenda desa.

Dalam penelitian Kesuma (2016) dan
praktik lokal, Ngalaksa menunjukkan
adanya transisi performatif, pertama,
dekontekstualisasi tanda budaya—
misalnya, tarawangsa mulai ditampilkan

dalam acara formal pemerintahan tanpa
elemen sakral, ritual turun jimat dan
pembuatan Jlaksa diatur agar dapat
disaksikan publik. Kedua, upacara adat
diposisikan  sebagai alat pemersatu
nasional dalam kerangka Bhineka Tunggal
Ika, tetapi kehilangan sebagian makna
spiritual lokalnya—misalnya upacara dibuka
oleh pejabat daerah, diliput media, dan
didokumentasikan sebagai atraksi budaya.
Ketiga, Tanda budaya menjadi representasi
identitas visual kolektif, lebih sebagai alat
ekspresi kebudayaan daripada sebagai
medium ritus sakral.

Transformasi ini menandai peralihan
makna ritual menjadi simbol identitas lokal
dan atraksi wisata, sekaligus menegaskan
hubungannya dengan pemerintah dan
media melalui narasi budaya nasional.
Makna tanda pada fase ini cenderung
difungsikan dalam kerangka estetika dan
etnografi, seiring dengan meningkatnya
perhatian terhadap kekayaan budaya lokal
oleh institusi pendidikan dan pemerintahan.

Fase Kontemporer: Negosiasi dalam
Semiosfer Global dan Era Digital
Memasuki abad ke-21, upacara

Ngalaksa berada dalam pusaran semiosfer
global, di mana berbagai sistem tanda—
nasional, religius, digital, pariwisata, dan
pasar—saling bersinggungan (Lotman,
1990). Dalam situasi ini, pertama, tanda
budaya mengalami komodifikasi—misalnya,
bakul dihias lebih estetis untuk keperluan
dokumentasi, bukan lagi hanya sebagai
persembahan spiritual. Kedua, media digital
mendokumentasikan dan menyebarkan
upacara, menjadikan simbol lokal tersedia
bagi penonton global, sekaligus menggeser
konteks lokal mereka. Ketiga, masyarakat

lokal melakukan negosiasi makna—
sebagian mempertahankan nilai sakral,
sebagian mengadaptasi dalam bentuk
tontonan untuk pengunjung atau

pemerintah. Ritual ini telah menjadi naskah
budaya yang di-negosiasi secara luas, di
mana simbol lokal masuk dalam ranah
wisata, pendidikan, media digital, dan
ekonomi kreatif.

Fase ini memperlihatkan bahwa tanda
budaya dalam Ngalaksa tidak lagi bersifat
tunggal, tetapi menjadi arena pertemuan
berbagai tafsir yang saling mempengaruhi
dan bersaing. Meskipun demikian, elemen



100 | Prosiding LPPM ISBI Bandung

inti tetap dipertahankan sebagai penanda
kontinuitas identitas lokal. Lapisan makna
dalam Ngalaksa terlihat dari penyesuaian
sejak krisis pangan, asimilasi agama,
folklorisasi nasional, hingga digitalisasi
budaya. Setiap fase menunjukkan dinamika
semiosis historis—tanda-tanda ritual baik
padi, musik, maupun /aksa terus
diinterpretasikan ulang sesuai konteks
sosial dan kekuasaan. Di sini Ngalaksa

bukan sekedar upacara simbolik; ia
merupakan teks budaya hidup yang
merekam arus perubahan, domestikasi

spiritual, dan pembentukan identitas kolektif
dalam dimensi lokal dan global.

Melalui pendekatan diakronis dalam
semiotika sejarah kebudayaan, kita dapat
memahami bahwa tanda dalam upacara
adat Ngalaksa telah mengalami
transformasi makna yang berlapis. Dari
tanda sakral dalam ritus agraris, menuju
simbol spiritual Islam, lalu menjadi
representasi budaya daerah dalam sistem
nasional, dan kini menjadi objek ekspresi
identitas dalam semiosfer global.
Perubahan ini tidak menghilangkan makna
lama, tetapi menciptakan strata makna yang
saling tumpang tindih—sebuah ciri khas dari
budaya yang hidup dan berdaya lenting.
Dalam konteks ini, Ngalaksa adalah contoh
konkret bagaimana tradisi bekerja bukan
hanya sebagai museum simbol, melainkan
sebagai ruang produksi makna yang terus
dinegosiasikan dalam sejarah dan budaya.

Aspek Sinkronis (Makna Budaya) Upacara
Adat Ngalaksa

Dalam sudut pandang semiotika sejarah
kebudayaan, aspek sinkronik berfungsi
untuk mengkaji bagaimana sistem tanda
budaya bekerja dalam struktur sosial pada
satu titik waktu tertentu—yakni masa kini—
tanpa mengesampingkan keberlanjutan
historisnya. Upacara adat Ngalaksa, ketika
diamati dalam  kerangka  sinkronik,
memperlihatkan fungsi budaya yang tidak
hanya Dbersifat spiritual atau estetis,
melainkan juga sosial, ekologis, ideologis,
dan identitas. Praktik budaya ini
merepresentasikan struktur makna yang
hidup dalam masyarakat Rancakalong
sebagai cerminan dari cara mereka
memahami diri, lingkungan, dan dunia
mereka saat ini (Hoed, 2011; Lotman,

1990)—serta  bagaimana nilai lokal

teraktualisasi dalam praktik ritual.

Fungsi Edukasi Budaya dan Pewarisan Nilai

Menurut Kesuma (2016), Ngalaksa
memuat beberapa nilai karakter penting
seperti toleransi, demokrasi, kedisiplinan,
kerja keras, dan kepedulian sosial serta
ekologis. Dalam aspek sinkronik ini, ritual—

dari pembuatan Jaksa hingga proses
menari—berfungsi sebagai media
pendidikan informal, memperkuat

kewargaan dan nilai sosial di kalangan
generasi muda. Dengan kata lain, Ngalaksa
adalah sekolah hidup yang bersifat komunal
di mana nilai kultural menjadi bagian dari
pengalaman kolekti—berfungsi sebagai
mekanisme pewarisan nilai-nilai  lokal
seperti gotong royong, penghormatan
terhadap alam, ketertiban sosial, dan
spiritualitas komunitarian. Hal ini
menunjukkan bahwa makna budaya tidak
hanya diturunkan secara simbolik, juga
performatif, melalui keterlibatan aktif dalam
struktur upacara. Ini membedakannya dari
pendidikan formal yang lebih terlepas dari
akar kultural lokal.

Manifestasi Solidaritas Sosial dan Kohesi
Komunitas

Ngalaksa adalah ekspresi kolektif
masyarakat Rancakalong yang melibatkan
berbagai lapisan kelompok usia dan peran
sosial. Dalam hal ini, upacara tersebut tidak
hanya menyimbolkan hasil panen, juga
menjadi peristiwa sosial yang mempererat
ikatan antar warga. Seluruh warga dalam

menyelenggarakan ritual—dari tahapan
persiapan (bewara, ngahayu, mera),
prosesi ritual, hingga distribusi laksa—

menunjukkan solidaritas sosial yang kuat.
Ritual ini memperkuat hubungan antar
kelompok (rurukan) dan antarstatus sosial,
mendorong semangat gotong royong, serta
mempertegas struktur sosial egaliter dalam
komunitas agraris. Setiap orang memiliki
tugas mempersiapkan sesaji, memainkan
musik, menyusun barisan prosesi, hingga
menata ruang upacara. Struktur sosial yang
terbaca dalam Ngalaksa adalah struktur
kohesif—yaitu solidaritas sosial yang
dibangun melalui partisipasi budaya
(Durkheim, dalam Hall, 1980). Upacara ini
menjadi mekanisme pelestarian relasi sosial
yang Dberbasis kebersamaan, gotong



Prosiding LPPM ISBI Bandung | 101

royong, dan partisipasi aktif. Dalam konteks
sinkronik, hal ini menunjukkan bahwa
praktik kebudayaan masih berperan penting
sebagai infrastruktur  sosial dalam
masyarakat lokal.

Simbolisme Lokal dan Representasi Identitas
Budaya

Salah satu makna kultural yang paling
kuat dalam pelaksanaan Ngalaksa adalah
relasi timbal balik antara manusia dan alam.
Dalam sistem budaya masyarakat agraris
Sunda, padi tidak hanya menjadi komoditas
pangan, tetapi juga tanda kehidupan dan
berkah. Prosesi membawa hasil bumi,
pembacaan jampé, dan persembahan
simbolik merupakan bentuk aktualisasi etika
ekologi lokal, di mana alam dipandang
bukan sebagai objek eksploitasi, melainkan
sebagai entitas hidup yang harus dihormati.
Makna ini tetap hidup di tengah modernitas
karena upacara menjadi ruang aktualisasi
nilai ekologis lokal, sekaligus kritik halus
terhadap praktik pertanian modern yang
cenderung mekanistik dan  destruktif
(Geertz, 1973; Zaimar, 2003). Dalam
konteks sinkronik, upacara ini menjadi
penegasan bahwa spiritualitas agraris
menjadi dan masih sangat relevan dalam
kehidupan masyarakat kontemporer,
bahkan ketika aktivitas pertanian secara
fungsional mulai menurun.

Dalam semiosfer budaya hari ini,
upacara Ngalaksa menjadi penanda
identitas kolekti—menjadi pembeda antara
“kita” dan “mereka”, antara masyarakat lokal
dan pengunjung luar, antara yang menjalani
dan yang menyaksikan. Musik tarawangsa,
alat tradisional jentréng, menjadi simbol
keaslian budaya Sunda agraris, sementara
laksa dan prosesi ritual menjadi ikon visual
dan representasi budaya yang lebih
spesifik—penanda identitas yang
ditegaskan melalui pertunjukan budaya.
Dalam dimensi ini, Ngalaksa tidak hanya
bekerja sebagai bentuk ekspresi diri, tetapi
juga sebagai wacana representasional
dalam pertemuan budaya. Dia adalah ruang
di mana masyarakat menampilkan siapa
mereka kepada dunia, dan sekaligus
mempertahankan keberlanjutan jati diri
mereka di tengah perubahan.

Adaptasi dan Negosiasi dalam Ruang
Modern: Ekonomi Kreatif dan Pariwisata
Budaya

Makna budaya dalam Ngalaksa hari ini
juga dibentuk dalam konteks negosiasi
antara nilai lokal dan tekanan modernitas.
Agustina et al. (2024) menunjukkan bahwa
Ngalaksa memiliki potensi sebagai objek
wisata yang naratif dan estetik, lengkap
dengan fasilitas, aksesibilitas, serta nilai
spiritual dan edukatif. Kehadiran media,
peliputan oleh lembaga pemerintah,
dokumentasi, dan ekspektasi dari pihak luar
menyebabkan adanya upaya penyesuaian.
Misalnya, waktu pelaksanaan diselaraskan
dengan kalender libur nasional, atau
elemen dekoratif yang dikembangkan agar
lebih fotogenik. Namun, dalam kerangka
semiotika budaya, penyesuaian ini tidak
selalu berarti degradasi makna. Sebaliknya,
ini menunjukkan bahwa masyarakat lokal
memiliki  kapasitas  semiosis,  yakni
kemampuan untuk menafsirkan,
menyesuaikan, dan memproduksi ulang
makna sesuai kebutuhan zaman (Lotman,
1990). Maka, Ngalaksa menjadi ruang
ganda: di satu sisi ia tetap menjadi tradisi
sakral, dan di sisi lain menjadi medium

kontemporer yang terbuka untuk
komunikasi lintas batas.
Aspek sinkronik terhadap makna

budaya dalam upacara adat Ngalaksa

mengungkap bahwa praktik ini tetap
mengandung  struktur makna  yang
fungsional dan masih relevan dalam

kehidupan masyarakat Rancakalong hari
ini. Upacara adat ini menyatukan
spiritualitas dengan ekologis dalam konteks
mekanisme sosial, ritual dengan sosial
dalam konteks aktualisasi kultural, dan
lokalitas dengan keterbukaan budaya dalam
konteks inovasi ekonomi. Ngalaksa bukan
sekadar peninggalan masa lalu, juga
sebagai teks budaya yang terus ditafsirkan
ulang dalam semiosfer kekinian. Dalam
konteks semiotika sejarah kebudayaan, hal
ini menunjukkan bahwa tanda budaya tidak
bersifat tetap, tetapi dinamis dan selalu
dalam proses produksi makna. Ngalaksa
adalah contoh konkret bagaimana sistem
simbolik lokal bertahan dan berkembang
melalui struktur sosial dan praktik budaya
yang reflektif terhadap kondisi kontemporer.



102 | Prosiding LPPM ISBI Bandung

Konsep Semiosfer dalam Upacara Adat
Ngalaksa

Dalam perspektif Yuri Lotman (1990),
upacara adat Ngalaksa dapat dipahami
sebagai sebuah teks budaya yang hidup
dalam semiosfer lokal masyarakat agraris
Sunda, yakni ruang simbolik di mana sistem
tanda diproduksi, dipertukarkan, dan
dimaknai secara kolektif. Setiap elemen
upacara berfungsi sebagai representamen
budaya yang memiliki relasi makna dengan
sejarah, struktur sosial, dan nilai spiritual
masyarakat pendukungnya—yang tidak
hanya berfungsi sebagai simbol spiritual
dan sosial, tetapi juga sebagai penanda
hubungan antar semiosfer. antara adat,
agama, negara, media, dan pariwisata.
Setiap tindakan, objek, bunyi, serta ruang
yang hadir dalam wupacara ini memuat
lapisan makna simbolik yang dapat
ditelusuri berdasarkan klasifikasi tanda—
ikon, indeks, dan simbol—sebagai bagian
dari sistem representasi yang tidak hanya
bersifat estetis, juga memiliki relasi historis
dan ideologis. Dalam ruang batas semiosfer
ini, terjadi negosiasi makna di mana unsur
tradisional dikemas ulang tanpa
menghilangkan nilai inti yang diwariskan
komunitas (Apip & Wibisono, 2024
Agustina et al., 2024). Ngalaksa, dengan
demikian,  menjadi  contoh  konkret
bagaimana budaya Ilokal menjalankan
semiosis dinamis—menerjemahkan,
menyesuaikan, dan  mempertahankan
identitas melalui strategi simbolik dalam
sistem makna yang terus bergerak.
Ngalaksa sebagai Teks Lokal dalam
Semiosfer Sunda Agraris

Sebagai bagian dari semiosfer Sunda
agraris, Ngalaksa dipahami sebagai teks
ritual yang membawa jaringan tanda—padi,
laksa, prosesi, musik tarawangsa—yang
menghidupkan sistem nilai lokal. Setiap
elemen budaya mengandung makna
kultural dan ekologis yang dipahami serta
dimaknai ulang oleh masyarakat sebagai
bagian dari realitas bersama (Lotman,
1990). Ngalaksa di sini bekerja sebagai
“‘generator makna” yang mengonstruksi
cara berpikir, merasakan, dan bertindak
masyarakat Rancakalong dalam keseharian
mereka.

Salah satu praktik khas dalam upacara
ini adalah pembuatan /aksa, yang dikemas

dalam daun congkok dan didistribusikan
kepada warga. Laksa tidak hanya
dipandang sebagai makanan, tetapi
sebagai penanda kuantitas panen yang
akan datang—semakin banyak laksa
dibagikan, semakin besar harapan akan
kelimpahan di musim selanjutnya (Kesuma,
2016).

Padi (paré), wadah sesaji, beberapa
hasil bumi lain seperti kelapa, pisang, ubi,
dedaunan, dan berbagai macam bunga—
tersusun di dalam bakul—merupakan tanda
paling sentral dalam upacara Ngalaksa.
Secara semiotik, elemen tersebut
menyampaikan pesan syukur  dan
penghormatan kepada kekuatan spiritual
yang diyakini sebagai pemberi berkah dan
pada leluhur (Kesuma, 2016). Dalam
konteks sejarah budaya, bakul tidak hanya
membawa padi atau palawija lainnya, juga
mengusung memori  kolektif tentang
kesuburan, ketahanan pangan, dan
keseimbangan kosmis yang dijaga melalui
ritus agraris (Geertz, 1973). Di sini setiap
elemen merupakan tanda material dari
hubungan transenden antara manusia,
bumi, dan Yang Maha Kuasa, sekaligus
pernyataan identitas sebagai komunitas
agraris yang menggantungkan hidup pada
alam.

Instrumen musik tradisional tarawangsa
dan jentréng digunakan secara khas dalam
upacara ini. Nada yang dimainkan bersifat
repetitif dan meditatif, menciptakan suasana
transendental dan ikut mengiringi tahapan
saat pembuatan /aksa. Menurut Yulaeliah
(2006), tarawangsa bukan sekadar media
hiburan atau pengiring upacara, lebih jauh
dia merupakan alat komunikasi dengan

entitas spiritual, termasuk leluhur dan
kekuatan penjaga kesuburan. Dengan
demikian, suara tarawangsa dipahami

sebagai penanda keberadaan leluhur dan
nilai tradisi yang diwariskan.

Pengucapan mantra atau jampé yang
dilakukan oleh tokoh adat (sesepuh)
masyarakat atau pemuka  spiritual
menunjukkan adanya dimensi linguistik dari
sistem tanda Ngalaksa. Isinya berupa puiji-
pujian kepada  alam, permohonan
keselamatan, dan ungkapan rasa syukur.
Dalam konteks sejarah Jampé
mencerminkan keberlanjutan kosmologi
Sunda pra-Islam—dalam bentuk bahasa
Sunda kuna, sekaligus proses sinkretisme



Prosiding LPPM ISBI Bandung | 103

spiritual yang terjadi ketika elemen Islam
dimasukkan ke dalam formulasi bahasa
ritus—adanya kosakata Arab dan nilai
Islam. Jampé menjadi bentuk komunikasi
simbolik yang menghubungkan komunitas
dengan masa lalu, memperlihatkan proses
sinkretisme antara spiritualitas lokal dan
ajaran agama formal, tanpa menghilangkan
nilai sakral yang melekat pada struktur
aslinya (Zaimar, 2003; Kesuma, 2016).
Selain memperkuat struktur naratif
budaya yang diwariskan, seluruh elemen
dalam upacara Ngalaksa beroperasi secara
simultan dalam membentuk struktur makna
budaya masyarakat agraris Sunda. Melalui
klasifikasi ini, terlihat bahwa struktur makna
dalam Ngalaksa bersifat multimodal, di
mana satu elemen bisa memuat banyak
lapisan makna yang diaktitkan kembali
melalui praktik sosial, memori historis, dan
sistem nilai masyarakat. Dengan begitu, kita
memperoleh pemahaman bahwa makna
budaya dibentuk melalui relasi—
berdasarkan konvensi sosial dan budaya
(Danesi, 2004; No6th, 1995)—yang dinamis
antara bentuk, fungsi, dan konteks historis.

Pusat dan Batas: Ruang Negosiasi Makna

Dalam konsep semiosfer terdapat
struktur pusat (makna dominan) dan batas
yang merupakan titik interaksi dengan
semiosfer lain yang asing atau tidak
sepenuhnya dikenali. Dalam konteks
Ngalaksa, pusat semiosfer adalah nilai
agraris-spiritual lokal yang tertanam dalam
ritus dan simbol upacara. Sementara batas
semiosfer adalah pertemuan dengan sistem
tanda eksternal seperti agama, negara,
modernitas, globalisasi, media, dan publik
eksternal. Di sini masyarakat membangun
“zona ftransisi tanda”, tempat makna baru
diproduksi sambil tetap mempertahankan
esensi budaya lama (Lotman, 1990; Zaimar,
2003).

Jika merujuk pada konstruksi semiosfer
Sunda, di wilayah batas ini terjadi proses
negosiasi makna—yang tidak serta-merta
meniadakan makna lama. Pada struktur
pusat tarawangsa adalah artefak musikal
yang menyeimbangkan ruang antara dunia
profan dan sakral (Zaimar, 2003). Alunan
suara jentréng menyuarakan teks yang tak
terucap dalam bahasa verbal, membangun
kondisi transendental yang akan mengikat
komunitas dalam pengalaman spiritual

kolektif, dan merepresentasikan kosmologi
dan keterhubungan antara alam nyata dan
dunia spiritual. Simbol agraris-spiritual
seperti padi dan laksa tetap dipertahankan
di pusat ritual. Dalam konteks batas budaya
terjadi negosiasi dengan agama
(sinkretisme doa Islam), negara (folklorisasi
dan agenda wisata), dan media sosial
(adaptasi konten visual) — transformasi
yang memperluas jangkauan ritual tanpa
melemahkan inti ritual.

Hubungan Antar-Semiosfer: Lokal, Nasional,
Global

Prosesi kirab atau arak-arakan dalam
Ngalaksa adalah tanda kolektif yang
merepresentasikan solidaritas sosial dan
keteraturan simbolik dalam komunitas.
Dalam sejarah budaya Sunda, setiap
prosesi adalah penanda transisi dari ruang
profan ke ruang sakral, serta pengingat
akan pentingnya kolektivitas  dalam
kehidupan masyarakat agraris (Hoed,
2011). Prosesi ini menjadi semacam tata
ruang bergerak yang menampilkan
dinamika sosial, spiritualitas bersama, dan
struktur kolektif yang tertata dalam makna
budaya lokal. Namun, prosesi Ngalaksa
tidak eksklusif berkutat di semiosfer lokal.
Dia berinteraksi dengan semiosfer lainnya.

Dalam semiosfer nasional, melalui
pengakuan sebagai warisan budaya,
menjadikannya  bagian dari narasi
kebangsaan—Simbol pluralitas dan

toleransi budaya (Kesuma, 2016). Dalam
semiosfer  pariwisata, media digital
memperluas makna laksa dan ritual menjadi
produk budaya modern (Agustina et.al.,
2024). Dalam semiosfer global,
dokumentasi melalui media tertentu
menjadikan informasi ritual ini tersedia lebih
luas. Ngalaksa menjadi bagian dari narasi
ethnic tourism yang disaksikan oleh
wisatawan dan disebarkan melalui beragam
platform—seperti YouTube atau Instagram.
Visualisasinya menjadi komoditas simbolik,
di mana nilai lokal beradaptasi dengan
harapan audiens global. Interaksi ini
memunculkan tumpang tindih makna dan
fungsi, di mana tanda budaya lama—seperti
tarawangsa atau hasil bumi—tidak hanya
bermakna spiritual atau sosial, tetapi juga
estetis, komersial, dan bahkan politis.



104 | Prosiding LPPM ISBI Bandung

Memori Budaya Kolektif dan Semiosis yang
Terus Berjalan

Lotman (1990) menyebut semiosfer
sebagai mekanisme dalam penyimpanan
memori budaya. Ngalaksa memainkan
fungsi kolektifnya dalam menghadirkan
kembali nilai agraris dan spiritual,
mekanisme pewarisan simbol kultural, dan
menjaga keberlanjutan nilai asli sambil
menyesuaikan tampilannya. Sebagaimana
yang telah dikemukakan dalam penelitian
Kesuma (2016) dan Yulaeliah (2006), serta
diperkuat oleh dokumentasi dalam berbagai
sumber visual dan observasi lapangan,
upacara Ngalaksa menyusun sistem tanda
melalui unsur visual, auditori, tekstual, dan
performatif. Tanda tersebut memiliki fungsi
simbolik yang dapat dibaca dalam tiga
dimensi: ikonik, indeksikal, dan simbolik.
Melalui pendekatan ini, setiap unsur dalam
upacara Ngalaksa tidak dipahami sebagai
komponen yang berdiri sendiri, melainkan
sebagai teks budaya yang dinamis, saling
membentuk dalam ruang makna yang hidup
dan bergerak dari masa ke masa.

Klasifikasi tanda dalam upacara adat
Ngalaksa memperlihatkan bahwa praktik
budaya tidak hanya menyimpan kekayaan
simbolik, juga mengandung sistem
representasi yang kompleks dan saling
bertaut. Setiap kategori tanda bekerja
secara bersamaan untuk menyampaikan
nilai  kolektif, ingatan historis, dan
kepercayaan spiritual yang membentuk
dasar dari struktur budaya masyarakat
agraris Sunda. Dalam kerangka semiotika
sejarah kebudayaan, analisis ini
memperkuat pandangan bahwa
kebudayaan adalah sistem tanda yang
hidup dan terus menerus memproduksi
makna dalam ruang sejarah dan sosialnya.
Dalam hal ini, Ngalaksa berfungsi sebagai
ruang Kkonservasi memori, mekanisme
reproduksi identitas, dan teks budaya yang
aktif yang terus dimaknai ulang dalam
berbagai konteks sosial, dari pendidikan
budaya hingga konsumsi estetika, sekaligus
menciptakan ruang interpretasi baru
terhadap simbol sebelumnya.

Setiap unsur tanda dalam upacara adat
Ngalaksa membentuk sistem makna yang
kompleks, terstruktur dalam hubungan
antara bentuk simbolik dan fungsinya dalam
sistem budaya masyarakat Rancakalong.
Dari padi hingga jampé, dari tarawangsa

hingga laksa, setiap elemen berperan
sebagai unit komunikasi budaya yang
menyampaikan  nilai, sejarah, dan
keyakinan kolektif. Dalam tradisi Sunda,
ruang tidak netral. Konsep upacara adat
memiliki struktur simbolik yang terikat pada
kosmologi dan struktur sosial. Oleh karena
itu, aspek ruang dalam Ngalaksa
merupakan bagian integral dari sistem
makna yang dibentuk secara historis.
Melalui sudut pandang semiotika sejarah
kebudayaan, seluruh unsur dalam upacara
Ngalaksa dibaca bukan sebagai elemen
estetis saja, tetapi sebagai sistem tanda
yang hidup dalam konteks historis dan
spiritual masyarakat Sunda agraris. Di satu
sisi, setiap tanda bekerja secara simultan
dalam dimensi material, simbolik, dan
historis. Pada sisi yang lain, saling
menguatkan dalam konteks produksi dan
reproduksi makna budaya. Dengan
mengenali dan memahami unsur tanda ini,
kita akan melihat bentuk luar dari sebuah
tradisi, selanjutnya kita akan masuk dalam
sistem atau tatanan nilai dan struktur makna

yang  menopangnya—sejauh  mereka
pertama kali diproduksi.
Aspek Ideologi dalam Upacara Adat
Ngalaksa

Menurut Roland Barthes, mitos dalam
budaya muncul saat tanda budaya

dipresentasikan sebagai hal yang “alamiah”,
tanda budaya tidak hanya menyampaikan
makna harfiah, tetapi juga menutupi struktur
sosial, politik, dan relasi kekuasaan di
baliknya—sekaligus menegaskan struktur
ideologis. Tanda—khususnya dalam bentuk
mitos budaya—memproduksi makna yang
diterima masyarakat tanpa disadari sebagai
hasil konstruksi sosial dan historis.
Pendekatan ini membuka ruang analisis
kritis terhadap upacara adat Ngalaksa
sebagai sistem tanda yang bekerja dalam
kerangka ideologi dan mengonstruksi
pandangan dunia, paradigma kekuasaan,
dan identitas kolektif. Dalam kasus
Ngalaksa, ritual ini berperan sebagai
ekspresi serta sarana legitimasi ideologi
lokal, agama, dan negara—meski secara
bersamaan berpotensi menjadi alat
resistensi kultural (Barthes, 2000).



Prosiding LPPM ISBI Bandung | 105

Legitimasi Sosial-Adat dan  Struktur
Kekuasaan

Barthes (2000) mengajukan bahwa
mitos bekerja sebagai second-order
signification—yaitu sistem makna lapis dua
di mana tanda menjadi kendaraan ideologi.
Upacara Ngalaksa menegaskan posisi
tokoh adat (penghulu) sebagai pejabat
simbolik dan spiritual. Kedudukannya tidak
terlepas dari ideologi lokal yang
memperkuat hierarki tradisi—di mana
struktur peran gender dan tanggung jawab
diatur di luar jangkauan kritik publik
(Aliyudin, 2020; Apip & Wibisono, 2024).
Dengan demikian, ritual ini naturalisasi
struktur sosial melalui simbolisme adat,
yang memperkuat klaim legitimasi budaya
terhadap otoritas tradisional.

Dalam Ngalaksa, dari sekian elemen
budaya yang ada—meskipun tampak
“tradisional” atau “alamiah”—sebenarnya
memuat pesan ideologis yang dibentuk
secara historis. Misalnya, bakul berisi hasil
bumi merupakan simbol rasa syukur yang
membawa informasi tentang keharmonisan
masyarakat agraris yang selalu berhasil
dalam panen. Dalam kenyataannya, sistem
pertanian lokal bisa saja menghadapi
berbagai tekanan struktural. Tarawangsa
tidak hanya sebagai instrumen musik,
melainkan mitos tentang kesakralan tradisi
yang seolah tak berubah, meskipun dia
telah  dikomodifikasi untuk panggung
pertunjukan. Kehadiran tokoh adat tidak
hanya menyimbolkan otoritas spiritual, juga
mempertahankan struktur sosial tradisional
yang hierarkis dan patriarkal. Melalui tanda
ini, upacara Ngalaksa membingkai struktur
sosial dan sejarah budaya sebagai sesuatu
yang wajar dan tidak perlu dipersoalkan,
yang dalam kerangka Barthes begitulah
prinsip dan inti dari cara kerja ideologi.

Ideologi
Manusia

Salah satu ciri ideologi dalam semiotika
Barthes adalah kemampuannya untuk
menghapus jejak konstruksi. Ngalaksa
memperkuat mitos keselarasan kosmik—
hubungan manusia dengan alam dan roh
leluhur—seolah berinteraksi dengan alam
adalah kewajaran universal. Mitos ini
berfungsi sebagai ideologi ekologis lokal
yang walaupun relevan, tetap dibentuk
untuk menjaga kepatuhan terhadap struktur

Agraris dan Hubungan Alam-

kultural tradisional (Kartika et al., 2024).

Dalam konteks Ngalaksa, pertama,
pembagian peran dgender yang tidak
seimbang—di mana laki-laki dominan

sebagai pembaca jampé dan pemegang

otoritas, sementara perempuan lebih
banyak sebagai pelengkap visual atau
pendukung logistik—diterima  sebagai

“aturan adat” tanpa dipertanyakan secara
kritis. Kedua, tata ruang upacara yang
menempatkan pusat prosesi di tangan
tokoh adat—dan bukan di tangan warga

biasa—disebut sebagai warisan, bukan
sebagai refleksi distribusi kuasa.
Ideologi bekerja melalui simbolisme

budaya yang menangguhkan kritik, karena
makna yang terkandung dalam tanda
disampaikan secara tidak langsung, melalui
bentuk, citra, dan narasi yang telah
“dinaturalisasikan”. Aspek ini ditampilkan
sebagai “kode moral” bahwa hubungan
ekologis dipertahankan melalui ritual, bukan
melalui kritik struktural terhadap praktik
pertanian komersial atau industrial.

Sinkretisme Ideologi Agama: Ritual sebagai
Harmonisasi Kultural

Ngalaksa menawarkan narasi sinkretik:
penggabungan nilai rohani Islam dengan
simbol nenek moyang, padi, dan
tarawangsa—kemudian memproduksi
ideologi tentang identitas lokal. Ideologi ini
bekerja dalam dua arah. Di satu sisi, dia
memperkuat rasa percaya diri kolektif dan
mempertegas posisi kultural komunitas
lokal dalam semiosfer nasional. Di sisi yang
lain, dia dapat menjadi strategi komodifikasi
identitas, di mana budaya lokal “dijual’
dalam bentuk tontonan atau produk
representasional bagi wacana nasionalisme
kebudayaan. Dalam perspektif Barthes,
ritual ini adalah contoh bagaimana ideologi
agama dipresentasikan sebagai pemersatu
yang tidak melihat adanya konflik dalam
warisan budaya lokal. Studi dari Aliyudin

(2018) menegaskan bahwa Ngalaksa
memuat nilai teologis Islam sekaligus
kepercayaan lokal secara bersamaan.

Dalam perspektif Barthes, ritual ini adalah
contoh  bagaimana ideologi agama
dipresentasikan sebagai pemersatu tak
terlihat konflik dalam warisan budaya lokal.
Dia membingkai masyarakat Rancakalong
sebagai komunitas spiritual, harmonis, dan
lestari. Masyarakat adat yang hidup selaras



106 | Prosiding LPPM ISBI Bandung

dengan alam dan leluhur serta pemilik
warisan budaya yang unik di tengah dunia
modern.

Ideologi Negara dan Pariwisata Budaya
Dalam konteks lebih luas, Ngalaksa
menjadi bagian dari program pelestarian

budaya oleh negara. Seiring dengan
pengangkatan Ngalaksa jadi agenda
budaya/ desa wisata, ritual ini mulai

dikemas selaras narasi negara—pluralitas,
kearifan lokal, dan identitas nasional
sumedang. Atraksi ini kerap disebut sebagai
“Bali-nya Sumedang” (Agustina et al., 2024;
Dahlan, 2022). Melalui pengakuan sebagai
“warisan budaya ‘tak benda”, simbol dalam
Ngalaksa diintegrasikan dalam narasi
kebudayaan nasional yang
merepresentasikan pluralitas dan toleransi.
Namun, seperti ditunjukkan Barthes, proses
ini sering kali melibatkan transformasi
makna dari tanda sakral menjadi tanda
administratif. Ideologi negara mengemas
budaya lokal sebagai elemen dekoratif bagi
identitas nasional, tanpa selalu
menghormati  struktur makna asalnya.
Upacara Ngalaksa, dalam kerangka ini,
direproduksi ulang dalam ruang simbolik
negara sebagai tanda estetika dan stabilitas
sosial—bukan lagi sebagai ekspresi
spiritual dan historis komunitas. Proses ini
menyamarkan sisi spiritual asli, menjadikan
ritual sebagai produk budaya komoditas—
natural tanpa ideologi ekonomi dan politik.
Resistensi  Kultural: dan
Penolakan Ideologi

Barthes mengakui bahwa tanda budaya
tidak sepenuhnya tunduk pada ideologi
dominan. Tanda dalam Ngalaksa di sisi
yang lain dapat menjadi media resistensi
terhadap homogenisasi dan marginalisasi
budaya. Masyarakat lokal tetap
mempertahankan bahasa ritual, format
prosesi, dan sistem otoritas adat yang tidak
digantikan oleh struktur birokrasi desa.
Dalam konteks ini, tanda dalam Ngalaksa
bukan hanya alat ideologi dominan, tetapi
juga strategi perlawanan simbolik yang
mempertahankan otonomi kultural dan
kedaulatan makna lokal. Walaupun
menghadapi tekanan komersialisasi dan
polarisasi nasionalisme wisata, masyarakat
tetap mempertahankan elemen kultural
seperti tarawangsa, jampé, dan struktur

Reproduksi

ritual aslinya. Edukasi mengenai
‘mempertahankan akar”, serta upaya
regenerasi pengetahuan ritual melalui
kapabilitas pemuda lokal, menunjukkan

dimensi resistensi internal terhadap ideologi
eksternal (Putri, 2023). Meski terdapat
penyesuaian  bentuk  prosesi  untuk
konsumsi publik dan media, elemen kunci
dan sistem otoritas adat tetap dijaga dalam
kerangka nilai asli masyarakat (Apip &
Wibisono, 2024; Aliyudin, 2020). Dalam
semiosfer budaya Indonesia, Ngalaksa
menjadi contoh bagaimana sistem simbol
tradisional tetap aktif sebagai arena
produksi dan reproduksi ideologi, baik
secara tersurat maupun tersirat. Dalam hal
ini Ngalaksa menaturalkan struktur sosial
berbasis adat, menyajikan hubungan
manusia dengan alam sebagai kondisi
universal, mengemas ritual dalam bingkai
harmonisasi agama, dan menjadikan ritual
sebagai bagian dari produksi budaya
nasional.

Makna Kultural Upacara Ngalaksa: Refleksi,
Negosiasi, dan Identitas Budaya

Upacara adat Ngalaksa bukan sekadar
praktik seremonial rutin tahunan, melainkan
sebuah sistem makna yang kompleks. la
mengandung kekuatan reflektif terhadap
sejarah budaya masyarakat Sunda agraris,
menjadi arena negosiasi antara nilai lama
dan konteks baru, serta berfungsi sebagai
sarana strategis dalam mempertahankan
identitas kultural di tengah derasnya arus
globalisasi. Pendekatan semiotika sejarah
kebudayaan memungkinkan kita untuk
membaca Ngalaksa sebagai sebuah teks
budaya hidup yang terus bergerak—
sebagai bentuk refleksi sejarah budaya,
ditafsirkan ulang—sebagai ruang negosiasi

antara tradisi dan modernitas, dan
dinegosiasikan melalui berbagai lapisan
waktu dan ruang—sebagai sarana

pembentukan dan pemeliharaan identitas
budaya lokal.

Refleksi Sejarah Budaya Masyarakat Agraris

Ngalaksa adalah cermin dari struktur
kebudayaan masyarakat agraris
masyarakat Sunda yang telah hidup selama
berabad-abad, khususnya dalam kaitannya
dengan pandangan kosmologis yang
memposisikan padi sebagai entitas spiritual.
Melalui simbol seperti padi, laksa, dan



Prosiding LPPM ISBI Bandung | 107

tarawangsa, masyarakat
memvisualisasikan siklus hidup yang
harmonis antara manusia, alam, dan Yang
Gaib (Aliyudin, 2020; Kesuma, 2016).
Dalam struktur semiosfer lokal, upacara ini,
pertama, merekam ingatan  kolektif
mengenai hubungan antara manusia dan
alam, yang ditandai dengan simbol padi, air,
dan hasil bumi lainnya. Kedua,
mengungkap relasi transendental antara
manusia dan kekuatan spiritual (Tuhan,
leluhur, roh alam), yang diartikulasikan
melalui musik tarawangsa, pembacaan
Jjampé, dan format prosesi. Makna budaya
ini menunjukkan bahwa Ngalaksa adalah
cermin dunia, yakni cara masyarakat
memahami eksistensinya dalam kosmos
yang seimbang. Dia bukan hanya aktivitas
simbolik, tetapi merupakan narasi kultural
hidup yang merefleksikan struktur dunia
masyarakat Rancakalong (Geertz, 1973;
Lotman, 1990). Tanda budaya dalam
Ngalaksa bukan sekadar warisan, tetapi
bentuk artikulasi dari pengalaman historis
masyarakat terhadap lingkungan dan
spiritualitasnya.

Ruang Negosiasi antara Masa Lalu (Tradisi)
dan Kini (Modernitas)

Upacara Ngalaksa tidak statis. la adalah
hasil dari proses negosiasi budaya antara
warisan lokal dan berbagai bentuk
intervensi modern seperti agama formal,
kebijakan negara, ekonomi pariwisata,
hingga digitalisasi. Proses ini tidak terjadi
dalam bentuk konflik langsung, melainkan
melalui  adaptasi, resignifikasi, dan
intertekstualitas. Negosiasi tersebut tampak
melalui, pertama, sinkretisme spiritual, yaitu
penggabungan doa Islam dengan jampé
lokal tanpa menghilangkan makna magis-
spiritualnya  (Aliyudin, 2018). Kedua,
folklorisasi  kultural, yaitu ketika ritual
diformat ulang menjadi lebih representatif
untuk kebutuhan pelestarian dan promosi
budaya oleh pemerintah desa wisata (Apip
& Wibisono, 2024). Ketiga, adaptasi
performatif, yaitu penyesuaian bentuk
visualisasi, pakaian, dan dokumentasi ritual
agar lebih fotogenik untuk media dan
pariwisata (Agustina et al.,, 2024). Dalam
konteks ini, Ngalaksa adalah ruang tafsir
tempat budaya Ilokal menyusun ulang
sistem tanda untuk tetap bertahan dan
bermakna. Proses ini menunjukkan

kapasitas semiosis masyarakat adat untuk
menghadapi tantangan zaman dengan
mereproduksi dan mengatur ulang makna
tanda budaya (Lotman, 1990; Hoed, 2011).

Identitas Budaya dan Representasi Kolektif

Salah satu fungsi dari sistem tanda
dalam Ngalaksa adalah sebagai
mekanisme pembentukan dan peneguhan
identitas budaya masyarakat lokal. Di
tengah tekanan globalisasi dan
homogenisasi budaya, upacara ini menjadi
tanda pembeda antara masyarakat lokal
dan luar, media ekspresi lokal dalam
panggung budaya yang lebih luas, dan
medium edukasi antar generasi, di mana
nilai, simbol, dan struktur sosial diwariskan
melalui pertunjukan dan persiapan ritual.
Oleh sebab itu, identitas kultural ini bersifat
simbolik, performatif dan sosial. Ngalaksa
memperlihatkan bahwa identitas budaya
bukan warisan yang dibekukan, melainkan
bentuk yang dinegosiasikan, ditampilkan,
dan diwariskan melalui praktik kolektif
(Barthes, 2000; Piliang, 2003).

Tradisi dalam Semiosfer Kontemporer
Melalui perspektif Barthes (2000), dapat

dikatakan bahwa Ngalaksa adalah lokasi

ideologis tempat berlangsungnya politik

representasi. Dalam lanskap budaya
kontemporer yang ditandai oleh
keterbukaan dan perlintasan makna

antarsemiosfer (Lotman, 1990), Ngalaksa
tidak lagi hanya hidup dalam konteks lokal.
Upacara ini menjadi cara masyarakat dalam
memperlihatkan dirinya pada dunia luar,
baik kepada pemerintah, media, wisatawan,
maupun kepada komunitasnya sendiri.
Dalam ruang ini makna budaya dibingkai
ulang untuk tujuan tertentu—baik untuk
pelestarian, kebanggaan kolektif, maupun
konsumsi estetika, dan tanda budaya
kemudian bekerja sebagai mitos—yakni
menyampaikan nilai sosial-politik dalam
bentuk simbol yang tampak “alamiah”.
Namun penting dicatat bahwa masyarakat
lokal tidak pasif dalam proses ini. Justru,
mereka menjadi aktor aktif dalam
pengelolaan simbol dan makna budaya.
Mereka menegosiasikan ulang diri mereka
dalam relasi sosial yang lebih luas melalui
cara mereka memilih dan menampilkan
simbol dalam upacara Ngalaksa.
Masyarakat menjaga batas makna sakral



108 | Prosiding LPPM ISBI Bandung

melalui pengaturan ruang, pelibatan tokoh
adat, serta penekanan pada nilai spiritual.
Hal ini memperlihatkan kekuatan
masyarakat lokal dalam mengatur tafsir dan
mempertahankan keotentikan makna
simbolik mereka di tengah ekspansi wacana
global.

Dengan membaca Ngalaksa sebagai
struktur tanda dalam semiosfer budaya
yang terus hidup, kita dapat menyimpulkan
bahwa makna kultural upacara ini bersifat
reflektif, negosiatif, dan identifikatif.
Ngalaksa merefleksikan sejarah spiritual
dan sosial masyarakat, menjadi ruang
negosiasi antara nilai lama dan tuntutan
baru, serta menegaskan identitas kolektif
yang berakar pada struktur simbol dan
pengalaman komunitas lokal. Dalam
kerangka semiotika sejarah kebudayaan,
Ngalaksa bukan hanya “peristiwa budaya”,
tetapi ruang komunikasi simbolik yang
melibatkan waktu, kuasa, nilai, dan
identitas. Maknanya tidak pernah tetap,
namun selalu bergerak dalam dialog antara
masa lalu, kini, dan masa depan budaya.

Implikasi Akademik dan Kultural

Dalam perspektif semiotika sejarah
kebudayaan, upacara adat Ngalaksa bukan
sekadar warisan budaya dalam bentuk ritus
tahunan, melainkan merupakan struktur
representasi yang kompleks yang bekerja
dalam ruang dan waktu budaya masyarakat
Sunda agraris. Upacara ini merupakan
sistem tanda yang dinamis, yang tidak
hanya mengekspresikan makna spiritual
atau estetis, tetapi juga merefleksikan
struktur sosial, memori kolektif, ideologi
lokal, dan negosiasi identitas dalam konteks
modern. Secara diakronis, Ngalaksa
memperlihatkan transformasi tanda budaya
dari masa ke masa—dari ritus kosmologis
pra-Islam, ke bentuk sinkretik religius, ke
folklorisasi oleh negara, hingga menjadi
medium ekspresi kultural dalam semiosfer
global. Tanda seperti padi, tarawangsa,
hasil bumi, dan jampé mengalami
resignifikasi makna sesuai dengan
perubahan sosial dan struktur kekuasaan.
Ini memperlihatkan bahwa tradisi bukanlah
bentuk yang beku, tetapi medan semiosis
historis yang terbuka terhadap tafsir dan
pembaruan.

Secara sinkronis, Ngalaksa tetap hidup
sebagai teks budaya yang berfungsi penting

dalam masyarakat kontemporer. Dia
merepresentasikan nilai ekologi spiritual,
memperkuat solidaritas sosial, menjadi alat
pewarisan budaya, dan mempertegas
identitas lokal dalam lanskap kebudayaan
nasional dan global. Upacara ini menjadi
ruang di mana masyarakat menyusun dan
menampilkan narasi tentang diri mereka
melalui sistem tanda yang dikenal dan
diwariskan secara kolektif. Melalui konsep
semiosfer Lotman, Ngalaksa dipahami
sebagai teks budaya yang berada dalam
sistem tanda lokal namun berinteraksi
dengan berbagai semiosfer lain: agama,
negara, media, dan pariwisata. Di titik inilah
terjadi proses negosiasi makna yang
memperkaya, hamun juga menantang,
struktur budaya lokal. Semiosfer adat tidak
tertutup, tetapi tetap mempertahankan inti
nilainya melalui mekanisme penyaringan
simbolik oleh komunitas pemilik budaya.

Dalam pendekatan ideologi Barthes,
Ngalaksa menampilkan diri sebagai mitos
budaya yang bekerja dalam dua arah:
mempertahankan struktur sosial dan nilai
tradisi di satu sisi, serta menjadi medium
resistensi terhadap kekuatan homogenisasi
global di sisi lain. la menampilkan sistem
simbolik lokal sebagai sesuatu yang “alami”,
namun sejatinya adalah hasil konstruksi
sejarah dan relasi kuasa yang kompleks.
Tanda dalam Ngalaksa bukan hanya
menyampaikan  makna, tetapi juga
mengatur bagaimana makna itu dipahami,
diterima, atau ditolak oleh komunitas dan
oleh audiens eksternal. Secara
keseluruhan, semiotika sejarah kebudayaan
memiliki relevansi dan kontribusi penting
dalam studi seni dan budaya lokal di
Indonesia. Pendekatan ini tidak hanya
membantu mengurai bentuk dan makna
tanda, juga memungkinkan kita memahami
bagaimana kebudayaan bekerja sebagai
medan produksi makna yang terus bergerak
antara masa lalu dan masa kini, antara
sistem nilai lokal dan tantangan global,
antara ekspresi dan ideologi.

Secara akademik, pendekatan semiotik
sejarah dapat digunakan sebagai alat
analisis yang kaya dalam studi lintas bidang
seperti seni pertunjukan, antropologi visual,
sejarah budaya, dan kajian komunikasi.
Secara praktis, hasil kajian ini dapat menjadi
bahan refleksi dalam pelestarian budaya
berbasis komunitas. Bahwa pelestarian



Prosiding LPPM ISBI Bandung | 109

bukan hanya mempertahankan bentuk luar
tradisi, tetapi juga mempertahankan struktur
makna dan agensi kultural masyarakat
lokal. Secara strategis, pemahaman atas
dinamika tanda dan makna dalam tradisi
seperti Ngalaksa dapat menjadi dasar bagi
pengembangan kebijakan budaya,
pendidikan multikultural, dan penguatan
identitas lokal dalam era globalisasi.
Upacara adat Ngalaksa adalah bukti bahwa
budaya lokal Indonesia memiliki daya hidup
semiotik yang tinggi. la tidak hanya
bertahan, tetapi juga aktif menciptakan
makna, menegosiasikan  tafsir, dan
mempertahankan identitas di tengah
tekanan zaman. Dengan melihatnya melalui
lensa semiotika sejarah kebudayaan, kita
digjak untuk membaca tradisi bukan
sebagai nostalgia, tetapi sebagai teks hidup
yang terus berbicara kepada masa kini.

* k %

DAFTAR PUSTAKA

Agustina, R., Sukirman, O., & Arif, D. N. (2024).
Potensi tradisi upacara adat Ngalaksa
sebagai daya tarik wisata budaya di
Kabupaten Sumedang. Jurnal Educatio,
10(4), 197-206.

Aliyudin, M. (2020). Narasi sejarah dalam
upacara adat Sunda: Kajian etnografi
atas upacara adat Ngalaksa di
Rancakalong Sumedang.
Sosiohumaniora,  22(2), 178-188.
https://doi.org/10.24198/sosiohumanior
a.v22i2.25238

Aliyudin, M. (2018). Maintaining nature by
traditional ceremony: Ethnographic
Study of Traditional Ceremony of
Ngalaksa. Proceedings  of  the
International Conference on Media and
Communication Studies (ICOMACS
2018). https://www.atlantis-

press.com/article/25900607 .pdf

Apip, A., & Wibisono, A. (2024). Upacara
Ngalaksa desa wisata Rancakalong
pasca-pandemi Covid-19. Prosiding
Seminar Nasional Desain dan Seni, ISBI
Bandung.https://jurnal.isbi.ac.id/index.p
hp/panggung/article/download/158/209

Barthes, R. (2000). Mythologies (A. Lavers,
Trans.). New York: Hill and Wang.
(Karya asli diterbitkan 1957).

Putri, C, I. (2023). Makanan tradisional dalam
upacara adat Ngalaksa sebagai simbol
spiritualitas dan pemersatu masyarakat
Rancakalong.  Skripsi.  Universitas

Pendidikan Indonesia.
https://repository.upi.edu/4060/
Danesi, M. (2004). Messages, Signs, and
Meanings: A Basic Textbook in
Semiotics and Communication Theory
(2nd ed.). Toronto: Canadian Scholars’

Press.

Eco, U. (1979). A Theory of Semiotics.
Bloomington: Indiana University Press.

Geertz, C. (1973). The Interpretation of Cultures:
Selected Essays. New York: Basic
Books.

Hall, S. (1980). “Encoding/Decoding.” Dalam
Hall, S., Hobson, D., Lowe, A., & Willis,
P. (Eds.), Culture, Media, Language.
London: Routledge.

Heryana, D. (2012). Musik tarawangsa: Kajian
fungsional dan pelestarian seni tradisi
agraris di Sumedang, Jawa Barat. Tesis.
Universitas Gadjah Mada.
https://etd.repository.ugm.ac.id/home/d
etail_pencarian/28660

Hoed, B. H. (2011). Semiotik dan Dinamika
Sosial Budaya. Jakarta: Komunitas
Bambu.

Kartika, N., Rachmawati, D., & Febrian, D. R. (2024).
Ngalaksa traditional ceremony as a local
wisdom to maintain community social
interaction. Sumedang Multidisciplinary
Conference Journal (SMCJ), 2(1), 112—
120.https://doi.org/10.30959/patanjala .v4i
1.129

Kesuma, G. C. (2016). Pendidikan karakter
berbasis kearifan lokal adat Sunda:
“Ngalaksa” tarawangsa di Rancakalong,
Jawa Barat. Al-Tadzkiyyah: Jurnal
Pendidikan  Islam, 7(1), 35-44.
https://ejournal.radenintan.ac.id/index.p
hp/tadzkiyyah/article/view/1492/1227

Lotman, Y. M. (1990). Universe of the Mind: A
Semiotic Theory of Culture (A. Shukman,
Trans.). London: |.B. Tauris.

Machdalena, 1. (2024). Konstruksi wisata
budaya berbasis tradisi lokal di
Kabupaten Sumedang: Studi kasus
Desa Wisata Rancakalong. Jurnal
Patanjala, 16(1), 21-34.

Mulyati, S., & Suparli, L. (2021). Ritual tari
tarawangsa pada “Pohaci” sebagai
sarana komunikasi spiritual masyarakat
Sunda. Jurnal  Educatio:  Jurnal
Pendidikan Indonesia, 7(1), 71-80.
https://doi.org/10.29210/120201055

No6th, W. (1995). Handbook of Semiotics.
Bloomington: Indiana University Press.

Peirce, C. S. (1931-1958). Collected Papers of
Charles Sanders Peirce (Vols. 1-8, ed.
C. Hartshorne, P. Weiss, & A. Burks).
Cambridge, MA: Harvard University
Press.



110 | Prosiding LPPM ISBI Bandung

Piliang, Y. A. (2003). Hipersemiotika: Tafsir
Cultural Studies atas Matinya Makna.
Yogyakarta: Jalasutra.

Dahlan, A. (2022). Pelajar Hawai University,
dalami tradisi Ngalaksa di Sumedang.
Times  Indonesia, 23 Agustus.
https://timesindonesia.co.id/indonesia-
positif/424585/pelajar-hawai-university-
kunjungi-sumedang-dalami-tradisi-
ngalaksa-rancakalong

Yulaeliah, Y. (2006). Musik tradisional
Tarawangsa dalam upacara Ngalaksa di

Rancakalong, Sumedang. Jurnal
Selonding, 2(1), 1-13.
https://journal.isi.ac.id/index.php/selond
ing/article/view/5/6

Zaimar, O. (2003). Semiotika Budaya: Wacana
dan Kompleksitas Makna dalam Tradisi
Nusantara. Jakarta: Yayasan Obor
Indonesia.



