Prosiding LPPM ISBI Bandung | 159

INOVASI BENTUK PERTUNJUKAN KESENIAN KOROMONG
BADUY SEBAGAI PENGUAT IDENTITAS BUDAYA
MASYARAKAT BADUY LUAR

Hudaepah', Agustika Harini Sukma?, Dewi Haryaningsih3
1,23 |nstitut Seni Budaya Indonesia bandung
Jalan Buah Batu 212 Bandung
THudaepah.isbi212@gmail.com, 2 isemar.arthouse@gmail.com, 3 Dewiharyaningsih1@gmail.com

ABSTRAK

Salah satu kesenian tradisonal yang ada di Baduy adalah kesenian Koromong. Pada zaman dahulu
Kesenian Koromong Baduy ini merupakan salah satu kesenian yang digunakan untuk upacara
panen padi. Saat ini kesenian Koromong bentuk pertunjukannya mengalami pergeseran fungsi, dari
pertunjukan ritual ke dalam pertunjukan hiburan. Dalam perkembangannya di temukan dan di
identifikasi bahwa kesenian koromong mulai melakukan inovasi pada bentuk pertunjukannya. Dalam
proses inovasinya tidak banyak masyarakat mengetahuinya, bahkan di media pun tertutup,
seharusnya adanya media digital merupakan salah satu alat yang bisa digunakan untuk
memperkenalkan kesenian koromong terhadap masyarakat. Inovasi kesenain Koromong ini juga
berfungsi sebagai bahan pembelajaran bagi kesenian tradisional dalam berinovasi tanpa
menghilangkan nilai-nilai tradisionalnya. Bentuk inovasi kesenian koromong Baduy sebagai penguat
identtitas budaya bagi masyarakatnya. Tujuan dalam penelitian ini untuk mengkaiji bentuk inovasi
kesenian Koromong Baduy dan melihat kontribusi inovasi terhadap penguat identitas budaya lokal
bagi masyarakat Baduy. Metode Penelitian ini menggunakan Etnografi dengan perspektif etnografi
digital, dengan mengumpulkan data-data terkait penelitian melalui media digital. Selain itu teknik
pengumpulan data melalui observasi, wawancara, dan dokumentasi. Hasil penelitian menunjukan
bahwa inovasi dalam aspek penyajian dan integrasi unsur-unsur modern seperti penambahan penari
dan penyanyi dalam pertunjukannya, lirik lagunya, dan alat musiknya telah berhasil meningkatkan
daya tarik pertunjukan tanpa menghilangkan nilai-nilai tradisional. Dengan demikian, inovasi
pertunjukan Koromong tidak hanya berfungsi sebagai media hiburan, tetapi juga sebagai penguat
identitas budaya yang mampu memperkokoh keberlangsungan tradisi masyarakat Baduy luar di era
modern. Inovasi ini tidak hanya berperan sebagai media pelestarian budaya, tetapi juga sebagai
penguat identitas masyarakat baduy terhadap warisan budayanya.

Kata kunci : Inovasi, Bentuk pertunjukan, koromong Baduy, Penguat Identitas

ABSTRACT

One of the traditional arts found in Baduy is the Koromong art. In the past, Baduy Koromong art was
one of the arts used for rice harvesting ceremonies. Today, the form of Koromong performances has
shifted in function, from ritual performances to entertainment shows. In its development, it has been
found and identified that Koromong art has begun to innovate in its performance style. During the
innovation process, not many people were aware of it, and it was even absent from the media. Ideally,
digital media should be one of the tools used to introduce Koromong art to the public. This innovation
in Koromong art also serves as a learning material for traditional arts to innovate without losing their
traditional values. The innovation of Baduy Koromong art serves as a reinforcement of cultural
identity for its community. The aim of this research is to examine the forms of innovation in Baduy
Koromong art and to see the contribution of these innovations to strengthening the local cultural
identity of the Baduy community.This research uses an ethnographic method with a digital
ethnographic perspective, collecting data related to the study through digital media. Additionally, data
collection techniques include observation, interviews, and documentation.The results show that
innovations in presentation aspects and the integration of modern elements, such as adding dancers
and singers in the performances, the song lyrics, and the musical instruments, have successfully
increased the appeal of the performances without eliminating traditional values. Thus, the innovation
of Koromong performances not only functions as entertainment media but also as a cultural identity
reinforcement that can strengthen the continuity of the traditions of the Baduy outer community in


mailto:i
mailto:Dewiharyaningsih1@gmail.com

160 | Prosiding LPPM ISBI Bandung

the modern era.This innovation not only plays a role as a means of cultural preservation but also
as a reinforcement of the Baduy community’s identity towards their cultural heritage.

Keywords: Innovation, Form of performance, Koromong Baduy, identity enhance

PENDAHULUAN

Indonesia adalah negara yang memiliki
keragaman suku, bahasa, adat istiadat, dan
budaya. Keanekaragaman sosial dan
budaya ini menjadi salah satu landasan
terbentuknya budaya dan seni yang bersifat
lebih universal. Kesenian tradisional sering
kali dipandang sebagai bentuk ekspresi dan
jati diri budaya yang berakar pada kearifan
serta keunikan lokal masyarakat. Selain itu,
kesenian tradisional telah tumbuh dan
berkembang melalui kebiasaan serta tradisi
masyarakat sebagai bentuk upaya menjaga
hubungan sosial. Ciri khas dari kesenian
tradisional terletak pada kemampuannya
menyatukan gerak tubuh yang
menghubungkan nilai-nilai ritual dengan
prinsip-prinsip  kesederhanaan.(Panduraja
Siburian et al., n.d.)

Beragam kesenian tradisional di
Indonesia merupakan bagian penting dari
kebudayaan yang harus terus dilindungi,
dilestarikan, dan dikembangkan. Kesenian
ini layak mendapat penghargaan dari
seluruh  lapisan masyarakat karena
mengandung nilai-nilai budi pekerti yang
berperan dalam membentuk karakter
manusia menuju kehidupan yang lebih baik.
Nilai-nilai tersebut secara tidak langsung
juga membantu memanusiakan manusia
melalui penerapannya dalam kehidupan
sosial. Namun, dalam menghadapi arus

globalisasi, kesenian tradisional kurang
diminati oleh generasi muda karena
dianggap kuno, kampungan, Kkurang

inovatif, tidak kreatif, monoton, hanya untuk
tontonan orang tua, tidak keren, dan
berbagai alasan lainnya. Oleh karena itu,
kesenian tradisional perlu mengalami
inovasi dalam penyajiannya agar tidak
dianggap ketinggalan zaman dan lebih
menarik bagi generasi muda. Inovasi dalam
bentuk pertunjukan kesenian tradisional ini
menjadi produk budaya nusantara yang
memperkuat identitas masyarakatnya.
(Wahab, 2018)

Upaya yang dilakukan para seniman
masyarakat Baduy untuk mengembangkan
kesenian tardisional Koromong Baduy

dengan melakukan inovasi terhadap bentuk
pertunjukannya dan melakukan regenerasi
terhadap para pemain musiknya. Kegiatan
yang dilakukan dalam mempertahankan
kesenian koromong adalah pelatihan dan
sosialisasi sejak dini terhadap anak- anak
yang ada di Baduy Menurut Darusman
bahwa eksistensi kesenian tradisional di
masyarakat saat ini sudah mengalami
perubahan yang signifikan. (Yus, 2019)
Perubahan yang terjadi dalam kesenian
tradisional tidak hanya karena faktor
external manusia, akan tetapi juga adanya
faktor internal pada diri manusia untuk
mengikuti  perkembangan ilmu dan
teknologi. Pada hakikatnya Kesenian
tradisional akan bertahan selama terus
dilakukan  terhadap inovasi  bentuk
pertunjukannya.(Wrahatnala, 2021a) hal ini

akan membangkitkan Kembali minat
generasi muda terhadap kesenian
tradisional yang ada di indonesia,

khususnya kesenian koromong Baduy.
Upaya penguatan identitas budaya
melalui inovasi pertunjukan kesenian
Koromong menjadi relevan ketika kesenian
tersebut dituntut untuk tetap hidup, diterima,
dan dipahami lintas generasi. Inovasi yang

dilakukan tidak mengubah nilai-nilai
tradisinya, melainkan menyajikan bentuk
pertunjukan yang lebih adaptif dan

inovatif.(Widyastitieningrum, 2023) Dengan
demikian kesenian Koromong Baduy Luar
tidak kehilangan esensisakralnya dan
filosofinya, namun sekaligus memiliki daya
tarik baru bagi masyarakat luas.

Dengan latar belakang di atas, perlu

dilakukan kajian mendalam terhadap
inovasi  bentuk pertunjukan kesenian
tradisonal Koromong Baduy sebagai

penguat identitas Masyarakat Baduy luar.
Kajian ini dapat membantu para seniman
Baduy dalam mengembangkan kreativitas,
ide gagasan dalam kesenian tradisional

koromong.
Dalam penelitian ini digunakan metode
etnografi dengan pendekatan

holistik,(Ahimsa Putra, 2014) yakni suatu



Prosiding LPPM ISBI Bandung | 161

cara yang berupaya memahami
kebudayaan secara menyeluruh dengan
melihat keterkaitan antara nilai, praktik, dan
konteks sosial masyarakat yang diteliti.
Melalui pendekatan ini, peneliti berusaha
menggali makna yang terkandung di balik
aktivitas kesenian, bukan hanya dari sisi
pertunjukannya, tetapi juga dari relasi
sosial, fungsi budaya, serta peranannya
dalam kehidupan masyarakat. Studi
lapangan dilakukan dengan menggunakan
teknik observasi, wawancara mendalam,
dan dokumentasi.(Koeswinarno, 2015)

HASIL DAN PEMBAHASAN
Masyarakat Baduy Luar Banten

Istilah "Baduy" atau "Urang Baduy" yang
merujuk pada penduduk Desa Kanekes di
lereng Pegunungan Kendeng, Banten
Selatan, sebenarnya bukan berasal dari
masyarakat tersebut sendiri. Sebutan itu
pertama kali diberikan oleh orang-orang
Belanda pada masa kolonial, yang
menyebut mereka dengan berbagai istilah
seperti Badoe'i, Badoej, Badoewi, orang
Kenekes, dan Rawayan, sejak saat itu
mayrakat luar mulai menggunakan
sebuatan “ Baduy” untuk menyebut mereka.
(Nadroh, 2018)

Ada beberapa alasan yang memiliki
relevansi dengan istilah Baduy. Pertama,
istilah Baduy diambil dari nama salah satu
gunung yang berada di wilayah mereka,
yaitu Gunung Baduy. Kedua, diasosiasikan
berasal dari kata Buddha, karena dianggap
pengikut Buddha. Kata Buddha berubah
menjadi Baduy. Ketiga, kata Baduy muncul
dari kata Baduyut, sejenis pohon beringin,
yang banyak tumbuh di sekitar hutan Baduy.
Keempat, istilah Baduy disamakan dengan
komunitas Badawi di Arab karena mereka
suka berpindah-pindah seperti halnya orang
Badawi.

Sekarang ini umum digunakan istilah
“Baduy Dalam” untuk menyebut “Baduy
Tangtu” dan “Baduy Luar” untuk menyebut
“‘Baduy Panamping”. ‘Baduy Dalam’
menjadi representasi dari masyarakat
Baduy sebagai pewaris asli budaya dan
amanat leluhur kesukuan mereka. Mereka
menunjukkan  tingkat ketaatan dan
kesadaran komunal dalam
mempertahankan adat istiadatnya serta
menutup diri dari pengaruh-pengaruh luar
yang dianggap negatif. Baduy Dalam hanya

berlokasi di tiga kampung, yaitu Cibeo,
Cikartawana, dan Cikeusik.

Sedangkan Baduy Luar adalah
komunitas Baduy vyang dipersiapkan
sebagai penjaga, penyangga, penyaring,

pelindung dan sekaligus penyambung
silaturahmi dengan pihak luar sebagai
bentuk penghargaan, kerja sama, dan

pastisipasi aktif dalam kegiatan kenegaraan
untuk menunjukkan bahwa mereka adalah
salah satu suku bangsa yang sama-sama
memiliki hak dan kewajiban yang sama
dengan warga Negara Indonesia
lainnya.(Nadroh, 2018)

Perkampungan masyarakat Baduy pada
umumnya terletak pada daerah aliran
sungai Ciujung di pegunungan Kendeng-
Banten Selatan. Letaknya sekitar 172 KM
sebelah barat ibukota Jakarta; sekitar 65
KM sebelah selatan ibukota Provinsi
Banten; sekitar 38 KM selatan kota
Kabupaten Lebak dan 17 KM sebelah
selatan kota Kecamatan Leuwidamar.
(Suhada, 2003)

Seluruh  penduduk desa Kanekes
adalah orang Baduy yang tidak tercampur
oleh penduduk luar. Mereka bertutur dalam
bahasa Sunda. Bahasa mereka termasuk
dalam kategori dialek Sunda Banten, yaitu
subdialek Baduy. Apabila subdialek Banten
lainnya dipengaruhi oleh bahasa Jawa
Banten, subdialek Baduy seolah-olah
tampak berdiri sendiri dengan ciri-ciri
tertentu yang sudah tak ada pada subdialek
Banten lainnya. Ciri-ciri khusus itu ialah
tidak memiliki tinggi rendah, kosa kata
sendiri, aksen tinggi dalam lagu kalimat dan
jenis struktur kalimat.

Dalam masyarakat Baduy dikenal suatu
sistem kepemimpinan adat yang disebut
kepuunan.  Setiap  pemimpin  harus
berorientasi dan tunduk kepada ‘pemimpin’
tertinggi yang mengatur yaitu para ‘puun’,
yang berdiam di Cikeusik, Cibeo dan
Ciketawarna. Ketiga orang ‘puun’ tersebut
dianggap satu kesatuan pemimpin tertinggi
semua aspek kehidupan dunia12 dan yang
melakukan hubungan dengan karuhun.
(Nadroh, 2018)

Kesenian Koromong Baduy Luar

Kesenian Koromong Baduy berasal dari
kehidupan masyarakat Baduy Luar di
wilayah  Kabupaten Lebak, Banten.
Kesenian ini lahir dari tradisi agraris



162 | Prosiding LPPM ISBI Bandung

masyarakat yang sangat erat kaitannya
dengan alam, kepercayaan, serta sistem
adat yang dijunjung tinggi. Tradisi adalah
kesamaan material dan gagasan yang
berasal dari masa lalu, namun hingga Kini
masih ada atau masih dijalankan serta
dijadikan sebagai warisan turun-temurun,
terjadi secara berulangulang, dan bukan
secara kebetulan atau disengaja. (Prabowo
& Sudrajat, 2021)

Instrumen utama dalam koromong
berupa seperangkat gamelan sederhana
yang terdiri dari gong, bonang, kendang,

dan beberapa alat tabuh Ilain yang
dimainkan secara harmonis. Dahulu,
koromong bukanlah pertunjukan untuk

hiburan semata, melainkan sarana ritual
yang berhubungan dengan upacara adat,
seperti  syukuran  panen,  khitanan,
pernikahan, dan hajatan penting lainnya.
Dalam konteks religi dan sosial, koromong
dipercaya sebagai media penghubung
antara manusia dengan kekuatan alam
serta leluhur. Seiring perkembangan
zaman, kesenian ini kemudian juga
difungsikan sebagai hiburan rakyat yang
ditampilkan  dalam berbagai  acara
masyarakat, namun tetap mempertahankan
nuansa sakral dan nilai-nilai tradisinya.
Dengan demikian, asal muasal koromong
tidak bisa dilepaskan dari kehidupan
spiritual, adat, dan pola sosial masyarakat
Baduy, yang menjadikan kesenian ini bukan
hanya sebagai ekspresi artistik, tetapi juga
sebagai simbol identitas budaya yang
diwariskan turun-temurun.

Menurut Jaro Rasudin, Kesenian
Koromong Baduy adalah salah satu
kesenian tradisional Baduy luar. Bentuknya
seperti Gameln. Adanya Gamelan kesenian
Koromong di Desa Kenekes dari luar Baduy,
yang di adaptasi dari kebudayaan luar.
Dahulu hanya digunakan untuk hiburan
masyarakat Baduy Luar pada saat panen
padi. Dari zaman dahulu kesenian ini
bentuknya  masih  sederhana  yang
menggunakan adat istiadat Baduy Luar.
Kesenian Koromong Baduy ini dikeluarkan
pada saat musim hajatan, yaitu pada bulan
kalima, kaenam, katujuh dan kasambilan, di
luar bulan tersebut Kesenian Koromong
tidak dapat di keluarkan, di sesuaikan
dengan adat istiadat masyarakat Baduy
Luar.

Bentuk Inovasi Koromong Baduy

Koromong Baduy Luar Menghadirkan
terobosan dengan menampilkan bentuk
kreativitas baru dalam kesenian tradisional,
walaupun tetap berlandaskan pada
pertunjukan kesenian tradiisonal, mereka
mengembangkan konsep pertunjukan yang
modern. Hal ini terlihat dari pemakaian
musik Koromong Baduy sebaai ilustrasi,
yang dipadukan dengan musik modern.
Inovasi dapat terlihat dari tata cara
pertunjukan, kostum pemain koromng
hingga penyanyi dalam melantunkan lagu-
lagunya.

Bentuk inovasi sebagaimana
disampaikan oleh Schumpeter, merupakan
upaya untuk mengkreasikan dan
mengimplementasikan sesuatu menjadi
kombinasi baru, yang dapat menambah nilai
produk atau karya baru yang dihasilkan.
Terminologi inovasi, sangat terkait dengan
perubahan. Bentuk perubahan dilakukan
sesuai dengan proses kreatif para seniman
dan atau pelaku seni sehingga dapat
menghasilkan produk seni baru yang

memiliki nilai estetika yang berbeda.
(Wrahatnala, 2021a)
Inovasi adalah langkah nyata yang

penting dilakukan oleh komunitas seni
maupun para seniman untuk mendorong
perkembangan kesenian. Seperti yang
dijelaskan oleh Irianto, bahwa transformasi
dan berbagai bentuk pembaruan dalam seni
tradisional dapat diwujudkan melalui
pemanfaatan teknologi pengembangan
guna menjaga keberlangsungan seni
tersebut dan melestarikan kesenian
tradisional. (Ridwan, 2020)

Pada era globalisasi dan digital ini
semakin maraknya seni budaya modern
yang hadir di Tengah masyarakat
Indonesia. Secara langsung atau tidak
langsung  memarginalkan  pertunjukan
kesenian koromong Baduy. Upaya
penyelamatan dan revitalisasi perlu
dilakukan mengingat seni pertunjukan telah
menjadi bagian dari identitas budaya
masyarakat Baduy luar. Di era globalisasi
saat ini, budaya lokal memiliki kesempatan
untuk bangkit mewarnai budaya nasional
dan budaya global. Keberadaan budaya
lokal memiliki peluang besar sebagai
pembentuk identitas budaya baru, dengan
melakukan berbagai upaya inovasi. (Sugita
& Tilem Pastika, 2021)



Prosiding LPPM ISBI Bandung | 163

Dalam upaya menjaga eksistensi dan
mengembangkan budaya lokal sesuai
tuntutan zaman, maka seniman

Koromong Baduy, terus berupaya
melakukan inovasi. Inovasi yang dilakukan
adalah mengembangkan bentuk
pertunjukannya, di antaranya adalah

1) Pengemasan bentuk Pertunjukan
Struktur pertunjukan Koromong Baduy pada
dasarnya memiliki perbedaan yang cukup
jelas antara bentuk tradisional dan bentuk
hasil inovasi. Dalam bentuk tradisional,
pertunjukan Koromong biasanya disajikan
secara sederhana dengan fungsi utama
sebagai pengiring upacara adat atau
kegiatan masyarakat. Pola permainan
musiknya cenderung berulang dan tidak
dibagi ke dalam susunan alur tertentu
karena orientasinya lebih kepada fungsi
ritual dan kebersamaan komunitas, bukan
sebagai tontonan. Sementara itu, pada
bentuk inovasi, pertunjukan dikemas lebih
terstruktur dengan pembagian alur yang
jelas.(Hudaepah & Murwaningrum, 2020).
Sebagai contoh adalah dimulai dengan
bagian pembukaan yang berfungsi sebagai
pengenalan, dilanjutkan dengan inti
pertunjukan yang menampilkan keunikan
tabuhan Koromong.
Dalam pengemasan bentuk pertunjukan
Koromong Baduy meliputi seorang satu
seorang penyanyi dalam pertunjukan
Koromong Baduy hal ini agar tidak
membosankan adanya penyanyi dengan
menyanyikan lagu-lagu sunda, tanpa
menghilangkan nilai tradisinya, karena
mereka masih menggunakan busana adat
baduy dan dekorasi panggung masih
sederhana menggunakan baground warna
hitam.

Gambar 1. Pertunjukan Koromong dengan
penyanyi (Dok. Hudaepah 2025)

2) Pengayaan Repertoar Musik

Pengayaan repertoar musik  dalam
pertunjukan Koromong Baduy merupakan
salah satu bentuk inovasi yang penting
untuk menjaga keberlanjutan sekaligus
meningkatkan daya tarik seni tradisi ini.
Secara tradisional, permainan Koromong

biasanya hanya mengandalkan pola
tabuhan tertentu yang diwariskan secara
turun-temurun, sehingga variasi musiknya
terbatas pada kebutuhan ritual dan kegiatan
adat. Dalam perkembangannya, upaya
pengayaan dilakukan dengan
menambahkan variasi pola tabuhan,
memperluas jenis lagu yang dimainkan,
serta menghadirkan komposisi baru yang
tetap berpijak pada karakter bunyi khas
Koromong. Pengayaan ini tidak
dimaksudkan untuk mengubah esensi
tradisi, melainkan memperkaya pilihan
sajian agar pertunjukan lebih dinamis dan
mampu menjawab kebutuhan audiens yang
lebih luas. Dengan adanya repertoar yang
lebih beragam, Koromong tidak hanya
berfungsi sebagai musik pengiring, tetapi
juga dapat tampil sebagai pertunjukan
utama yang memadukan nilai estetika,
edukasi, dan identitas budaya masyarakat
Baduy.

4

Gambar 2. Pertunjukan Koromong,
dokumentasi Hudaepah 2025

3) Panggung dan tata Artistik

Panggung dan tata artistk dalam
pertunjukan Koromong Baduy menjadi
aspek penting  yang menunjukkan
perbedaan antara penyajian tradisional dan
bentuk inovasi. Pada praktik tradisionalnya,
pertunjukan biasanya berlangsung di ruang
terbuka atau bale adat dengan suasana
sederhana, tanpa tata panggung maupun
elemen artistik yang dirancang khusus. Hal
ini karena esensi pertunjukan lebih berfokus
pada fungsi sosial dan ritual, bukan pada
aspek tontonan. Namun, dalam bentuk
inovasi, pertunjukan Koromong dikemas
dengan memperhatikan tata artistik yang
lebih terkonsep, misalnya penggunaan
panggung yang ditata rapi, penempatan alat
musik dan pemain yang lebih teratur, serta
penambahan elemen visual berupa dekorasi
bernuansa budaya Baduy. Selain itu,
pencahayaan dan tata ruang dapat diatur
agar pertunjukan terlihat lebih menarik, baik
untuk  penonton  langsung  maupun
dokumentasi visual. Pengemasan artistik ini
bukan dimaksudkan untuk mengubah
substansi tradisi, melainkan memperkuat



164 | Prosiding LPPM ISBI Bandung

daya tarik estetika pertunjukan sehingga
Koromong dapat lebih diapresiasi oleh
masyarakat lintas generasi maupun audiens
di luar komunitas Baduy.

Gambar 3. Pertunjukan Koromong,
dokumentasi Hudaepah 2025

4) Penambahan Penari Dalam
Pertunjukan koromong Baduy
Penambahan penari dalam pertunjukan
Koromong Baduy merupakan salah satu
bentuk inovasi yang bertujuan memperkaya
pengalaman estetis sekaligus memperkuat
daya tarik visual dari sajian seni tersebut.
Secara tradisional, Koromong lebih
menitikberatkan pada permainan musik
sebagai pengiring aktivitas adat atau ritual,

tanpa adanya elemen tari yang
menyertainya. Namun, seiring dengan
kebutuhan  pertunjukan  yang lebih

komunikatif dan menarik, kehadiran penari
ditambahkan sebagai pelengkap.

Penari berfungsi untuk memvisualisasikan
irama dan makna yang terkandung dalam
tabuhan Koromong, baik melalui gerakan
simbolis yang terinspirasi dari kehidupan
sehari-hari masyarakat Baduy maupun
tarian kreasi yang tetap berpijak pada nilai-
nilai tradisi. Kehadiran penari juga
memberikan dimensi baru dalam
pertunjukan, sehingga tidak  hanya
didominasi oleh aspek auditif, tetapi juga
memperkuat aspek visual. Inovasi ini
menjadikan pertunjukan Koromong lebih
hidup, dinamis, dan mudah diterima oleh

audiens lintas generasi tanpa
menghilangkan identitas budaya yang
melekat pada kesenian tersebut.

Masyarakat Baduy tetap setia kepada
budaya dan aturan yang mereka anut,
sebagaimana mereka menghormati nilai-
nilai budaya mereka. Meskipun beberapa
aturan adat mungkin sulit dimengerti oleh
masyarakat umum, bagi mereka aturan ini
adalah suatu kewajiban yang harus diikuti
dan dijunjung tinggi. Kesetiaan mereka
terhadap budaya dan adat juga merupakan
bentuk penghargaan terhadap tradisi adalah
hal yang sangat penting bagi
mereka.(Sutisna et al., 2023)

e e
Gambar 5. Penari dalam Pertunjukan
Koromong,
dokumentasi Hudaepah 2025

Inovasi merupakan gagasan baru yang
belum pernah ada atau dilakukan
sebelumnya dengan tujuan dapat menjadi
sesuatu yang menarik dan berguna.
Seseorang yang melakukan inovasi maka
dapat dikatakan sebagai seorang yang
inovatif, julukan kepada orang tersebut

adalah Inovator. Kemajuan zaman dan
teknologiyang semakinpesat membuat
seorang inovator harus mampu

menemukan strategi dalam melakukan
sebuah inovasi.(Naim & Setyo, 2022)
Sesuatu yang disebut inovatif tidak
semata-mata berkaitan dengan munculnya
gagasan baru, melainkan juga harus
memberikan manfaat nyata bagi para
seniman yang berkarya di sekitarnya.
Tujuan  dilakukannya inovasi selain
bermanfaat untuk diri sendiri harus
mempunyai dampak yang baik bagi lainya.
Seperti kesenian koromong Baduy juga
mengalami proses inovasi yang dilakukan
dengan mempertimbangkan aspek tradisi
dalam karya kesenian koromong dan
keberlangsungan hidup kesenian
koromong. Hal ini dilakukan untuk
mengenalkan kesenian koromong terhadap
masyarakat dan generasi muda yang ada di
Indonesia. Pelestarian kesenian
tradisional koromong Baduy dengan
melakukan inovasi merupakan upaya untuk
menyesuaikan bentuk pertunjukan dengan
tuntutat zaman. Hal ini dilakukan karena
seni tradisional harus mampu beradaptasi
dengan perkembangan zaman dan dapat

melakukan regererasi terhadap
penerusnya.
Menurut  Koentjaraningrat  Inovasi

adalah suatu proses pembaruan dari
penggunaan sumber-sumber alam, energi,
modal serta penataan kembali dari tenaga
kerja dan penggunaan teknologi baru.



Prosiding LPPM ISBI Bandung | 165

Sehingga berbentuk suatu sistem produksi
dari produk produk baru. (Koentjaraningrat,
2009)

Inovasi adalah pembauran unsur
teknologi dan ekonomi dari kebudayaan.
Suatu proses inovasi berkaitan dengan
penemuan baru dalam teknologi, vyaitu
proses sosial yang melalui tahap discovery
dan invention. Discovery adalah penemuan
dari suatu unsur kebudayaan yang baru,
baik suatu alat atau gagasan baru dari
seseorang atau  sejumlah  individu,
discovery baru menjadi invention apabila
suatu penemuan baru telah diakui, diterima,
dan diterapkan oleh masyarakat.
(Poerwanto, 2008) Hal ini dapat dilihat dari
inovasi kesenian Koromong Baduy Luar
yang dapat di terima oleh masyarakatnya.

Kesenian sebagai unsur budaya
memiliki peran yang penting dalam
memperkuat dan memelihara identitas lokal
suatu komunitas atau wilayah. Dalam
konteks ini, kesenian sebagai unsur budaya
tidak hanya dianggap sebagai karya
estetika semata, tetapi juga sebagai
medium yang menggambarkan nilai-nilai,
tradisi, dan kearifan lokal yang dianut oleh
masyarakat setempat. Melalui berbagai
ekspresi kesenian, seperti seni rupa, musik,
tarian, teater, dan sastra, konsep seni

sebagai unsur budaya mencerminkan
keberagaman dan kekayaan warisan
budaya yang melekat pada suatu

komunitas.(D. A. S. dkk Saputra, 2024)
Kesenian sebagai unsur budaya
berfungsi sebagai bentuk ekspresi yang
mendalam dari identitas lokal. Dalam karya
seni, cerita-cerita lokal, mitos, legenda,
serta kehidupan sehari-hari masyarakat
seringkali tercermin dengan jelas. Dengan
demikian, kesenian sebagai unsur budaya
tidak hanya mengabadikan sejarah dan
nilai-nilai budaya, tetapi juga memperkuat
rasa kebersamaan dan identitas kolektif
dalam masyarakat.
Dalam konteks
kesenian tradisional seperti Koromong
Baduy Luar menjadi cerminan dari
keberagaman budaya yang kaya di seluruh
nusantara. Konsep kesenian tradisional
koromng Baduy sebagai penguat identitas
lokal di Indonesia sangatlah relevan, karena
kesenian sebagai sarana utama bagi
masyarakat untuk memperkuat dan

Indonesia, beragam

merayakan keunikan daerah
mereka.

Identitas suatu masyarakat tidak dapat
dipisahkan dari kebudayaan masyarakat
tersebut. Kesenian tradisional sebagai
unsur kebudayaan juga dapat dikatakan
sebagai identitas dari suatu masyarakat.
Artinya, jika suatu kesenian tradisional yang

berakar dari budaya suatu masyarakat

budaya

punah, maka masyarakat tersebut
kehilangan identitasnya. (Maragani et al.,
2023)

inovasi dalam bentuk pertunjukan

Kesenian Koromong Baduy tidak hanya
berfungsi sebagai strategi pelestarian seni

tradisi, tetapi juga menjadi sarana
penguatan identitas budaya masyarakat
Baduy Luar. Melalui pengemasan yang

lebih adaptif, tetap berpijak pada nilai-nilai
kearifan lokal, serta memanfaatkan ruang
kreatif yang sesuai dengan perkembangan
zaman, Koromong mampu hadir sebagai
warisan budaya yang hidup dan relevan.
Upaya ini menjadikan kesenian Koromong
bukan sekadar pertunjukan, melainkan
simbol eksistensi, kebanggaan, dan jati diri
kolektif masyarakat Baduy Luar di tengah
arus globalisasi.

PENUTUP

Inovasi dalam bentuk pertunjukan
Kesenian Koromong Baduy merupakan
sebuah strategi kebudayaan yang berfungsi
UNTUK menjaga kelestarian seni tradisi
sekaligus memperkuat identitas masyarakat
Baduy Luar. Proses inovasi yang dilakukan
tetap pada nilai-nilai tradisi, nilai-nilai sakral,
serta kearifan lokal yang diwariskan leluhur,
sehingga esensi Koromong tidak hilang
meskipun tampil dalam kemasan yang lebih
modern dan adaptif. Dengan adanya
pengemasan ulang pertunjukan,
pengembangan bentuk musikal, serta
pemanfaatan teknologi digital, kesenian ini
memperoleh ruang ekspresi baru yang
mampu menjangkau generasi muda
maupun masyarakat luas di luar lingkungan
Baduy.

Kesenian Koromong Baduy bukan
sekadar hiburan, Koromong yang telah
diperkaya melalui inovasi menjadi media
pembelajaran budaya, perekat solidaritas
sosial, dan simbol kebanggaan kolektif.
Identitas budaya masyarakat Baduy Luar
semakin teguh, karena Koromong tampil



166 | Prosiding LPPM ISBI Bandung

bukan hanya sebagai peninggalan masa
lalu, tetapi juga sebagai warisan hidup yang
relevan di masa kini dan masa depan.
Inovasi pertunjukan ini membuktikan bahwa
tradisi tidak harus kaku dan tertinggal,

melainkan dapat berkembang secara
dinamis tanpa kehilangan nilai-nilai
dasarnya.

Kesenian Koromong Baduy Luar yang
telah mengalami inovasi bentuk pertunjukan
mampu memperkuat jati diri masyarakat
Baduy Luar, sekaligus memperluas
kontribusinya dalam memperkaya
khazanah budaya Nusantara. Upaya ini
menjadi teladan bagaimana seni tradisional
dapat tetap eksis, berdaya saing, dan
menjadi sumber inspirasi dalam
menghadapi tantangan globalisasi.

DAFTAR PUSTAKA

Ahimsa Putra, H. S. (2014). Teori, Etnografi, dan
Refleksi. Kanisius.

Hudaepah, H., & Murwaningrum, D. (2020). Inovasi
Angklung Gubrag di Desa Kemuning
Kecamatan Kresek Kabupaten Tangerang.
Panggung, 30(4).
https://doi.org/10.26742/panggung.v30i4.1366

Koentjaraningrat. (2009). Pengantar Ilimu
antropologi. RinekaCipta.

Koeswinarno. (2015). Memahami Etnografi Ala
Spradley. Jurnal SMART  (Studi
Masyarakat, Religi, Dan Tradisi), 1(2),
257-265.

Maragani, M. H., Pandaleke, S. M., & Patras, M. Y.
(2023). Pengembangan Seni Masamper
sebagai Penguat Identitas Budaya Masyarakat
Sangihe di Sulawesi Tengah. Musikolastika:
Jumal Pertunjukan Dan Pendidikan Musik, 5(1),
27-39. https://doi.org/10.24036/musikolastika.
v5i1.101

Nadroh, S. (2018). Pikukuh Karuhun Baduy
Dinamika Kearifan Lokal Di Tengah
Modernitas Zaman. Pasupati, 5(2).

Naim, M., & Setyo, Y. (2022). INOVASI BENTUK
PENYAJIAN TARI BARONGAN
KUCINGAN BLITARAN OLEH DHIMAZ
ANGGORO PUTRO. Jurnal Pemikiran
Seni Pertunjukan.

Panduraja Siburian, B., Nurhasanah, L., Alfira
Fitriana, J., & Teknik Kelautan Institut
Teknologi Bandung, M. (n.d.). PENGARUH
GLOBALISASI TERHADAP  MINAT
GENERASI MUDA DALAM
MELESTARIKAN KESENIAN
TRADISIONAL INDONESIA.
http://ejurnal.unisri.ac.id/index.php/glbctz/
article/view/....http://ejurnal.unisri.ac.id/ind
ex.php/glbctz/article/view/....

Poerwanto. (2008). Kebudayaan dan lingkungan

dalam perspektif Antropologi. . Pustaka
Pelajar.

Prabowo, Y. B., & Sudrajat, S. (2021).
KEARIFAN LOKAL KASEPUHAN

CIPTAGELAR: PERTANIAN SEBAGAI
SIMBOL BUDAYA &amp; KESELARASAN
ALAM. Jurnal Adat Dan Budaya Indonesia,
3(1), 6-16.
https://doi.org/10.23887/jabi.v3i1.31102

Ridwan, R. T. N. U. K. and Y. S. (2020).
Creativity and Innovation of Artist in
Maintaining and Developing the Songah
Tradition. Harmonia, Journal of Arts
Research and Education, 2(1).

Saputra, R., Hasanah, N., Kamaludin, Azis, M.,
Putra, M. A., & Armayadi, Y. (2024). Peran
Seni Dalam Mempertahankan Identitas
Budaya Lokal Di Era Modern. Besaung :
Jurnal Seni Desain Dan Budaya, 9(2),
183-195.
https://doi.org/10.36982/jsdb.v9i2.4044

Sugita, I. W., & Tilem Pastika, I. G. (2021).
Inovasi Seni Pertunjukan Drama Gong
Pada Era Digital. Mudra Jurnal Seni
Budaya, 36(3), 342-349.
https://doi.org/10.31091/mudra.v36i3.1492

Suhada. (2003). Masyarakat Baduy dalam
Rentang Sejarah Dinas Pendidikan
Propinsi Banten.

Sutisna, M., Hidayat, D. J., Sudrajat, M. A,
Ramdani, R., & Malik, M. (2023).
Eksistensi Pikukuh Adat Sebagai Kontrol
Sosial Pada Masyarakat Baduy di Desa
Kanekes. Jurnal Citizenship Virtues, 3(2),

600-606.
https://doi.org/10.37640/jcv.v3i2.1880
Wahab, A. (2018). Eksistensi Kesenian
Tradisional Antara hidup dan Mati

WordPress.
Widyastitieningrum, S. R. dkk. (2023).

Pelestarian Budaya Jawa: Inovasi dalam
Bentuk Pertunjukan Wayang Orang
Sriwedari . Panggung, 33(1).

Wrahatnala, B. (2021a). Inovasi dan Pembauran

Genre dalam Pertunjukan Keroncong
Wayang Gendut. Resital: Jurnal Seni
Pertunjukan, 22(2), 69-79.

https://doi.org/10.24821/resital.v22i2.5180
Wrahatnala, B. (2021b). Inovasi dan Pembauran

Genre dalam Pertunjukan Keroncong
Wayang Gendut. Resital: Jurnal Seni
Pertunjukan, 22(2), 69-79.

https://doi.org/10.24821/resital.v22i2.5180

Yus, D. (2019). Model Pewarisan Budaya
Melalui Pendidikan Informal
(Pendidikan Tradisional) Pada
Masyarakat Pengrajin Kayu Jurnal
Wacan. 3(1).



