
Prosiding LPPM ISBI Bandung | 159 

 

 
 

INOVASI BENTUK PERTUNJUKAN KESENIAN KOROMONG 
BADUY SEBAGAI PENGUAT IDENTITAS BUDAYA 

MASYARAKAT BADUY LUAR 
 

Hudaepah1, Agustika Harini Sukma2, Dewi Haryaningsih3  
1,2,3 Institut Seni Budaya Indonesia bandung  

Jalan Buah Batu 212 Bandung  
1 Hudaepah.isbi212@gmail.com, 2 isemar.arthouse@gmail.com, 3 Dewiharyaningsih1@gmail.com 

 
 

ABSTRAK 
 

Salah satu kesenian tradisonal yang ada di Baduy adalah kesenian Koromong. Pada zaman dahulu 
Kesenian Koromong Baduy ini merupakan salah satu kesenian yang digunakan untuk upacara 
panen padi. Saat ini kesenian Koromong bentuk pertunjukannya mengalami pergeseran fungsi, dari 
pertunjukan ritual ke dalam pertunjukan hiburan. Dalam perkembangannya di temukan dan di 
identifikasi bahwa kesenian koromong mulai melakukan inovasi pada bentuk pertunjukannya. Dalam 
proses inovasinya tidak banyak masyarakat mengetahuinya, bahkan di media pun tertutup, 
seharusnya adanya media digital merupakan salah satu alat yang bisa digunakan untuk 
memperkenalkan kesenian koromong terhadap masyarakat. Inovasi kesenain Koromong ini juga 
berfungsi sebagai bahan pembelajaran bagi kesenian tradisional dalam berinovasi tanpa 
menghilangkan nilai-nilai tradisionalnya. Bentuk inovasi kesenian koromong Baduy sebagai penguat 
identtitas budaya bagi masyarakatnya. Tujuan dalam penelitian ini untuk mengkaji bentuk inovasi 
kesenian Koromong Baduy dan melihat kontribusi inovasi terhadap penguat identitas budaya lokal 
bagi masyarakat Baduy. Metode Penelitian ini menggunakan Etnografi dengan perspektif etnografi 
digital, dengan mengumpulkan data-data terkait penelitian melalui media digital. Selain itu teknik 
pengumpulan data melalui observasi, wawancara, dan dokumentasi. Hasil penelitian menunjukan 
bahwa inovasi dalam aspek penyajian dan integrasi unsur-unsur modern seperti penambahan penari 
dan penyanyi dalam pertunjukannya, lirik lagunya, dan alat musiknya telah berhasil meningkatkan 
daya tarik pertunjukan tanpa menghilangkan nilai-nilai tradisional. Dengan demikian, inovasi 
pertunjukan Koromong tidak hanya berfungsi sebagai media hiburan, tetapi juga sebagai penguat 
identitas budaya yang mampu memperkokoh keberlangsungan tradisi masyarakat Baduy luar di era 
modern. Inovasi ini tidak hanya berperan sebagai media pelestarian budaya, tetapi juga sebagai 
penguat identitas masyarakat baduy terhadap warisan budayanya. 
 
Kata kunci : Inovasi, Bentuk pertunjukan, koromong Baduy, Penguat Identitas 
 
 

ABSTRACT 
 
One of the traditional arts found in Baduy is the Koromong art. In the past, Baduy Koromong art was 
one of the arts used for rice harvesting ceremonies. Today, the form of Koromong performances has 
shifted in function, from ritual performances to entertainment shows. In its development, it has been 
found and identified that Koromong art has begun to innovate in its performance style. During the 
innovation process, not many people were aware of it, and it was even absent from the media. Ideally, 
digital media should be one of the tools used to introduce Koromong art to the public. This innovation 
in Koromong art also serves as a learning material for traditional arts to innovate without losing their 
traditional values. The innovation of Baduy Koromong art serves as a reinforcement of cultural 
identity for its community.The aim of this research is to examine the forms of innovation in Baduy 
Koromong art and to see the contribution of these innovations to strengthening the local cultural 
identity of the Baduy community.This research uses an ethnographic method with a digital 
ethnographic perspective, collecting data related to the study through digital media. Additionally, data 
collection techniques include observation, interviews, and documentation.The results show that 
innovations in presentation aspects and the integration of modern elements, such as adding dancers 
and singers in the performances, the song lyrics, and the musical instruments, have successfully 
increased the appeal of the performances without eliminating traditional values. Thus, the innovation 
of Koromong performances not only functions as entertainment media but also as a cultural identity 
reinforcement that can strengthen the continuity of the traditions of the Baduy outer community in 

mailto:i
mailto:Dewiharyaningsih1@gmail.com


160 | Prosiding LPPM ISBI Bandung 

 

the modern era.This innovation not only plays a role as a means of cultural preservation but also 
as a reinforcement of the Baduy community’s identity towards their cultural heritage. 
 
Keywords: Innovation, Form of performance, Koromong Baduy, identity enhance 
 
 

PENDAHULUAN  

Indonesia adalah negara yang memiliki 
keragaman suku, bahasa, adat istiadat, dan 
budaya. Keanekaragaman sosial dan 
budaya ini menjadi salah satu landasan 
terbentuknya budaya dan seni yang bersifat 
lebih universal. Kesenian tradisional sering 
kali dipandang sebagai bentuk ekspresi dan 
jati diri budaya yang berakar pada kearifan 
serta keunikan lokal masyarakat. Selain itu, 
kesenian tradisional telah tumbuh dan 
berkembang melalui kebiasaan serta tradisi 
masyarakat sebagai bentuk upaya menjaga 
hubungan sosial. Ciri khas dari kesenian 
tradisional terletak pada kemampuannya 
menyatukan gerak tubuh yang 
menghubungkan nilai-nilai ritual dengan 
prinsip-prinsip kesederhanaan.(Panduraja 
Siburian et al., n.d.) 

Beragam kesenian tradisional di 
Indonesia merupakan bagian penting dari 
kebudayaan yang harus terus dilindungi, 
dilestarikan, dan dikembangkan. Kesenian 
ini layak mendapat penghargaan dari 
seluruh lapisan masyarakat karena 
mengandung nilai-nilai budi pekerti yang 
berperan dalam membentuk karakter 
manusia menuju kehidupan yang lebih baik. 
Nilai-nilai tersebut secara tidak langsung 
juga membantu memanusiakan manusia 
melalui penerapannya dalam kehidupan 
sosial. Namun, dalam menghadapi arus 
globalisasi, kesenian tradisional kurang 
diminati oleh generasi muda karena 
dianggap kuno, kampungan, kurang 
inovatif, tidak kreatif, monoton, hanya untuk 
tontonan orang tua, tidak keren, dan 
berbagai alasan lainnya. Oleh karena itu, 
kesenian tradisional perlu mengalami 
inovasi dalam penyajiannya agar tidak 
dianggap ketinggalan zaman dan lebih 
menarik bagi generasi muda. Inovasi dalam 
bentuk pertunjukan kesenian tradisional ini 
menjadi produk budaya nusantara yang 
memperkuat identitas masyarakatnya. 
(Wahab, 2018) 

Upaya yang dilakukan para seniman 
masyarakat Baduy untuk mengembangkan 
kesenian tardisional Koromong Baduy 

dengan melakukan inovasi terhadap bentuk 
pertunjukannya dan melakukan regenerasi 
terhadap para pemain musiknya. Kegiatan 
yang dilakukan dalam mempertahankan 
kesenian koromong adalah pelatihan dan 
sosialisasi sejak dini terhadap anak- anak 
yang ada di Baduy Menurut Darusman 
bahwa eksistensi kesenian tradisional di 
masyarakat saat ini sudah mengalami 
perubahan yang signifikan. (Yus, 2019) 

Perubahan yang terjadi dalam kesenian 
tradisional tidak hanya karena faktor 
external manusia, akan tetapi juga adanya 
faktor internal pada diri manusia untuk 
mengikuti perkembangan ilmu dan 
teknologi. Pada hakikatnya Kesenian 
tradisional akan bertahan selama terus 
dilakukan terhadap inovasi bentuk 
pertunjukannya.(Wrahatnala, 2021a) hal ini 
akan membangkitkan Kembali minat 
generasi muda terhadap kesenian 
tradisional yang ada di indonesia, 
khususnya kesenian koromong Baduy. 

Upaya penguatan identitas budaya 
melalui inovasi pertunjukan kesenian 
Koromong menjadi relevan ketika kesenian 
tersebut dituntut untuk tetap hidup, diterima, 
dan dipahami lintas generasi. Inovasi yang 
dilakukan tidak mengubah nilai-nilai 
tradisinya, melainkan menyajikan bentuk 
pertunjukan yang lebih adaptif dan 
inovatif.(Widyastitieningrum, 2023) Dengan 
demikian kesenian Koromong Baduy Luar 
tidak kehilangan esensisakralnya dan 
filosofinya, namun sekaligus memiliki daya 
tarik baru bagi masyarakat luas. 

Dengan latar belakang di atas, perlu 
dilakukan kajian mendalam terhadap 
inovasi bentuk pertunjukan kesenian 
tradisonal Koromong Baduy sebagai 
penguat identitas Masyarakat Baduy luar. 
Kajian ini dapat membantu para seniman 
Baduy dalam mengembangkan kreativitas, 
ide gagasan dalam kesenian tradisional 
koromong.  

Dalam penelitian ini digunakan metode 
etnografi dengan pendekatan 
holistik,(Ahimsa Putra, 2014) yakni suatu 



Prosiding LPPM ISBI Bandung | 161 

 

 
 

cara yang berupaya memahami 
kebudayaan secara menyeluruh dengan 
melihat keterkaitan antara nilai, praktik, dan 
konteks sosial masyarakat yang diteliti. 
Melalui pendekatan ini, peneliti berusaha 
menggali makna yang terkandung di balik 
aktivitas kesenian, bukan hanya dari sisi 
pertunjukannya, tetapi juga dari relasi 
sosial, fungsi budaya, serta peranannya 
dalam kehidupan masyarakat. Studi 
lapangan dilakukan dengan menggunakan 
teknik observasi, wawancara mendalam, 
dan dokumentasi.(Koeswinarno, 2015) 
 
HASIL DAN PEMBAHASAN 
Masyarakat Baduy Luar Banten 

Istilah "Baduy" atau "Urang Baduy" yang 
merujuk pada penduduk Desa Kanekes di 
lereng Pegunungan Kendeng, Banten 
Selatan, sebenarnya bukan berasal dari 
masyarakat tersebut sendiri. Sebutan itu 
pertama kali diberikan oleh orang-orang 
Belanda pada masa kolonial, yang 
menyebut mereka dengan berbagai istilah 
seperti Badoe’i, Badoej, Badoewi, orang 
Kenekes, dan Rawayan, sejak saat itu 
mayrakat luar mulai menggunakan 
sebuatan “ Baduy” untuk menyebut mereka. 
(Nadroh, 2018) 

Ada beberapa alasan yang memiliki 
relevansi dengan istilah Baduy. Pertama, 
istilah Baduy diambil dari nama salah satu 
gunung yang berada di wilayah mereka, 
yaitu Gunung Baduy. Kedua, diasosiasikan 
berasal dari kata Buddha, karena dianggap 
pengikut Buddha. Kata Buddha berubah 
menjadi Baduy. Ketiga, kata Baduy muncul 
dari kata Baduyut, sejenis pohon beringin, 
yang banyak tumbuh di sekitar hutan Baduy. 
Keempat, istilah Baduy disamakan dengan 
komunitas Badawi di Arab karena mereka 
suka berpindah-pindah seperti halnya orang 
Badawi. 

Sekarang ini umum digunakan istilah 
“Baduy Dalam” untuk menyebut “Baduy 
Tangtu” dan “Baduy Luar” untuk menyebut 
“Baduy Panamping”. ‘Baduy Dalam’ 
menjadi representasi dari masyarakat 
Baduy sebagai pewaris asli budaya dan 
amanat leluhur kesukuan mereka. Mereka 
menunjukkan tingkat ketaatan dan 
kesadaran komunal dalam 
mempertahankan adat istiadatnya serta 
menutup diri dari pengaruh-pengaruh luar 
yang dianggap negatif. Baduy Dalam hanya 

berlokasi di tiga kampung, yaitu Cibeo, 
Cikartawana, dan Cikeusik. 

Sedangkan Baduy Luar adalah 
komunitas Baduy yang dipersiapkan 
sebagai penjaga, penyangga, penyaring, 
pelindung dan sekaligus penyambung 
silaturahmi dengan pihak luar sebagai 
bentuk penghargaan, kerja sama, dan 
pastisipasi aktif dalam kegiatan kenegaraan 
untuk menunjukkan bahwa mereka adalah 
salah satu suku bangsa yang sama-sama 
memiliki hak dan kewajiban yang sama 
dengan warga Negara Indonesia 
lainnya.(Nadroh, 2018) 

Perkampungan masyarakat Baduy pada 
umumnya terletak pada daerah aliran 
sungai Ciujung di pegunungan Kendeng-
Banten Selatan. Letaknya sekitar 172 KM 
sebelah barat ibukota Jakarta; sekitar 65 
KM sebelah selatan ibukota Provinsi 
Banten; sekitar 38 KM selatan kota 
Kabupaten Lebak dan 17 KM sebelah 
selatan kota Kecamatan Leuwidamar. 
(Suhada, 2003) 

Seluruh penduduk desa Kanekes 
adalah orang Baduy yang tidak tercampur 
oleh penduduk luar. Mereka bertutur dalam 
bahasa Sunda. Bahasa mereka termasuk 
dalam kategori dialek Sunda Banten, yaitu 
subdialek Baduy. Apabila subdialek Banten 
lainnya dipengaruhi oleh bahasa Jawa 
Banten, subdialek Baduy seolah-olah 
tampak berdiri sendiri dengan ciri-ciri 
tertentu yang sudah tak ada pada subdialek 
Banten lainnya. Ciri-ciri khusus itu ialah 
tidak memiliki tinggi rendah, kosa kata 
sendiri, aksen tinggi dalam lagu kalimat dan 
jenis struktur kalimat. 

Dalam masyarakat Baduy dikenal suatu 
sistem kepemimpinan adat yang disebut 
kepuunan. Setiap pemimpin harus 
berorientasi dan tunduk kepada ‘pemimpin’ 
tertinggi yang mengatur yaitu para ‘puun’, 
yang berdiam di Cikeusik, Cibeo dan 
Ciketawarna. Ketiga orang ‘puun’ tersebut 
dianggap satu kesatuan pemimpin tertinggi 
semua aspek kehidupan dunia12 dan yang 
melakukan hubungan dengan karuhun. 
(Nadroh, 2018) 

 
Kesenian Koromong Baduy Luar  

Kesenian Koromong Baduy berasal dari 
kehidupan masyarakat Baduy Luar di 
wilayah Kabupaten Lebak, Banten. 
Kesenian ini lahir dari tradisi agraris 



162 | Prosiding LPPM ISBI Bandung 

 

masyarakat yang sangat erat kaitannya 
dengan alam, kepercayaan, serta sistem 
adat yang dijunjung tinggi. Tradisi adalah 
kesamaan material dan gagasan yang 
berasal dari masa lalu, namun hingga kini 
masih ada atau masih dijalankan serta 
dijadikan sebagai warisan turun-temurun, 
terjadi secara berulangulang, dan bukan 
secara kebetulan atau disengaja. (Prabowo 
& Sudrajat, 2021) 

Instrumen utama dalam koromong 
berupa seperangkat gamelan sederhana 
yang terdiri dari gong, bonang, kendang, 
dan beberapa alat tabuh lain yang 
dimainkan secara harmonis. Dahulu, 
koromong bukanlah pertunjukan untuk 
hiburan semata, melainkan sarana ritual 
yang berhubungan dengan upacara adat, 
seperti syukuran panen, khitanan, 
pernikahan, dan hajatan penting lainnya. 
Dalam konteks religi dan sosial, koromong 
dipercaya sebagai media penghubung 
antara manusia dengan kekuatan alam 
serta leluhur. Seiring perkembangan 
zaman, kesenian ini kemudian juga 
difungsikan sebagai hiburan rakyat yang 
ditampilkan dalam berbagai acara 
masyarakat, namun tetap mempertahankan 
nuansa sakral dan nilai-nilai tradisinya. 
Dengan demikian, asal muasal koromong 
tidak bisa dilepaskan dari kehidupan 
spiritual, adat, dan pola sosial masyarakat 
Baduy, yang menjadikan kesenian ini bukan 
hanya sebagai ekspresi artistik, tetapi juga 
sebagai simbol identitas budaya yang 
diwariskan turun-temurun. 

Menurut Jaro Rasudin, Kesenian 
Koromong Baduy adalah salah satu 
kesenian tradisional Baduy luar. Bentuknya 
seperti Gameln. Adanya Gamelan kesenian 
Koromong di Desa Kenekes dari luar Baduy, 
yang di adaptasi dari kebudayaan luar. 
Dahulu hanya digunakan untuk hiburan 
masyarakat Baduy Luar pada saat panen 
padi. Dari zaman dahulu kesenian ini 
bentuknya masih sederhana yang 
menggunakan adat istiadat Baduy Luar. 
Kesenian Koromong Baduy ini dikeluarkan 
pada saat musim hajatan, yaitu pada bulan 
kalima, kaenam, katujuh dan kasambilan, di 
luar bulan tersebut Kesenian Koromong 
tidak dapat di keluarkan, di sesuaikan 
dengan adat istiadat masyarakat Baduy 
Luar.  

 

Bentuk Inovasi Koromong Baduy  

Koromong Baduy Luar Menghadirkan 
terobosan dengan menampilkan bentuk 
kreativitas baru dalam kesenian tradisional, 
walaupun tetap berlandaskan pada 
pertunjukan kesenian tradiisonal, mereka 
mengembangkan konsep pertunjukan yang 
modern. Hal ini terlihat dari pemakaian 
musik Koromong Baduy sebaai ilustrasi, 
yang dipadukan dengan musik modern. 
Inovasi dapat terlihat dari tata cara 
pertunjukan, kostum pemain koromng 
hingga penyanyi dalam melantunkan lagu-
lagunya.  

Bentuk inovasi sebagaimana 
disampaikan oleh Schumpeter, merupakan 
upaya untuk mengkreasikan dan 
mengimplementasikan sesuatu menjadi 
kombinasi baru, yang dapat menambah nilai 
produk atau karya baru yang dihasilkan. 
Terminologi inovasi, sangat terkait dengan 
perubahan. Bentuk perubahan dilakukan 
sesuai dengan proses kreatif para seniman 
dan atau pelaku seni sehingga dapat 
menghasilkan produk seni baru yang 
memiliki nilai estetika yang berbeda. 
(Wrahatnala, 2021a) 

Inovasi adalah langkah nyata yang 
penting dilakukan oleh komunitas seni 
maupun para seniman untuk mendorong 
perkembangan kesenian. Seperti yang 
dijelaskan oleh Irianto, bahwa transformasi 
dan berbagai bentuk pembaruan dalam seni 
tradisional dapat diwujudkan melalui 
pemanfaatan teknologi pengembangan 
guna menjaga keberlangsungan seni 
tersebut dan melestarikan kesenian 
tradisional. (Ridwan, 2020) 

Pada era globalisasi dan digital ini 
semakin maraknya seni budaya modern 
yang hadir di Tengah masyarakat 
Indonesia. Secara langsung atau tidak 
langsung memarginalkan pertunjukan 
kesenian koromong Baduy. Upaya 
penyelamatan dan revitalisasi perlu 
dilakukan mengingat seni pertunjukan telah 
menjadi bagian dari identitas budaya 
masyarakat Baduy luar. Di era globalisasi 
saat ini, budaya lokal memiliki kesempatan 
untuk bangkit mewarnai budaya nasional 
dan budaya global. Keberadaan budaya 
lokal memiliki peluang besar sebagai 
pembentuk identitas budaya baru, dengan 
melakukan berbagai upaya inovasi. (Sugita 
& Tilem Pastika, 2021) 



Prosiding LPPM ISBI Bandung | 163 

 

 
 

Dalam upaya menjaga eksistensi dan 
mengembangkan budaya lokal sesuai 
tuntutan zaman, maka seniman  

Koromong Baduy, terus berupaya 
melakukan inovasi. Inovasi yang dilakukan 
adalah mengembangkan bentuk 
pertunjukannya, di antaranya adalah  

1) Pengemasan bentuk Pertunjukan  
Struktur pertunjukan Koromong Baduy pada 
dasarnya memiliki perbedaan yang cukup 
jelas antara bentuk tradisional dan bentuk 
hasil inovasi. Dalam bentuk tradisional, 
pertunjukan Koromong biasanya disajikan 
secara sederhana dengan fungsi utama 
sebagai pengiring upacara adat atau 
kegiatan masyarakat. Pola permainan 
musiknya cenderung berulang dan tidak 
dibagi ke dalam susunan alur tertentu 
karena orientasinya lebih kepada fungsi 
ritual dan kebersamaan komunitas, bukan 
sebagai tontonan. Sementara itu, pada 
bentuk inovasi, pertunjukan dikemas lebih 
terstruktur dengan pembagian alur yang 
jelas.(Hudaepah & Murwaningrum, 2020). 
Sebagai contoh adalah dimulai dengan 
bagian pembukaan yang berfungsi sebagai 
pengenalan, dilanjutkan dengan inti 
pertunjukan yang menampilkan keunikan 
tabuhan Koromong. 
Dalam pengemasan bentuk pertunjukan 
Koromong Baduy meliputi seorang satu 
seorang penyanyi dalam pertunjukan 
Koromong Baduy hal ini agar tidak 
membosankan adanya penyanyi dengan 
menyanyikan lagu-lagu sunda, tanpa 
menghilangkan nilai tradisinya, karena 
mereka masih menggunakan busana adat 
baduy dan dekorasi panggung masih 
sederhana menggunakan baground warna 
hitam.  

 

 
Gambar 1. Pertunjukan Koromong dengan 

penyanyi (Dok. Hudaepah 2025) 
 

2) Pengayaan Repertoar Musik  
Pengayaan repertoar musik dalam 
pertunjukan Koromong Baduy merupakan 
salah satu bentuk inovasi yang penting 
untuk menjaga keberlanjutan sekaligus 
meningkatkan daya tarik seni tradisi ini. 
Secara tradisional, permainan Koromong 

biasanya hanya mengandalkan pola 
tabuhan tertentu yang diwariskan secara 
turun-temurun, sehingga variasi musiknya 
terbatas pada kebutuhan ritual dan kegiatan 
adat. Dalam perkembangannya, upaya 
pengayaan dilakukan dengan 
menambahkan variasi pola tabuhan, 
memperluas jenis lagu yang dimainkan, 
serta menghadirkan komposisi baru yang 
tetap berpijak pada karakter bunyi khas 
Koromong. Pengayaan ini tidak 
dimaksudkan untuk mengubah esensi 
tradisi, melainkan memperkaya pilihan 
sajian agar pertunjukan lebih dinamis dan 
mampu menjawab kebutuhan audiens yang 
lebih luas. Dengan adanya repertoar yang 
lebih beragam, Koromong tidak hanya 
berfungsi sebagai musik pengiring, tetapi 
juga dapat tampil sebagai pertunjukan 
utama yang memadukan nilai estetika, 
edukasi, dan identitas budaya masyarakat 
Baduy. 

 

 
Gambar 2. Pertunjukan Koromong, 

dokumentasi Hudaepah 2025 
 

3) Panggung dan tata Artistik  
Panggung dan tata artistik dalam 
pertunjukan Koromong Baduy menjadi 
aspek penting yang menunjukkan 
perbedaan antara penyajian tradisional dan 
bentuk inovasi. Pada praktik tradisionalnya, 
pertunjukan biasanya berlangsung di ruang 
terbuka atau bale adat dengan suasana 
sederhana, tanpa tata panggung maupun 
elemen artistik yang dirancang khusus. Hal 
ini karena esensi pertunjukan lebih berfokus 
pada fungsi sosial dan ritual, bukan pada 
aspek tontonan. Namun, dalam bentuk 
inovasi, pertunjukan Koromong dikemas 
dengan memperhatikan tata artistik yang 
lebih terkonsep, misalnya penggunaan 
panggung yang ditata rapi, penempatan alat 
musik dan pemain yang lebih teratur, serta 
penambahan elemen visual berupa dekorasi 
bernuansa budaya Baduy. Selain itu, 
pencahayaan dan tata ruang dapat diatur 
agar pertunjukan terlihat lebih menarik, baik 
untuk penonton langsung maupun 
dokumentasi visual. Pengemasan artistik ini 
bukan dimaksudkan untuk mengubah 
substansi tradisi, melainkan memperkuat 



164 | Prosiding LPPM ISBI Bandung 

 

daya tarik estetika pertunjukan sehingga 
Koromong dapat lebih diapresiasi oleh 
masyarakat lintas generasi maupun audiens 
di luar komunitas Baduy. 

 

 
 Gambar 3. Pertunjukan Koromong, 

dokumentasi Hudaepah 2025 
 

4) Penambahan Penari Dalam 
Pertunjukan koromong Baduy  

Penambahan penari dalam pertunjukan 
Koromong Baduy merupakan salah satu 
bentuk inovasi yang bertujuan memperkaya 
pengalaman estetis sekaligus memperkuat 
daya tarik visual dari sajian seni tersebut. 
Secara tradisional, Koromong lebih 
menitikberatkan pada permainan musik 
sebagai pengiring aktivitas adat atau ritual, 
tanpa adanya elemen tari yang 
menyertainya. Namun, seiring dengan 
kebutuhan pertunjukan yang lebih 
komunikatif dan menarik, kehadiran penari 
ditambahkan sebagai pelengkap.  
Penari berfungsi untuk memvisualisasikan 
irama dan makna yang terkandung dalam 
tabuhan Koromong, baik melalui gerakan 
simbolis yang terinspirasi dari kehidupan 
sehari-hari masyarakat Baduy maupun 
tarian kreasi yang tetap berpijak pada nilai-
nilai tradisi. Kehadiran penari juga 
memberikan dimensi baru dalam 
pertunjukan, sehingga tidak hanya 
didominasi oleh aspek auditif, tetapi juga 
memperkuat aspek visual. Inovasi ini 
menjadikan pertunjukan Koromong lebih 
hidup, dinamis, dan mudah diterima oleh 
audiens lintas generasi tanpa 
menghilangkan identitas budaya yang 
melekat pada kesenian tersebut. 
Masyarakat Baduy tetap setia kepada 
budaya dan aturan yang mereka anut, 
sebagaimana mereka menghormati nilai-
nilai budaya mereka. Meskipun beberapa 
aturan adat mungkin sulit dimengerti oleh 
masyarakat umum, bagi mereka aturan ini 
adalah suatu kewajiban yang harus diikuti 
dan dijunjung tinggi. Kesetiaan mereka 
terhadap budaya dan adat juga merupakan 
bentuk penghargaan terhadap tradisi adalah 
hal yang sangat penting bagi 
mereka.(Sutisna et al., 2023) 
 

 
 Gambar 5. Penari dalam Pertunjukan 

Koromong, 
dokumentasi Hudaepah 2025 

 

Inovasi merupakan gagasan baru yang 
belum pernah ada atau dilakukan 
sebelumnya dengan tujuan dapat menjadi 
sesuatu yang menarik dan berguna. 
Seseorang yang melakukan inovasi maka 
dapat dikatakan sebagai seorang yang 
inovatif, julukan kepada orang tersebut 
adalah Inovator. Kemajuan zaman dan 
teknologiyang semakinpesat membuat 
seorang inovator harus mampu 
menemukan strategi dalam melakukan 
sebuah inovasi.(Naim & Setyo, 2022) 

Sesuatu yang disebut inovatif tidak 
semata-mata berkaitan dengan munculnya 
gagasan baru, melainkan juga harus 
memberikan manfaat nyata bagi para 
seniman yang berkarya di sekitarnya. 
Tujuan dilakukannya inovasi selain 
bermanfaat untuk diri sendiri harus 
mempunyai dampak yang baik bagi lainya. 
Seperti kesenian koromong Baduy juga 
mengalami proses inovasi yang dilakukan 
dengan mempertimbangkan aspek tradisi 
dalam karya kesenian koromong dan 
keberlangsungan hidup kesenian 
koromong. Hal ini dilakukan untuk 
mengenalkan kesenian koromong terhadap 
masyarakat dan generasi muda yang ada di 
Indonesia.  Pelestarian kesenian 
tradisional koromong Baduy dengan 
melakukan inovasi merupakan upaya untuk 
menyesuaikan bentuk pertunjukan dengan 
tuntutat zaman. Hal ini dilakukan karena 
seni tradisional harus mampu beradaptasi 
dengan perkembangan zaman dan dapat 
melakukan regererasi terhadap 
penerusnya.  

Menurut Koentjaraningrat Inovasi 
adalah suatu proses pembaruan dari 
penggunaan sumber-sumber alam, energi, 
modal serta penataan kembali dari tenaga 
kerja dan penggunaan teknologi baru. 



Prosiding LPPM ISBI Bandung | 165 

 

 
 

Sehingga berbentuk suatu sistem produksi 
dari produk produk baru. (Koentjaraningrat, 
2009) 

Inovasi adalah pembauran unsur 
teknologi dan ekonomi dari kebudayaan. 
Suatu proses inovasi berkaitan dengan 
penemuan baru dalam teknologi, yaitu 
proses sosial yang melalui tahap discovery 
dan invention. Discovery adalah penemuan 
dari suatu unsur kebudayaan yang baru, 
baik suatu alat atau gagasan baru dari 
seseorang atau sejumlah individu, 
discovery baru menjadi invention apabila 
suatu penemuan baru telah diakui, diterima, 
dan diterapkan oleh masyarakat. 
(Poerwanto, 2008) Hal ini dapat dilihat dari 
inovasi kesenian Koromong Baduy Luar 
yang dapat di terima oleh masyarakatnya.  

Kesenian sebagai unsur budaya 
memiliki peran yang penting dalam 
memperkuat dan memelihara identitas lokal 
suatu komunitas atau wilayah. Dalam 
konteks ini, kesenian sebagai unsur budaya 
tidak hanya dianggap sebagai karya 
estetika semata, tetapi juga sebagai 
medium yang menggambarkan nilai-nilai, 
tradisi, dan kearifan lokal yang dianut oleh 
masyarakat setempat. Melalui berbagai 
ekspresi kesenian, seperti seni rupa, musik, 
tarian, teater, dan sastra, konsep seni 
sebagai unsur budaya mencerminkan 
keberagaman dan kekayaan warisan 
budaya yang melekat pada suatu 
komunitas.(D. A. S. dkk Saputra, 2024) 

Kesenian sebagai unsur budaya 
berfungsi sebagai bentuk ekspresi yang 
mendalam dari identitas lokal. Dalam karya 
seni, cerita-cerita lokal, mitos, legenda, 
serta kehidupan sehari-hari masyarakat 
seringkali tercermin dengan jelas. Dengan 
demikian, kesenian sebagai unsur budaya 
tidak hanya mengabadikan sejarah dan 
nilai-nilai budaya, tetapi juga memperkuat 
rasa kebersamaan dan identitas kolektif 
dalam masyarakat. 

Dalam konteks Indonesia, beragam 
kesenian tradisional seperti Koromong 
Baduy Luar menjadi cerminan dari 
keberagaman budaya yang kaya di seluruh 
nusantara. Konsep kesenian tradisional 
koromng Baduy sebagai penguat identitas 
lokal di Indonesia sangatlah relevan, karena 
kesenian sebagai sarana utama bagi 
masyarakat untuk memperkuat dan 

merayakan keunikan budaya daerah 
mereka.  

Identitas suatu masyarakat tidak dapat 
dipisahkan dari kebudayaan masyarakat 
tersebut. Kesenian tradisional sebagai 
unsur kebudayaan juga dapat dikatakan 
sebagai identitas dari suatu masyarakat. 
Artinya, jika suatu kesenian tradisional yang 
berakar dari budaya suatu masyarakat 
punah, maka masyarakat tersebut 
kehilangan identitasnya. (Maragani et al., 
2023) 

inovasi dalam bentuk pertunjukan 
Kesenian Koromong Baduy tidak hanya 
berfungsi sebagai strategi pelestarian seni 
tradisi, tetapi juga menjadi sarana 
penguatan identitas budaya masyarakat 
Baduy Luar. Melalui pengemasan yang 
lebih adaptif, tetap berpijak pada nilai-nilai 
kearifan lokal, serta memanfaatkan ruang 
kreatif yang sesuai dengan perkembangan 
zaman, Koromong mampu hadir sebagai 
warisan budaya yang hidup dan relevan. 
Upaya ini menjadikan kesenian Koromong 
bukan sekadar pertunjukan, melainkan 
simbol eksistensi, kebanggaan, dan jati diri 
kolektif masyarakat Baduy Luar di tengah 
arus globalisasi. 

 
PENUTUP  

Inovasi dalam bentuk pertunjukan 
Kesenian Koromong Baduy merupakan 
sebuah strategi kebudayaan yang berfungsi 
UNTUK menjaga kelestarian seni tradisi 
sekaligus memperkuat identitas masyarakat 
Baduy Luar. Proses inovasi yang dilakukan 
tetap pada nilai-nilai tradisi, nilai-nilai sakral, 
serta kearifan lokal yang diwariskan leluhur, 
sehingga esensi Koromong tidak hilang 
meskipun tampil dalam kemasan yang lebih 
modern dan adaptif. Dengan adanya 
pengemasan ulang pertunjukan, 
pengembangan bentuk musikal, serta 
pemanfaatan teknologi digital, kesenian ini 
memperoleh ruang ekspresi baru yang 
mampu menjangkau generasi muda 
maupun masyarakat luas di luar lingkungan 
Baduy. 

Kesenian Koromong Baduy bukan 
sekadar hiburan, Koromong yang telah 
diperkaya melalui inovasi menjadi media 
pembelajaran budaya, perekat solidaritas 
sosial, dan simbol kebanggaan kolektif. 
Identitas budaya masyarakat Baduy Luar 
semakin teguh, karena Koromong tampil 



166 | Prosiding LPPM ISBI Bandung 

 

bukan hanya sebagai peninggalan masa 
lalu, tetapi juga sebagai warisan hidup yang 
relevan di masa kini dan masa depan. 
Inovasi pertunjukan ini membuktikan bahwa 
tradisi tidak harus kaku dan tertinggal, 
melainkan dapat berkembang secara 
dinamis tanpa kehilangan nilai-nilai 
dasarnya. 

Kesenian Koromong Baduy Luar yang 
telah mengalami inovasi bentuk pertunjukan 
mampu memperkuat jati diri masyarakat 
Baduy Luar, sekaligus memperluas 
kontribusinya dalam memperkaya 
khazanah budaya Nusantara. Upaya ini 
menjadi teladan bagaimana seni tradisional 
dapat tetap eksis, berdaya saing, dan 
menjadi sumber inspirasi dalam 
menghadapi tantangan globalisasi. 
 
DAFTAR PUSTAKA  
Ahimsa Putra, H. S. (2014). Teori, Etnografi, dan 

Refleksi. Kanisius. 
Hudaepah, H., & Murwaningrum, D. (2020). Inovasi 

Angklung Gubrag di Desa Kemuning 
Kecamatan Kresek Kabupaten Tangerang. 
Panggung, 30(4). 
https://doi.org/10.26742/panggung.v30i4.1366 

Koentjaraningrat. (2009). Pengantar Ilmu 
antropologi. RinekaCipta. 

Koeswinarno. (2015). Memahami Etnografi Ala 
Spradley. Jurnal SMART (Studi 
Masyarakat, Religi, Dan Tradisi), 1(2), 
257–265. 

Maragani, M. H., Pandaleke, S. M., & Patras, M. Y. 
(2023). Pengembangan Seni Masamper 
sebagai Penguat Identitas Budaya Masyarakat 
Sangihe di Sulawesi Tengah. Musikolastika: 
Jurnal Pertunjukan Dan Pendidikan Musik, 5(1), 
27–39. https://doi.org/10.24036/musikolastika. 
v5i1.101 

Nadroh, S. (2018). Pikukuh Karuhun Baduy 
Dinamika Kearifan Lokal Di Tengah 
Modernitas Zaman. Pasupati, 5(2). 

Naim, M., & Setyo, Y. (2022). INOVASI BENTUK 
PENYAJIAN TARI BARONGAN 
KUCINGAN BLITARAN OLEH DHIMAZ 
ANGGORO PUTRO. Jurnal Pemikiran 
Seni Pertunjukan. 

Panduraja Siburian, B., Nurhasanah, L., Alfira 
Fitriana, J., & Teknik Kelautan Institut 
Teknologi Bandung, M. (n.d.). PENGARUH 
GLOBALISASI TERHADAP MINAT 
GENERASI MUDA DALAM 
MELESTARIKAN KESENIAN 
TRADISIONAL INDONESIA. 
http://ejurnal.unisri.ac.id/index.php/glbctz/
article/view/....http://ejurnal.unisri.ac.id/ind
ex.php/glbctz/article/view/.... 

Poerwanto. (2008). Kebudayaan dan lingkungan 
dalam perspektif Antropologi. . Pustaka 
Pelajar. 

Prabowo, Y. B., & Sudrajat, S. (2021). 
KEARIFAN LOKAL KASEPUHAN 
CIPTAGELAR: PERTANIAN SEBAGAI 
SIMBOL BUDAYA &amp; KESELARASAN 
ALAM. Jurnal Adat Dan Budaya Indonesia, 
3(1), 6–16. 
https://doi.org/10.23887/jabi.v3i1.31102 

Ridwan, R. T. N. U. K. and Y. S. (2020). 
Creativity and Innovation of Artist in 
Maintaining and Developing the Songah 
Tradition. Harmonia, Journal of Arts 
Research and Education, 2(1). 

Saputra, R., Hasanah, N., Kamaludin, Azis, M., 
Putra, M. A., & Armayadi, Y. (2024). Peran 
Seni Dalam Mempertahankan Identitas 
Budaya Lokal Di Era Modern. Besaung : 
Jurnal Seni Desain Dan Budaya, 9(2), 
183–195. 
https://doi.org/10.36982/jsdb.v9i2.4044 

Sugita, I. W., & Tilem Pastika, I. G. (2021). 
Inovasi Seni Pertunjukan Drama Gong 
Pada Era Digital. Mudra Jurnal Seni 
Budaya, 36(3), 342–349. 
https://doi.org/10.31091/mudra.v36i3.1492 

Suhada. (2003). Masyarakat Baduy dalam 
Rentang Sejarah . Dinas Pendidikan 
Propinsi Banten. 

Sutisna, M., Hidayat, D. J., Sudrajat, M. A., 
Ramdani, R., & Malik, M. (2023). 
Eksistensi Pikukuh Adat Sebagai Kontrol 
Sosial Pada Masyarakat Baduy di Desa 
Kanekes. Jurnal Citizenship Virtues, 3(2), 
600–606. 
https://doi.org/10.37640/jcv.v3i2.1880 

Wahab, A. (2018). Eksistensi Kesenian 
Tradisional Antara hidup dan Mati . 
WordPress. 

Widyastitieningrum, S. R. dkk. (2023). 
Pelestarian Budaya Jawa: Inovasi dalam 
Bentuk Pertunjukan Wayang Orang 
Sriwedari . Panggung, 33(1). 

Wrahatnala, B. (2021a). Inovasi dan Pembauran 
Genre dalam Pertunjukan Keroncong 
Wayang Gendut. Resital: Jurnal Seni 
Pertunjukan, 22(2), 69–79. 
https://doi.org/10.24821/resital.v22i2.5180 

Wrahatnala, B. (2021b). Inovasi dan Pembauran 
Genre dalam Pertunjukan Keroncong 
Wayang Gendut. Resital: Jurnal Seni 
Pertunjukan, 22(2), 69–79. 
https://doi.org/10.24821/resital.v22i2.5180 
Yus, D. (2019). Model Pewarisan Budaya 

Melalui Pendidikan Informal 
(Pendidikan Tradisional) Pada 
Masyarakat Pengrajin Kayu Jurnal 
Wacan. 3(1). 

 


