
Prosiding LPPM ISBI Bandung | 389 

 

 
 

TARI PERANG CENTONG DALAM TRADISI NGASA 
SEBAGAI IDENTITAS BUDAYA MASYARAKAT 

KAMPUNG ADAT JALAWASTU BREBES 

 
Turyati, Viola Vianda Sari 

Institut Seni Budaya Indonesia (ISBI) Bandung 
Jl.Buahbatu No. 212 Bandung 40265 

Email: turyati.isbi@gmail.com 
violaviadaay@gmail.com 

 
 

ABSTRAK 
 
Penelitian ini bertujuan menganalisis transformasi Tari Perang Centong dalam tradisi Ngasa menjadi 
ikon sekaligus identitas budaya masyarakat Kampung Adat Jalawastu. Tari ini berakar dari cerita rakyat 
setempat yang menggambarkan konflik batin antara Gandasari dan Gandawangi seiring dengan 
masuknya ajaran Islam ke wilayah tersebut. Dalam perkembangannya, Tari Perang Centong tidak 
hanya berfungsi sebagai pertunjukan ritual, tetapi juga sebagai simbol identitas budaya masyarakat 
Jalawastu. Pemerintah Kabupaten Brebes, khususnya Dinas Pariwisata, memiliki peran penting dalam 
upaya pelestarian dan pengembangan seni-budaya lokal ini. Penelitian menggunakan metode kualitatif 
dengan pendekatan etnografi serta perspektif emik dan etik. Data diperoleh melalui observasi 
partisipatif dan wawancara mendalam dengan pemangku adat, kepala desa, kepala dusun, Dewan 
Kokolot, kuncen, para penari, serta masyarakat Kampung Adat Jalawastu. Analisis penelitian merujuk 
pada teori identitas budaya Stuart Hall untuk menjelaskan konstruksi identitas budaya melalui praktik 
seni tradisi. 
 
Kata Kunci: Identitas buadaya, Tari Perang Centong, Tradisi Ngasa, Kampung Adat Jalawastu 

 
 

ABSTRACT 
 
This research aims to analyze the transformation of the Tari Perang Centong in the Ngasa tradition into 
both an icon and a cultural identity of the Kampung Adat Jalawastu. The dance is rooted in local folklore 
depicting the inner conflict between Gandasari and Gandawangi in conjunction with the arrival of Islam 
in the region. Over time, Tari Perang Centong has evolved beyond its function as a ritual performance, 
becoming a cultural identity symbol of the Jalawastu community. The Brebes Regency Government, 
particularly the Department of Tourism, plays an important role in the preservation and development of 
this local art and culture. This study employs a qualitative method with an ethnographic approach, 
applying both emic and etic perspectives. Data were collected through participatory observation and in-
depth interviews with traditional leaders, the community leaders, hamlet leaders, the Dewan Kokolot, 
custodians (kuncen), dancers, and members of the Kampung Adat Jalawast Jalawastu community. The 
analysis refers to Stuart Hall’s theory of cultural identity to explain the construction of cultural identity 
through traditional art practices. 
 
Keywords: Cultural identity, Tari Perang Centong, Ngasa tradition, Kampung Adat Jalawastu  
 
 
 

PENDAHULUAN 

Kampung Adat Jalawastu merupakan 
sebuah perkampungan kecil yang terletak di 
Desa Ciseureuh, Kabupaten Brebes, Jawa 
Tengah, dengan jumlah 93 rumah. Secara 
administratif, kampung ini berada di bawah 
kepemimpinan Kepala Desa sebagai aparat 
pemerintah daerah. Namun, selain struktur 
pemerintahan desa, Kampung Jalawastu 

juga memiliki Pemangku Adat yang dipilih 
langsung oleh masyarakat, termasuk 
Dewan Kokolot. Dewan Kokolot adalah 
sebutan lain dari tokoh masyarakat yang 
berperan penting dalam memimpin 
berbagai kegiatan adat atau tradisi, 
termasuk upacara tahunan seperti Tradisi 
Ngasa. Posisi kokolot atau kuncen biasanya 
diwariskan secara turun-temurun. Hingga 

mailto:turyati.isbi@gmail.com
mailto:violaviadaay@gmail.com


390 | Prosiding LPPM ISBI Bandung 

 

kini, tradisi serta aturan adat tersebut tetap 
dipertahankan sebagai wujud pelestarian 
warisan leluhur masyarakat Kampung Adat 
Jalawastu. 

Pada tahun 2019 pemeritah kabupaten 
Brebes Jawa Tengah menetapkan 
kampung Jalawastu sebagai warisan 
budaya takbenda (Susanto et al., 2024). 
Penetapan ini dilakukan karena Kampung 
Jalawastu memiliki keunikan dan menjadi 
bagian dari objek pemajuan kebudayaan, 
khususnya dalam pelaksanaan Upacara 
Adat Ngasa yang rutin dilaksanakan setiap 
tahunnya. Tradisi Ngasa merupakan 
upacara adat yang dilakukan setiap tahun 
oleh Masyarakat Jalawastu. Tradisi ini 
merupakan ungkapan rasa Syukur terhadap 
yang Maha Kuasa atas panen yang 
diperoleh oleh masyarakat Jalawastu 
(Fadlillah & Supriyanto, 2020), sehingga 
tradisi Ngasa diberi nama dengan sedekah 
gunung. Salah satu tujuan pemerintah untuk 
mengembangkan kebudayaan di Kampung 
Adat Jalawastu adalah untuk membentuk 
identitas budaya yang mencerminkan 
semua kekayaan budaya yang ada di 
komunitas tersebut. 

Identitas budaya ialah sebuah bagian 
dari masyarakat yang terus berubah dan tak 
pernah statis. Ia terbentuk dari sejarah 
kolektif, narasi bersama, dan cara 
masyarakat memaknakan dirinya melalui 
representasi sosial (Aprianta E.B, 2023). 
Dalam komunitas adat, identitas tersebut 
bukan hanya sekadar warisan, tetapi juga 
terus diperbarui dan dinegosiasikan secara 
dinamis ketika komunitas berinteraksi 
dengan kekuatan eksternal maupun 
mengalami perubahan internal (Hartono & 
Sipayung, 2024). Stuart Hall (1990-an) 
menekankan bahwa identitas tidak dapat 
dipahami sebagai entitas tetap, melainkan 
sebagai proses representasi yang selalu 
terkait erat dengan konteks sejarah dan 
sosial tertentu. Salah satu contoh nyata dari 
pembentukan identitas budaya dapat dilihat 
melalui pertunjukan Tari Perang Centong di 
kampung Adat Jalawastu, Brebes, Jawa 
Tengah. Tarian ini awalnya bukanlah 
sebuah tarian mandiri, melainkan bagian 
dari upacara pernikahan tradisional 
masyarakat setempat. Namun, seiring 
berjalannya waktu, makna dan fungsi tarian 
ini berubah. Saat ini, Tari Perang Centong 
ditampilkan dalam ritual adat Ngasa, yang 

merupakan tradisi membersihkan desa dan 
diwarnai oleh makna spiritual, sosial, serta 
ekologis.  

Perubahan ini tidak terjadi dengan 
sendirinya, melainkan melalui intervensi 
kebudayaan, terutama oleh Dinas 
Pariwisata Kabupaten Brebes, dengan 
tujuan mengangkat nilai-nilai budaya lokal. 
Pemerintah daerah berusaha menjadikan 
Tari Perang Centong sebagai lambang 
budaya Kampung Adat Jalawastu. Dalam 
proses selanjutnya, tarian ini dikembangkan 
menjadi pertunjukan yang mencerminkan 
ciri khas sejarah dan identitas masyarakat 
adat setempat (Haryanto, 2022).  

Cerita yang menjadi dasar dari Tari 
Perang Centong berakar dari legenda lokal 
yang melibatkan dua tokoh bernama 
Gandasari dan Gandawangi. Mereka 
terlibat dalam perselisihan karena 
pandangan yang berbeda mengenai 
penerimaan ajaran Islam. Dalam kisah ini, 
Gandasari menolak ajaran Islam masuk ke 
Jalawastu, sedangkan Gandawangi setuju 
untuk menerimanya. Konflik ini diungkapan 
dalam bentuk tarian sebagai simbol 
perlawanan dan pertarungan nilai. Di akhir 
cerita, Gandasari mengalami kekalahan dan 
memutuskan untuk meninggalkan Kampung 
Jalawastu, yang juga melambangkan 
kemenangan nilai-nilai yang diterima oleh 
masyarakat saat ini.  

Perubahan dalam makna dan fungsi 
Tari Perang Centong dari ritual pernikahan 
menjadi pertunjukan identitas dalam tradisi 
Ngasa menunjukkan bahwa identitas 
budaya masyarakat Jalawastu bukanlah 
sesuatu yang tetap, melainkan merupakan 
hasil dari negosiasi yang rumit antara tradisi 
lokal dan pihak-pihak modern seperti 
pariwisata. Oleh karena itu, penelitian ini 
bertujuan untuk mengeksplorasi bagaimana 
identitas budaya hadir melalui Tari Perang 
Centong, dengan mengacu pada teori 
identitas budaya Stuart Hall dan 
menggunakan pendekatan kualitatif 
representasional.  

Penelitian ini bertujuan untuk 
menyelidiki bagaimana masyarakat 
Kampung Adat Jalawastu membentuk 
identitas budaya mereka melalui cerita 
rakyat yang diungkapkan dalam Tari Perang 
Centong dalam tradisi Ngasa. Selain itu, 
penelitian ini juga ingin mengkaji proses 
pembentukan Tari Perang Centong dan 



Prosiding LPPM ISBI Bandung | 391 

 

 
 

perubahan identitas budaya yang terjadi. 
Penelitian ini akan menggali peran 
pemerintah dalam menjadikan Tari Perang 
Centong sebagai simbol masyarakat 
kampung adat Jalawastu di Brebes, 
sehingga tarian ini bisa menjadi bagian dari 
identitas budaya mereka. Diharapkan 
melalui penelitian ini, masyarakat Kampung 
Adat Jalawastu dapat lebih menghargai 
warisan budaya dan kepercayaan yang 
mereka pegang hingga saat ini, serta 
menyadari pentingnya 
mempertahankannya agar tidak punah oleh 
kemajuan zaman yang begitu pesat. 

Penelitian mengenai tarian Perang 
Centong dalam tradisi Ngasa sebagai 
identitas budaya bagi masyarakat kampung 
adat Jalawastu di Brebes menggunakan 
metode penelitian kualitatif dengan 
pendekatan etnografi serta pendekatan 
emik dan etik sebagai disiplin ilmu. 
Pendekatan etnografi dipilih dalam 
penelitian ini karena peneliti ingin 
memahami masyarakat di suatu wilayah 
tertentu, etnisnya, kepercayaan yang 
dianut, serta kebiasaan yang ada. 
Pendekatan emik mengacu pada cara 
warga setempat (yang memiliki budaya) 
mengkategorikan fenomena budaya, 
sementara pendekatan etik adalah 
pengkategorian yang dilakukan oleh peneliti 
dengan merujuk pada konsep-konsep yang 
telah ada sebelumnya. Peneliti berusaha 
mengerti berbagai hal yang terjadi di 
lapangan. Penelitian ini dilakukan secara 
sistematis melalui tiga cara utama: pertama, 
dengan mengumpulkan data di lapangan 
melalui observasi langsung dan wawancara 
dengan individu yang berkaitan dengan 
topik yang diteliti, seperti pemangku adat, 
penari, dan juru kunci. Setelah data 
terkumpul, informasi tersebut kemudian 
diolah dan dianalisis menggunakan teori 
yang telah ditentukan sebelumnya. 
Penelitian ini juga menyusun gambaran 
yang sistematis dan akurat mengenai fakta-
fakta yang terjadi seperti kaitan pertunjukan 
Tari Perang Centong dengan fenomena 
yang ada dilapangan. Gambaran ini 
digunakan untuk menganalisis dan 
memahami bagaimana Tari Perang 
Centong dapat menjadi identitas budaya 
masyarakat kampung adat Jalawastu serta 

peran pemerintah dalam menjadikannya 
sebagai simbol budaya. 
 
HASIL DAN PEMBAHASAN 
Tari Perang Centong Dalam Tradisi Ngasa 
Sebagai Identitas Budaya 

Secara harfiah, identitas merujuk pada 
sifat, tanda, atau ciri khas yang melekat 
pada individu atau objek sehingga 
membedakan mereka dari yang lain 
(Nugroho, 2025). Sementara itu, budaya 
mencakup keseluruhan pola hidup, 
kepercayaan, adat, kebiasaan, dan aspek 
lain yang dimiliki oleh suatu komunitas; 
budaya bersifat dipelajari dan dibagikan 
bersama oleh anggotanya. Identitas dan 
budaya memiliki keterkaitan yang sangat 
erat karena melalui budaya seseorang 
membangun dan menyatakan identitasnya 
dalam komunitas (All Habsy et al., 2025). 

Identitas budaya sering kali 
diekspresikan melalui elemen-elemen khas 
komunitas—termasuk seni pertunjukan, 
kuliner tradisional, praktik sehari-hari, 
sistem kepercayaan, hingga cerita rakyat 
dan legenda. Semua aspek ini berperan 
kolektif dalam membentuk identitas budaya. 
Di Kampung Adat Jalawastu, Tari Perang 
Centong yang berakar dari cerita rakyat 
lokal menjadi salah satu simbol budaya. 
Tarian ini ditampilkan secara konsisten 
dalam upacara tradisi tahunan Ngasa, 
sebuah ritual pembersihan desa yang sarat 
makna spiritual sekaligus warisan leluhur. 

Menurut Stuart Hall, identitas budaya 
bersifat dinamis dan merupakan hasil dari 
proses representasi yang senantiasa 
dipengaruhi oleh konteks sejarah dan sosial 
yang spesifik (Stavrakakis, 2017). Tari 
Perang Centong mencerminkan bagaimana 
identitas budaya dibentuk dan 
dinegosiasikan secara aktif, tidak hanya 
merefleksikan nilai-nilai masa lalu, tetapi 
juga melakukan transformasi mengikuti 
dinamika sosial dan intervensi lembaga 
modern seperti Dinas Pariwisata. Tarian ini 
telah berubah fungsi dari bagian dari 
upacara pernikahan menjadi lambang 
perlawanan, pembersihan, dan pembaruan 
nilai dalam tradisi Ngasa. Hal ini 
menunjukkan bahwa masyarakat Jalawastu 
tidak pasif mempertahankan tradisi, tetapi 
secara aktif mengembangkan identitas 
budaya mereka melalui adaptasi.  



392 | Prosiding LPPM ISBI Bandung 

 

Simbolisme Konflik Nilai dalam Narasi Tari 
Perang Centong 

Tarian tradisional tidak hanya berfungsi 
sebagai pertunjukan atau hiburan semata, 
melainkan juga mengandung pesan-pesan 
yang disampaikan melalui setiap elemen 
yang dihadirkan. Pesan tersebut biasanya 
diwujudkan dalam bentuk simbol yang 
memiliki makna, baik secara verbal maupun 
nonverbal. Dalam konteks tari tradisional, 
simbol-simbol tersebut seringkali 
merefleksikan kehidupan masyarakat, mulai 
dari kebiasaan sehari-hari, sistem 
kepercayaan, cerita rakyat, hingga sejarah 
kolektif (Siregar, 2019; Wahyudi, 2020) 

Demikian halnya dengan Tari Perang 
Centong yang dipentaskan dalam tradisi 
Ngasa masyarakat Kampung Adat 
Jalawastu. Tarian ini berangkat dari cerita 
rakyat mengenai pertempuran antara 
Gandasari dan Gandawangi. Kisah tersebut 
memiliki makna simbolis yang 
menggambarkan dinamika penerimaan dan 
penolakan terhadap ajaran baru, khususnya 
Islam, ketika pertama kali masuk ke wilayah 
tersebut. Melalui gerak tari, masyarakat 
Jalawastu merepresentasikan proses 
perubahan sosial sebagai bagian dari 
sejarah bersama mereka. 

Kemenangan Gandawangi dalam narasi 
tersebut dimaknai sebagai simbol 
keterbukaan terhadap perubahan dan 
kemampuan berkompromi dengan nilai-nilai 
baru, sembari tetap menjaga identitas 
budaya yang diwariskan leluhur. Dengan 
demikian, makna simbolis dalam Tari 
Perang Centong tidak hanya berfungsi 
sebagai kisah tradisional, tetapi juga 
sebagai medium refleksi sosial yang terus-
menerus mengkaji ulang posisi masyarakat 
dalam menghadapi perubahan zaman 
(Puspitasari, 2021). Hal ini menegaskan 
kedudukan Tari Perang Centong sebagai 
representasi narasi identitas budaya yang 
dinamis serta senantiasa diperkuat melalui 
praktik tradisi. 
 
Peran Pariwisata dalam Reinterpretasi 
Budaya Lokal 

Pada tahun 2011, Dinas Pariwisata 
Kabupaten Brebes mulai mengelola budaya 
masyarakat Jalawastu untuk 
menjadikannya sebagai identitas budaya 
daerah tersebut. Ini terlihat dari upaya Dinas 
Pariwisata yang mulai mempromosikan dan 

memberikan dukungan kepada masyarakat 
kampung adat Jalawastu guna memajukan 
serta melestarikan kebudayaan yang 
mereka miliki. Dinas Pariwisata 
memberikan bantuan, baik dalam bentuk 
materi maupun non-materi kepada 
masyarakat Jalawastu. Salah satu 
contohnya adalah perbaikan tempat untuk 
pelaksanaan upacara Ngasa dan perbaikan 
akses jalan menuju lokasi tersebut. Promosi 
yang dilakukan pemerintah telah menarik 
minat banyak orang untuk mengunjungi 
kampung adat Jalawastu saat upacara 
Ngasa dilaksanakan, karena mereka ingin 
menyaksikan prosesi upacara dan 
pertunjukan seni yang ada di dalamnya. 
Salah satu pertunjukan yang sangat disukai 
dalam upacara Ngasa adalah Tari Perang 
Centong, yang menjadi simbol kampung 
adat Jalawastu setelah tradisi Ngasa. 

Dampak promosi yang dilakukan oleh 
Dinas Pariwisata terhadap Tari Perang 
Centong hari ini tidak hanya terlihat dalam 
upacara Ngasa, tetapi juga telah sering 
dipentaskan di luar kota dalam berbagai 
acara, baik sebagai bintang tamu maupun di 
festival tari. Selain itu, Tari Perang Centong 
kini telah diperkenalkan di sekolah-sekolah 
di kabupaten Brebes untuk dipelajari oleh 
para siswa. Keterlibatan Dinas Pariwisata 
Kabupaten Brebes dalam menjadikan Tari 
Perang Centong sebagai simbol budaya 
lokal menunjukkan bahwa identitas budaya 
juga dipengaruhi oleh elemen dari luar. 
Dalam hal ini, tarian tidak hanya berfungsi 
sebagai ritual untuk komunitas, melainkan 
juga sebagai sarana diplomasi budaya dan 
sumber daya pariwisata. Meskipun ada 
keterlibatan pemerintah, ini tidak 
menghilangkan makna lokal yang dimiliki 
oleh tarian ini. Masyarakat Jalawastu masih 
memegang peranan penting dalam 
mengelola, menginterpretasi, dan 
mempertahankan nilai-nilai lokal yang 
terkandung dalam pertunjukan tersebut. Hal 
ini mencerminkan adanya negosiasi antara 
kekuatan lokal dan lembaga eksternal, yang 
pada gilirannya semakin memperkuat 
keberlangsungan budaya tersebut.  

 
PENUTUP 

Penelitian ini menegaskan bahwa Tari 
Perang Centong bukan sekadar 
pertunjukan seni, melainkan sebuah 
medium representasi identitas budaya 



Prosiding LPPM ISBI Bandung | 393 

 

 
 

masyarakat Kampung Adat Jalawastu. 
Perubahan fungsi tarian dari bagian ritual 
pernikahan menjadi bagian integral dalam 
tradisi Ngasa memperlihatkan bahwa 
identitas budaya selalu bersifat dinamis, 
dinegosiasikan, dan dipengaruhi oleh 
interaksi antara tradisi lokal dengan 
kekuatan eksternal, termasuk pariwisata. 
Simbolisme konflik antara Gandasari dan 
Gandawangi memberikan gambaran bahwa 
masyarakat Jalawastu memiliki kapasitas 
untuk mengakomodasi nilai-nilai baru tanpa 
harus kehilangan akar budaya mereka. 

Keterlibatan pemerintah daerah, 
khususnya Dinas Pariwisata Kabupaten 
Brebes, turut memberikan kontribusi dalam 
pelestarian dan promosi Tari Perang 
Centong. Namun, masyarakat adat tetap 
menjadi aktor utama dalam menjaga 
makna, nilai, dan keaslian tradisi tersebut. 
Hal ini menunjukkan bahwa pariwisata dan 
modernisasi dapat berjalan beriringan 
dengan pelestarian budaya, selama ada 
ruang bagi masyarakat lokal untuk tetap 
mengontrol dan menafsirkan budayanya. 

Dengan demikian, Tari Perang Centong 
dalam tradisi Ngasa berfungsi sebagai 
representasi narasi identitas budaya yang 
terus berkembang. Tarian ini tidak hanya 
menjadi sarana spiritual dan sosial, tetapi 
juga menjadi simbol adaptasi budaya 
masyarakat Jalawastu dalam menghadapi 
perubahan zaman. Penelitian ini juga 
membuka ruang bagi kajian lebih lanjut 
mengenai bagaimana praktik budaya lokal 
dapat dipertahankan di tengah arus 
globalisasi dan bagaimana peran kolaborasi 
antara masyarakat adat, akademisi, serta 
pemerintah dapat memperkuat ketahanan 
budaya di masa depan. 

 
DAFTAR PUSTAKA 
All Habsy, B., Rosidin, D., & A’yun, S. (2025). 

Labelling dan Ras terhadap Identitas 
Budaya. RiSoma: Jurnal Riset Sosial 
Dan Humaniora Pendidikan, 3(3). 

Aprianta E.B, G. (2023). Globalisasi Budaya, 
Homogenisasi dan Pengaruhnya 
terhadap Identitas Budaya Lokal. 
Janaloka : Jurnal Ilmu Komunikasi, 1(2). 

Fadlillah, M. N., & Supriyanto, T. (2020). 
Upacara Tradisi Ngasa di Dukuh 

Jalawastu Desa Ciseureuh Kabupaten 
Brebes. Sutasoma: Jurnal Sastra Jawa, 
8(1), 16–25. 

Hartono, D., & Sipayung, M. (2024). Dinamika 
Identitas Budaya dalam Narasi 
Kontemporer: Tantangan dan Peluang 
dalam Era Globalisasi. MOUSE: Jurnal 
Humaniora, 1(2). 

Haryanto, J. (2022). MODERASI BERAGAMA 
PADA TRADISI PERANG CENTONG 
DALAM PROSESI PERNIKAHAN DI 
KABUPATEN BREBES JAWA 
TENGAH. JURNAL HARMONI, 21(1), 
1–44. 

Nugroho, A. Y. (2025). Hybridisasi Budaya: 
Antara Tradisi dan Modernitas. In 
Globalisasi dan Identitas Budaya. 

Puspitasari, N. (2021). Identitas dan 
Transformasi Budaya dalam 
Pertunjukan Tari Daerah. Jurnal Kajian 
Budaya Nusantara, 5(1), 33–44. 

Siregar, D. (2019). Tari Tradisi dan Identitas 
Budaya: Kajian Semiotika Tari 
Nusantara. Jurnal Seni Pertunjukan 
Indonesia, 14(2), 112–125. 

Stavrakakis, Y. (2017). Populism and Hegemony. 
In The Oxford Handbook of: Populism. 

Susanto, M. A. B. Y., Nugroho, A. S., & 
Septianingsih, S. (2024). Arsitektur 
Bangunan Masyarakat Adat Kampung 
Budaya Jalawastu Brebes (1990-2023). 
Proceedings Series on Social Sciences 
& Humanities, 18, 218–226. 
https://doi.org/10.30595/pssh.v18i.1259 

Wahyudi, S. (2020). Makna Simbolik dalam Tari 
Tradisional sebagai Representasi 
Budaya Lokal. Jurnal Ilmu Budaya, 8(1), 
45–57 

 
NARASUMBER 

1. Darsono,Sebagai Kepala Desa 
Ciseureuh 

2. Dastam, S.Pd. Mantan Pemangku 
Adat (penasehat Dewan kokolot) 

3. Daryono dan Khairudin Sebagai 
Dewan Kokolot (Kuncen) 

4. Singgih, Sebagai Kepala Dusun 
5. Widarso, Sebagai Ketua RT 
6. Tanto dan Tajudin, Sebagai penar 

Tarii Perang Centong  
  
 

 

  


