
424 | Prosiding LPPM ISBI Bandung 

 

PANDANGAN IMAN SOLEH DALAM PENYUTRADARAAN 
TEATER BEDOL DESA: ODE TANAH II 

 
Yani Maemunah1, Cerly Chairani Lubis2, Muhammad Azka Fathul Ghifari3, 

Zanuar Eko Rahayu4, Akbar Aria Bramantya5,  
1,2 Institut Seni Budaya Indonesia Bandung 

3 Jl. Buah Batu No. 212 Bandung 40265 
1 yanimae1974@gmail.com, 2 cerly.chairani@gmail.com, 3 mazkafg241204@gmail.com 

 
 

ABSTRAK 
 

Pertunjukan teater adalah hasil akhir dari proses pembuatan karya sastra yang berupa naskah drama. 
Selama penggarapan, naskah drama mengalami proses transformasi interpretatif sesuai dengan 
pandangan penyutradaraan. Sehingga ide dalam naskah drama pun bertransformasi di dalam 
pertunjukannya sesuai dengan ide pandangan penyutradaraan. Begitu pula yang terjadi pada 
pertunjukan Teater Bedol Desa: Ode Tanah II di tahun 2023. Pertunjukkan tersebut adalah sebuah 
pertunjukan teater kontemporer yang disutradarai oleh Iman Soleh dan diproduksi oleh Komunitas 
Celah Celah Langit (CCL) yang mengusung tema kritik sosial terhadap berbagai bentuk modernisasi. 
Iman Soleh menggarap pertunjukan ini dengan menggunakan konsep penggarapan naskah kolaboratif 
yang terhimpun dari gagasan tiap pemainnya. Tujuan penelitian ini adalah untuk menjelaskan 
bagaimana pandangan Iman Soleh dalam menyutradarai pertunjukan Teater Bedol Desa: Ode Tanah 
II yang didasari oleh naskah kolaboratif. Penelitian ini akan menggunakan metode deskriptif analitik 
kualitatif dengan kerangka teori utama sosiologi sastra oleh Damono (2010) untuk melihat pengaruh 
konteks sosiologis antara teks dengan penyutradaraan dalam pertunjukan Teater Bedol Desa: Ode 
Tanah II. Berdasarkan hasil penelitian, dapat disimpulkan bahwa pertunjukan Teater Bedol Desa: Ode 
Tanah II yang disutradarai oleh Iman Soleh mengutamakan tema kritik sosial masyarakat tradisional 
terhadap modernisasi. Selain itu, kritik sosial ini pun terlihat dalam keputusan estetika Iman Soleh 
selaku sutradara yang menggunakan perangkat alamiah seperti bambu dan gabah sebagai properti 
pertunjukan. 
 
Kata kunci: Bedol Desa, naskah kolaboratif, sosiologi sastra 

 
 

ABSTRACT 
 

Theater performance is the final product of a literary work's creation process in the form of a drama 
script. During the production process, the drama script undergoes an interpretive transformation in 
accordance with the director's vision. Thus, the ideas in the drama script are transformed in the 
performance according to the director's perspective. This is evident in the 2023 performance of Bedol 
Desa: Ode Tanah II, a contemporary theater production directed by Iman Soleh and produced by 
Komunitas Celah Celah Langit (CCL), which explores themes of social critique against various forms of 
modernization. Iman Soleh approached this production using a collaborative script development 
concept, gathering ideas from each performer. This study aims to analyze Iman Soleh's directorial vision 
in staging Bedol Desa: Ode Tanah II, which is rooted in a collaborative script. Using a qualitative 
descriptive analytical method grounded in the literary sociology framework by Damono (2010), this 
research examines the sociological context's influence on the relationship between the text and direction 
in Bedol Desa: Ode Tanah II. The findings reveal that the performance prioritizes a critique of traditional 
society's response to modernization. Additionally, this critique is reflected in Iman Soleh's aesthetic 
choices, such as the use of natural materials like bamboo and banana leaves as stage props. 
 
Keywords: Bedol Desa, collaborative script, sociology of literature 
 
 
 
PENDAHULUAN  

Teater sebagai bentuk seni pertunjukan 
memiliki posisi penting dalam 
menyampaikan gagasan sosial, budaya, 

dan politik kepada masyarakat. Dalam 
praktiknya, pertunjukan teater tidak hanya 
merupakan hasil dari interpretasi naskah 
drama, tetapi juga menjadi wadah 

mailto:yanimae1974@gmail.com


Prosiding LPPM ISBI Bandung | 425 

 

 
 

transformasi ide melalui sudut pandang 
artistik sang sutradara. Proses kreatif ini 
sering kali melibatkan adaptasi dan tafsir 
yang dipengaruhi oleh konteks sosial dan 
kultural asal pertunjukan itu lahir dan 
dipentaskan. Begitu pula yang dijelaskan 
oleh Sugiharto (2004 ,hlm 88.) bahwa 
pertunjukan teater bukanlah sekadar 
pembacaan ulang naskah drama, 
melainkan sebuah proses kreatif yang 
menghidupkan teks melalui tafsir, imajinasi, 
dan estetika penyutradaraan. Sehingga 
dapat dikatakan bahwa dalam seni 
pertunjukan, naskah drama memiliki 
pengaruh yang sangat penting dalam 
pertunjukan. Lebih lanjut, Sarjono (2025, 
hlm. 10) mengatakan bahwa suatu teks 
lakon dapat disebut final justru dalam 
bentuk pementasan di depan publik. Hal ini 
didukung oleh pernyataan Pavis (1992,hlm. 
25) yang menjelaskan bahwa Sutradara 
adalah pembaca teks yang kemudian 
menerjemahkannya ke dalam bahasa visual 
dan performatif. Oleh karena itu, tentu 
dalam proses penggarapan naskah drama 
menuju pementasan akan ada perubahan 
yang bergantung pada sikap dan 
pandangan sang sutradara selaku pembaca 
naskah tersebut. 

Pandangan dan sikap sutradara dalam 
membaca naskah drama tentunya tidak 
luput dari pengaruh latar belakang sosial 
sang sutradara. Karena sebagai manusia, 
kehidupan sutradara akan selalu terikat 
dengan lingkungan sosial yang ada di 
sekitarnya. Dengan demikian, setiap 
sutradara yang akan menggarap 
pertunjukan teater, pertunjukannya akan 
dipengaruhi oleh latar belakang kehidupan 
sosialnya. Hal ini diperkuat oleh penjelasan 
Damono (2010, hlm 2) bahwa pendekatan 
terhadap sastra yang mempertimbangkan 
segi-segi kemasyarakatan ini oleh beberapa 
penulis disebut sosiologi sastra. Sebagai 
suatu pendekatan ilmiah, sosiologi sastra 
menyikapi bagaimana karya sastra 
berkelindan dengan ruang lingkup 
kehidupan sosial. Untuk dapat menelaah 
bagaimana karya sastra tersebut hidup 
dalam ruang lingkup sosialnya, Damono 
(2010, hlm 77) menjelaskan bahwa sastra 
berkaitan dengan sejumlah faktor sosial; 
untuk bisa memahami asal-usul, bentuk, 
dan isinya, pengetahuan tentang faktor-

faktor sosial yang telah membentuk 
pengarangnya bisa membantu kita. Dengan 
demikian, pertunjukan teater sebagai 
produk final karya sastra drama akan 
dipengaruhi dari bagaimana konteks sosial 
sutradara dalam menyikapi naskah drama 
yang akan digarapnya. 

Dalam konteks tersebut, pertunjukan 
karya teater Bedol Desa: Ode Tanah II yang 
dipentaskan pada tahun 2023 menjadi 
contoh menarik atas dinamika transformasi 
ide dari teks ke pertunjukan. Disutradarai 
oleh Iman Soleh dan diproduksi oleh 
Komunitas Celah Celah Langit (CCL), 
pertunjukan ini menghadirkan pendekatan 
dalam penciptaan naskah kolaboratif, yang 
dibuat dengan menghimpun gagasan tiap 
pemain dalam membuat naskahnya. 
Pertunjukan Bedol Desa: Ode Tanah II ini 
berlangsung selama satu jam yang terdiri 
dari sembilan babak cerita. Masing-masing 
babak cerita Bedol Desa: Ode Tanah II 
menceritakan dinamika masyarakat 
tradisional Indonesia yang menghadapi 
perkembangan zaman. Dalam wawancara, 
Soleh selaku sutradara sekaligus pembina 
komunitas CCL menjelaskan bahwa CCL 
berpedoman “tulislah apa yang dekat 
dengan dirimu, karena itulah yang 
membawamu ke tempat jauh” yang 
dimaksudkan bahwa setiap garapan 
pertunjukan yang dibuat oleh Soleh dan 
CCL harus memiliki kedekatan personal 
dengan para pemainnya. Dalam proses 
penyutradaraannya, Iman Soleh tidak 
hanya mentransformasikan naskah menjadi 
pertunjukan, tetapi juga menyisipkan 
pandangan kritisnya melalui pilihan estetika 
yang khas, seperti penggunaan properti 
alami berupa bambu dan gabah. Hal ini 
menunjukkan keterkaitan erat antara 
konteks sosiologis, teks, dan bentuk artistik 
pertunjukan. 

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji 
pandangan Iman Soleh sebagai sutradara 
dalam mementaskan Bedol Desa: Ode 
Tanah II, khususnya dalam konteks 
penggunaan naskah kolaboratif. Dengan 
menggunakan pendekatan deskriptif 
kualitatif, objek kajian yang berupa karya 
pertunjukan akan dideskripsikan untuk 
memperlihatkan secara mendetail tentang 
isi dari pertunjukan teater Bedol Desa: Ode 
Tanah II yang kemudian data yang telah 



426 | Prosiding LPPM ISBI Bandung 

 

dideskripsikan akan dianalisis 
menggunakan teori sosiologi sastra dari 
Damono (2010) untuk melihat bagaimana 
pengaruh pandangan Iman Soleh dalam 
menggarap pertunjukan teater Bedol Desa: 
Ode Tanah II. Sebagai pembanding, ada 
pula penelitian terdahulu berjudul Sosiologi 
Drama Jalan Menyempit Karya Joni Faisal 
yang ditulis oleh Ita Lutfiana. Meski 
pendekatan penelitian tersebut memiliki 
kesamaan dalam penggunaan aspek 
teoritis sosiologi sastra Damono dalam 
kajian drama, namun penelitian yang ditulis 
oleh Ita Lutfiana terfokus pada objek yang 
berbeda. Ita Lutfiana menggunakan drama 
Jalan Menyempit karya Joni Faisal sebagai 
objek penelitiannya, sementara penelitian 
ini menggunakan objek pertunjukan Bedol 
Desa: Ode Tanah II.  

 
HASIL DAN PEMBAHASAN 

Selama enam puluh menit, pertunjukan 
teater Bedol Desa: Ode Tanah II 
menampilkan fragmen cerita yang terbagi 
menjadi sembilan bagian cerita dalam tiap 
babaknya yang isinya akan dijabarkan 
sebagaimana berikut ini. 

Pada babak satu nilai-nilai ritus sangat 
ditonjolkan, hal ini bisa dirasakan secara 
auditif melalui shalawat yang dilakukan oleh 
para aktor. Adegan aktor berputar yang 
mengadaptasi kesenian Tarawangsa 
ditambahkan pada babak ini, karena 
gerakan menari dengan cara melingkar 
mampu memperkuat nilai puji-pujian 
kepada Sang Pencipta. Penataan cahaya 
yang temaram pada babak ini pun 
mendukung nilai ritus secara sajian, hal 
tersebut mampu memperkuat nilai ritus 
yang kontemplatif. Setelah itu para aktor 
mulai masuk kembali kedalam panggung 
dengan masing-masing membawa bambu 
panjang sebagai properti. 

 

 
Gambar 1. Babak I; Bubuka 

 

Pada babak ini para aktor secara 
simbolis menggambarkan kondisi negeri 
yang dilanda masalah. Hal tersebut 
tergambar melalui koreo aktor yang secara 
rampak bergerak ke kiri, kanan, depan serta 
belakang sembari mengucapkan dialog-
dialog yang berisikan kritik-kritik bernilai 
sosial, gerak-gerak tersebut 
merepresentasikan sebuah kebimbangan 
dan kebingungan. 

Pada babak dua, aktor perempuan 
kemudian memasuki arena permainan 
sembari berdialog secara deklamatif dan 
rampak. Pada babak ini kedua aktor 
tersebut menyampaikan dialog berisikan 
kritik sosial tentang manusia, hutan dan 
modernisasi.  

 

 
Gambar 2. Babak II 

 
Selain dialog yang dilafalkan secara 

rampak oleh dua aktor wanita, terdapat juga 
koreo dalam babak ini. Koreo dilakukan oleh 
kedua aktor wanita tersebut sembari 
membicarakan kebutuhan wanita tentang 
standar kecantikan melalui kebutuhan akan 
perlengkapan rias akibat dari tuntutan 
zaman agar para wanita terlihat cantik 
menurut zamannya. Iringan ritmis dari alat-
alat yang ditabuh mewarnai seluruh 
pengadegan dalam babak ini. 

Pada babak empat, aktor pria kemudian 
memasuki arena bermain dengan 
bertelanjang dada dan menggunakan dua 
buah bambu panjang yang digenggam oleh 
keduanya.  

 

 
Gambar 3. Babak III 



Prosiding LPPM ISBI Bandung | 427 

 

 
 

Pada babak ini kritik sosial juga di lafalkan 
oleh keduanya melalui koreo dengan 
menggunakan dua buah bambu yang 
digenggam di sisi kiri dan sisi kanan sembari 
para aktor terus bergerak. Secara simbolis 
adegan ini menggambarkan sebuah roda 
kehidupan yang terus berjalan maju. Hal ini 
juga didukung secara auditif dengan adanya 
suara yang menyerupai jam dinding yang 
berdetak. Adegan tersebut akhirnya dihentikan 
oleh dua orang aktor wanita yang memanggil 
kedua aktor pria tersebut untuk segera bekerja 
dengan giat karena kebutuhan rumah tangga 
tidak bisa menunggu. 

Pada babak empat, dua orang aktor wanita 
masuk mengisi pada babak ini, kedua aktor 
tersebut saling mempertanyakan tentang 
siapa dirinya. Mereka berdua menganggap 
bahwa dirinya sedang berada dalam sebuah 
layar kaca, sebuah realita di dunia maya yang 
hanya berisi kekosongan.  

 

 
Gambar 4. Babak IV 

 
Pada babak ini pun isu sosial tentang 

modernisasi disampaikan melalui narasi 
kedua aktor tersebut, kritikan tentang 
manusia yang terjebak oleh teknologi. 
Koreo serta dialog yang lantang pun 
disajikan dalam babak ini. 

Pada babak lima, aktor-aktor yang 
didominasi oleh pria memasuki panggung 
sembari masing-masing membawa bilah 
bambu panjang. 

 

 
Gambar 5. Babak V 

 

Dalam babak ini, bambu-bambu yang 
dipegang oleh para aktor tersebut kemudian 
dihentakan ke tanah berulang kali hingga 
mampu menciptakan teror secara auditif 
tanpa ada dialog sedikit pun pada babak ini. 
Hal ini dapat dilihat sebagai simbol 
kemarahan alam yang direpresentasikan 
oleh gerakan bambu yang dihentakan 
sekencang mungkin sehingga menimbulkan 
sensasi amuk kemarahan yang tidak 
terkontrol. 

Dalam babak enam, bunyi tarawangsa 
mengalun yang memberikan kesan teror 
kepada para penonton. Seiring dengan 
bunyi tersebut, terdapat seorang aktor pria 
yang bertelanjang dada menceritakan 
tentang dirinya yang lahir di tanah tersebut 
serta ari-arinya yang ditanam pula di tanah 
tersebut, sembari memainkan layang-
layang berbentuk burung. 

 

 
Gambar 6. Babak IV 

 
Gerakan aktor yang memainkan layang-

layang dipadu narasi tentang ari-arinya 
yang tertanam di tanah secara simbolis 
menggambarkan sebuah keinginan untuk 
bebas dan merdeka. Ari-ari yang tertanam 
merepresentasikan dirinya yang terkekang, 
sementara layang-layang yang terbang di 
atasnya merepresentasikan keinginan 
terbebasnya.  

 

 
Gambar 7. Babak VII 

 
Dalam babak tujuh, terlihat sekelompok 

aktor dengan menggendong tangga yang 



428 | Prosiding LPPM ISBI Bandung 

 

terbuat dari bambu yang terdapat seorang 
wanita berada di atas bambu tersebut, 
secara visual adegan tersebut 
menggambarkan sebuah fenomena tentang 
budaya arak-arakan yang kaya akan nilai-
nilai gotong royong. 

Tangga pada adegan tersebut memiliki 
fungsi lain ketika diberdirikan, yakni sebagai 
sebuah media agar suara mereka mampu 
terdengar dan menjadi fokus ketika di naiki. 
Satu persatu aktor menaiki tangga tersebut 
sembari beberapa orang menyangganya di 
bawah agar tidak terjatuh. Aktor-aktor yang 
memanjat tangga tersebut menyampaikan 
narasi tentang petani dan segala 
problematikanya secara bergantian. Musik 
ritmis berupa tetabuhan mengiringi selama 
berlangsungnya adegan ini. Dengan 
bergantinya para tokoh menaiki tangga 
untuk bermonolog memperlihatkan ilustrasi 
tentang sulitnya petani dalam berpendapat. 
Hal ini didukung dengan usaha satu per satu 
aktornya yang harus bergiliran menaiki 
tangga untuk menyuarakan pendapat. 

Pada babak delapan, dua aktor hadir 
dengan menyampaikan nomor-nomor 
kombinasi antara angka 0 dan satu, hal 
tersebut merepresentasikan sebuah angka 
biner yang sering digunakan dalam hal-hal 
digital. Tak hanya kedua angka tersebut, 
akhirnya angka atau numerasi lain pun 
dilafalkan oleh para aktor.  

 

 
Gambar 8. Babak VIII 

 
Secara tidak langsung adegan tersebut 

merupakan kritik sosial terhadap 
modernisasi yang merepresentasikan nilai-
nilai kemanusian mulai luntur. Manusia 
dikenal hanya sebagai rentetan angka-
angka, bukan lagi sebagai manusia yang 
memiliki akal dan pikiran. Kritik sosial 
tersebut disampaikan oleh kedua aktor 
melalui adegan-adegan rampak secara 
koreo. 

Babak sembilan menampilkan 
sekelompok aktor memasuki arena bermain 
sembari membawa bambu-bambu 
berukuran besar dengan cara dibopong. 
Aktor-aktor tersebut tersebar di seluruh 
penjuru arena bermain sambil tergopoh-
gopoh seperti kelelahan. Terdapat satu 
aktor perempuan yang berdialog 
menyampaikan tentang orang-orang yang 
mulai melupakan tanah, padi dan sungai. 

 

 
Gambar 9. Babak IX 

 

Para akademisi serta kaum-kaum 
cendekiawan yang mulai kehilangan jati 
dirinya menjadi kritik sosial yang 
disampaikan pada babak ini. Secara 
simbolis adegan tersebut 
merepresentasikan sosok ibu dalam arti 
simbolis yang merindukan anak-anaknya 
yang sudah melupakan ibunya. Ibu yang 
secara simbolis merepresentasikan tentang 
sawah, tanah, budaya. Adegan kemudian 
diakhiri dengan layang-layang berbentuk 
burung yang dimainkan oleh seorang aktor 
sebagai sebuah keinginan untuk bebas 
tanpa dijajah oleh hal-hal yang merugikan 
baik secara pemikiran maupun tingkah laku. 

 
Representasi Sosiologis Bedol Desa: Ode 
Tanah II 

Pertunjukan Bedol Desa: Ode Tanah II 
mampu merepresentasikan fenomena 
sosial yang terdiri sebagai berikut: 
1. Transformasi Ide dalam Proses Kreatif 

Sutradara 
Proses penyutradaraan yang dilakukan 

oleh Iman Soleh dalam pertunjukan Bedol 
Desa: Ode Tanah Kami memperlihatkan 
bagaimana gagasan sosial dapat 
ditransformasikan ke dalam bentuk artistik 
melalui pendekatan kreatif yang tidak 
konvensional. Alih-alih hanya berangkat 
dari naskah tunggal yang telah baku, Iman 
mengembangkan struktur dramatik 
bersama para aktor melalui metode 



Prosiding LPPM ISBI Bandung | 429 

 

 
 

kolaboratif. Hasilnya, naskah menjadi ruang 
terbuka bagi ekspresi kolektif, yang 
mencerminkan kegelisahan sosial 
masyarakat terhadap dampak modernisasi 
dan pembangunan terhadap komunitas 
tradisional.  

Menurut Damono (2010, hlm. 15), karya 
sastra merupakan refleksi dari dunia sosial 
yang “membentuk dan membentuk kembali 
identitas kolektif masyarakat.” Dalam hal ini, 
Bedol Desa tidak hanya menjadi 
pertunjukan teater semata, melainkan juga 
sebagai medium pernyataan sosial yang 
lahir dari dialog antara individu (pemain, 
sutradara) dengan lingkungannya. 

Iman Soleh menempatkan dirinya tidak 
hanya sebagai pengarah adegan, tetapi 
juga sebagai pengolah makna sosial yang 
diangkat dari pengalaman kolektif 
masyarakat desa yang tergusur atau 
termarginalkan oleh proyek-proyek 
pembangunan. Hal ini sejalan dengan 
pandangan Soemanto (1998, hlm. 102) 
bahwa teater dapat menjadi ruang 
“representasi realitas sosial yang dikemas 
dengan estetika dramatik.” 

 
2. Estetika dan Simbolisme dalam 

Pertunjukan 
Salah satu bentuk nyata dari pandangan 

kritis Iman Soleh terhadap isu sosial 
tercermin dalam pilihan artistik yang 
digunakan dalam pertunjukan. Penggunaan 
properti alami seperti bambu dan gabah 
tidak hanya menjadi elemen dekoratif, tetapi 
membawa muatan simbolis yang kuat. 
Bambu melambangkan kesederhanaan, 
kelenturan, dan keterikatan dengan alam, 
sementara gabah menjadi representasi dari 
kehidupan agraris yang perlahan 
terpinggirkan. 

Menurut Elam dan Kozwan dalam 
Yohanes (2015, hlm. 90) meyakini bahwa 
segala sesuatu yang hadir di atas panggung 
sebagai tanda atau segala sesuatu yang 
ada dalam presentasi teatrikal adalah 
manifestasi tanda. Dengan demikian, dalam 
konteks estetika pertunjukan, penggunaan 
elemen-elemen ini menunjukkan upaya 
penciptaan ruang visual dan atmosfer yang 
merefleksikan kehidupan masyarakat desa. 

Penempatan properti ini juga berfungsi 
sebagai alat komunikasi non-verbal antara 
pertunjukan dan penonton, memperkuat 

pesan tentang kehilangan, pergeseran nilai, 
dan krisis identitas akibat modernisasi. 

 
3. Kolaborasi sebagai Metode Produksi 

Naskah 
Salah satu aspek paling menonjol dari 

Bedol Desa adalah pendekatan kolaboratif 
dalam penciptaan naskah. Dalam banyak 
produksi teater konvensional, naskah ditulis 
secara tunggal oleh penulis skenario, 
kemudian diinterpretasikan oleh sutradara. 
Namun dalam pertunjukan ini, naskah lahir 
dari proses diskusi, improvisasi, dan 
eksplorasi bersama para aktor. 

Setiap pemain berkontribusi 
berdasarkan pengalaman, pengetahuan, 
dan refleksi sosial masing-masing, 
sehingga struktur dramatik menjadi hasil 
dari negosiasi makna. Hal ini memperkuat 
gagasan yang diajukan oleh Pavis (1998, 
hlm. 87) bahwa “drama modern seringkali 
menjelma dari praktik kolaboratif yang 
memungkinkan penciptaan makna secara 
kolektif, bukan otoritatif.” 

Hal ini juga sejalan dengan pandangan 
Damono (2010, hlm. 62) yang menyatakan 
bahwa karya sastra tidak dapat dipisahkan 
dari kondisi sosial pembuatnya, karena 
“semua proses penciptaan adalah bagian 
dari pengalaman sosial yang dialami oleh 
individu maupun kolektif.” 

 
4. Kritik Sosial terhadap Modernisasi 

Tema utama dalam pertunjukan ini 
adalah kritik terhadap dampak modernisasi 
yang tidak berpihak kepada masyarakat 
tradisional. Melalui narasi dan adegan-
adegan yang menggambarkan 
penggusuran, hilangnya lahan pertanian, 
dan ketegangan antara nilai tradisi dan 
modernitas, pertunjukan ini berhasil 
menghadirkan perenungan kritis terhadap 
arah pembangunan yang cenderung 
eksploitatif. 

Menurut Toer (2001, hlm. 45), 
modernisasi di Indonesia kerap kali 
“mengabaikan dimensi kemanusiaan 
masyarakat pedesaan,” dan lebih berpihak 
kepada logika kapital. Kritik ini disampaikan 
bukan dengan cara yang agitatoris, 
melainkan melalui pendekatan estetika 
yang menyentuh dan reflektif. Penonton 
diajak menyelami pengalaman batin tokoh-
tokoh dalam pertunjukan, yang sebagian 



430 | Prosiding LPPM ISBI Bandung 

 

besar merepresentasikan masyarakat desa 
yang kehilangan tanah airnya. 
 
PENUTUP 

Pertunjukan teater Bedol Desa: Ode 
Tanah II merupakan contoh konkret 
bagaimana teater tidak hanya menjadi 
sarana hiburan, tetapi juga medium yang 
efektif dalam menyuarakan realitas sosial. 
Melalui pendekatan kolaboratif dalam 
penciptaan naskah dan penyutradaraan 
yang reflektif, Iman Soleh berhasil 
merefleksikan isu sosial masyarakat 
terhadap dampak modernisasi dalam 
pertunjukan teater Bedol Desa: Ode Tanah 
II dengan menggunakan aspek dramatik 
berupa estetika visual dan bentuk narasi 
yang syarat akan wacana ironi. 

Pertunjukan teater Bedol Desa: Ode 
Tanah II menunjukkan bahwa pandangan 
Iman Soleh selaku sutradara sangat 
berperan dalam menentukan arah artistik 
dan ideologis sebuah pertunjukan. Dalam 
hal ini, pendekatan Iman Soleh tidak hanya 
mencerminkan kreativitas artistik, tetapi 
juga kesadaran sosiologis yang kuat. 
Penggunaan properti alami seperti bambu 
dan gabah menjadi simbol perlawanan 
identitas masyarakat lokal secara halus 
terhadap modernisasi yang secara sporadis 
mengubah budaya-budaya yang berakar 
dari tradisi. 

Selain itu, keterlibatan para aktor dalam 
proses penciptaan naskah teater Bedol 
Desa: Ode Tanah II menandakan adanya 
pergeseran paradigma dalam produksi 
teater—dari yang bersifat hirarkis menjadi 
partisipatif dan demokratis. Ini sejalan 
dengan prinsip dalam sosiologi sastra 
bahwa karya sastra—termasuk naskah 

drama—merupakan produk sosial yang 
tidak bisa dipisahkan dari latar belakang 
penciptanya. 

Dengan demikian, Teater Bedol Desa: 
Ode Tanah II tidak hanya penting sebagai 
karya seni, tetapi juga sebagai dokumen 
sosial yang mencerminkan ketegangan 
antara tradisi dan modernitas. Pendekatan 
penyutradaraan Iman Soleh membuka 
kemungkinan baru dalam penciptaan teater 
kontemporer yang tidak hanya estetis, tetapi 
juga relevan secara sosial. 

 
DAFTAR PUSTAKA 
Damono, S. D. (2010). Sosiologi sastra: Sebuah 

pengantar ringkas. Jakarta: 
Kepustakaan Populer Gramedia. 

Pavis, P. (1998). Dictionary of the theatre: Terms, 
concepts, and analysis. Toronto: 
University of Toronto Press. 

Sarjono, A. R. (2025). Menjadi Penulis Lakon. 
Depok: Komodo Books 

Soemanto, B. (1998). Seni pertunjukan: Teori 
dan apresiasi. Yogyakarta: Gadjah 
Mada University Press. 

Sugiharto, B. (2004). Teater dan dunia 
postmodern: Membaca ulang estetika 
pertunjukan. Bandung: Masyarakat Seni 
Pertunjukan Indonesia. 

Toer, P. A. (2001). Modernisasi dan masyarakat 
tradisional: Sebuah tinjauan kritis. 
Jakarta: Lentera. 

Yohanes, B. (2015). Estetika Seni Pertunjukan. 
Bandung. Pascasarjana ISBI Bandung. 
 

 
 
 
 
 
  


