424 | Prosiding LPPM ISBI Bandung

PANDANGAN IMAN SOLEH DALAM PENYUTRADARAAN
TEATER BEDOL DESA: ODE TANAH II

Yani Maemunah', Cerly Chairani Lubis?, Muhammad Azka Fathul Ghifari?,
Zanuar Eko Rahayu*, Akbar Aria Bramantya®
1.2 |Institut Seni Budaya Indonesia Bandung
3 JI. Buah Batu No. 212 Bandung 40265
Tyanimae1974@gmail.com, 2 cerly.chairani@gmail.com, 3 mazkafg241204@gmail.com

ABSTRAK

Pertunjukan teater adalah hasil akhir dari proses pembuatan karya sastra yang berupa naskah drama.
Selama penggarapan, naskah drama mengalami proses transformasi interpretatif sesuai dengan
pandangan penyutradaraan. Sehingga ide dalam naskah drama pun bertransformasi di dalam
pertunjukannya sesuai dengan ide pandangan penyutradaraan. Begitu pula yang terjadi pada
pertunjukan Teater Bedol Desa: Ode Tanah Il di tahun 2023. Pertunjukkan tersebut adalah sebuah
pertunjukan teater kontemporer yang disutradarai oleh Iman Soleh dan diproduksi oleh Komunitas
Celah Celah Langit (CCL) yang mengusung tema kritik sosial terhadap berbagai bentuk modernisasi.
Iman Soleh menggarap pertunjukan ini dengan menggunakan konsep penggarapan naskah kolaboratif
yang terhimpun dari gagasan tiap pemainnya. Tujuan penelitian ini adalah untuk menjelaskan
bagaimana pandangan Iman Soleh dalam menyutradarai pertunjukan Teater Bedol Desa: Ode Tanah
Il yang didasari oleh naskah kolaboratif. Penelitian ini akan menggunakan metode deskriptif analitik
kualitatif dengan kerangka teori utama sosiologi sastra oleh Damono (2010) untuk melihat pengaruh
konteks sosiologis antara teks dengan penyutradaraan dalam pertunjukan Teater Bedol Desa: Ode
Tanah Il. Berdasarkan hasil penelitian, dapat disimpulkan bahwa pertunjukan Teater Bedol Desa: Ode
Tanah Il yang disutradarai oleh Iman Soleh mengutamakan tema kritik sosial masyarakat tradisional
terhadap modernisasi. Selain itu, kritik sosial ini pun terlihat dalam keputusan estetika Iman Soleh
selaku sutradara yang menggunakan perangkat alamiah seperti bambu dan gabah sebagai properti
pertunjukan.

Kata kunci: Bedol Desa, naskah kolaboratif, sosiologi sastra

ABSTRACT

Theater performance is the final product of a literary work's creation process in the form of a drama
script. During the production process, the drama script undergoes an interpretive transformation in
accordance with the director's vision. Thus, the ideas in the drama script are transformed in the
performance according to the director's perspective. This is evident in the 2023 performance of Bedol
Desa: Ode Tanah Il, a contemporary theater production directed by Iman Soleh and produced by
Komunitas Celah Celah Langit (CCL), which explores themes of social critique against various forms of
modernization. Iman Soleh approached this production using a collaborative script development
concept, gathering ideas from each performer. This study aims to analyze Iman Soleh's directorial vision
in staging Bedol Desa: Ode Tanah Il, which is rooted in a collaborative script. Using a qualitative
descriptive analytical method grounded in the literary sociology framework by Damono (2010), this
research examines the sociological context's influence on the relationship between the text and direction
in Bedol Desa: Ode Tanah Il. The findings reveal that the performance prioritizes a critique of traditional
society's response to modernization. Additionally, this critique is reflected in Iman Soleh's aesthetic
choices, such as the use of natural materials like bamboo and banana leaves as stage props.

Keywords: Bedol Desa, collaborative script, sociology of literature

PENDAHULUAN dan politk kepada masyarakat. Dalam
Teater sebagai bentuk seni pertunjukan praktiknya, pertunjukan teater tidak hanya
memiliki posisi penting dalam merupakan hasil dari interpretasi naskah

menyampaikan gagasan sosial, budaya, drama, tetapi juga menjadi wadah


mailto:yanimae1974@gmail.com

Prosiding LPPM ISBI Bandung | 425

transformasi ide melalui sudut pandang
artistik sang sutradara. Proses kreatif ini
sering kali melibatkan adaptasi dan tafsir
yang dipengaruhi oleh konteks sosial dan
kultural asal pertunjukan itu lahir dan
dipentaskan. Begitu pula yang dijelaskan
oleh Sugiharto (2004 ,him 88.) bahwa
pertunjukan teater bukanlah sekadar
pembacaan ulang naskah  drama,
melainkan sebuah proses kreatif yang
menghidupkan teks melalui tafsir, imajinasi,
dan estetika penyutradaraan. Sehingga
dapat dikatakan bahwa dalam seni
pertunjukan, naskah drama memiliki
pengaruh yang sangat penting dalam
pertunjukan. Lebih lanjut, Sarjono (2025,
him. 10) mengatakan bahwa suatu teks
lakon dapat disebut final justru dalam
bentuk pementasan di depan publik. Hal ini
didukung oleh pernyataan Pavis (1992,him.
25) yang menjelaskan bahwa Sutradara
adalah pembaca teks yang kemudian
menerjemahkannya ke dalam bahasa visual
dan performatif. Oleh karena itu, tentu
dalam proses penggarapan naskah drama
menuju pementasan akan ada perubahan
yang bergantung pada sikap dan
pandangan sang sutradara selaku pembaca
naskah tersebut.

Pandangan dan sikap sutradara dalam
membaca naskah drama tentunya tidak
luput dari pengaruh latar belakang sosial
sang sutradara. Karena sebagai manusia,
kehidupan sutradara akan selalu terikat
dengan lingkungan sosial yang ada di
sekitarnya. Dengan demikian, setiap
sutradara yang akan menggarap
pertunjukan teater, pertunjukannya akan
dipengaruhi oleh latar belakang kehidupan
sosialnya. Hal ini diperkuat oleh penjelasan
Damono (2010, him 2) bahwa pendekatan
terhadap sastra yang mempertimbangkan
segi-segi kemasyarakatan ini oleh beberapa
penulis disebut sosiologi sastra. Sebagai
suatu pendekatan ilmiah, sosiologi sastra
menyikapi bagaimana karya sastra
berkelindan  dengan ruang lingkup
kehidupan sosial. Untuk dapat menelaah
bagaimana karya sastra tersebut hidup
dalam ruang lingkup sosialnya, Damono
(2010, him 77) menjelaskan bahwa sastra
berkaitan dengan sejumlah faktor sosial;
untuk bisa memahami asal-usul, bentuk,
dan isinya, pengetahuan tentang faktor-

faktor sosial yang telah membentuk
pengarangnya bisa membantu kita. Dengan
demikian, pertunjukan teater sebagai
produk final karya sastra drama akan
dipengaruhi dari bagaimana konteks sosial
sutradara dalam menyikapi naskah drama
yang akan digarapnya.

Dalam konteks tersebut, pertunjukan
karya teater Bedol Desa: Ode Tanah Il yang
dipentaskan pada tahun 2023 menjadi
contoh menarik atas dinamika transformasi
ide dari teks ke pertunjukan. Disutradarai
oleh Iman Soleh dan diproduksi oleh
Komunitas Celah Celah Langit (CCL),
pertunjukan ini menghadirkan pendekatan
dalam penciptaan naskah kolaboratif, yang
dibuat dengan menghimpun gagasan tiap
pemain dalam membuat naskahnya.
Pertunjukan Bedol Desa: Ode Tanah Il ini
berlangsung selama satu jam yang terdiri
dari sembilan babak cerita. Masing-masing
babak cerita Bedol Desa: Ode Tanah Il
menceritakan dinamika masyarakat
tradisional Indonesia yang menghadapi
perkembangan zaman. Dalam wawancara,
Soleh selaku sutradara sekaligus pembina
komunitas CCL menjelaskan bahwa CCL
berpedoman “tulislah apa yang dekat
dengan dirimu, karena itulah yang
membawamu ke tempat jauh” yang
dimaksudkan bahwa setiap garapan
pertunjukan yang dibuat oleh Soleh dan
CCL harus memiliki kedekatan personal
dengan para pemainnya. Dalam proses
penyutradaraannya, Iman Soleh tidak
hanya mentransformasikan naskah menjadi
pertunjukan, tetapi juga menyisipkan
pandangan kritisnya melalui pilihan estetika
yang khas, seperti penggunaan properti
alami berupa bambu dan gabah. Hal ini
menunjukkan keterkaitan erat antara
konteks sosiologis, teks, dan bentuk artistik
pertunjukan.

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji
pandangan Iman Soleh sebagai sutradara
dalam mementaskan Bedol Desa: Ode
Tanah Il, khususnya dalam konteks
penggunaan naskah kolaboratif. Dengan
menggunakan pendekatan deskriptif
kualitatif, objek kajian yang berupa karya
pertunjukan akan dideskripsikan untuk
memperlihatkan secara mendetail tentang
isi dari pertunjukan teater Bedol Desa: Ode
Tanah Il yang kemudian data yang telah



426 | Prosiding LPPM ISBI Bandung

dideskripsikan akan dianalisis
menggunakan teori sosiologi sastra dari
Damono (2010) untuk melihat bagaimana
pengaruh pandangan Iman Soleh dalam
menggarap pertunjukan teater Bedol Desa:
Ode Tanah Il. Sebagai pembanding, ada
pula penelitian terdahulu berjudul Sosiologi
Drama Jalan Menyempit Karya Joni Faisal
yang ditulis oleh Ita Lutfiana. Meski
pendekatan penelitian tersebut memiliki
kesamaan dalam penggunaan aspek
teoritis sosiologi sastra Damono dalam
kajian drama, namun penelitian yang ditulis
oleh Ita Lutfiana terfokus pada objek yang
berbeda. Ita Lutfiana menggunakan drama
Jalan Menyempit karya Joni Faisal sebagai
objek penelitiannya, sementara penelitian
ini menggunakan objek pertunjukan Bedol
Desa: Ode Tanah Il.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Selama enam puluh menit, pertunjukan
teater Bedol Desa: Ode Tanah I
menampilkan fragmen cerita yang terbagi
menjadi sembilan bagian cerita dalam tiap
babaknya yang isinya akan dijabarkan
sebagaimana berikut ini.

Pada babak satu nilai-nilai ritus sangat
ditonjolkan, hal ini bisa dirasakan secara
auditif melalui shalawat yang dilakukan oleh
para aktor. Adegan aktor berputar yang
mengadaptasi  kesenian = Tarawangsa
ditambahkan pada babak ini, karena
gerakan menari dengan cara melingkar
mampu memperkuat nilai  puji-pujian
kepada Sang Pencipta. Penataan cahaya
yang temaram pada babak ini pun
mendukung nilai ritus secara sajian, hal
tersebut mampu memperkuat nilai ritus
yang kontemplatif. Setelah itu para aktor
mulai masuk kembali kedalam panggung
dengan masing-masing membawa bambu
panjang sebagai properti.

Gambar 1. Babak I; Bubuka

Pada babak ini para aktor secara
simbolis menggambarkan kondisi negeri
yang dilanda masalah. Hal tersebut
tergambar melalui koreo aktor yang secara
rampak bergerak ke kiri, kanan, depan serta
belakang sembari mengucapkan dialog-
dialog yang berisikan kritik-kritik bernilai
sosial, gerak-gerak tersebut
merepresentasikan sebuah kebimbangan
dan kebingungan.

Pada babak dua, aktor perempuan
kemudian memasuki arena permainan
sembari berdialog secara deklamatif dan
rampak. Pada babak ini kedua aktor
tersebut menyampaikan dialog berisikan
kritik sosial tentang manusia, hutan dan
modernisasi.

Gambar 2. Babak Il

Selain dialog yang dilafalkan secara
rampak oleh dua aktor wanita, terdapat juga
koreo dalam babak ini. Koreo dilakukan oleh
kedua aktor wanita tersebut sembari
membicarakan kebutuhan wanita tentang
standar kecantikan melalui kebutuhan akan
perlengkapan rias akibat dari tuntutan
zaman agar para wanita terlihat cantik
menurut zamannya. Iringan ritmis dari alat-
alat yang ditabuh mewarnai seluruh
pengadegan dalam babak ini.

Pada babak empat, aktor pria kemudian
memasuki arena  bermain  dengan
bertelanjang dada dan menggunakan dua
buah bambu panjang yang digenggam oleh
keduanya.

Gambar 3. Babak Il



Prosiding LPPM ISBI Bandung | 427

Pada babak ini kritik sosial juga di lafalkan
oleh keduanya melalui koreo dengan
menggunakan dua buah bambu yang
digenggam di sisi kiri dan sisi kanan sembari
para aktor terus bergerak. Secara simbolis
adegan ini menggambarkan sebuah roda
kehidupan yang terus berjalan maju. Hal ini
juga didukung secara auditif dengan adanya
suara yang menyerupai jam dinding yang
berdetak. Adegan tersebut akhirnya dihentikan
oleh dua orang aktor wanita yang memanggil
kedua aktor pria tersebut untuk segera bekerja
dengan giat karena kebutuhan rumah tangga
tidak bisa menunggu.

Pada babak empat, dua orang aktor wanita
masuk mengisi pada babak ini, kedua aktor
tersebut saling mempertanyakan tentang
siapa dirinya. Mereka berdua menganggap
bahwa dirinya sedang berada dalam sebuah
layar kaca, sebuah realita di dunia maya yang
hanya berisi kekosongan.

Gambar 4. Babak IV

Pada babak ini pun isu sosial tentang
modernisasi disampaikan melalui narasi
kedua aktor tersebut, kritikan tentang
manusia yang terjebak oleh teknologi.
Koreo serta dialog yang lantang pun
disajikan dalam babak ini.

Pada babak lima, aktor-aktor yang
didominasi oleh pria memasuki panggung
sembari masing-masing membawa bilah
bambu panjang.

Gambar 5. Babak V

Dalam babak ini, bambu-bambu yang
dipegang oleh para aktor tersebut kemudian
dihentakan ke tanah berulang kali hingga
mampu menciptakan teror secara auditif
tanpa ada dialog sedikit pun pada babak ini.
Hal ini dapat dilihat sebagai simbol
kemarahan alam yang direpresentasikan
oleh gerakan bambu yang dihentakan
sekencang mungkin sehingga menimbulkan
sensasi amuk kemarahan vyang tidak
terkontrol.

Dalam babak enam, bunyi tarawangsa
mengalun yang memberikan kesan teror
kepada para penonton. Seiring dengan
bunyi tersebut, terdapat seorang aktor pria
yang bertelanjang dada menceritakan
tentang dirinya yang lahir di tanah tersebut
serta ari-arinya yang ditanam pula di tanah
tersebut, sembari memainkan layang-
layang berbentuk burung.

Gambar 6. Babak IV

Gerakan aktor yang memainkan layang-
layang dipadu narasi tentang ari-arinya
yang tertanam di tanah secara simbolis
menggambarkan sebuah keinginan untuk
bebas dan merdeka. Ari-ari yang tertanam
merepresentasikan dirinya yang terkekang,
sementara layang-layang yang terbang di
atasnya merepresentasikan  keinginan
terbebasnya.

Gambar 7. Babak VI

Dalam babak tujuh, terlihat sekelompok
aktor dengan menggendong tangga yang



428 | Prosiding LPPM ISBI Bandung

terbuat dari bambu yang terdapat seorang
wanita berada di atas bambu tersebut,
secara visual adegan tersebut
menggambarkan sebuah fenomena tentang
budaya arak-arakan yang kaya akan nilai-
nilai gotong royong.

Tangga pada adegan tersebut memiliki
fungsi lain ketika diberdirikan, yakni sebagai
sebuah media agar suara mereka mampu
terdengar dan menjadi fokus ketika di naiki.
Satu persatu aktor menaiki tangga tersebut
sembari beberapa orang menyangganya di
bawah agar tidak terjatuh. Aktor-aktor yang
memanjat tangga tersebut menyampaikan
narasi tentang petani dan segala
problematikanya secara bergantian. Musik
ritmis berupa tetabuhan mengiringi selama
berlangsungnya adegan ini. Dengan
bergantinya para tokoh menaiki tangga
untuk bermonolog memperlihatkan ilustrasi
tentang sulitnya petani dalam berpendapat.
Hal ini didukung dengan usaha satu per satu
aktornya yang harus bergiliran menaiki
tangga untuk menyuarakan pendapat.

Pada babak delapan, dua aktor hadir
dengan menyampaikan  nomor-nomor
kombinasi antara angka 0 dan satu, hal
tersebut merepresentasikan sebuah angka
biner yang sering digunakan dalam hal-hal
digital. Tak hanya kedua angka tersebut,
akhirnya angka atau numerasi lain pun
dilafalkan oleh para aktor.

Gambar 8. Babak Vil

Secara tidak langsung adegan tersebut
merupakan kritik sosial terhadap
modernisasi yang merepresentasikan nilai-
nilai kemanusian mulai luntur. Manusia
dikenal hanya sebagai rentetan angka-
angka, bukan lagi sebagai manusia yang
memiliki akal dan pikiran. Kritik sosial
tersebut disampaikan oleh kedua aktor
melalui adegan-adegan rampak secara
koreo.

Babak sembilan menampilkan
sekelompok aktor memasuki arena bermain
sembari membawa bambu-bambu
berukuran besar dengan cara dibopong.
Aktor-aktor tersebut tersebar di seluruh
penjuru arena bermain sambil tergopoh-
gopoh seperti kelelahan. Terdapat satu
aktor perempuan yang berdialog
menyampaikan tentang orang-orang yang
mulai melupakan tanah, padi dan sungai.

Gambar 9. Babak IX

Para akademisi serta kaum-kaum
cendekiawan yang mulai kehilangan jati

dirinya menjadi  kritk  sosial yang
disampaikan pada babak ini. Secara
simbolis adegan tersebut

merepresentasikan sosok ibu dalam arti
simbolis yang merindukan anak-anaknya
yang sudah melupakan ibunya. |bu yang
secara simbolis merepresentasikan tentang
sawah, tanah, budaya. Adegan kemudian
diakhiri dengan layang-layang berbentuk
burung yang dimainkan oleh seorang aktor
sebagai sebuah keinginan untuk bebas
tanpa dijajah oleh hal-hal yang merugikan
baik secara pemikiran maupun tingkah laku.

Representasi Sosiologis Bedol Desa: Ode
Tanah Il

Pertunjukan Bedol Desa: Ode Tanah Il
mampu  merepresentasikan  fenomena
sosial yang terdiri sebagai berikut:
1. Transformasi Ide dalam Proses Kreatif

Sutradara

Proses penyutradaraan yang dilakukan
oleh Iman Soleh dalam pertunjukan Bedol
Desa: Ode Tanah Kami memperlihatkan
bagaimana gagasan sosial dapat
ditransformasikan ke dalam bentuk artistik
melalui pendekatan kreatif yang tidak
konvensional. Alih-alih hanya berangkat
dari naskah tunggal yang telah baku, Iman
mengembangkan struktur dramatik
bersama para aktor melalui metode



Prosiding LPPM ISBI Bandung | 429

kolaboratif. Hasilnya, naskah menjadi ruang
terbuka bagi ekspresi kolektif, yang
mencerminkan kegelisahan sosial
masyarakat terhadap dampak modernisasi
dan pembangunan terhadap komunitas
tradisional.

Menurut Damono (2010, him. 15), karya
sastra merupakan refleksi dari dunia sosial
yang “membentuk dan membentuk kembali
identitas kolektif masyarakat.” Dalam hal ini,
Bedol Desa tidak hanya menjadi
pertunjukan teater semata, melainkan juga
sebagai medium pernyataan sosial yang
lahir dari dialog antara individu (pemain,
sutradara) dengan lingkungannya.

Iman Soleh menempatkan dirinya tidak
hanya sebagai pengarah adegan, tetapi
juga sebagai pengolah makna sosial yang
diangkat dari  pengalaman  kolektif
masyarakat desa yang tergusur atau
termarginalkan oleh proyek-proyek
pembangunan. Hal ini sejalan dengan
pandangan Soemanto (1998, him. 102)
bahwa teater dapat menjadi ruang
“representasi realitas sosial yang dikemas
dengan estetika dramatik.”

2. Estetika dan
Pertunjukan
Salah satu bentuk nyata dari pandangan

kritis Iman Soleh terhadap isu sosial

tercermin dalam pilihan artistik yang
digunakan dalam pertunjukan. Penggunaan
properti alami seperti bambu dan gabah
tidak hanya menjadi elemen dekoratif, tetapi
membawa muatan simbolis yang kuat.

Bambu melambangkan kesederhanaan,

kelenturan, dan keterikatan dengan alam,

sementara gabah menjadi representasi dari
kehidupan agraris yang perlahan
terpinggirkan.

Menurut Elam dan Kozwan dalam
Yohanes (2015, him. 90) meyakini bahwa
segala sesuatu yang hadir di atas panggung
sebagai tanda atau segala sesuatu yang
ada dalam presentasi teatrikal adalah
manifestasi tanda. Dengan demikian, dalam
konteks estetika pertunjukan, penggunaan
elemen-elemen ini menunjukkan upaya
penciptaan ruang visual dan atmosfer yang
merefleksikan kehidupan masyarakat desa.

Penempatan properti ini juga berfungsi
sebagai alat komunikasi non-verbal antara
pertunjukan dan penonton, memperkuat

Simbolisme  dalam

pesan tentang kehilangan, pergeseran nilai,
dan krisis identitas akibat modernisasi.

3. Kolaborasi sebagai Metode Produksi

Naskah

Salah satu aspek paling menonjol dari
Bedol Desa adalah pendekatan kolaboratif
dalam penciptaan naskah. Dalam banyak
produksi teater konvensional, naskah ditulis
secara tunggal oleh penulis skenario,
kemudian diinterpretasikan oleh sutradara.
Namun dalam pertunjukan ini, naskah lahir
dari proses diskusi, improvisasi, dan
eksplorasi bersama para aktor.

Setiap pemain berkontribusi
berdasarkan pengalaman, pengetahuan,
dan refleksi sosial masing-masing,
sehingga struktur dramatik menjadi hasil
dari negosiasi makna. Hal ini memperkuat
gagasan yang diajukan oleh Pavis (1998,
him. 87) bahwa “drama modern seringkali
menjelma dari praktik kolaboratif yang
memungkinkan penciptaan makna secara
kolektif, bukan otoritatif.”

Hal ini juga sejalan dengan pandangan
Damono (2010, him. 62) yang menyatakan
bahwa karya sastra tidak dapat dipisahkan
dari kondisi sosial pembuatnya, karena
“semua proses penciptaan adalah bagian
dari pengalaman sosial yang dialami oleh
individu maupun kolektif.”

4. Kritik Sosial terhadap Modernisasi

Tema utama dalam pertunjukan ini
adalah kritik terhadap dampak modernisasi
yang tidak berpihak kepada masyarakat
tradisional. Melalui narasi dan adegan-
adegan yang menggambarkan
penggusuran, hilangnya lahan pertanian,
dan ketegangan antara nilai tradisi dan
modernitas, pertunjukan ini  berhasil
menghadirkan perenungan kritis terhadap
arah pembangunan yang cenderung
eksploitatif.

Menurut Toer (2001, him. 45),
modernisasi di Indonesia kerap kali
‘mengabaikan  dimensi kemanusiaan
masyarakat pedesaan,” dan lebih berpihak
kepada logika kapital. Kritik ini disampaikan
bukan dengan cara vyang agitatoris,
melainkan melalui pendekatan estetika
yang menyentuh dan reflektif. Penonton
diajak menyelami pengalaman batin tokoh-
tokoh dalam pertunjukan, yang sebagian



430 | Prosiding LPPM ISBI Bandung

besar merepresentasikan masyarakat desa
yang kehilangan tanah airnya.

PENUTUP

Pertunjukan teater Bedol Desa: Ode
Tanah Il merupakan contoh konkret
bagaimana teater tidak hanya menjadi
sarana hiburan, tetapi juga medium yang
efektif dalam menyuarakan realitas sosial.
Melalui pendekatan kolaboratif dalam
penciptaan naskah dan penyutradaraan

yang reflektif, Iman Soleh berhasil
merefleksikan isu sosial masyarakat
terhadap dampak modernisasi dalam

pertunjukan teater Bedol Desa: Ode Tanah
Il dengan menggunakan aspek dramatik
berupa estetika visual dan bentuk narasi
yang syarat akan wacana ironi.

Pertunjukan teater Bedol Desa: Ode
Tanah Il menunjukkan bahwa pandangan
Iman Soleh selaku sutradara sangat
berperan dalam menentukan arah artistik
dan ideologis sebuah pertunjukan. Dalam
hal ini, pendekatan Iman Soleh tidak hanya
mencerminkan kreativitas artistik, tetapi
juga kesadaran sosiologis yang kuat.
Penggunaan properti alami seperti bambu
dan gabah menjadi simbol perlawanan
identitas masyarakat lokal secara halus
terhadap modernisasi yang secara sporadis
mengubah budaya-budaya yang berakar
dari tradisi.

Selain itu, keterlibatan para aktor dalam
proses penciptaan naskah teater Bedol
Desa: Ode Tanah Il menandakan adanya
pergeseran paradigma dalam produksi
teater—dari yang bersifat hirarkis menjadi
partisipatif dan demokratis. Ini sejalan
dengan prinsip dalam sosiologi sastra
bahwa karya sastra—termasuk naskah

drama—merupakan produk sosial yang
tidak bisa dipisahkan dari latar belakang
penciptanya.

Dengan demikian, Teater Bedol Desa:
Ode Tanah Il tidak hanya penting sebagai
karya seni, tetapi juga sebagai dokumen
sosial yang mencerminkan ketegangan
antara tradisi dan modernitas. Pendekatan
penyutradaraan Iman Soleh membuka
kemungkinan baru dalam penciptaan teater
kontemporer yang tidak hanya estetis, tetapi
juga relevan secara sosial.

DAFTAR PUSTAKA

Damono, S. D. (2010). Sosiologi sastra: Sebuah
pengantar ringkas. Jakarta:
Kepustakaan Populer Gramedia.

Pavis, P. (1998). Dictionary of the theatre: Terms,
concepts, and analysis. Toronto:
University of Toronto Press.

Sarjono, A. R. (2025). Menjadi Penulis Lakon.
Depok: Komodo Books

Soemanto, B. (1998). Seni pertunjukan: Teori
dan apresiasi. Yogyakarta: Gadjah
Mada University Press.

Sugiharto, B. (2004). Teater dan dunia
postmodern: Membaca ulang estetika
pertunjukan. Bandung: Masyarakat Seni
Pertunjukan Indonesia.

Toer, P. A. (2001). Modernisasi dan masyarakat
tradisional: Sebuah tinjauan kritis.
Jakarta: Lentera.

Yohanes, B. (2015). Estetika Seni Pertunjukan.
Bandung. Pascasarjana ISBI Bandung.



