
Prosiding LPPM ISBI Bandung | 439 

 

 
 

RITUAL NGALA PANGACIAN: NGAGUMULUNGKEUN RUH 
(KOSMOLOGI SUNDA) 

 
Yuyun Yuningsih1, Imam Setyobudi2, Wahyu Hifajar3  

1,2 Institut Seni Budaya Indonesia (ISBI) Bandung 
3 Mahasiswa Antropologi Budaya, FBM ISBI Bandung 

1 yuyun.yuningsih77@gmail.comi, 2 setyobudiimam@gmail.com   
 
 

ABSTRAK 
 
Penelitian tertuju pada upaya penjelasan terhadap konsep roh berdasar pada bentuk praktik ritual ngala 
pangacian. Permasalahan utama terletak pada hipotesis bahwa setiap bentuk praktik ritual berpijak 
pada dasar konsep pengetahuan sebagai landasan berlaku praktik. Sejauh ini, dasar berlakunya bentuk 
praktik ritual ngala pangacian belum pernah dijadikan objek penelitian. Penjelasan rasional terhadap 
bentuk praktik ritual ngala pangacian berguna penjelasan lebih dalam atas konsep roh seturut 
pengetahuan lokal tradisional. Landasan teoritikal memakai grounded theory (research) yang menjadi 
dasar metode penelitian dikerjakan secara induktif. Hasil penelitian memperlihatkan bahwa asas dasar 
konsep roh mengacu pada percampuran antara konsep menurut ajaran Islam, Kristen, Hindu, Budha, 
dan animisme. Akan tetapi, bentuk praktik ritualnya sendiri teridentifikasi sebagai kelanjutan asas 
kepercayaan animisme.  
 
Kata kunci: antropologi religi, ritual, roh, ngala pangacian  

 
 

ABSTRACT 
 
This research focuses on explaining the concept of the spirit based on the ritual practice of ngala 
pangacian. The main problem lies in the hypothesis that every form of ritual practice is based on the 
concept of knowledge as the basis for its validity. To date, the basis for the validity of the ritual practice 
of ngala pangacian has never been the object of research. A rational explanation of the ritual practice 
of ngala pangacian is useful for a deeper explanation of the concept of the spirit according to traditional 
local knowledge. The theoretical basis uses grounded theory (research), which is the basis for the 
inductive research method. The results of the study show that the basic principles of the concept of the 
spirit refer to a mixture of concepts from the teachings of Islam, Christianity, Hinduism, Buddhism, and 
animism. However, the form of ritual practice itself is identified as a continuation of the principles of 
animist beliefs. 
 
Keywords: religion anthropology, ritual, spirit, ngala pangacian  
 
 
 

PENDAHULUAN 

Keyakinan dan kepercayaan warga 
kampung di Sindang Hurip, Dusun Sindang, 
Rancakalong, Sumedang (Jawa Barat) 
bahwa roh orang sakit parah yang lama 
waktu derita sakitnya melampaui tujuh hari 
keberadaannya tercerai berai. Roh orang 
sakit tiada sepenuhnya utuh bersemayam 
pada diri badan si sakit, melainkan 
beberapa unsur non-materinya keluar 
“menguap” ke mana-mana. Roh dalam 
bahasa Arab disebut ruuh yang berupa 
unsur non materi yang diciptakan Tuhan 
sebagai penyebab kehidupan, pengendali 

jiwa dan raga, serta sumber kesadaran dan 
kemampuan spiritual. Agama Islam dan 
Kristen menganggap roh abadi melampaui 
raganya. Penulisan bahasa Sunda 
mengikuti serapan bahasa Arab rūḥ atau 
ruuh ( روح) menjadi ruh.  

Ajaran Islam memberikan pengertian 
terhadap ruh/roh sebagai unsur ilahiah, 
sumber kehidupan, dan esensi spiritual 
manusia yang ditiupkan Allah ke dalam 
jasad, timbulnya kesadaran, kemampuan 
ibadah, dorongan tercapainya tujuan 
spiritual dan mengenal Penciptanya 
(Kurniawati dan Bakhtiar 2018: 78-94). 

mailto:yuyun.yuningsih77@gmail.comi
mailto:setyobudiimam@gmail.com


440 | Prosiding LPPM ISBI Bandung 

 

Sehubungan dengan hal ini, roh tiada lain 
rahasia kehidupan kepunyaan Allah SWT 
yang bersifat non materi, pembeda antara 
manusia dengan makhluk-makhluk hidup 
lainnya. Roh adalah penyebab adanya 
kehidupan dalam jasad manusia, bergerak, 
berpikir, dan berinteraksi (Firmansyah, 
Fathoni, Wismanto, Bangun, Nasution 
2024: 88-103). Dengan demikian, manusia 
terdiri atas dua unsur, yakni roh dan jasad 
(Tarmizi dan Khambali 2021: 61-76). Peran 
roh mengarahkan diri manusia kepada hal-
hal ilahiah. Sementara itu, nafs (jiwa atau 
napsu) bisa condong pada hal material. 
Pentingnya menjaga keseimbangan antara 
roh dan nafs (Arif 2015:149-166).  

Ajaran Kristen menyebutkan bahwa roh 
manusia merupakan bagian terdalam dan 
tiada terlihat pada diri manusia yang 
diciptakan oleh Allah, agar supaya 
bersekutu dan menerima-Nya (Rumbay, 
Hutasoit, Yulianto 2021: 50-58). Roh 
merupakan hembusan kehidupan dari 
Tuhan yang memberikan kesadaran, 
kemampuan berpikir, merasakan, dan 
berkreasi serta memungkinkan hubungan 
spiritual antara manusia dan Allah. Roh 
manusia adalah napas atau hembusan 
yang bersumber pada Allah yang diberikan 
saat penciptaan. Keadaannya kekal abadi 
sampai tiba saatnya kembali kepada Allah 
setelah kematian, tubuh kembali menjadi 
jasad ke debu (Simanjuntak 2015: 117-
143). Kata roh, dalam bahasa Ibrani ruach 
dan Yunani pneuma mengacu pada daya 
hidup yang tanpa terlihat. Namun demikian, 
roh manusia berbeda dari jiwa (yang 
mengacu pada keseluruhan orang atau 
kehidupan) dan tubuh atau wadag fisik dan 
sifatnya kekal, tidak seperti tubuh yang fana 
(Belo 2020: 89-95). Jadi, jiwa dan roh 
merupakan dua aspek yang berbeda yang 
terdapat pada manusia. Keduanya saling 
terhubung, akan tetapi sekaligus terpisah. 
Jiwa merupakan apa yang ada di dalam diri 
manusia, sebaliknya roh merupakan bagian 
yang berhubungan dengan Allah.  

Pemahaman ajaran Hindu menyebutkan 
roh manusia adalah atman atau jiwatman 
yang tiada lain percikan kesadaran ilahi 
tertinggi (Brahman) yang bersifat abadi 
serta sempurna. Atman ini merupakan 
esensi sejati seseorang yang 
menghidupkan tubuh fisik, dan setelah 
kematian, ia tidak akan mati, melainkan 

tetap akan mengalami reinkarnasi ke dalam 
tubuh baru berdasarkan karma yang 
diperbuatnya semasa hidup (Triguna 2018: 
71-83). Atman adalah bagian dari Brahman 
(kesadaran universal) yang bersemayam 
dalam diri setiap makhluk hidup, termasuk 
manusia. Tubuh fisik manusia bersifat fana 
(Aruchunnan, Kandasamy, Maraya 2025: 1-
10). Atman bersifat tanpa akhir dan kekal 
seperti kebenaran yang tiada terlihat, akan 
tetapi ada. Keberadaan atman sumber 
kehidupan dalam diri manusia; ketika atman 
meninggalkan tubuh, pada saat inilah, 
disebut kematian (Suadnyana 2020: 209-
221). Perjalanan atman setelah 
meninggalkan tubuh fisiknya, melalui karma 
dan reinkarnasi sampai karmanya 
sempurna menuju tujuan akhir moksa 
(kesempurnaan) (Lodra 2017: 241-253). 
Penulisan atman adalah Ātmā, dalam 

penulisan bahasa Sanskerta: आत्म‍.  

Penjelasan-penjelasan sebelumnya 
mengenai roh manusia memperlihatkan 
kecenderungan ke arah teistik pada 
keberadaan Tuhan personal. Roh manusia 
berasal dari keberadaan Tuhan personal 
yang abadi (Bahaf 2015: 30-57). Berbeda 
halnya dengan ajaran agama Budha yang 
terkenal bukan tergolong ajaran teistik 
seperti halnya Islam, Kristen, dan Hindu. 
Dalam hal ini, umumnya ajaran agama 
Budha bukan mengedepankan pengakuan 
atas keberadaan Tuhan personal sebagai 
sang pencipta dan sang pengatur alam 
semesta, melainkan lebih fokus pada jalan 
menuju pencerahan serta laku 
kebijaksanaan melalui usaha diri sendiri, 
dan bukan bergantung pada keberadaan 
penyelamat dari dewa atau Tuhan (Rahmat 
dan Setyobekti 2024: 1-18). Konsepnya 
lebih mengacu pada sesuatu yang tak 
dilahirkan, tak diciptakan, dan mutlak yang 
bahasa ungkapnya, yakni atthi ajatam 
abhutam akatam asamkhatam yang 
memiliki realitas tertinggi, dan bukan pada 
entitas Tuhan personal yang bersifat kekal 
(Nasir dan Ahmad 2020: 119-138). Dengan 
demikian, menurut ajaran agama Budha, 
tidak ada roh maupun jiwa permanen yang 
kekal dalam diri manusia. Konsep ini dikenal 
sebagai doktrin anatta (ketiadaan diri 
personal), yang pernyataannya bahwa 
gagasan tentang diri yang abadi sekadar 
ilusi belaka. Manusia terdiri atas lima 
kelompok tumpukan (panca skandha) yang 

https://id.wikipedia.org/wiki/Bahasa_Sanskerta


Prosiding LPPM ISBI Bandung | 441 

 

 
 

selalu berubah dan tidak kekal: tubuh, 
perasaan, persepsi, impuls (bentuk mental), 
dan kesadaran. Setelah manusia mati 
(kematian), tidak ada roh yang keluar dan 
melanjutkan hidup, melainkan kesadaran 
atau aliran kesadaran yang berkelanjutan 
(reinkarnasi) berdasarkan karma 
(perbuatan) di kehidupan sebelumnya. Jadi, 
inti ajaran Budha menolak keberadaan diri 
yang kekal dan tidak berubah. Manusia 
merupakan kumpulan agregat yang terus 
menerus berubah. Oleh sebabnya, tidak 
ada yang kekal, maka tidak ada aku atau diri 
yang permanen di dalamnya (Rizaldi 2022: 
105-124).  

Permasalahan yang ada, konsep roh 
seturut pengetahuan lokal warga kampung 
Sindang Hurip bersumber pada ajaran yang 
mana? Bagaimana konsep roh menurut 
pengetahuan lokal tradisional itu sendiri? 
Penelitian ini menjadi sangat penting 
dikarenakan wawasan pengetahuan lokal 
tradisional terhadap konsep roh tersebut 
telah menyediakan dasar munculnya ritual 
ngala pangacian. Sejauh ini, belum ada 
penelitian yang khusus tentang ritual ngala 
pangacian dalam hubungannya dengan 
konsep roh itu sendiri. Konsep roh dalam 
antropologi merujuk pada pemahaman 
manusia secara utuh, mencakup aspek 
fisik, emosional, sosial, dan budaya, serta 
bagaimana konsep "roh" atau "jiwa" 
dipahami dalam berbagai kebudayaan dan 
kepercayaan melalui kajian antropologi 
budaya. Antropologi tidak membahas 
konsep roh dari sudut pandang agama atau 
teologi, melainkan menganalisis bagaimana 
manusia memahami dan memperlakukan 
roh dalam konteks sosial, budaya, dan 
kepercayaannya, seperti yang dijelaskan 
dalam berbagai studi antropologi tentang 
keyakinan masyarakat lokal. Dua ahli 
antropologi yang mengemukakan konsep 
roh, Edward B. Tylor dalam Primitive 
Culture: Researches Into the Development 
of Mythology, Philosophy, Religion, Art, and 
Custom (1871) dan Albertus Christiaan 
Kruyt dalam buku Het Animisme in den 
Indischen Archipel (1906). Kedua ahli 
antropologi memberikan penjelasan konsep 
roh dalam kerangka animisme, 
kepercayaan bahwa roh bersemayam 
dalam alam, baik benda mati maupun 
makhluk hidup lainnya. Etimologi kata 

animisme berasal dari bahasa Latin, yakni 
anima yang artinya roh atau keberadaan 
jiwa yang berada di dalam berbagai entitas, 
baik manusia, hewan, tumbuhan, maupun 
benda-benda mati lainnya.  

Landasan teoritik penelitian berpijak 
pada grounded theory yang sepenuhnya 
berangkat pada data yang dikumpulkan 
langsung dari fenomena fakta empirisnya. 
Metode penelitian bersifat kualitatif serta 
induktif. Konsep roh ditelusur bersumber 
pada pengetahuan lokal tradisional. Konsep 
teoritik tentang roh bukan dipaksakan 
sesuai deduktif sejak awal, melainkan 
muncul dan dikembangkan atas dasar data 
empiris di lapangan penelitian. Dengan 
demikian, pengumpulan data bersamaan 
dikerjakan dengan analisis data secara 
berulang yang berguna sebagai validasi 
data sekaligus penyempurnaan konsep 
teoritisnya. Pengkodean dilaksanakan 
dengan cara pengelompokkan data ke 
dalam konsep, kategori, dan tematik. 

 
HASIL DAN PEMBAHASAN 

Ritual ngala pangacian bukan sebuah 
ritual yang dilaksanakan berkala dan 
berkelanjutan dikarenakan ritualnya sendiri 
bersifat insidental dan kasuistik. Dengan 
demikian, penulis dapat memastikan belum 
ada satu pun tulisan mengenai ritual ngala 
pangacian. Peristiwa ritual ngala pangacian 
boleh disebut sangat jarang dilakukan oleh 
umumnya orang-orang di Rancakalong. 
Pelaksanaan ritual ngala pangacian yang 
menjadi objek studi antropologi ini bermula 
ketika ada informasi sebuah keluarga inti di 
kampung Sindang Hurip hendak punya 
maksud melaksanakan ritual ngala 
pangacian akibat salah satu anggota 
keluarganya terkena stroke hemoragik, 
yang disebabkan oleh pecahnya pembuluh 
darah di otak yang mengakibatkan 
pendarahan otak. 

Penderita mengalami kelumpuhan, tiada 
mampu menggerakkan sebagian tubuhnya, 
tatapan pandangannya kosong, dan tiada 
mampu berbicara seperti semula. Satu 
tahun telah berlalu, mulai pengobatan 
medis sampai dengan alternatif ditempuh, 
akan tetapi penderita tidak mengalami 
perkembangan berarti sama sekali. Suatu 
kali, salah satu kerabat berucap, “Kenapa 
belum juga melaksanakan ngala 



442 | Prosiding LPPM ISBI Bandung 

 

pangacian?” kepada anak sulung pasien. 
Keputusan keluarga inti dan kerabat 
anggota keluarga mengambil kesepakatan 
untuk segera mengerjakan ritual ngalap 
pangacian.  

Seorang dukun kampung dipanggil 
untuk melaksanakan ritual ngala pangacian. 
Perincian hari pelaksanaan, asal bukan hari 
Sabtu dan setelah bagda Ashar. Hari Sabtu 
merupakan pantangan dilaksanakannya 
ritual. Seluruh anggota keluarga dan 
kerabat sepakat melaksanakan ritual ngala 
pangacian pada hari Rabu dengan jumlah 
materi sesaji sebanyak 7 buah. Sesaji terdiri 
atas kupat, leupeut, tantang angin, bubur 
bodas, bubur beurem, daun sirih, gambir 
dan kapur sirih, rokok (oepet/gudang garam 
merah), dan macam-macam kue panganan 
lokal tradisional. Puncak manik ikan mas 
merah dibakar di atas pembakaran kayu. 
Daun hanjuang berjumlah tujuh tangkai. 
Sesaji lainnya berupa rurujakan yang 
bermacam-macam, yaitu rujak cau, rujak 
kelapa (deugan), dan rujak asem. Selain itu, 
sedikit minyak kelapa ditaruh dalam 
mangkuk kecil. Dua cangkir kaleng, kopi 
pahit dan manis. Beras yang disimpan 
dalam semangkuk putih yang di atasnya 
ditaruh uang koin senilai paling tinggi 
Rp1.000,-/koin berjumlah tujuh buah koin. 
Air bening matang dalam mangkuk bening 
dan air botol mineral untuk diminumkan 
kepada penderita sakit sebagai objek fokus 
ritualnya. Air bunga dalam baskom dengan 
jumlah tujuh buah dalam tujuh macam jenis 
bunga. Perlengkapan materi lainnya berupa 
parukuyan, kemenyan, pakaian pasien 
penderita sebagai objek ritualnya 
sapangadeg berikut kain sinjang sebagai 
penggendongnya. Dukun kampung 
sebelum memulai ritualnya memeriksa 
seluruh perlengkapan sesaji. Seandainya, 
seluruh perlengkapan sudah lengkap, dan 
seluruh anggota keluarga inti beserta 
kerabat terdekat sudah hadir memenuhi 
ruang tengah rumah penderita, dukun 
kampung memberi aba-aba untuk memulai 
ritualnya.  

Pertama-tama, dukun kampung 
memecahkan segelondong kemenyan 
menjadi bagian-bagian kecil untuk 
dibagikan kepada seluruh orang dewasa 
yang hadir. Setiap orang dewasa yang telah 
menerima bagian kecil kemenyan saling 
membaca doa serta mantra. Kejadian ini 

disebut akad ritual sebagai awal hendak 
memulai ritualnya. Kemudian, setiap orang 
dewasa yang telah memanjatkan doa serta 
mantra menyerahkan kembali bagian kecil 
pecahan kemenyan kepada dukun 
kampung. Kemenyan dibakar bersama satu 
per satu bagian kecil kemenyan lainnya 
secara bertahap selama prosesi ritual 
dalam wadah parupuyan. 

Dukun kampung mengambil daun 
hanjuang dan pucuk nasi kuning congcot 
(tumpeng ukuran kecil) yang di atasnya 
terdapat sebutir telur ayam kampung 
terbungkus daun pisang separuhnya 
terlihat. Kedua materi tersebut dibungkus 
lagi dengan baju dan celana sehari-hari 
kepunyaan penderita sakitnya. Terakhir, 
pembungkusnya selembar kertas koran 
yang kemudian saling diikat oleh tali yang 
menyerupai daun hanjuang tertanam dalam 
pot. Seluruhnya ini menjadi materi medium 
pemanggilan dan pengumpulan kembali 
unsur-unsur roh non materi yang tercerai 
berai ke mana-mana. Dukun menambah 
bagian kecil kemenyan ke dalam wadah 
parupuyan. Asap semakin tebal 
membumbung ke atas memenuhi ruang 
tengah dalam rumah penderita. 
Selanjutnya, materi medium pemanggilan 
dan pengumpulan roh penderita sakit 
diasapi di atas pembakaran kemenyan. 

Pada saat bersamaan, dukun berbicara 
selayaknya si penderita sakit, “Naha karek 
diteangan ayeuna, kamarana wae...!?” 
Salah satu unsur roh penderita sakit 
merasuki ke dalam diri roh dukun kampung. 
Diri dukun kampung menjadi media 
komunikasi antara roh penderita sakit 
dengan seluruh anggota keluarga dan 
kerabat terdekat yang hadir. “Abah, mah, 
geus pasrah aya didieu da bongan teu 
diteangan, nya engeus bae we abah mah 
didieu, poho jalan rek balik kamana? 
Euweuh nu ngajemput,” seluruh yang hadir 
serempak menjawab sembari terisak-isak 
pecah tangisnya, “Hampura abah, kuring 
tamelar kanu jadi bapak, abah aya dimana, 
hayu urang uih deui ka bumi,” jawab dan 
permohonan seluruh keluarga dan kerabat 
kepada roh penderita sakit. Roh penderita 
sakit menjawab lewat raga dukun kampung, 
“Abah, mah, geus cape, teu kuat,” 
mendengar jawaban demikian, anak 
bungsu penderita sakit menjawab sembari 
pecah tangisnya, “Abah kedah kiat, abah 



Prosiding LPPM ISBI Bandung | 443 

 

 
 

mah jalmi soleh.” Suami anak bungsu ikut 
bercakap, “Hampura abah haji, ieu 
ngajemputna telat teuing, hayu urang uih 
deui gumulung sadayana, abah hoyong 
dijemput ku saha?” Raga dukun kampung 
yang kerasukan roh penderita sakit melirik 
ke seorang bocah usia 5 tahun yang 
merupakan cucu bungsu terkecil. Dukun 
kampung menyerahkan materi medium 
penjemputan kepada bocah kecil 5 tahun 
sembari diarahkan ke arah ubun-ubun 
kepala penderita sakit (kakek si bocah). 
Materi medium penjemputan ditempelkan 
ke atas kepala penderita sakit kemudian 
diputar-putar sebanyak tiga kali putaran 
searah jarum jam. Terakhir, dukun kampung 
menempelkan materi medium penjemputan 
roh ke muka penderita sakit, agar supaya 
dua lubang hidung menghirupnya. 
Selanjutnya, materi medium penjemputan 
roh ditaruh ke atas pusar penderita sakit. 
Tahap puncak ini memperlihatkan bahwa 
roh yang tersesat ke alam dunia dan alam 
gaib telah kembali utuh ke dalam raga 
penderita sakit. 

Akhir prosesi, dukun kampung 
membongkar kembali ikatan materi medium 
penjemputan roh menjadi daun hanjuang, 
baju dan celana, kain sinjang, pucuk 
congcot yang terdapat telur ayam kampung, 
dan lain-lain untuk diserahkan kepada 
anggota keluarga. Beberapa butir nasi 
kuning congcot dan secuil kecil telur ayam 
kampung disuapkan kepada penderita sakit 
untuk dimakan. Selesai sudah seluruh 
tahapan ritual ngala pangacian. 

 
Pengetahuan lokal tradisional: ruh 

Tujuan pelaksanaan ritual ngala pangacian 
bukan berarti buat kesembuhan penderita sakit 
semata. Perkaranya bisa sembuh, akan tetapi 
bisa juga meninggal dunia menuju alam 
kematian. Hal pokok pelaksanaan ritual ngala 
pangacian adalah upaya mengumpulkan 
kembali roh yang tercecer ke dalam roh 
utamanya. Dengan demikian, apabila 
penderita sakit yang sudah menderita lebih 
lama dari sepekan tanpa dilaksanakan ritual 
ngala pangacian, ada kemungkinan sulit bisa 
sembuh atau kalau tetap sakit dan akhirnya 
meninggal dunia, maka rohnya 
bergentayangan di alam dunia dan alam gaib 
yang artinya proses kematian belum 
sempurna. Selain itu, ritual ngala pangacian ini 

berguna memberitahukan kepada anggota 
keluarga bahwa masih adakah harapan 
sembuh atau tidak. Jika sembuh bakal pulih 
seperti sedia kala, dan jika tidak, bakal 
dijemput pada kematian. Pada titik ini, anggota 
keluarga penderita sakit memperoleh 
kesempatan mempersiapkan diri bakal 
kehilangan salah satu anggota keluarga, yang 
terlebih-lebih kepala keluarga. Tentu saja, 
peristiwa kehilangan anggota keluarga 
merupakan kejadian yang tergolong musibah, 
tragedi, dan derita. Sebuah proses yang harus 
tetap dijalani dengan penuh kesabaran serta 
keikhlasan.  

Data empiris pelaksanaan ritual ngala 
pangacian memberikan gambaran perkara 
konsep roh yang bersumber pada 
pengetahuan lokal tradisional warga 
masyarakat kampung. Roh merupakan unsur 
non materi yang bersemayam pada diri wadag 
fisik badan. Namun demikian, roh dapat 
sewaktu-waktu keluar menguap sebagaimana 
udara. Kondisi demikian, dapat saja terjadi 
sewaktu-waktu akibat raga fisiknya sedang 
dalam keadaan sakit parah. Pertanda 
utamanya sorot tatapan mata kosong. Dalam 
kasus lain, cerita-cerita ngelmu ngrogoh 
sukma (Jawa) atau raga sukma (merogoh 
sukma, meraga sukma, ngraga sukma, lih. 
Sunda), yaitu suatu kemampuan diri 
mengeluarkan roh keluar dari wadag fisik 
tubuhnya tanpa melewati proses kematian, 
yang artinya roh tersebut dapat kembali pulang 
ke dalam diri wadag fisik tubuhnya. Jadi, dalam 
pengertian ini, elemen manusia terdiri atas, roh 
yang non materi dan badan yang materi.  

Sehubungan dengan hal ini, manusia 
terdiri atas dua hal, elemen yang berunsur non 
materi dan materi sekaligus. Manusia dalam 
kondisi demikian dapat disebut dengan 
paradoks. Hanya saja, kedua unsur tersebut 
sama-sama saling terpisah. Roh pada badan 
yang masih dalam keadaan “hidup” dapat 
sewaktu-waktu tercerai berai serta tersesat di 
dunia fisik dan di dunia gaib. Pertanyaan 
berikutnya, kemana asal dan kembalinya roh, 
menurut pemahaman yang kita temukan pada 
ritual ngala pangacian?   

         
PENUTUP 

Munculnya konsep roh mengerucut 
pada dua hal jenis. Pertama, roh gaib yang 
sempurna bersifat hyang atau ketuhanan 
atau leluhur. Kedua, roh gaib yang kurang 



444 | Prosiding LPPM ISBI Bandung 

 

sempurna disebut dedemit, yakni arwah/roh 
yang masih berkeliaran di dunia dalam 
keadaan belum tenang. Jenis roh gaib yang 
kedua ini dapat saja menghuni benda-
benda mati (gunung, sungai, batu, pohon, 
rumah kosong, gua) maupun makhluk hidup 
lainnya, tumbuhan dan hewan. Sementara 
itu, jenis roh gaib pertama menghuni buana 
nyungcung (alam puncak) yang dalam 
keadaan sempurna; dan asal roh gaib 
dedemit berdiam di buana larang berada 
pada alam bawah. Dengan demikian, roh 
gaib yang masih tercecer di buana panca 
tengah dianggap belum sempurna 
keadaannya. Jadi, konsep roh berdasar 
sumber pengetahuan lokal tradisional 
sebagaimana tercermin pada pelaksanaan 
ritual ngala pangacian merupakan 
percampuran antara keyakinan Islam, 
Kristen, Hindu, Budha, dan animisme. 
Lapisan-lapisan sumber konseptualnya 
sudah sulit terdeteksi irisan pelapisannya.  

Hanya saja, berdasar pada pelacakan 
terhadap identifikasi ritualnya sendiri 
cenderung dekat pada sistem kepercayaan 
animisme yang sama sekali tidak terdapat 
pada praktik-praktik ritual Islam, Kristen, 
Hindu, dan Budha. Ritual ngala pangacian 
identik bentuk praktik kepercayaan 
animisme yang hal ini diperlihatkan pada 
adanya interaksi manusia dengan dunia 
roh, yang tujuannya tiada lain menjaga 
keseimbangan dan memperoleh kebaikan 
dalam kehidupan di dunia. Selain itu, unsur 
kepercayaan shamanisme terlihat pada 
keberadaan peran dukun sebagai mediator 
penghubung dengan roh. Sehubungan 
dengan hal ini, dukun bukan dalam artian 
ulama, pendeta, tokoh agama, imam, 
pastor, dan sebagainya. Dukun merupakan 
mediator, penghubung antara manusia dan 
roh. 

Pemahaman atas asal roh dan 
kembalinya roh berdasar tafsir terhadap 
ritual ngala pangacian bahwa roh yang 
semula bersemayam pada wadag fisik 
badan kelak kembali kepada asalnya roh 
yang bersifat hyang. Artinya, kepercayaan 
Sunda otentik memiliki konsep tentang 
Tuhan sebagai pencipta yang setara 
dengan kepercayaan monoteisme, namun 
tidak mengenal pemisahan antara Tuhan 
sebagai Pencipta dan manusia. 
Kepercayaan Sunda otentik mengajarkan 
bahwa manusia dan Tuhan itu manunggal 

(satu), bukan entitas terpisah, melainkan 
manunggal (satu). Konsep manunggal ini, 
manunggaling kawula lan Gusti cermin 
tiadanya pemisahan antara Tuhan dan 
manusia, di mana manusia merupakan 
ciptaan-Nya. Dalam hal ini, konsep 
penciptaan bukan diletakkan di atas 
pemahaman dualisme sebagai dua entitas 
terpisah, melainkan kesatuan yang tunggal 
dalam satu entitas sama. Sampai pada 
tahap ini, terlihat bahwa terdapat 
percampuran antara paham teistik, 
panteisme, deisme, dan dinamisme. 

Data empiris mengenai prosesi upacara 
ritual ngala pangacian memperlihatkan 
bahwa kearifan pengetahuan tradisional 
lokal mendudukkan konsep roh sebagai inti 
alam semesta. Perwujudan praktik ritualnya 
sangat jelas menganggap penting roh 
sebagai sumber energi spiritual yang 
senantiasa harus terjaga keutuhannya. 
Kedudukan serta keberadaan roh amat 
fundamental sebagai unsur yang bersifat 
abadi. Dengan demikian, upacara ritual 
ngala pangacian mencerminkan kosmologi 
Sunda.       
 
DAFTAR PUSTAKA 
Afandi, Ahmad. (2016). Kepercayaan Animisme-

Dinamisme serta Adaptasi Kebudayaan 
Hindu-Buddha dengan Kebudayaan Asli 
di Pulau Lombok-NTB. HISTORIS 1 (1). 
Hal. 1-9.  

Arif, Solehan. (2015). Manusia dan Agama. 
Islamuna: Jurnal Studi Islam 2 (2). 
Desember. 

Aruchunnan, E., Kandasamy, S.S., Maraya, R. 
(2025). Pemaparan Nilai Kepercayaan 
kepada Tuhan dalam Teks 
Garudapuranam. MJSSH 9 (2). April. 
Hal. 1-10.  

Bahaf, M.Afif. (2015). Agama-agama Besar di 
Dunia. Editor Agus Ali Dzawali. Serang: 
Penerbit A-Empat. 

Belo, Y. (2020). Buah Roh dalam Galatia 5:22-
23 dan Penerapannya bagi Pendidikan 
Agama Kristen. LUXNOS: Jurnal 
Sekolah Tinggi Teologi Pelita Dunia 6 
(1). Hal.89-95. 

Deha, D., Nurmayani, A., Agustin, DN., 
Swandaru, EK. (2024). Ritual Mistis 
dalam Tradisi Sunda Wiwitan. Jakarta 
Pusat: Sekolah Tinggi Manajemen 
Pariwisata dan Logistik Lentera Mondial. 

Dixon, R.L. (2000). Sejarah Suku Sunda. Veritas 
1 (2) Oktober. 203-213. 

Firmansyah, A., Fathoni, M.Y., Wismanto, 
Bangun, DH., Nasution, MH. (2024). 



Prosiding LPPM ISBI Bandung | 445 

 

 
 

Pandangan Islam dalam Memaknai 
Hakikat Manusia. JMPAI 2 (1). Hal. 88-
103. 

Hermanto, BA., Lawrence, KP., Rizqiansyah, 
MA., Ramadhan, R., Kurniawan, P. 
(2023). Eksistensi Penganut Animisme, 
Dinamisme, dan Totemisme di Era 
Modern. Moderasi: Jurnal Kajian Islam 
Kontemporer 1 (1). Hal. 1-14. 

Kruijt, ALB.C. (1906). Animisme in den Indischen 
Archipel. Nerthelands: Martinus Nijhoff. 

Kurniawati, E., Bakhtiar, N. (2018). Manusia 
menurut Konsep Al-Quran dan Sains. 
Journal of Natural Science and 
Integration 1 (1). Hal. 78-94. 

Lodra, I.N. (2017). Tari Sanghyang: Media 
Komunikasi Spiritual Manusia dengan 
Roh. Jurnal Multikultural & Multireligius 
16 (2). Hal. 243-251. 

Nasir, K. Ahmad, K. (2020). Roh Manusia 
menurut Perspektif Agama, Falsafah 
dan Budaya Dunia: Suatu Sorotan 
Literatur. RABBANICA 1 (1). Hal. 119-
138. 

Maulana, Ilham, Syah, MKT. (2025). Sistem 
Kepercayaan Monotheisme dalam 
Praktik Spiritual dan Sosial Masyarakat 
Sunda Pra Islam. Jurnal Artefak 12 (1) 
April. 121-128. 

Miharja, Deni. (2015). Sistem Kepercayaan Awal 
Masyarakat Sunda. Al-Adyan 10 (1) 
Januari-Juni. 19-36.  

Rahmat, VO., Setyobekti, AB. (2024). Peran 
Roh Kudus dalam Pernyataan Allah 
melalui Karya Penciptaan (Studi 
Komparasi Ketuhanan dengan 
Kelompok Buddhisme). Paramathetes: 
Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani 
3 (1). Hal. 1-18.  

Ridwan, Hasan, H., Supendi, U. (2023). Perkara 
Gaib pada Ritual Masyarakat Islam 
Sunda (Studi Buku Cosmology and 
Social Behavior in A West Javanese 
Settlement, Robert Wessing). Gudang 
Jurnal Multidisiplin Ilmu 3 (1). Hal. 138-
143. 

Rizaldi, Muh. (2022). Analisis Komparatif 
Konsep Spiritualitas dalam Ajaran 
Agama Islam, Hindu dan Buddha. El-
Furqania 8 (2). Hal. 105-124. 

Rumbay, CA., Hutasoit, B., Yulianto, T. (2021). 
Menampilkan Kristen yang Ramah 
terhadap Adat Roh Nenek Moyang di 
Tanah Batak dengan Pendekatan 
Pendidikan Agama Kristen. KAMBOTI: 
Jurnal Ilmu Sosial dan Humaniora 2 (1). 
Hal. 50-58.  

Simanjuntak, Ramses. (2015). Peranan Roh 
Kudus dalam Pertumbuhan Iman Orang 

Percaya dan Penerapannya dalam 
kelas Pendidikan Agama Kristen. 
SANCTUM DOMINE, 2 (1), 119-139.  

Suadnyana, IBPE. (2020). Ajaran Agama Hindu 
dalam Kisah Atma Prasangsa. 
SPHATIKA: Jurnal Teologi 11 (2).  

Supendi, U., Maulana, I. (2025). Sistem 
Kepercayaan Monoteistik Masyarakat 
Sunda Sebelum Kedatangan Islam 
dalam Pantun Bogor. Dialektika: Jurnal 
Sejarah Islam 1 (1). 36-47. 

Tarmizi, AMQA dan Khambali, KM. (2021). 
Konsep Roh dan Roh Suci dalam Islam. 
Jurnal Al-Ummah 3. Hal. 61-76. 

Triguna, IBG Yudha. (2018). Konsep Ketuhanan 
dan Kemanusiaan dalam Hindu. 
DHARMASMRTI 18 (1). Hal. 71-83. 

Tylor, E.B. (1903). Primitive Culture. Fourth 
Edition. London: Albemarle Street. 

 
 


