Prosiding LPPM ISBI Bandung | 439

RITUAL NGALA PANGACIAN: NGAGUMULUNGKEUN RUH
(KOSMOLOGI SUNDA)

Yuyun Yuningsih', Imam Setyobudi?, Wahyu Hifajar?
1.2 |nstitut Seni Budaya Indonesia (ISBI) Bandung
3 Mahasiswa Antropologi Budaya, FBM ISBI Bandung
"yuyun.yuningsih77@gmail.comi, 2 setyobudiimam@gmail.com

ABSTRAK

Penelitian tertuju pada upaya penjelasan terhadap konsep roh berdasar pada bentuk praktik ritual ngala
pangacian. Permasalahan utama terletak pada hipotesis bahwa setiap bentuk praktik ritual berpijak
pada dasar konsep pengetahuan sebagai landasan berlaku praktik. Sejauh ini, dasar berlakunya bentuk
praktik ritual ngala pangacian belum pernah dijadikan objek penelitian. Penjelasan rasional terhadap
bentuk praktik ritual ngala pangacian berguna penjelasan lebih dalam atas konsep roh seturut
pengetahuan lokal tradisional. Landasan teoritikal memakai grounded theory (research) yang menjadi
dasar metode penelitian dikerjakan secara induktif. Hasil penelitian memperlihatkan bahwa asas dasar
konsep roh mengacu pada percampuran antara konsep menurut ajaran Islam, Kristen, Hindu, Budha,
dan animisme. Akan tetapi, bentuk praktik ritualnya sendiri teridentifikasi sebagai kelanjutan asas
kepercayaan animisme.

Kata kunci: antropologi religi, ritual, roh, ngala pangacian

ABSTRACT

This research focuses on explaining the concept of the spirit based on the ritual practice of ngala
pangacian. The main problem lies in the hypothesis that every form of ritual practice is based on the
concept of knowledge as the basis for its validity. To date, the basis for the validity of the ritual practice
of ngala pangacian has never been the object of research. A rational explanation of the ritual practice
of ngala pangacian is useful for a deeper explanation of the concept of the spirit according to traditional
local knowledge. The theoretical basis uses grounded theory (research), which is the basis for the
inductive research method. The results of the study show that the basic principles of the concept of the
spirit refer to a mixture of concepts from the teachings of Islam, Christianity, Hinduism, Buddhism, and
animism. However, the form of ritual practice itself is identified as a continuation of the principles of
animist beliefs.

Keywords: religion anthropology, ritual, spirit, ngala pangacian

PENDAHULUAN

Keyakinan dan kepercayaan warga
kampung di Sindang Hurip, Dusun Sindang,
Rancakalong, Sumedang (Jawa Barat)
bahwa roh orang sakit parah yang lama
waktu derita sakithya melampaui tujuh hari
keberadaannya tercerai berai. Roh orang
sakit tiada sepenuhnya utuh bersemayam
pada diri badan si sakit, melainkan
beberapa unsur non-materinya keluar
‘menguap” ke mana-mana. Roh dalam
bahasa Arab disebut ruuh yang berupa
unsur non materi yang diciptakan Tuhan
sebagai penyebab kehidupan, pengendali

jiwa dan raga, serta sumber kesadaran dan
kemampuan spiritual. Agama Islam dan
Kristen menganggap roh abadi melampaui
raganya. Penulisan bahasa Sunda
mengikuti serapan bahasa Arab rah atau
ruuh (z o) menjadi ruh.

Ajaran Islam memberikan pengertian
terhadap ruh/roh sebagai unsur ilahiah,
sumber kehidupan, dan esensi spiritual
manusia yang ditiupkan Allah ke dalam
jasad, timbulnya kesadaran, kemampuan
ibadah, dorongan tercapainya tujuan
spiritual dan mengenal Penciptanya
(Kurniawati dan Bakhtiar 2018: 78-94).


mailto:yuyun.yuningsih77@gmail.comi
mailto:setyobudiimam@gmail.com

440 | Prosiding LPPM ISBI Bandung

Sehubungan dengan hal ini, roh tiada lain
rahasia kehidupan kepunyaan Allah SWT
yang bersifat non materi, pembeda antara
manusia dengan makhluk-makhluk hidup
lainnya. Roh adalah penyebab adanya
kehidupan dalam jasad manusia, bergerak,
berpikir, dan berinteraksi (Firmansyah,
Fathoni, Wismanto, Bangun, Nasution
2024: 88-103). Dengan demikian, manusia
terdiri atas dua unsur, yakni roh dan jasad
(Tarmizi dan Khambali 2021: 61-76). Peran
roh mengarahkan diri manusia kepada hal-
hal ilahiah. Sementara itu, nafs (jiwa atau
napsu) bisa condong pada hal material.
Pentingnya menjaga keseimbangan antara
roh dan nafs (Arif 2015:149-166).

Ajaran Kristen menyebutkan bahwa roh
manusia merupakan bagian terdalam dan
tiada terlihat pada diri manusia yang
diciptakan oleh Allah, agar supaya
bersekutu dan menerima-Nya (Rumbay,
Hutasoit, Yulianto 2021: 50-58). Roh
merupakan hembusan kehidupan dari
Tuhan yang memberikan kesadaran,
kemampuan berpikir, merasakan, dan
berkreasi serta memungkinkan hubungan
spiritual antara manusia dan Allah. Roh
manusia adalah napas atau hembusan
yang bersumber pada Allah yang diberikan
saat penciptaan. Keadaannya kekal abadi
sampai tiba saatnya kembali kepada Allah
setelah kematian, tubuh kembali menjadi
jasad ke debu (Simanjuntak 2015: 117-
143). Kata roh, dalam bahasa lbrani ruach
dan Yunani pneuma mengacu pada daya
hidup yang tanpa terlihat. Namun demikian,
roh manusia berbeda dari jiwa (yang
mengacu pada keseluruhan orang atau
kehidupan) dan tubuh atau wadag fisik dan
sifatnya kekal, tidak seperti tubuh yang fana
(Belo 2020: 89-95). Jadi, jiwa dan roh
merupakan dua aspek yang berbeda yang
terdapat pada manusia. Keduanya saling
terhubung, akan tetapi sekaligus terpisah.
Jiwa merupakan apa yang ada di dalam diri
manusia, sebaliknya roh merupakan bagian
yang berhubungan dengan Allah.

Pemahaman ajaran Hindu menyebutkan
roh manusia adalah atman atau jiwatman
yang tiada lain percikan kesadaran ilahi
tertinggi (Brahman) yang bersifat abadi
serta sempurna. Afman ini merupakan
esensi sejati seseorang yang
menghidupkan tubuh fisik, dan setelah
kematian, ia tidak akan mati, melainkan

tetap akan mengalami reinkarnasi ke dalam
tubuh baru berdasarkan karma yang
diperbuatnya semasa hidup (Triguna 2018:
71-83). Atman adalah bagian dari Brahman
(kesadaran universal) yang bersemayam
dalam diri setiap makhluk hidup, termasuk
manusia. Tubuh fisik manusia bersifat fana
(Aruchunnan, Kandasamy, Maraya 2025: 1-
10). Atman bersifat tanpa akhir dan kekal
seperti kebenaran yang tiada terlihat, akan
tetapi ada. Keberadaan atman sumber
kehidupan dalam diri manusia; ketika atman
meninggalkan tubuh, pada saat inilah,
disebut kematian (Suadnyana 2020: 209-
221). Perjalanan atman setelah
meninggalkan tubuh fisiknya, melalui karma
dan reinkarnasi  sampai karmanya
sempurna menuju tujuan akhir moksa
(kesempurnaan) (Lodra 2017: 241-253).
Penulisan atman adalah Atma, dalam
penulisan bahasa Sanskerta: 3{Td.
Penjelasan-penjelasan sebelumnya
mengenai roh manusia memperlihatkan
kecenderungan ke arah teistik pada
keberadaan Tuhan personal. Roh manusia
berasal dari keberadaan Tuhan personal
yang abadi (Bahaf 2015: 30-57). Berbeda
halnya dengan ajaran agama Budha yang
terkenal bukan tergolong ajaran teistik
seperti halnya Islam, Kristen, dan Hindu.
Dalam hal ini, umumnya ajaran agama
Budha bukan mengedepankan pengakuan
atas keberadaan Tuhan personal sebagai
sang pencipta dan sang pengatur alam
semesta, melainkan lebih fokus pada jalan
menuju pencerahan serta laku
kebijaksanaan melalui usaha diri sendiri,
dan bukan bergantung pada keberadaan
penyelamat dari dewa atau Tuhan (Rahmat
dan Setyobekti 2024: 1-18). Konsepnya
lebih mengacu pada sesuatu yang tak
dilahirkan, tak diciptakan, dan mutlak yang
bahasa ungkapnya, vyakni atthi ajatam
abhutam akatam asamkhatam yang
memiliki realitas tertinggi, dan bukan pada
entitas Tuhan personal yang bersifat kekal
(Nasir dan Ahmad 2020: 119-138). Dengan
demikian, menurut ajaran agama Budha,
tidak ada roh maupun jiwa permanen yang
kekal dalam diri manusia. Konsep ini dikenal
sebagai doktrin anatta (ketiadaan diri
personal), yang pernyataannya bahwa
gagasan tentang diri yang abadi sekadar
ilusi belaka. Manusia terdiri atas lima
kelompok tumpukan (panca skandha) yang


https://id.wikipedia.org/wiki/Bahasa_Sanskerta

Prosiding LPPM ISBI Bandung | 441

selalu berubah dan tidak kekal: tubuh,
perasaan, persepsi, impuls (bentuk mental),
dan kesadaran. Setelah manusia mati
(kematian), tidak ada roh yang keluar dan
melanjutkan hidup, melainkan kesadaran
atau aliran kesadaran yang berkelanjutan
(reinkarnasi) berdasarkan karma
(perbuatan) di kehidupan sebelumnya. Jadi,
inti ajaran Budha menolak keberadaan diri
yang kekal dan tidak berubah. Manusia
merupakan kumpulan agregat yang terus
menerus berubah. Oleh sebabnya, tidak
ada yang kekal, maka tidak ada aku atau diri
yang permanen di dalamnya (Rizaldi 2022:
105-124).

Permasalahan yang ada, konsep roh
seturut pengetahuan lokal warga kampung
Sindang Hurip bersumber pada ajaran yang
mana? Bagaimana konsep roh menurut
pengetahuan lokal tradisional itu sendiri?
Penelitian ini menjadi sangat penting
dikarenakan wawasan pengetahuan lokal
tradisional terhadap konsep roh tersebut
telah menyediakan dasar munculnya ritual
ngala pangacian. Sejauh ini, belum ada
penelitian yang khusus tentang ritual ngala
pangacian dalam hubungannya dengan
konsep roh itu sendiri. Konsep roh dalam
antropologi merujuk pada pemahaman
manusia secara utuh, mencakup aspek
fisik, emosional, sosial, dan budaya, serta
bagaimana konsep "roh" atau "jiwa"
dipahami dalam berbagai kebudayaan dan
kepercayaan melalui kajian antropologi
budaya. Antropologi  tidak  membahas
konsep roh dari sudut pandang agama atau
teologi, melainkan menganalisis bagaimana
manusia memahami dan memperlakukan
roh dalam konteks sosial, budaya, dan
kepercayaannya, seperti yang dijelaskan
dalam berbagai studi antropologi tentang
keyakinan masyarakat lokal. Dua ahli
antropologi yang mengemukakan konsep
roh, Edward B. Tylor dalam Primitive
Culture: Researches Into the Development
of Mythology, Philosophy, Religion, Art, and
Custom (1871) dan Albertus Christiaan
Kruyt dalam buku Het Animisme in den
Indischen Archipel (1906). Kedua ahli
antropologi memberikan penjelasan konsep
roh dalam kerangka animisme,
kepercayaan bahwa roh bersemayam
dalam alam, baik benda mati maupun
makhluk hidup lainnya. Etimologi kata

animisme berasal dari bahasa Latin, yakni
anima yang artinya roh atau keberadaan
jiwa yang berada di dalam berbagai entitas,
baik manusia, hewan, tumbuhan, maupun
benda-benda mati lainnya.

Landasan teoritik penelitian berpijak
pada grounded theory yang sepenuhnya
berangkat pada data yang dikumpulkan
langsung dari fenomena fakta empirisnya.
Metode penelitian bersifat kualitatif serta
induktif. Konsep roh ditelusur bersumber
pada pengetahuan lokal tradisional. Konsep
teoritik tentang roh bukan dipaksakan
sesuai deduktif sejak awal, melainkan
muncul dan dikembangkan atas dasar data
empiris di lapangan penelitian. Dengan
demikian, pengumpulan data bersamaan
dikerjakan dengan analisis data secara
berulang yang berguna sebagai validasi
data sekaligus penyempurnaan konsep
teoritisnya. Pengkodean dilaksanakan
dengan cara pengelompokkan data ke
dalam konsep, kategori, dan tematik.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Ritual ngala pangacian bukan sebuah
ritual yang dilaksanakan berkala dan
berkelanjutan dikarenakan ritualnya sendiri
bersifat insidental dan kasuistik. Dengan
demikian, penulis dapat memastikan belum
ada satu pun tulisan mengenai ritual ngala
pangacian. Peristiwa ritual ngala pangacian
boleh disebut sangat jarang dilakukan oleh
umumnya orang-orang di Rancakalong.
Pelaksanaan ritual ngala pangacian yang
menjadi objek studi antropologi ini bermula
ketika ada informasi sebuah keluarga inti di
kampung Sindang Hurip hendak punya
maksud melaksanakan ritual ngala
pangacian akibat salah satu anggota
keluarganya terkena stroke hemoragik,
yang disebabkan oleh pecahnya pembuluh
darah di otak yang mengakibatkan
pendarahan otak.

Penderita mengalami kelumpuhan, tiada
mampu menggerakkan sebagian tubuhnya,
tatapan pandangannya kosong, dan tiada
mampu berbicara seperti semula. Satu
tahun telah berlalu, mulai pengobatan
medis sampai dengan alternatif ditempuh,
akan tetapi penderita tidak mengalami
perkembangan berarti sama sekali. Suatu
kali, salah satu kerabat berucap, “Kenapa
belum juga melaksanakan ngala



442 | Prosiding LPPM ISBI Bandung

pangacian?’ kepada anak sulung pasien.
Keputusan keluarga inti dan kerabat
anggota keluarga mengambil kesepakatan
untuk segera mengerjakan ritual ngalap
pangacian.

Seorang dukun kampung dipanggil
untuk melaksanakan ritual ngala pangacian.
Perincian hari pelaksanaan, asal bukan hari
Sabtu dan setelah bagda Ashar. Hari Sabtu
merupakan pantangan dilaksanakannya
ritual. Seluruh anggota keluarga dan
kerabat sepakat melaksanakan ritual ngala
pangacian pada hari Rabu dengan jumlah
materi sesaji sebanyak 7 buah. Sesaji terdiri
atas kupat, leupeut, tantang angin, bubur
bodas, bubur beurem, daun sirih, gambir
dan kapur sirih, rokok (oepet/gudang garam
merah), dan macam-macam kue panganan
lokal tradisional. Puncak manik ikan mas
merah dibakar di atas pembakaran kayu.
Daun hanjuang berjumlah tujuh tangkai.
Sesaji lainnya berupa rurujakan yang
bermacam-macam, yaitu rujak cau, rujak
kelapa (deugan), dan rujak asem. Selain itu,
sedikit minyak kelapa ditaruh dalam
mangkuk kecil. Dua cangkir kaleng, kopi
pahit dan manis. Beras yang disimpan
dalam semangkuk putih yang di atasnya
ditaruh uang koin senilai paling tinggi
Rp1.000,-/koin berjumlah tujuh buah koin.
Air bening matang dalam mangkuk bening
dan air botol mineral untuk diminumkan
kepada penderita sakit sebagai objek fokus
ritualnya. Air bunga dalam baskom dengan
jumlah tujuh buah dalam tujuh macam jenis
bunga. Perlengkapan materi lainnya berupa
parukuyan, kemenyan, pakaian pasien
penderita sebagai objek ritualnya
sapangadeg berikut kain sinjang sebagai
penggendongnya. Dukun kampung
sebelum memulai ritualnya memeriksa
seluruh perlengkapan sesaji. Seandainya,
seluruh perlengkapan sudah lengkap, dan
seluruh anggota keluarga inti beserta
kerabat terdekat sudah hadir memenuhi
ruang tengah rumah penderita, dukun
kampung memberi aba-aba untuk memulai

ritualnya.

Pertama-tama, dukun kampung
memecahkan segelondong kemenyan
menjadi  bagian-bagian  kecil  untuk

dibagikan kepada seluruh orang dewasa
yang hadir. Setiap orang dewasa yang telah
menerima bagian kecil kemenyan saling
membaca doa serta mantra. Kejadian ini

disebut akad ritual sebagai awal hendak
memulai ritualnya. Kemudian, setiap orang
dewasa yang telah memanjatkan doa serta
mantra menyerahkan kembali bagian kecil
pecahan kemenyan kepada  dukun
kampung. Kemenyan dibakar bersama satu
per satu bagian kecil kemenyan lainnya
secara bertahap selama prosesi ritual
dalam wadah parupuyan.

Dukun kampung mengambil daun
hanjuang dan pucuk nasi kuning congcot
(tumpeng ukuran kecil) yang di atasnya
terdapat sebutir telur ayam kampung
terbungkus daun pisang separuhnya
terlihat. Kedua materi tersebut dibungkus
lagi dengan baju dan celana sehari-hari
kepunyaan penderita sakitnya. Terakhir,
pembungkusnya selembar kertas koran
yang kemudian saling diikat oleh tali yang
menyerupai daun hanjuang tertanam dalam
pot. Seluruhnya ini menjadi materi medium
pemanggilan dan pengumpulan kembali
unsur-unsur roh non materi yang tercerai
berai ke mana-mana. Dukun menambah
bagian kecil kemenyan ke dalam wadah
parupuyan. Asap semakin tebal
membumbung ke atas memenuhi ruang
tengah dalam rumah penderita.
Selanjutnya, materi medium pemanggilan
dan pengumpulan roh penderita sakit
diasapi di atas pembakaran kemenyan.

Pada saat bersamaan, dukun berbicara
selayaknya si penderita sakit, “Naha karek
diteangan ayeuna, kamarana wae...\?”
Salah satu unsur roh penderita sakit
merasuki ke dalam diri roh dukun kampung.
Diri  dukun kampung menjadi media
komunikasi antara roh penderita sakit
dengan seluruh anggota keluarga dan
kerabat terdekat yang hadir. “Abah, mah,
geus pasrah aya didieu da bongan teu
diteangan, nya engeus bae we abah mah
didieu, poho jalan rek balik kamana?
Euweuh nu ngajemput,” seluruh yang hadir
serempak menjawab sembari terisak-isak
pecah tangisnya, “Hampura abah, kuring
tamelar kanu jadi bapak, abah aya dimana,
hayu urang uih deui ka bumi,” jawab dan
permohonan seluruh keluarga dan kerabat
kepada roh penderita sakit. Roh penderita
sakit menjawab lewat raga dukun kampung,
“‘Abah, mah, geus cape, fteu kuat’
mendengar jawaban demikian, anak
bungsu penderita sakit menjawab sembari
pecah tangisnya, “Abah kedah kiat, abah



Prosiding LPPM ISBI Bandung | 443

mah jalmi soleh.” Suami anak bungsu ikut
bercakap, “Hampura abah haji, ieu
ngajemputna telat teuing, hayu urang uih
deui gumulung sadayana, abah hoyong
dijemput ku saha?” Raga dukun kampung
yang kerasukan roh penderita sakit melirik
ke seorang bocah usia 5 tahun yang
merupakan cucu bungsu terkecil. Dukun
kampung menyerahkan materi medium
penjemputan kepada bocah kecil 5 tahun
sembari diarahkan ke arah ubun-ubun
kepala penderita sakit (kakek si bocah).
Materi medium penjemputan ditempelkan
ke atas kepala penderita sakit kemudian
diputar-putar sebanyak tiga kali putaran
searah jarum jam. Terakhir, dukun kampung
menempelkan materi medium penjemputan
roh ke muka penderita sakit, agar supaya
dua lubang hidung  menghirupnya.
Selanjutnya, materi medium penjemputan
roh ditaruh ke atas pusar penderita sakit.
Tahap puncak ini memperlihatkan bahwa
roh yang tersesat ke alam dunia dan alam
gaib telah kembali utuh ke dalam raga
penderita sakit.

Akhir  prosesi, dukun  kampung
membongkar kembali ikatan materi medium
penjemputan roh menjadi daun hanjuang,
baju dan celana, kain sinjang, pucuk
congcot yang terdapat telur ayam kampung,
dan lain-lain untuk diserahkan kepada
anggota keluarga. Beberapa butir nasi
kuning congcot dan secuil kecil telur ayam
kampung disuapkan kepada penderita sakit
untuk dimakan. Selesai sudah seluruh
tahapan ritual ngala pangacian.

Pengetahuan lokal tradisional: ruh

Tujuan pelaksanaan ritual ngala pangacian
bukan berarti buat kesembuhan penderita sakit
semata. Perkaranya bisa sembuh, akan tetapi
bisa juga meninggal dunia menuju alam
kematian. Hal pokok pelaksanaan ritual ngala
pangacian adalah upaya mengumpulkan
kembali roh yang tercecer ke dalam roh
utamanya. Dengan demikian, apabila
penderita sakit yang sudah menderita lebih
lama dari sepekan tanpa dilaksanakan ritual
ngala pangacian, ada kemungkinan sulit bisa
sembuh atau kalau tetap sakit dan akhirnya
meninggal dunia, maka rohnya
bergentayangan di alam dunia dan alam gaib
yang artinya proses kematian belum
sempurna. Selain itu, ritual ngala pangacian ini

berguna memberitahukan kepada anggota
keluarga bahwa masih adakah harapan
sembuh atau tidak. Jika sembuh bakal pulih
seperti sedia kala, dan jika tidak, bakal
dijemput pada kematian. Pada titik ini, anggota
keluarga penderita sakit memperoleh
kesempatan mempersiapkan diri  bakal
kehilangan salah satu anggota keluarga, yang
terlebih-lebih kepala keluarga. Tentu saja,
peristwa kehilangan anggota keluarga
merupakan kejadian yang tergolong musibah,
tragedi, dan derita. Sebuah proses yang harus
tetap dijalani dengan penuh kesabaran serta
keikhlasan.

Data empiris pelaksanaan ritual ngala
pangacian memberikan gambaran perkara
konsep roh yang bersumber pada
pengetahuan lokal tradisional warga
masyarakat kampung. Roh merupakan unsur
non materi yang bersemayam pada diri wadag
fisik badan. Namun demikian, roh dapat
sewaktu-waktu keluar menguap sebagaimana
udara. Kondisi demikian, dapat saja terjadi
sewaktu-waktu akibat raga fisiknya sedang
dalam keadaan sakit parah. Pertanda
utamanya sorot tatapan mata kosong. Dalam
kasus lain, cerita-cerita ngelmu ngrogoh
Sukma (Jawa) atau raga sukma (merogoh
Sukma, meraga sukma, ngraga Sukma, lih.
Sunda), vyaitu suatu kemampuan diri
mengeluarkan roh keluar dari wadag fisik
tubuhnya tanpa melewati proses kematian,
yang artinya roh tersebut dapat kembali pulang
ke dalam diri wadag fisik tubuhnya. Jadi, dalam
pengertian ini, elemen manusia terdiri atas, roh
yang non materi dan badan yang materi.

Sehubungan dengan hal ini, manusia
terdiri atas dua hal, elemen yang berunsur non
materi dan materi sekaligus. Manusia dalam
kondisi demikian dapat disebut dengan
paradoks. Hanya saja, kedua unsur tersebut
sama-sama saling terpisah. Roh pada badan
yang masih dalam keadaan “hidup” dapat
sewaktu-waktu tercerai berai serta tersesat di
dunia fisik dan di dunia gaib. Pertanyaan
berikutnya, kemana asal dan kembalinya roh,
menurut pemahaman yang kita temukan pada
ritual ngala pangacian?

PENUTUP

Munculnya konsep roh mengerucut
pada dua hal jenis. Pertama, roh gaib yang
sempurna bersifat hyang atau ketuhanan
atau leluhur. Kedua, roh gaib yang kurang



444 | Prosiding LPPM ISBI Bandung

sempurna disebut dedemit, yakni arwah/roh
yang masih berkeliaran di dunia dalam
keadaan belum tenang. Jenis roh gaib yang
kedua ini dapat saja menghuni benda-
benda mati (gunung, sungai, batu, pohon,
rumah kosong, gua) maupun makhluk hidup
lainnya, tumbuhan dan hewan. Sementara
itu, jenis roh gaib pertama menghuni buana
nyungcung (alam puncak) yang dalam
keadaan sempurna; dan asal roh gaib
dedemit berdiam di buana larang berada
pada alam bawah. Dengan demikian, roh
gaib yang masih tercecer di buana panca
tengah  dianggap belum  sempurna
keadaannya. Jadi, konsep roh berdasar
sumber pengetahuan lokal tradisional
sebagaimana tercermin pada pelaksanaan
ritual ngala  pangacian  merupakan
percampuran antara keyakinan Islam,
Kristen, Hindu, Budha, dan animisme.
Lapisan-lapisan sumber konseptualnya
sudah sulit terdeteksi irisan pelapisannya.

Hanya saja, berdasar pada pelacakan
terhadap identifikasi ritualnya sendiri
cenderung dekat pada sistem kepercayaan
animisme yang sama sekali tidak terdapat
pada praktik-praktik ritual Islam, Kristen,
Hindu, dan Budha. Ritual ngala pangacian
identik  bentuk  praktik  kepercayaan
animisme yang hal ini diperlihatkan pada
adanya interaksi manusia dengan dunia
roh, yang tujuannya tiada lain menjaga
keseimbangan dan memperoleh kebaikan
dalam kehidupan di dunia. Selain itu, unsur
kepercayaan shamanisme terlihat pada
keberadaan peran dukun sebagai mediator
penghubung dengan roh. Sehubungan
dengan hal ini, dukun bukan dalam artian
ulama, pendeta, tokoh agama, imam,
pastor, dan sebagainya. Dukun merupakan
mediator, penghubung antara manusia dan
roh.

Pemahaman atas asal roh dan
kembalinya roh berdasar tafsir terhadap
ritual ngala pangacian bahwa roh yang
semula bersemayam pada wadag fisik
badan kelak kembali kepada asalnya roh
yang bersifat hyang. Artinya, kepercayaan
Sunda otentik memiliki konsep tentang
Tuhan sebagai pencipta yang setara
dengan kepercayaan monoteisme, namun
tidak mengenal pemisahan antara Tuhan
sebagai Pencipta dan manusia.
Kepercayaan Sunda otentik mengajarkan
bahwa manusia dan Tuhan itu manunggal

(satu), bukan entitas terpisah, melainkan
manunggal (satu). Konsep manunggal ini,
manunggaling kawula lan Gusti cermin
tiadanya pemisahan antara Tuhan dan
manusia, di mana manusia merupakan
ciptaan-Nya. Dalam hal ini, konsep
penciptaan bukan diletakkan di atas
pemahaman dualisme sebagai dua entitas
terpisah, melainkan kesatuan yang tunggal
dalam satu entitas sama. Sampai pada
tahap ini, terlihat bahwa terdapat
percampuran antara paham teistik,
panteisme, deisme, dan dinamisme.

Data empiris mengenai prosesi upacara
ritual ngala pangacian memperlihatkan
bahwa kearifan pengetahuan tradisional
lokal mendudukkan konsep roh sebagai inti
alam semesta. Perwujudan praktik ritualnya
sangat jelas menganggap penting roh
sebagai sumber energi spiritual yang
senantiasa harus terjaga keutuhannya.
Kedudukan serta keberadaan roh amat
fundamental sebagai unsur yang bersifat
abadi. Dengan demikian, upacara ritual
ngala pangacian mencerminkan kosmologi
Sunda.

DAFTAR PUSTAKA

Afandi, Ahmad. (2016). Kepercayaan Animisme-
Dinamisme serta Adaptasi Kebudayaan
Hindu-Buddha dengan Kebudayaan Asli
di Pulau Lombok-NTB. HISTORIS 1 (1).
Hal. 1-9.

Arif, Solehan. (2015). Manusia dan Agama.
Islamuna: Jurnal Studi Islam 2 (2).
Desember.

Aruchunnan, E., Kandasamy, S.S., Maraya, R.
(2025). Pemaparan Nilai Kepercayaan

kepada Tuhan dalam Teks
Garudapuranam. MJSSH 9 (2). April.
Hal. 1-10.

Bahaf, M.Afif. (2015). Agama-agama Besar di
Dunia. Editor Agus Ali Dzawali. Serang:
Penerbit A-Empat.

Belo, Y. (2020). Buah Roh dalam Galatia 5:22-
23 dan Penerapannya bagi Pendidikan
Agama Kristen. LUXNOS: Jurnal
Sekolah Tinggi Teologi Pelita Dunia 6
(1). Hal.89-95.

Deha, D., Nurmayani, A., Agustin, DN,
Swandaru, EK. (2024). Ritual Mistis
dalam Tradisi Sunda Wiwitan. Jakarta
Pusat: Sekolah Tinggi Manajemen
Pariwisata dan Logistik Lentera Mondial.

Dixon, R.L. (2000). Sejarah Suku Sunda. Veritas
1 (2) Oktober. 203-213.

Firmansyah, A., Fathoni, M.Y., Wismanto,
Bangun, DH., Nasution, MH. (2024).



Prosiding LPPM ISBI Bandung | 445

Pandangan Islam dalam Memaknai
Hakikat Manusia. JMPAI 2 (1). Hal. 88-
103.

Hermanto, BA., Lawrence, KP., Rizgiansyah,
MA., Ramadhan, R., Kurniawan, P.
(2023). Eksistensi Penganut Animisme,
Dinamisme, dan Totemisme di Era
Modern. Moderasi: Jurnal Kajian Islam
Kontemporer 1 (1). Hal. 1-14.

Kruijt, ALB.C. (1906). Animisme in den Indischen
Archipel. Nerthelands: Martinus Nijhoff.

Kurniawati, E., Bakhtiar, N. (2018). Manusia
menurut Konsep Al-Quran dan Sains.
Journal of Natural Science and
Integration 1 (1). Hal. 78-94.

Lodra, I.N. (2017). Tari Sanghyang: Media
Komunikasi Spiritual Manusia dengan
Roh. Jurnal Multikultural & Multireligius
16 (2). Hal. 243-251.

Nasir, K. Ahmad, K. (2020). Roh Manusia
menurut Perspektif Agama, Falsafah
dan Budaya Dunia: Suatu Sorotan
Literatur. RABBANICA 1 (1). Hal. 119-
138.

Maulana, llham, Syah, MKT. (2025). Sistem
Kepercayaan  Monotheisme  dalam
Praktik Spiritual dan Sosial Masyarakat
Sunda Pra Islam. Jurnal Artefak 12 (1)
April. 121-128.

Miharja, Deni. (2015). Sistem Kepercayaan Awal
Masyarakat Sunda. Al-Adyan 10 (1)
Januari-Juni. 19-36.

Rahmat, VO., Setyobekti, AB. (2024). Peran
Roh Kudus dalam Pernyataan Allah
melalui Karya Penciptaan (Studi
Komparasi Ketuhanan dengan
Kelompok Buddhisme). Paramathetes:
Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani
3 (7). Hal. 1-18.

Ridwan, Hasan, H., Supendi, U. (2023). Perkara
Gaib pada Ritual Masyarakat Islam
Sunda (Studi Buku Cosmology and
Social Behavior in A West Javanese
Settlement, Robert Wessing). Gudang
Jurnal Multidisiplin llmu 3 (1). Hal. 138-
143.

Rizaldi, Muh. (2022). Analisis Komparatif
Konsep Spiritualitas dalam Ajaran
Agama lIslam, Hindu dan Buddha. E/-
Furqania 8 (2). Hal. 105-124.

Rumbay, CA., Hutasoit, B., Yulianto, T. (2021).
Menampilkan Kristen yang Ramah
terhadap Adat Roh Nenek Moyang di
Tanah Batak dengan Pendekatan
Pendidikan Agama Kristen. KAMBOTI:
Jurnal llmu Sosial dan Humaniora 2 (1).
Hal. 50-58.

Simanjuntak, Ramses. (2015). Peranan Roh
Kudus dalam Pertumbuhan Iman Orang

Percaya dan Penerapannya dalam
kelas Pendidikan Agama Kristen.
SANCTUM DOMINE, 2 (1), 119-139.
Suadnyana, IBPE. (2020). Ajaran Agama Hindu
dalam  Kisah Atma  Prasangsa.
SPHATIKA: Jurnal Teologi 11 (2).
Supendi, U., Maulana, [|. (2025). Sistem
Kepercayaan Monoteistik Masyarakat
Sunda Sebelum Kedatangan Islam
dalam Pantun Bogor. Dialektika: Jurnal
Sejarah Islam 1 (1). 36-47.
Tarmizi, AMQA dan Khambali, KM. (2021).
Konsep Roh dan Roh Suci dalam Islam.
Jurnal AI-Ummah 3. Hal. 61-76.
Triguna, IBG Yudha. (2018). Konsep Ketuhanan
dan Kemanusiaan dalam Hindu.
DHARMASMRTI 18 (1). Hal. 71-83.
Tylor, E.B. (1903). Primitive Culture. Fourth
Edition. London: Albemarle Street.



