UPACARA MIKUL LODONG
DI DESA TAGOG APU SEBAGAI

BENTENG BUDAYA,SARANA EDUKASI
RELIGI DAN PARIWISATA

Atang Suryaman,
Virda Noerfhadillah,
Irna Mustikawati

Habitus Seni di Bandung Barat 29



PENDAHULUAN

Indonesia dikenal sebagai negara yang memiliki kekayaan budaya
yang melimpah. Kekayaan ini mencakup berbagai aspek kehidupan
masyarakat yang beragam, mulai dari bahasa, seni, hingga ritual
dan tradisi yang unik di setiap daerah. Warisan budaya ini tidak
terlepas dari pengaruh sejarah yang panjang, mulai dari masa
kerajaan, penjajahan, hingga masa kemerdekaan. Dalam konteks ini,
budaya sering digunakan sebagai alat komunikasi antara pemerintah
dan rakyat, mengungkapkan nilai-nilai sosial dan spiritual, serta
memperkuat identitas kelompok (Ricklefs, 2008; Geertz, 1973).

Budaya tradisional Indonesia, yang meliputi kesenian, musik, dan
tari, memiliki pola dan kepribadian yang sangat khas. Pada masa lalu,
masyarakat Indonesia, khususnya di daerah agraris, mengembangkan
seni dan budaya sebagai bagian dari kehidupan sehari-hari mereka.
Seni tradisional ini tidak hanya berfungsi sebagai hiburan, tetapi juga
sebagai sarana untuk berdoa dan memohon berkah dari kekuatan
yang lebih tinggi (Koentjaraningrat, 1985; Hobsbawm & Ranger, 1983).

Kesenian ritual yang berkembang pada masa tersebut sering kali
berkaitan dengan praktik keagamaan, dan hingga kini, banyak tradisi
tersebut masih dilestarikan dan diwariskan ke generasi berikutnya
(Endraswara, 2013).

Setiap daerah di Indonesia memiliki bentuk dan corak kesenian
yang unik, meskipun pada dasarnya, semua kesenian tersebut
memiliki substansi yang serupa, yaitu sebagai ekspresi dari nilai-nilai
dan kepercayaan lokal. Keberagaman ini mencerminkan kekayaan
budaya yang sangat berharga, di mana setiap tradisi memainkan peran
penting dalam membentuk identitas budaya bangsa (Foley, 1996;
Susilo, 2001).

Menurut Kementerian Pariwisata (2019), pengembangan desa
wisata harus didasarkan pada beberapa prinsip utama, yaitu: 1)
Autentisitas, yang menekankan bahwa aktivitas yang disuguhkan
harus benar-benar merupakan kegiatan asli yang berlangsung di
desa tersebut; 2) Kearifan lokal, yang memastikan bahwa tradisi dan
kebiasaan yang menjadi bagian dari kehidupan sehari-hari masyarakat
setempat  harus tetap dijaga; 3) Partisipasi masyarakat, yang
mencakup keterlibatan aktif masyarakat dalam semua kegiatan desa;
4) Penghargaan terhadap nilai dan norma, yang berarti penting untuk

30 Habitus Seni di Bandung Barat



memelihara nilai-nilai yang dihormati oleh masyarakat dan sesuai
dengan norma-norma yang berlaku; 5) Pelestarian dan daya dukung,
yang mengharuskan pengembangan wisata untuk tidak merusak
kondisi fisik maupun sosial desa, serta sesuai dengan kapasitas desa
dalam menerima kunjungan wisatawan.

Kriteria desa wisata menurut Kementerian Pariwisata (2020)
mencakup: 1) Memiliki potensi sebagai daya tarik wisata, baik dalam
aspekalam, budaya, maupun hasilkreativitaslokal; 2) Adanya komunitas
masyarakat yang kuat dan terorganisir; 3) Tersedianya sumber daya
manusia lokal yang mampu berperan dalam pengembangan desa
wisata; 4) Adanya lembaga yang mengelola desa wisata dengan baik; 5)
Tersedianya infrastruktur dan fasilitas dasar yang mendukung kegiatan
wisata; serta 6) Adanya peluang dan potensi untuk mengembangkan
pasar pariwisata.

Hadiwijoyo (Sudibya, 2018) mengungkapkan desa wisata memiliki
kriteria sebagai berikut:

1. Aksesibilitasnya baik, sehingga mudah dikunjungi wisatawan

dengan menggunakanberbagai jenis alat transportasi.

2. Memiliki objek-objek menarik berupa alam, seni budaya,
legenda, makanan lokal, dan sebagainya untuk dikembangkan
sebagai objek wisata.

3. Masyarakat dan aparat desanya menerima dan memberikan
dukungan vyang tinggiterhadap desa wisata serta para
wisatawan yang dating ke desanya.

4. Keamanan di desa tersebut terjamin.

Tersedia akomodasi, telekomunikasi, dan tenaga kerja yang
memadai
Beriklim sejuk atau dingin

Berhubungan dengan objek wisata lain yang sudah dikenal
oleh masyarakat luas Metode analisis kualitatif juga digunakan
untuk memahami nilai budaya yang melingkupi

Upacara ritual Mikul Lodong. Ini akan melibatkan analisis teks, dan
narasi lainnya. Diperuntukan mengidentifikasi hal pemaknaan yang
muncul dalam data, sehingga menghasilkan pemahaman yang lebih
mendalam tentang upacara ritual ini.

Habitus Seni di Bandung Barat 31



Pendekatan gabungan ini akan memberikan sudut pandang
yang komprehensif tentang upacara Mikul Lodong, mencakup aspek
sejarah, praktik, filosofi, dan dampaknya pada masyarakat dan budaya
Indonesia. Penelitian ini akan membantu menjaga dan melestarikan
warisan budaya dan seni bela diri yang berharga ini serta memberikan
wawasan yanglebih baik tentang bagaimana seni tradisional Mikul
Lodong beradaptasi dengan dunia modern.

Tujuan Penelitian

Penulisan ini bertujuan untuk memberikan gambaran yang
komprehensif tentang Upacara Mikul Lodong di Desa Tagog Apu, mulai
dari sejarah, proses pelaksanaan, hingga makna dan fungsi sosialnya.
Dengan pendekatan multidisipliner yang melibatkan kajian literatur,
observasi lapangan, dan wawancara, penelitian ini diharapkan dapat
memberikan kontribusi signifikan dalam upaya pelestarian budaya lokal
dan pemahaman tentang perannya dalam masyarakat kontemporer.
Penelitian ini tidak hanya bertujuan untuk mendokumentasikan
praktik tradisional, tetapi juga untuk menganalisis bagaimana tradisi
ini beradaptasi dan berfungsi dalam konteks sosial dan budaya yang
terus berkembang (Geertz, 1973; Koentjaraningrat, 1985).

Metode

Penelitian ini menggunakan metode kajian literatur, observasi
lapangan, dan  wawancara sebagai pendekatan utama untuk
memperoleh data yang valid dan mendalam mengenai Upacara
Mikul Lodong. Kajian literatur dilakukan dengan menelaah berbagai
sumber tertulis, termasuk buku, artikel jurnal, dan dokumen dokumen
terkait yang membahas sejarah dan makna upacara ini. Kajian ini
mencakup penelitian terhadap teks-teks akademis dan non-akademis
yang mengulas tentang upacara dan konteks budayanya (Foley, 1996;
Sutrisno, 2022).

Observasi lapangan dilakukan di Desa Tagog Apu untuk melihat
secara langsung pelaksanaan upacara dan interaksi masyarakat selama
kegiatan berlangsung. Observasi ini dilakukan dengan mencatat setiap
tahapan upacara, mulai dari persiapan, prosesi, hingga kegiatan pasca-
upacara. Pengamatan ini memberikan wawasan tentang bagaimana

32 Habitus Seni di Bandung Barat



ritual ini dijalankan dan bagaimana masyarakat berinteraksi selama
upacara (Hadi, 2020).

Wawancara dilakukan dengan pemangku adat, tokoh masyarakat,
dan para peserta upacara untuk memperoleh perspektif yang lebih
luas mengenai pelaksanaan dan makna Mikul Lodong. Wawancara
ini dilakukan secara mendalam untuk menggali pemahaman dan
pengalaman pribadi dari individu yang terlibat dalam upacara, serta
untuk mendapatkan insight mengenai bagaimana mereka memaknai
ritual tersebut (Wahyudi, 2018). Teknik wawancara ini juga mencakup
pertanyaan terbuka yang memungkinkan narasumber untuk
memberikan penjelasan lebih lanjut tentang peran mereka dalam
upacara dan bagaimana mereka melihat perubahan yang terjadi
seiring waktu (Endraswara, 2013).

PEMBAHASAN
1. Gambaran Lokasi Desa Tagog Apu

TagogApuadalahsalahsatudesayangadadikecamatan Padalarang,
Kabupaten Bandung Barat, Jawa Barat. Luas wilayah Tagog Apu 5.689
dan Panjang 5.575. Desa Tagog Apu memiliki 24 Rukun Warga (RW)
dan memiliki penduduk sejumlah 11.264 jiwa. Tagog Apu merupakan
daerah dataran rendah yang berdekatan dengan Tol Purbaleunyi,
wilayahnya sangat dekat dengan pembangunan Kereta Cepat. Banyak
daerah pemukiman warga di desa Tagog Apu yang dikelilingi oleh
jembatan kereta cepat. Meski begitu keadaan alam wilayah desa tagog
apu masih terbilang subur dan asri karena secara spesifik Desa Tagog
Apu dikelilingi oleh gunung batu kapur, pohon cengkeh, pesawahan,
dan memiliki 7 sumber mata air yang sampai saat ini masih digunakan
untuk kehidupan sehari-hari masyarakat desa Tagog Apu. Tidak
sedikit dari masyarakat desa Tagog Apu yang memiliki perkebunan
cengkeh, bertani, dan memiliki peternakan kambing. Tidak sedikit
pula masyarakat yang bekerja diluar desa untuk berjualan dan bekerja
di pabrik-pabrik terdekat di kota padalarang.

Habitus Seni di Bandung Barat 33



Gambar 2. Peta Wilayah Desa Tagog Apu

2. Analisis Kondisi Potensi Seni

Desa Tagog Apu merupakan wilayah yang memiliki potensi seni
yang sangat tinggi karena di wilayah Desa Tagog Apu terdapat banyak
tokoh senidan seniman yang berkecimpung dalam kesenian berbentuk
ritual, helaran, instrumental maupun vokal- instrumental. Kesenian
yang terdapat di desa Tagog Apu yaitu, Upacara mikul lodong, Upacara
Ngaruwat cai, Upacara Ngabungbang, Kesenian Barongsae, Kesenian
Pencak Silat, Kesenian Silat Lodong, Kesenian Kuda Lumping, Kesenian

34 Habitus Seni di Bandung Barat



Kliningan, Jaipongan, Kesenian Degung, Kesenian Angklung, dan
Kesenian Calung. Hingga saat ini kesenian tersebut masih hidup karena
tokoh ahli seni masih aktif dan produktif. Beberapa sekolah dasar di
desa Tagog Apu juga telah mendapatkan fasilitas seni dari pemerintah
seperti diberikannya alat musik gamelan degung dan angklung.

Kesenian-kesenian tersebut selama ini masih terbilang kurang
perhatian  serta dukungan dari masyarakat sekitar. Kurangnya
minat dari kalangan anak-anak dan pemuda-pemudi yang akan
mengakibatkan hilangnya penerus bahkan hilang pula kesenian yang
ada di desa Tagog Apu dari waktu ke waktu. Kesenian yang ada di
desa Tagog Apu terbilang kurang berkembang dan dianggap cukup
hanya sekedar ada. Fasilitas alat musik gamelan degung dan angklung
dari pemerintah tidak berjalan dengan lancar karena kurangnya
pengajar yang ahli dalam bidang kesenian tersebut. Maka dari itu,
kami berkolaborasi dengan tokoh seni, seniman, pemuda-pemudi
serta anak anak di Desa Tagog Apu dengan cara melakukan pengenalan
kesenian, pembelajaran dan pelatihan kesenian, membuat karya seni
berbentuk drama yang didalamnyax membutuhkan seluruh aspek seni
pertunjukan yaitu seni teater, karawitan, tari, antropologi budaya,
dan seni rupa murni. Kami akan melakukan pagelaran pertunjukan
bersama yang bertujuan untuk memperkenalkan kembali kesenian
yang ada di desa Tagog Apu. Dengan adanya pagelaran pertunjukan
kolaborasi tersebut dapat membuktikan bahwa masyarakat desa Tagog
Apu memilki potensi, minat dan bakat kepada kesenian yang ada di
daerahnya sendiri.

Melalui metode dan cara yang menyenangkan yaitu, belajar dan
latihan bersama yang teratur dan terjadwal. Dengan cara seperti
itu, kami medapatkan dukungan dari pemerintah desa dan pihak-
pihak yang berwenang tertentu. Hal ini dapat menjadi pengingat dan
renungan untuk pemerintah desa dan pihak yang berwenang lainnya
agar senantiasa mendukung program-program seni, karena tanpa
wewenang, izin, serta dukungan mereka, program seperti ini tidak
akan terselenggarakan dengan mudah dan lancar. Desa Tagog Apu
berpotensi seni tinggi dan memiliki banyak kesenian, agar desa dan
kesenian yang ada dapat berkembang bersama maka satu sama lain
harus selalu dalam rangkulan dan dukungan.

3. Kebudayaan Sunda dan Upacara Mikul Lodong

Kebudayaan Sunda, yang merupakan bagian dari kekayaan budaya
Indonesia, dikenal dengan tradisi dan ritualnya yang kaya. Salah satu

Habitus Seni di Bandung Barat 35



tradisi penting yang masih dilestarikan hingga saat ini adalah Upacara
Mikul Lodong. Upacara ini menggabungkan unsur spiritual, sosial, dan
budaya dalam satu kesatuan yang harmonis. Secara etimologis, istilah
“Mikul Lodong” berasal dari bahasa Sunda, di mana “mikul” berarti
memikul atau membawa di atas bahu, dan “lodong” merujuk pada
tabung bambu besar yang biasa digunakan untuk menampung air (Hadi,
2020). Kombinasi kedua kata ini menggambarkan aktivitas membawa air
menggunakan tabung bambu, yang pada awalnya merupakan kegiatan
sehari-hari masyarakat agraris Sunda (Wahyudi, 2018).

Di Kampung Cikurutug, Desa Tagog Apu, tradisi Mikul Lodong
telah mengalami evolusi dan adaptasi seiring dengan perkembangan
zaman dan kebutuhan masyarakat setempat. Awalnya, Mikul Lodong
merupakan kegiatan sederhana untuk mengambil air, namun kini
upacara ini telah diintegrasikan sebagai bagian penting dari ritual
pengukuhan prestasi bagi para murid Perguruan Pencak Silat Mekar
Mandiri. Upacara ini berfungsi sebagai simbol pencapaian dan
penghargaan atas usaha dan dedikasi murid-murid yang telah berhasil
menguasai jurus-jurus silat pada tingkatan tertentu (Sari, 2015).
Melalui integrasi ini, Mikul Lodong tidak hanya mempertahankan nilai-
nilai tradisional, tetapi juga memberikan makna baru yang relevan
dengan konteks sosial dan budaya masyarakat modern.

4. Sejarah dan Perkembangan Upacara Mikul Lodong

Asal-usul Upacara Mikul Lodong dapat ditelusuri dari praktik
kehidupan  sehari-hari masyarakat Sunda pada masa lampau.
Pada zaman dahulu, air merupakan elemen vital dalam kehidupan
agraris. Proses pengambilan dan distribusi air menggunakan lodong
bambu merupakan aktivitas rutin yang dilakukan secara kolektif
oleh masyarakat (Sutrisno, 2022). Aktivitas ini tidak hanya memiliki
fungsi praktis tetapi juga berfungsi sebagai sarana interaksi sosial dan
pembentukan solidaritas komunitas.

Pada masa lalu, kegiatan ini dianggap sebagai bentuk syukur atas
kelimpahan air dan hasil pertanian. Air yang diambil dari mata air Cipetir
dianggap sebagai sumber berkah yang harus dihargai dan dipelihara
(Hadi, 2020). Seiring dengan perubahan zaman, masyarakat mulai
mengaitkan proses membawa air dengan nilai-nilai seperti kesabaran,
kerja keras, dan pengabdian. Ritualisasi aktivitas ini menjadi lebih
menonjol ketika masyarakat menyadari pentingnya air sebagai sumber
kehidupan yang harus dihormati dan disyukuri.

36 Habitus Seni di Bandung Barat



Transformasi signifikan terjadi ketika Perguruan Pencak Silat Mekar
Mandiri mengambil inisiatif untuk mengadopsi dan memodifikasi
upacarainisebagaibagian darisistem pendidikandan pelatihan mereka.
Perguruan silat, yang tidak hanya mengajarkan keterampilan bela diri
tetapi juga menanamkan nilai-nilai moral dan spiritual, melihat potensi
Mikul Lodong sebagai media efektif untuk memperkuat karakter dan
integritas para siswa. Dengan demikian, upacara ini diintegrasikan ke
dalam proses pengukuhan dan pelantikan murid-murid yang telah
mencapai tingkat kemahiran tertentu dalam seni bela diri (Sari, 2015).

5. Signifikansi Budaya dan Sosial

Upacara Mikul Lodong memiliki peran penting dalam
mempertahankan dan memperkuat identitas budaya masyarakat
Sunda, khususnya di Desa Tagog Apu.

Dalam era globalisasi yang sering kali membawa dampak
homogenisasi budaya, praktik-praktik tradisional seperti Mikul Lodong
berfungsi sebagai benteng yang menjaga keberagaman dan kekayaan
warisan budaya lokal (Sutrisno, 2022). Melalui pelaksanaan upacara
ini secara rutin, generasi muda diajak untuk mengenal, memahami,
dan menghargai nilai-nilai budaya leluhur mereka.

Secara sosial, Mikul Lodong juga berfungsi sebagai sarana untuk
mempererat ikatan komunitas. Persiapan dan pelaksanaan upacara
melibatkan partisipasi aktif dari berbagai lapisan masyarakat, mulai
dari pemangku adat, tokoh masyarakat, para siswa perguruan silat,
hingga warga biasa. Kolaborasi ini mendorong terciptanya semangat
gotong royong dan solidaritas yang menjadi ciri khas masyarakat
Sunda (Hadi, 2020). Selain itu, upacara ini juga menjadi kesempatan
untuk memperkuat hubungan antar generasi, di mana pengetahuan
dan keterampilan tradisional diturunkan dari orang tua kepada anak-
anak mereka (Sari, 2015).

Upacara Ritual Mikul Lodong
a. Sejarah Upacara Mikul Lodong

Upacara Mikul Lodong berakar pada praktik kehidupan sehari-
hari masyarakat agraris Sunda yang membutuhkan air untuk kegiatan
pertanian. Kegiatan ini dilakukan secara kolektif dan melibatkan
seluruh anggota komunitas dalam proses pengambilan dan distribusi
air (Sutrisno, 2022). Seiring waktu, kegiatanini mengalamitransformasi
menjadi ritual yang memiliki makna spiritual dan simbolis, di mana

Habitus Seni di Bandung Barat 37



proses membawa air dipandang sebagai bentuk penghormatan
terhadap sumber kehidupan (Wahyudi, 2018).

Pada awalnya, Mikul Lodong dilaksanakan sebagai bentuk syukur
atas kelimpahan air dan hasil pertanian. Aktivitas ini dilakukan dengan
penuh kekhidmatan, di mana air yang diambil dari mata air Cipetir
dianggap sebagai sumber berkah yang harus dihargai (Hadi, 2020).
Air dari mata air Cipetir dipandang sebagai simbol kehidupan dan
kemakmuran, yang menghubungkan masyarakat dengan kekuatan
spiritual yang lebih tinggi.

Seiring dengan perubahan sosial dan kebutuhan masyarakat, Mikul
Lodong kemudian diintegrasikan ke dalam sistem pendidikan dan
pelatihan di Perguruan Pencak Silat Mekar Mandiri. Pengintegrasian
ini dilakukan sebagai simbol pengukuhan prestasi dan penghargaan
bagi murid-murid yang telah berhasil menguasai keterampilan bela
diri pada tingkatan tertentu. Upacara ini menjadi momen penting
dalam kalender akademik perguruan silat, di mana pencapaian murid-
murid dihargai dan dirayakan secara meriah (Sari, 2015).

b. Pelaksanaan Upacara Mikul Lodong

Upacara Mikul Lodong dilaksanakan dengan tata cara yang sudah
ditetapkan, melibatkan berbagai tahap yang dimulai dari persiapan
hingga pelaksanaan. Persiapan upacara melibatkan pembuatan lodong
bambu yang digunakan untuk membawa air, serta persiapan tempat
dan perlengkapan lainnya. Pada hari upacara, seluruh masyarakat
berkumpul untuk mengikuti prosesi yang dimulai dengan doa bersama,
diikuti dengan pengambilan air dari mata air Cipetir, dan diakhiri
dengan kegiatan ritual lainnya yang mencerminkan penghargaan
terhadap sumber kehidupan (Hadi, 2020).

Selama upacara, para murid Perguruan Pencak Silat Mekar Mandiri
turut serta dalam prosesi sebagai bagian dari simbol pengukuhan
prestasi mereka. Mereka mengenakan pakaian adat dan mengikuti
ritual dengan penuh kekhidmatan. Proses ini juga diiringi dengan
kegiatan sosial lainnya, seperti makan bersama dan acara hiburan yang
memperkuat ikatan sosial di antara anggota komunitas (Sari, 2015).
Seluruh tahapan upacara dirancang untuk mencerminkan harmoni
antara unsur spiritual, sosial, dan budaya, sehingga setiap elemen
ritual memiliki makna dan tujuan yang mendalam.

38 Habitus Seni di Bandung Barat



Susunan Acara Ritual Mikul Lodong

Mikul Lodong dalam budaya Sunda memiliki makna tersendiri,
di mana “mikul” berarti mengangkat atau memikul, sedangkan
“lodong” merujuk pada tabung bambu besar yang biasa digunakan
untuk menampung air. Lodong ini biasanya dibuat dari bambu jenis
gombong dengan panjang sekitar satu meter. Upacara Mikul Lodong di
Kampung Cikuturug adalah pengembangan dari tradisi yang tak hanya
berfokus pada pengangkutan air, tetapi juga berfungsi sebagai bagian
dari ritual untuk meresmikan pencapaian murid-murid pencak silat
di Perguruan Pencak Silat Mekar Mandiri, Kampung Cikurutug, Desa
Tagog Apu, yang telah menguasai jurus-jurus tertentu pada tingkatan
tertentu.

Pelaksanaan Upacara Mikul Lodong dilakukan di dua lokasi, yakni
di halaman tempat pelantikan siswa silat dan di mata air keramat
Cipetir. Struktur upacara ini terbagi ke dalam beberapa tahapan:

1. Persiapan

Dalam tahap ini, pemangku adat dan masyarakat Cikurutug
menyiapkan segala kebutuhan ritual, termasuk perlengkapan upacara
dan sesajen. Beberapa peralatan penting yang digunakan meliputi
Lodong Gombong (bambu besar untuk dipikul) menjadi bagian properti
yang dikhususkan untuk orang tua (Laki-Laki) karena memiliki bobot
berat yang berlebih dan pembawaan tersebut dibantu dengan alat
rancatan sebagai alat untuk memikul, pemain orang tua (Laki-Laki)
menggunakan pakaian pangsi serta sarung yang diselendangkan pada
bahu menyebrang ke sisi sebelahnya. Kemudian Lodong Kele (bambu
kecil yang digendong menggunakan selendang) dengan ukuran kurang
lebih 60cm menjadi bagian properti yang dikhususkan untuk orang
tua (Perempuan) hal tersebut menjadi sebuah simbol penggambaran
seorang perempuadimanasecaraumum dibudaya sundatidak terlepas
dari selendang dan kain batik (sinjang) dan selendang perlambang
kecantikan, keanggunan dan kelembutan perempuan, pemainorangtua
(Perempuan) menggunakan baju tradisional sunda yakni kebaya hingga
kain batik (sinjang) dan selendang untuk kele dengan menggunakan
perlengkapan handuk dikepala sebagai tradisi dari kebiasaan orang
terdahulu yang melakukan kebutuhan membersihkan badan (mandi)
di tempat mata air yang jaraknya jauh dari tempat tinggal. Dan untuk
para remaja menggunakan lodong dengan ukuran 60cm menggunakan
alat bantu tambang kecil untuk posisi pembawaan diselendang pada
satu bahu, pemain remaja menggunakan kostum Pencak Silat yaitu

Habitus Seni di Bandung Barat 39



pangsi dengan aksesoris sabuk silat sebagai pelengkap dan ciri khas
kostum Pencak Silat. Sesajen yang disiapkan berupa makanan seperti
kelapa muda, air teh, kopi, telur ayam, dan jajanan ringan, serta non-
makanan seperti kendi besar dan siwur untuk memandikan anak —
anak silat, kemenyan hitam, cerutu, jerami dan perlengkapan lainnya.
Selain itu, masyarakat juga menyiapkan hidangan bersama, termasuk
nasi tumpeng yang berisi ayam, kentang, dan telur rebus.

2. Pelaksanaan

Upacara dimulai dengan doa bersama oleh siswa silat dan
masyarakat yang hadir, dipimpin oleh pemangku adat. Doa ini
dimaksudkan untuk memohon kelancaran dan keselamatan selama
upacara. Setelah doa, rombongan berjalan menuju mata air keramat
Cipetir, lokasi kedua upacara, dengan membawa semua perlengkapan.
Di sana, kemenyan dan cerutu dibakar sebagai bagian dari ritual,
dengan doa yang dilantunkan dalam Bahasa Arab dan Sunda.

Setelah doa, lodong diisi dengan air dari mata air Cipetir. Upacara ini
juga memuat simbolisme yang kaya akan makna, di mana air dianggap
sebagai lambang kehidupan, dan masyarakat memandang penting
untuk menjaga sumber air tersebut agar tetap lestari. Berkat gagasan
Bapak Asep Suprapto dan Abah Tjatja dan didukung oleh Masyarakat
setempat, Pemerintah setempat juga bapak Hernandi Tismara selaku
Kabid Dinas Pariwisata , Tempat yang menjadi bagian dari benda
budaya masyarakat, seperti sumber mata air atau air pancuran, tetap
dilestarikan dengan merawatnya sebagai sumber air suci di Desa
Tagog Apu yang terletak di pinggir rel kereta Cipetir, Tarengtong, Kadal
Meteng, Cikurutug, Cilame, Situ Hiang, Ci Sirah merupakan sumber
mata air dari kaki Gunung Burangrang. sumber air tersebut adalah:

i. Cikahuripan

Cikahuripan menjadi sebuah nama untuk sumber mata air
yang diambil sebagai simbol doa untuk air tersebut, dimana
nama Cikahuripan ini berasal dari Bahasa Sunda yakni ‘Ci’ yang
artinya ‘Air’ dan ‘Kahuripan’ artinya Kehidupan atau Penghidupan,
Kahuripan berasal dari kata ‘Hurip’ yang artinya ‘hirup seger
tur sehat’” atau dalam Bahasa Indonesia ialah ‘Hidup Sejahtera
Lahir dan Batin’. Dari penjelasan tersebut pembawaan nama
‘Cikahuripan’ menjadi sebuah doa baik kepada sumber mata air
tersebut supaya menjadi sumber mata air yang bisa menghidupi

40 Habitus Seni di Bandung Barat



rakyat dan mensejahterakan rakyat baik lahir dan batinnya,
kemudian kepada anak/seseorang yang dimandikan dengan air
tersebut menjadi doa supaya anak yang telah dimandikan dengan
air tersebut bisa memiliki kehidupan yang sejahtera dalam lahir
dan batinnya.

ii. Ciasihan

Ciasihan menjadi sebuah nama untuk sumber mata air yang
diambil sebagai simbol doa untuk air tersebut, dimana nama
Ciasihan ini berasal dari Bahasa Sunda yakni ‘Ci’ yang artinya
‘Air’ dan ‘Asihan’ artinya Kasih Sayang, Asihan berasal dari kata
‘Asih’ yang artinya ‘Sayang’. Dari penjelasan tersebut pembawaan
nama ‘Ciasihan’ menjadi sebuah doa baik kepada sumber mata air
tersebut ketika dipakai atau dimandikan kepada anak/seseorang
menjadi pribadi yang memiliki rasa kasih sayang yang besar baik
kepada keluarga, kerabat, dan sesama manusia, hingga pada
kebalikannya supaya anak tersebut banyak yang menaburkan kasih
sayang kepadanya.

iii. Cikarahayuan

Cikarahayuan menjadi sebuah nama untuk sumber mata air
yang diambil sebagai simbol doa untuk air tersebut, dimana nama
Cikarahayuan ini berasal dari Bahasa Sunda yakni ‘Ci’ yang artinya
‘Air’ dan ‘Karahayuan’ diambil dari kata ‘Rahayu’ dari bahasa
Sanskerta yang artinya ‘Selamat, Sejahtera, atau jauh dari musibah
dan kekurangan’. Dari penjelasan tersebut pembawaan nama
‘Cikarahayuan’ menjadi sebuah doa baik kepada sumber mata air
tersebut ketika dipakai atau dimandikan kepada anak/seseorang
semoga dijauhkan dari segala musibah dan kekurangan dalam
kehidupan atau dalam mengamalkan kebaikan dan diberikan
keselamatan serta kesejahteraan dalam hidupnya.

iv. Cikalanggengan

Cikalanggengan menjadi sebuah nama untuk sumber mata
air yang diambil sebagai simbol doa untuk air tersebut, dimana
nama Cikalanggengan ini berasal dari Bahasa Sunda yakni ‘Ci’ yang
artinya ‘Air’ dan ‘Kalanggengan’ diambil dari kata ‘Langgeng’ yang

Habitus Seni di Bandung Barat 41



42

artinya ‘Abadi atau Kekal’. Dari penjelasan tersebut ketika dipakai
atau dimandikan kepada anak/seseorang semoga menjadi diri yang
memiliki sifat kesetiaan (abadi atau kekal) dalam menjalankan
kebaikan dan kebalikannya semoga anak/seseorang tersebut
abadi dan kekal didalam kebaikan.

v. Cikamulyaan

Cikamulyaan menjadi sebuah nama untuk sumber mata air
yang diambil sebagai simbol doa untuk air tersebut, dimana nama
Cikamulyaan ini berasal dari Bahasa Sunda yakni ‘Ci’ yang artinya
‘Air’ dan ‘Kamulyaan’ diambil dari kata ‘Mulya’ artinya ‘Terhormat’
yang berasal dari kata Sanskerta yang berarti ‘Nilai’. Dari penjelasan
tersebut ketika dipakai atau dimandikan kepada anak/seseorang
semoga menjadi diri yang menjungjung tinggi kemulyaaan
termasuk kepada nilai — nilai yang tinggi hingga menjadi pribadi
yang terhormat atas hal tersebut, hingga sebaliknya semoga
menjadi diri yang menghormati sesama manusia.

vi. Cikadugalan

Cikadugalan menjadi sebuah nama untuk sumber mata air
yang diambil sebagai simbol doa untuk air tersebut, dimana nama
Cikadugalan ini berasal dari Bahasa Sunda yakni ‘Ci’ yang artinya
‘Air’ dan ‘Kadugalan’ artinya ‘Kekebalan atau Kekuatan’. Dari
penjelasan tersebut ketika dipakai atau dimandikan kepada anak/
seseorang semoga menjadi seseorang yang lebih kuat baik dari
menegakan keadilan, kebaikan serta menjalani kehidupan.

vii. Cikawangian

Cikawangian menjadi sebuah nama untuk sumber mata air
yang diambil sebagai simbol doa untuk air tersebut, dimana nama
Cikawangian ini berasal dari Bahasa Sunda yakni ‘Ci’ yang artinya
‘Air’ dan ‘Kawangian’ diambil dari kata ‘Wangi’ yang artinya
‘Harum’. Dari penjelasan tersebut ketika dipakai atau dimandikan
kepada anak/seseorang semoga menjadi yang bisa mengharumkan
Keluarga, Bangsa dan Negara.

Habitus Seni di Bandung Barat



Ketujuh sumber mata air yang menjadi material untuk
penyampaian doa sebagiannya menggunakan nama — nama
mantra dari zaman dahulu, tujuannya kurang lebih sama sebagai
pengabul keinginan untuk seseorang yang menggunakannya.
Ritual ini merupakan gambaran dari ritual ‘Ngabungbang’ yang
ada di Desa Tagog Apu, namun dikemas secara simbolis dari
keseluruhan dalam Upacara Adat Mikul Lodong.

Setelah air dikumpulkan, peserta kembali ke kampung untuk
melanjutkan upacara dengan gerakan Pencak Silat Mikul Lodong
Adeugkeun Rangkenekna, yang menggambarkan gerakan simbolis
dalam mengisi gentong air.

3. Penutupan

Setelah semua air terkumpul di gentong, pemangku adat
melakukan pelantikan simbolis dengan memercikkan air dari daun
hanjuang ke para siswa silat, memohon berkah agar ilmu yang mereka
dapatkan bermanfaat bagi diri mereka dan masyarakat sekitarnya.
Ritual diakhiri dengan masyarakat ikut menari dan makan bersama
sebagai tanda syukur.

Makna dan Fungsi Upacara Mikul Lodong

Upacara Mikul Lodong memiliki makna yang mendalam dalam
konteks spiritual, sosial, dan budaya masyarakat Sunda. Secara
spiritual, upacara ini merupakan bentuk penghormatan terhadap air
sebagai elemen kehidupan yang dianggap suci. Air dari mata air Cipetir
dianggap sebagai sumber berkah yang membawa kesejahteraan dan
keberuntungan bagi masyarakat (Wahyudi, 2018). Proses ritual ini
mencerminkan hubungan yang erat antara manusia dan alam, serta
penghargaan terhadap sumber daya yang dimiliki.

Secara sosial, Mikul Lodong berfungsi sebagai sarana untuk
memperkuat solidaritas dan ikatan komunitas. Partisipasi aktif dalam
persiapan dan pelaksanaan upacara membantu membangun rasa
kebersamaan dan saling menghargai antar anggota masyarakat.
Upacara ini juga berperan dalam pendidikan informal, di mana nilai-
nilai budaya dan moral ditanamkan kepada generasi muda melalui
contoh langsung dan partisipasi dalam kegiatan ritual (Sari, 2015).

Habitus Seni di Bandung Barat 43



Selain itu, upacara Mikul Lodong juga memiliki fungsi simbolis
sebagai pengakuan atas prestasi dan pencapaian individu dalam
komunitas. Dalam konteks Perguruan Pencak Silat Mekar Mandiri,
upacara ini menjadi ajang untuk menghargai dan merayakan usaha
serta dedikasi para murid. Dengan demikian, Mikul Lodong tidak
hanya berfungsi sebagai ritual tradisional, tetapi juga sebagai momen
penting dalam proses pembentukan karakter dan pengembangan
pribadi para siswa (Sari, 2015).

Upacara ini memiliki berbagai fungsi yang penting bagi masyarakat.
Secara psikologis, upacara ini memberikan penghargaan kepada siswa
pencak silat atas pencapaian mereka. Dari segi budaya, upacara ini
memperkuat ikatan sosial melalui kerjasama dalam mempersiapkan
acara. Secara sosial, upacara ini menumbuhkan rasa tanggung jawab di
antara para peserta. Selain itu, dari perspektif lingkungan, penggunaan
bambu sebagai media utama dalam upacara ini mencerminkan upaya
menjaga keseimbangan alam, terutama dalam menjaga kelestarian
sumber air di wilayah tersebut.

Dengan demikian, Mikul Lodong bukan sekadar ritual formal,
tetapi juga mengandung nilai-nilai budaya, spiritual, dan ekologis yang
mendalam bagi masyarakat Sunda, khususnya di Kampung Cikurutug.

Desa Tagog Apu dan Pengaruh Globalisasi

DesaTagogApu,sebagaitempatpelaksanaanUpacaraMikulLodong,
memiliki karakteristik yang unik dan kaya akan tradisi. Desa ini dikenal
dengan kehidupan agrarisnya yang masih mempertahankan banyak
aspek tradisional, meskipun juga menghadapi tantangan globalisasi
yang membawa perubahan pada berbagai aspek kehidupan (Sutrisno,
2022). Pengaruh globalisasi seringkali mengancam keberadaan tradisi
lokal, namun Mikul Lodong menunjukkan bagaimana tradisi dapat
bertahan dan beradaptasi dalam menghadapi perubahan zaman.

Upacara Mikul Lodong di Desa Tagog Apu tidak hanya
mempertahankan nilai nilai budaya lokal, tetapi juga memberikan
kontribusi penting terhadap pengembangan komunitas melalui
pariwisata budaya. Dengan mengintegrasikan upacara ini ke dalam
sistem pendidikan dan pelatihan di Perguruan Pencak Silat Mekar
Mandiri, masyarakat setempat dapat memanfaatkan potensi budaya
mereka untuk meningkatkan kesejahteraan ekonomi dan sosial (Sari,

44 Habitus Seni di Bandung Barat



2015). Upacara ini juga menjadi daya tarik wisata yang menarik minat
pengunjung, yang ingin menyaksikan secara langsung pelaksanaan
tradisi dan ritual budaya yang unik.

Desa Tagog Apu memiliki potensi besar sebagai destinasi wisata
budaya. Upacara Mikul Lodong menjadi salah satu atraksi utama
yang menarik perhatian wisatawan domestik maupun mancanegara.
Melalui promosi yang tepat dan pengelolaan yang baik, upacara ini
dapat menjadi salah satu pilar utama dalam pengembangan desa
wisata yang berkelanjutan. Penelitian ini menunjukkan bahwa dengan
melibatkan masyarakat dalam pengelolaan pariwisata, desa dapat
mengoptimalkan manfaat ekonomi tanpa mengorbankan nilai-nilai
budaya yang ada (Kementerian Pariwisata, 2020).

SIMPULAN

Upacara Mikul Lodong di Desa Tagog Apu merupakan contoh yang
sangat baik daribagaimana tradisilokal dapat bertahan dan beradaptasi
dalam menghadapi perubahan zaman. Melalui ritual ini, masyarakat
Sunda tidak hanya mempertahankan kearifan lokal mereka, tetapi
juga memperkuat ikatan komunitas dan memberikan makna baru bagi
generasi muda. Upacara ini menunjukkan bagaimana elemen-elemen
budaya tradisional dapat diintegrasikan dengan konteks kontemporer
untuk menciptakan nilai dan makna yang relevan. Dengan pendekatan
yang melibatkan kajian literatur, observasi lapangan, dan wawancara,
penelitian ini  memberikan gambaran yang komprehensif tentang
sejarah, pelaksanaan, serta makna dan fungsi Upacara Mikul Lodong.
Temuan ini diharapkan dapat memberikan kontribusi dalam upaya
pelestarian budaya lokal dan meningkatkan pemahaman tentang
peranannya dalam masyarakat modern.

REFERENSI
Endraswara, S. (2013). Pengantar Studi Kebudayaan. Yogyakarta: Pus-
taka Pelajar.

Foley, D. (1996). Cultural Anthropology: An Applied Perspective. New
York: McGraw Hill.

Geertz, C. (1973). The Interpretation of Cultures: Selected Essays. New
York: Basic Books.

Habitus Seni di Bandung Barat 45



Hadi, S. (2020). Tradisi dan Ritual dalam Budaya Sunda: Studi Kasus
Upacara Mikul Lodong. Bandung: Penerbit ISBI Bandung.

Hobsbawm, E. J., & Ranger, T. (1983). The Invention of Tradition. Cam-
bridge: Cambridge University Press.

Iskandar, F. (2024). Pengembangan Seni di Desa Tagog Apu: Kolaborasi
dan Inovasi. Bandung: ISBI Bandung Press.

Koentjaraningrat, M. (1985). Pengantar Antropologi Sosial. Jakarta: Ak-
sara Baru.

Kementerian Pariwisata. (2019). Pedoman Pengembangan Desa Wisa-
ta. Jakarta: Kementerian Pariwisata Republik Indonesia.

Kementerian Pariwisata. (2020). Kriteria dan Standar Desa Wisata. Ja-
karta: Kementerian Pariwisata Republik Indonesia.

Ricklefs, M. C. (2008). A History of Modern Indonesia. Stanford: Stan-
ford University Press.

Sari, N. (2015). Pencak Silat dan Tradisi Budaya Sunda: Integrasi Mikul
Lodong dalam Pendidikan Silat. Jakarta: Penerbit Pencak Silat
Mekar Mandiri.

Sudibya, B. (2018). Wisata Desa dan Desa Wisata. Bali Membangun
Bali: Jurnal Bappeda Litbang. 1 (1), him. 21-25.

Sutrisno, A. (2022). Kearifan Lokal dan Adaptasi Budaya di Era Glo-
balisasi: Studi Kasus Desa Tagog Apu. Bandung: Penerbit Uni-
versitas Padjadjaran.

Susilo, B. (2001). Pelestarian Budaya Lokal dalam Konteks Globalisasi.
Yogyakarta: Penerbit Andi Offset.

Wahyudi, H. (2018). Mikul Lodong: Sejarah dan Makna Ritual dalam
Budaya Sunda. Jakarta: Penerbit Kearifan Lokal.

NARASUMBER

Asep Suprapto Ketua Padepokan Mekar Mandiri

Abah Tjatja Sesepuh Padepokan Mekar Mandiri dan sekaliguh pe-
mangku adat Hernandi Tismara KABID BUDPAR, pemerintahan
Kabupaten Bandung Barat

46 Habitus Seni di Bandung Barat



