
29Habitus Seni di Bandung Barat

UPACARA MIKUL LODONG
DI DESA TAGOG APU SEBAGAI

BENTENG  BUDAYA,SARANA EDUKASI 
RELIGI DAN PARIWISATA

Atang Suryaman,
Virda Noerfhadillah,
Irna Mustikawati



30 Habitus Seni di Bandung Barat

PENDAHULUAN 

Indonesia dikenal sebagai negara yang memiliki kekayaan budaya 
yang  melimpah. Kekayaan ini mencakup berbagai aspek kehidupan 
masyarakat yang  beragam, mulai dari bahasa, seni, hingga ritual 
dan tradisi yang unik di setiap  daerah. Warisan budaya ini tidak 
terlepas dari pengaruh sejarah yang panjang,  mulai dari masa 
kerajaan, penjajahan, hingga masa kemerdekaan. Dalam konteks  ini, 
budaya sering digunakan sebagai alat komunikasi antara pemerintah 
dan rakyat,  mengungkapkan nilai-nilai sosial dan spiritual, serta 
memperkuat identitas kelompok  (Ricklefs, 2008; Geertz, 1973). 

Budaya tradisional Indonesia, yang meliputi kesenian, musik, dan 
tari,  memiliki pola dan kepribadian yang sangat khas. Pada masa lalu, 
masyarakat  Indonesia, khususnya di daerah agraris, mengembangkan 
seni dan budaya sebagai  bagian dari kehidupan sehari-hari mereka. 
Seni tradisional ini tidak hanya berfungsi  sebagai hiburan, tetapi juga 
sebagai sarana untuk berdoa dan memohon berkah dari  kekuatan 
yang lebih tinggi (Koentjaraningrat, 1985; Hobsbawm & Ranger, 1983). 

Kesenian ritual yang berkembang pada masa tersebut sering kali 
berkaitan dengan  praktik keagamaan, dan hingga kini, banyak tradisi 
tersebut masih dilestarikan dan  diwariskan ke generasi berikutnya 
(Endraswara, 2013). 

Setiap daerah di Indonesia memiliki bentuk dan corak kesenian 
yang unik,  meskipun pada dasarnya, semua kesenian tersebut 
memiliki substansi yang serupa,  yaitu sebagai ekspresi dari nilai-nilai 
dan kepercayaan lokal. Keberagaman ini mencerminkan kekayaan 
budaya yang sangat berharga, di mana setiap tradisi  memainkan peran 
penting dalam membentuk identitas budaya bangsa (Foley, 1996;  
Susilo, 2001). 

Menurut Kementerian Pariwisata (2019), pengembangan desa 
wisata harus  didasarkan pada beberapa prinsip utama, yaitu: 1) 
Autentisitas, yang menekankan  bahwa aktivitas yang disuguhkan 
harus benar-benar merupakan kegiatan asli yang  berlangsung di 
desa tersebut; 2) Kearifan lokal, yang memastikan bahwa tradisi dan  
kebiasaan yang menjadi bagian dari kehidupan sehari-hari masyarakat 
setempat  harus tetap dijaga; 3) Partisipasi masyarakat, yang 
mencakup keterlibatan aktif  masyarakat dalam semua kegiatan desa; 
4) Penghargaan terhadap nilai dan norma,  yang berarti penting untuk 



31Habitus Seni di Bandung Barat

memelihara nilai-nilai yang dihormati oleh masyarakat  dan sesuai 
dengan norma-norma yang berlaku; 5) Pelestarian dan daya dukung,  
yang mengharuskan pengembangan wisata untuk tidak merusak 
kondisi fisik  maupun sosial desa, serta sesuai dengan kapasitas desa 
dalam menerima  kunjungan wisatawan. 

Kriteria desa wisata menurut Kementerian Pariwisata (2020) 
mencakup: 1)  Memiliki potensi sebagai daya tarik wisata, baik dalam 
aspek alam, budaya, maupun  hasil kreativitas lokal; 2) Adanya komunitas 
masyarakat yang kuat dan terorganisir;  3) Tersedianya sumber daya 
manusia lokal yang mampu berperan dalam  pengembangan desa 
wisata; 4) Adanya lembaga yang mengelola desa wisata  dengan baik; 5) 
Tersedianya infrastruktur dan fasilitas dasar yang mendukung  kegiatan 
wisata; serta 6) Adanya peluang dan potensi untuk mengembangkan 
pasar  pariwisata. 

Hadiwijoyo (Sudibya, 2018) mengungkapkan desa wisata memiliki 
kriteria sebagai berikut: 

1.	 Aksesibilitasnya baik, sehingga mudah dikunjungi wisatawan 
dengan menggunakanberbagai jenis alat transportasi. 

2.	 Memiliki objek-objek menarik berupa alam, seni budaya, 
legenda, makanan lokal, dan sebagainya untuk dikembangkan 
sebagai objek  wisata.

3.	 Masyarakat dan aparat desanya menerima dan memberikan 
dukungan yang tinggiterhadap desa wisata serta para 
wisatawan yang dating ke desanya. 

4.	 Keamanan di desa tersebut terjamin. 
5.	 Tersedia akomodasi, telekomunikasi, dan tenaga kerja yang 

memadai
6.	 Beriklim sejuk atau dingin 
7.	 Berhubungan dengan objek wisata lain yang sudah dikenal 

oleh masyarakat luas Metode analisis kualitatif juga digunakan 
untuk  memahami nilai budaya yang melingkupi 

Upacara ritual Mikul Lodong. Ini akan melibatkan analisis teks, dan 
narasi  lainnya. Diperuntukan mengidentifikasi hal pemaknaan yang 
muncul dalam data,  sehingga menghasilkan pemahaman yang lebih 
mendalam tentang upacara ritual  ini. 



32 Habitus Seni di Bandung Barat

Pendekatan gabungan ini akan memberikan sudut pandang 
yang  komprehensif tentang upacara Mikul Lodong, mencakup aspek 
sejarah, praktik,  filosofi, dan dampaknya pada masyarakat dan budaya 
Indonesia. Penelitian ini  akan membantu menjaga dan melestarikan 
warisan budaya dan seni bela diri yang berharga ini serta memberikan 
wawasan yanglebih baik tentang bagaimana seni tradisional Mikul 
Lodong beradaptasi dengan dunia modern. 

Tujuan Penelitian

Penulisan ini bertujuan untuk memberikan gambaran yang 
komprehensif  tentang Upacara Mikul Lodong di Desa Tagog Apu, mulai 
dari sejarah, proses  pelaksanaan, hingga makna dan fungsi sosialnya. 
Dengan pendekatan  multidisipliner yang melibatkan kajian literatur, 
observasi lapangan, dan wawancara,  penelitian ini diharapkan dapat 
memberikan kontribusi signifikan dalam upaya  pelestarian budaya lokal 
dan pemahaman tentang perannya dalam masyarakat  kontemporer. 
Penelitian ini tidak hanya bertujuan untuk mendokumentasikan 
praktik  tradisional, tetapi juga untuk menganalisis bagaimana tradisi 
ini beradaptasi dan berfungsi dalam konteks sosial dan budaya yang 
terus berkembang (Geertz, 1973;  Koentjaraningrat, 1985). 

Metode 

Penelitian ini menggunakan metode kajian literatur, observasi 
lapangan, dan  wawancara sebagai pendekatan utama untuk 
memperoleh data yang valid dan  mendalam mengenai Upacara 
Mikul Lodong. Kajian literatur dilakukan dengan  menelaah berbagai 
sumber tertulis, termasuk buku, artikel jurnal, dan dokumen dokumen 
terkait yang membahas sejarah dan makna upacara ini. Kajian ini  
mencakup penelitian terhadap teks-teks akademis dan non-akademis 
yang  mengulas tentang upacara dan konteks budayanya (Foley, 1996; 
Sutrisno, 2022). 

Observasi lapangan dilakukan di Desa Tagog Apu untuk melihat 
secara  langsung pelaksanaan upacara dan interaksi masyarakat selama 
kegiatan  berlangsung. Observasi ini dilakukan dengan mencatat setiap 
tahapan upacara,  mulai dari persiapan, prosesi, hingga kegiatan pasca-
upacara. Pengamatan ini  memberikan wawasan tentang bagaimana 



33Habitus Seni di Bandung Barat

ritual ini dijalankan dan bagaimana masyarakat berinteraksi selama 
upacara (Hadi, 2020). 

Wawancara dilakukan dengan pemangku adat, tokoh masyarakat, 
dan para  peserta upacara untuk memperoleh perspektif yang lebih 
luas mengenai  pelaksanaan dan makna Mikul Lodong. Wawancara 
ini dilakukan secara mendalam  untuk menggali pemahaman dan 
pengalaman pribadi dari individu yang terlibat  dalam upacara, serta 
untuk mendapatkan insight mengenai bagaimana mereka  memaknai 
ritual tersebut (Wahyudi, 2018). Teknik wawancara ini juga mencakup  
pertanyaan terbuka yang memungkinkan narasumber untuk 
memberikan  penjelasan lebih lanjut tentang peran mereka dalam 
upacara dan bagaimana  mereka melihat perubahan yang terjadi 
seiring waktu (Endraswara, 2013).

PEMBAHASAN 

1. Gambaran Lokasi Desa Tagog Apu 
Tagog Apu adalah salah satu desa yang ada di kecamatan Padalarang,  

Kabupaten Bandung Barat, Jawa Barat. Luas wilayah Tagog Apu 5.689 
dan Panjang  5.575. Desa Tagog Apu memiliki 24 Rukun Warga (RW) 
dan memiliki penduduk  sejumlah 11.264 jiwa. Tagog Apu merupakan 
daerah dataran rendah yang  berdekatan dengan Tol Purbaleunyi, 
wilayahnya sangat dekat dengan  pembangunan Kereta Cepat. Banyak 
daerah pemukiman warga di desa Tagog Apu  yang dikelilingi oleh 
jembatan kereta cepat. Meski begitu keadaan alam wilayah  desa tagog 
apu masih terbilang subur dan asri karena secara spesifik Desa Tagog  
Apu dikelilingi oleh gunung batu kapur, pohon cengkeh, pesawahan, 
dan memiliki 7  sumber mata air yang sampai saat ini masih digunakan 
untuk kehidupan sehari-hari  masyarakat desa Tagog Apu. Tidak 
sedikit dari masyarakat desa Tagog Apu yang  memiliki perkebunan 
cengkeh, bertani, dan memiliki peternakan kambing. Tidak  sedikit 
pula masyarakat yang bekerja diluar desa untuk berjualan dan bekerja 
di pabrik-pabrik terdekat di kota padalarang. 



34 Habitus Seni di Bandung Barat

Gambar 1. Peta Lokasi Desa Tagog Apu 

Gambar 2. Peta Wilayah Desa Tagog Apu

2. Analisis Kondisi Potensi Seni 
Desa Tagog Apu merupakan wilayah yang memiliki potensi seni 

yang sangat  tinggi karena di wilayah Desa Tagog Apu terdapat banyak 
tokoh seni dan seniman  yang berkecimpung dalam kesenian berbentuk 
ritual, helaran, instrumental maupun  vokal- instrumental. Kesenian 
yang terdapat di desa Tagog Apu yaitu, Upacara mikul  lodong, Upacara 
Ngaruwat cai, Upacara Ngabungbang, Kesenian Barongsae,  Kesenian 
Pencak Silat, Kesenian Silat Lodong, Kesenian Kuda Lumping, Kesenian  



35Habitus Seni di Bandung Barat

Kliningan, Jaipongan, Kesenian Degung, Kesenian Angklung, dan 
Kesenian Calung.  Hingga saat ini kesenian tersebut masih hidup karena 
tokoh ahli seni masih aktif dan  produktif. Beberapa sekolah dasar di 
desa Tagog Apu juga telah mendapatkan  fasilitas seni dari pemerintah 
seperti diberikannya alat musik gamelan degung dan  angklung. 

Kesenian-kesenian tersebut selama ini masih terbilang kurang 
perhatian  serta dukungan dari masyarakat sekitar. Kurangnya 
minat dari kalangan anak-anak  dan pemuda-pemudi yang akan 
mengakibatkan hilangnya penerus bahkan hilang  pula kesenian yang 
ada di desa Tagog Apu dari waktu ke waktu. Kesenian yang ada  di 
desa Tagog Apu terbilang kurang berkembang dan dianggap cukup 
hanya  sekedar ada. Fasilitas alat musik gamelan degung dan angklung 
dari pemerintah  tidak berjalan dengan lancar karena kurangnya 
pengajar yang ahli dalam bidang  kesenian tersebut. Maka dari itu, 
kami berkolaborasi dengan tokoh seni, seniman, pemuda-pemudi 
serta anak anak di Desa Tagog Apu dengan cara melakukan pengenalan 
kesenian,  pembelajaran dan pelatihan kesenian, membuat karya seni 
berbentuk drama yang  didalamnyax membutuhkan seluruh aspek seni 
pertunjukan yaitu seni teater,  karawitan, tari, antropologi budaya, 
dan seni rupa murni. Kami akan melakukan  pagelaran pertunjukan 
bersama yang bertujuan untuk memperkenalkan kembali  kesenian 
yang ada di desa Tagog Apu. Dengan adanya pagelaran pertunjukan  
kolaborasi tersebut dapat membuktikan bahwa masyarakat desa Tagog 
Apu memilki  potensi, minat dan bakat kepada kesenian yang ada di 
daerahnya sendiri.

Melalui metode dan cara yang menyenangkan yaitu, belajar dan 
latihan  bersama yang teratur dan terjadwal. Dengan cara seperti 
itu, kami medapatkan dukungan dari pemerintah desa dan pihak-
pihak yang  berwenang tertentu. Hal ini dapat menjadi pengingat dan 
renungan untuk  pemerintah desa dan pihak yang berwenang lainnya 
agar senantiasa mendukung  program-program seni, karena tanpa 
wewenang, izin, serta dukungan mereka,  program seperti ini tidak 
akan terselenggarakan dengan mudah dan lancar. Desa  Tagog Apu 
berpotensi seni tinggi dan memiliki banyak kesenian, agar desa dan  
kesenian yang ada dapat berkembang bersama maka satu sama lain 
harus selalu  dalam rangkulan dan dukungan. 

3. Kebudayaan Sunda dan Upacara Mikul Lodong 
Kebudayaan Sunda, yang merupakan bagian dari kekayaan budaya  

Indonesia, dikenal dengan tradisi dan ritualnya yang kaya. Salah satu 



36 Habitus Seni di Bandung Barat

tradisi penting  yang masih dilestarikan hingga saat ini adalah Upacara 
Mikul Lodong. Upacara ini  menggabungkan unsur spiritual, sosial, dan 
budaya dalam satu kesatuan yang  harmonis. Secara etimologis, istilah 
“Mikul Lodong” berasal dari bahasa Sunda, di  mana “mikul” berarti 
memikul atau membawa di atas bahu, dan “lodong” merujuk  pada 
tabung bambu besar yang biasa digunakan untuk menampung air (Hadi,  
2020). Kombinasi kedua kata ini menggambarkan aktivitas membawa air  
menggunakan tabung bambu, yang pada awalnya merupakan kegiatan 
sehari-hari  masyarakat agraris Sunda (Wahyudi, 2018). 

Di Kampung Cikurutug, Desa Tagog Apu, tradisi Mikul Lodong 
telah  mengalami evolusi dan adaptasi seiring dengan perkembangan 
zaman dan  kebutuhan masyarakat setempat. Awalnya, Mikul Lodong 
merupakan kegiatan  sederhana untuk mengambil air, namun kini 
upacara ini telah diintegrasikan sebagai  bagian penting dari ritual 
pengukuhan prestasi bagi para murid Perguruan Pencak  Silat Mekar 
Mandiri. Upacara ini berfungsi sebagai simbol pencapaian dan  
penghargaan atas usaha dan dedikasi murid-murid yang telah berhasil 
menguasai  jurus-jurus silat pada tingkatan tertentu (Sari, 2015). 
Melalui integrasi ini, Mikul Lodong tidak hanya mempertahankan nilai-
nilai tradisional, tetapi juga memberikan  makna baru yang relevan 
dengan konteks sosial dan budaya masyarakat modern. 

4. Sejarah dan Perkembangan Upacara Mikul Lodong 
Asal-usul Upacara Mikul Lodong dapat ditelusuri dari praktik 

kehidupan  sehari-hari masyarakat Sunda pada masa lampau. 
Pada zaman dahulu, air  merupakan elemen vital dalam kehidupan 
agraris. Proses pengambilan dan  distribusi air menggunakan lodong 
bambu merupakan aktivitas rutin yang dilakukan  secara kolektif 
oleh masyarakat (Sutrisno, 2022). Aktivitas ini tidak hanya memiliki  
fungsi praktis tetapi juga berfungsi sebagai sarana interaksi sosial dan 
pembentukan  solidaritas komunitas. 

Pada masa lalu, kegiatan ini dianggap sebagai bentuk syukur atas  
kelimpahan air dan hasil pertanian. Air yang diambil dari mata air Cipetir 
dianggap  sebagai sumber berkah yang harus dihargai dan dipelihara 
(Hadi, 2020). Seiring  dengan perubahan zaman, masyarakat mulai 
mengaitkan proses membawa air  dengan nilai-nilai seperti kesabaran, 
kerja keras, dan pengabdian. Ritualisasi  aktivitas ini menjadi lebih 
menonjol ketika masyarakat menyadari pentingnya air  sebagai sumber 
kehidupan yang harus dihormati dan disyukuri. 



37Habitus Seni di Bandung Barat

Transformasi signifikan terjadi ketika Perguruan Pencak Silat Mekar 
Mandiri  mengambil inisiatif untuk mengadopsi dan memodifikasi 
upacara ini sebagai bagian  dari sistem pendidikan dan pelatihan mereka. 
Perguruan silat, yang tidak hanya  mengajarkan keterampilan bela diri 
tetapi juga menanamkan nilai-nilai moral dan  spiritual, melihat potensi 
Mikul Lodong sebagai media efektif untuk memperkuat  karakter dan 
integritas para siswa. Dengan demikian, upacara ini diintegrasikan ke  
dalam proses pengukuhan dan pelantikan murid-murid yang telah 
mencapai tingkat  kemahiran tertentu dalam seni bela diri (Sari, 2015). 

5. Signifikansi Budaya dan Sosial 
Upacara Mikul Lodong memiliki peran penting dalam 

mempertahankan dan  memperkuat identitas budaya masyarakat 
Sunda, khususnya di Desa Tagog Apu. 

Dalam era globalisasi yang sering kali membawa dampak 
homogenisasi budaya,  praktik-praktik tradisional seperti Mikul Lodong 
berfungsi sebagai benteng yang  menjaga keberagaman dan kekayaan 
warisan budaya lokal (Sutrisno, 2022).  Melalui pelaksanaan upacara 
ini secara rutin, generasi muda diajak untuk  mengenal, memahami, 
dan menghargai nilai-nilai budaya leluhur mereka. 

Secara sosial, Mikul Lodong juga berfungsi sebagai sarana untuk  
mempererat ikatan komunitas. Persiapan dan pelaksanaan upacara 
melibatkan  partisipasi aktif dari berbagai lapisan masyarakat, mulai 
dari pemangku adat, tokoh  masyarakat, para siswa perguruan silat, 
hingga warga biasa. Kolaborasi ini  mendorong terciptanya semangat 
gotong royong dan solidaritas yang menjadi ciri  khas masyarakat 
Sunda (Hadi, 2020). Selain itu, upacara ini juga menjadi  kesempatan 
untuk memperkuat hubungan antar generasi, di mana pengetahuan  
dan keterampilan tradisional diturunkan dari orang tua kepada anak-
anak mereka  (Sari, 2015). 

Upacara Ritual Mikul Lodong 
a. Sejarah Upacara Mikul Lodong 
Upacara Mikul Lodong berakar pada praktik kehidupan sehari-

hari  masyarakat agraris Sunda yang membutuhkan air untuk kegiatan 
pertanian.  Kegiatan ini dilakukan secara kolektif dan melibatkan 
seluruh anggota komunitas  dalam proses pengambilan dan distribusi 
air (Sutrisno, 2022). Seiring waktu,  kegiatan ini mengalami transformasi 
menjadi ritual yang memiliki makna spiritual dan  simbolis, di mana 



38 Habitus Seni di Bandung Barat

proses membawa air dipandang sebagai bentuk penghormatan  
terhadap sumber kehidupan (Wahyudi, 2018). 

Pada awalnya, Mikul Lodong dilaksanakan sebagai bentuk syukur 
atas  kelimpahan air dan hasil pertanian. Aktivitas ini dilakukan dengan 
penuh  kekhidmatan, di mana air yang diambil dari mata air Cipetir 
dianggap sebagai  sumber berkah yang harus dihargai (Hadi, 2020). 
Air dari mata air Cipetir dipandang sebagai simbol kehidupan dan 
kemakmuran, yang menghubungkan masyarakat  dengan kekuatan 
spiritual yang lebih tinggi. 

Seiring dengan perubahan sosial dan kebutuhan masyarakat, Mikul 
Lodong  kemudian diintegrasikan ke dalam sistem pendidikan dan 
pelatihan di Perguruan  Pencak Silat Mekar Mandiri. Pengintegrasian 
ini dilakukan sebagai simbol  pengukuhan prestasi dan penghargaan 
bagi murid-murid yang telah berhasil  menguasai keterampilan bela 
diri pada tingkatan tertentu. Upacara ini menjadi  momen penting 
dalam kalender akademik perguruan silat, di mana pencapaian  murid-
murid dihargai dan dirayakan secara meriah (Sari, 2015). 

b. Pelaksanaan Upacara Mikul Lodong 
Upacara Mikul Lodong dilaksanakan dengan tata cara yang sudah  

ditetapkan, melibatkan berbagai tahap yang dimulai dari persiapan 
hingga  pelaksanaan. Persiapan upacara melibatkan pembuatan lodong 
bambu yang  digunakan untuk membawa air, serta persiapan tempat 
dan perlengkapan lainnya.  Pada hari upacara, seluruh masyarakat 
berkumpul untuk mengikuti prosesi yang  dimulai dengan doa bersama, 
diikuti dengan pengambilan air dari mata air Cipetir,  dan diakhiri 
dengan kegiatan ritual lainnya yang mencerminkan penghargaan  
terhadap sumber kehidupan (Hadi, 2020). 

Selama upacara, para murid Perguruan Pencak Silat Mekar Mandiri 
turut  serta dalam prosesi sebagai bagian dari simbol pengukuhan 
prestasi mereka.  Mereka mengenakan pakaian adat dan mengikuti 
ritual dengan penuh kekhidmatan.  Proses ini juga diiringi dengan 
kegiatan sosial lainnya, seperti makan bersama dan  acara hiburan yang 
memperkuat ikatan sosial di antara anggota komunitas (Sari,  2015). 
Seluruh tahapan upacara dirancang untuk mencerminkan harmoni 
antara  unsur spiritual, sosial, dan budaya, sehingga setiap elemen 
ritual memiliki makna  dan tujuan yang mendalam.



39Habitus Seni di Bandung Barat

Susunan Acara Ritual Mikul Lodong 
Mikul Lodong dalam budaya Sunda memiliki makna tersendiri, 

di mana “mikul”  berarti mengangkat atau memikul, sedangkan 
“lodong” merujuk pada tabung bambu  besar yang biasa digunakan 
untuk menampung air. Lodong ini biasanya dibuat dari  bambu jenis 
gombong dengan panjang sekitar satu meter. Upacara Mikul Lodong di  
Kampung Cikuturug adalah pengembangan dari tradisi yang tak hanya 
berfokus  pada pengangkutan air, tetapi juga berfungsi sebagai bagian 
dari ritual untuk  meresmikan pencapaian murid-murid pencak silat 
di Perguruan Pencak Silat Mekar  Mandiri, Kampung Cikurutug, Desa 
Tagog Apu, yang telah menguasai jurus-jurus  tertentu pada tingkatan 
tertentu. 

Pelaksanaan Upacara Mikul Lodong dilakukan di dua lokasi, yakni 
di halaman  tempat pelantikan siswa silat dan di mata air keramat 
Cipetir. Struktur upacara ini  terbagi ke dalam beberapa tahapan: 

1. Persiapan 
Dalam tahap ini, pemangku adat dan masyarakat Cikurutug 

menyiapkan segala  kebutuhan ritual, termasuk perlengkapan upacara 
dan sesajen. Beberapa peralatan  penting yang digunakan meliputi 
Lodong Gombong (bambu besar untuk dipikul) menjadi bagian properti 
yang dikhususkan untuk orang tua (Laki-Laki) karena  memiliki bobot 
berat yang berlebih dan pembawaan tersebut dibantu dengan alat  
rancatan sebagai alat untuk memikul, pemain orang tua (Laki-Laki) 
menggunakan  pakaian pangsi serta sarung yang diselendangkan pada 
bahu menyebrang ke sisi  sebelahnya. Kemudian Lodong Kele (bambu 
kecil yang digendong menggunakan  selendang) dengan ukuran kurang 
lebih 60cm menjadi bagian properti yang  dikhususkan untuk orang 
tua (Perempuan) hal tersebut menjadi sebuah simbol  penggambaran 
seorang perempua dimana secara umum di budaya sunda tidak  terlepas 
dari selendang dan kain batik (sinjang) dan selendang perlambang  
kecantikan, keanggunan dan kelembutan perempuan, pemain orang tua  
(Perempuan) menggunakan baju tradisional sunda yakni kebaya hingga 
kain batik (sinjang) dan selendang untuk kele dengan menggunakan 
perlengkapan handuk  dikepala sebagai tradisi dari kebiasaan orang 
terdahulu yang melakukan kebutuhan  membersihkan badan (mandi) 
di tempat mata air yang jaraknya jauh dari tempat  tinggal. Dan untuk 
para remaja menggunakan lodong dengan ukuran 60cm  menggunakan 
alat bantu tambang kecil untuk posisi pembawaan diselendang pada  
satu bahu, pemain remaja menggunakan kostum Pencak Silat yaitu 



40 Habitus Seni di Bandung Barat

pangsi dengan aksesoris sabuk silat sebagai pelengkap dan ciri khas 
kostum Pencak Silat. Sesajen  yang disiapkan berupa makanan seperti 
kelapa muda, air teh, kopi, telur ayam, dan  jajanan ringan, serta non-
makanan seperti kendi besar dan siwur untuk memandikan  anak – 
anak silat, kemenyan hitam, cerutu, jerami dan perlengkapan lainnya. 
Selain  itu, masyarakat juga menyiapkan hidangan bersama, termasuk 
nasi tumpeng yang  berisi ayam, kentang, dan telur rebus. 

2. Pelaksanaan 
Upacara dimulai dengan doa bersama oleh siswa silat dan 

masyarakat yang  hadir, dipimpin oleh pemangku adat. Doa ini 
dimaksudkan untuk memohon  kelancaran dan keselamatan selama 
upacara. Setelah doa, rombongan berjalan  menuju mata air keramat 
Cipetir, lokasi kedua upacara, dengan membawa semua  perlengkapan. 
Di sana, kemenyan dan cerutu dibakar sebagai bagian dari ritual,  
dengan doa yang dilantunkan dalam Bahasa Arab dan Sunda. 

Setelah doa, lodong diisi dengan air dari mata air Cipetir. Upacara ini 
juga  memuat simbolisme yang kaya akan makna, di mana air dianggap 
sebagai lambang  kehidupan, dan masyarakat memandang penting 
untuk menjaga sumber air tersebut  agar tetap lestari. Berkat gagasan 
Bapak Asep Suprapto dan Abah Tjatja dan  didukung oleh Masyarakat 
setempat, Pemerintah setempat juga bapak Hernandi  Tismara selaku 
Kabid Dinas Pariwisata , Tempat yang menjadi bagian dari benda  
budaya masyarakat, seperti sumber mata air atau air pancuran , tetap 
dilestarikan  dengan merawatnya sebagai sumber air suci di Desa 
Tagog Apu yang terletak di  pinggir rel kereta Cipetir, Tarengtong, Kadal 
Meteng, Cikurutug, Cilame, Situ Hiang, Ci Sirah merupakan sumber 
mata air dari kaki Gunung Burangrang. sumber air  tersebut adalah: 

i. Cikahuripan 
Cikahuripan menjadi sebuah nama untuk sumber mata air 

yang diambil  sebagai simbol doa untuk air tersebut, dimana 
nama Cikahuripan ini berasal dari  Bahasa Sunda yakni ‘Ci’ yang 
artinya ‘Air’ dan ‘Kahuripan’ artinya Kehidupan atau  Penghidupan, 
Kahuripan berasal dari kata ‘Hurip’ yang artinya ‘hirup seger 
tur sehat’  atau dalam Bahasa Indonesia ialah ‘Hidup Sejahtera 
Lahir dan Batin’. Dari  penjelasan tersebut pembawaan nama 
‘Cikahuripan’ menjadi sebuah doa baik  kepada sumber mata air 
tersebut supaya menjadi sumber mata air yang bisa  menghidupi 



41Habitus Seni di Bandung Barat

rakyat dan mensejahterakan rakyat baik lahir dan batinnya, 
kemudian  kepada anak/seseorang yang dimandikan dengan air 
tersebut menjadi doa supaya  anak yang telah dimandikan dengan 
air tersebut bisa memiliki kehidupan yang  sejahtera dalam lahir 
dan batinnya. 

ii. Ciasihan 
Ciasihan menjadi sebuah nama untuk sumber mata air yang 

diambil sebagai  simbol doa untuk air tersebut, dimana nama 
Ciasihan ini berasal dari Bahasa Sunda  yakni ‘Ci’ yang artinya 
‘Air’ dan ‘Asihan’ artinya Kasih Sayang, Asihan berasal dari  kata 
‘Asih’ yang artinya ‘Sayang’. Dari penjelasan tersebut pembawaan 
nama  ‘Ciasihan’ menjadi sebuah doa baik kepada sumber mata air 
tersebut ketika dipakai  atau dimandikan kepada anak/seseorang 
menjadi pribadi yang memiliki rasa kasih  sayang yang besar baik 
kepada keluarga, kerabat, dan sesama manusia, hingga  pada 
kebalikannya supaya anak tersebut banyak yang menaburkan kasih 
sayang  kepadanya. 

iii. Cikarahayuan 
Cikarahayuan menjadi sebuah nama untuk sumber mata air 

yang diambil  sebagai simbol doa untuk air tersebut, dimana nama 
Cikarahayuan ini berasal dari Bahasa Sunda yakni ‘Ci’ yang artinya 
‘Air’ dan ‘Karahayuan’ diambil dari kata  ‘Rahayu’ dari bahasa 
Sanskerta yang artinya ‘Selamat, Sejahtera, atau jauh dari  musibah 
dan kekurangan’. Dari penjelasan tersebut pembawaan nama  
‘Cikarahayuan’ menjadi sebuah doa baik kepada sumber mata air 
tersebut ketika  dipakai atau dimandikan kepada anak/seseorang 
semoga dijauhkan dari segala  musibah dan kekurangan dalam 
kehidupan atau dalam mengamalkan kebaikan dan  diberikan 
keselamatan serta kesejahteraan dalam hidupnya. 

iv. Cikalanggengan 
Cikalanggengan menjadi sebuah nama untuk sumber mata 

air yang diambil  sebagai simbol doa untuk air tersebut, dimana 
nama Cikalanggengan ini berasal  dari Bahasa Sunda yakni ‘Ci’ yang 
artinya ‘Air’ dan ‘Kalanggengan’ diambil dari kata  ‘Langgeng’ yang 



42 Habitus Seni di Bandung Barat

artinya ‘Abadi atau Kekal’. Dari penjelasan tersebut ketika dipakai  
atau dimandikan kepada anak/seseorang semoga menjadi diri yang 
memiliki sifat  kesetiaan (abadi atau kekal) dalam menjalankan 
kebaikan dan kebalikannya  semoga anak/seseorang tersebut 
abadi dan kekal didalam kebaikan. 

v. Cikamulyaan 
Cikamulyaan menjadi sebuah nama untuk sumber mata air 

yang diambil  sebagai simbol doa untuk air tersebut, dimana nama 
Cikamulyaan ini berasal dari  Bahasa Sunda yakni ‘Ci’ yang artinya 
‘Air’ dan ‘Kamulyaan’ diambil dari kata ‘Mulya’  artinya ‘Terhormat’ 
yang berasal dari kata Sanskerta yang berarti ‘Nilai’. Dari  penjelasan 
tersebut ketika dipakai atau dimandikan kepada anak/seseorang  
semoga menjadi diri yang menjungjung tinggi kemulyaaan 
termasuk kepada nilai – nilai yang tinggi hingga menjadi pribadi 
yang terhormat atas hal tersebut, hingga  sebaliknya semoga 
menjadi diri yang menghormati sesama manusia. 

vi. Cikadugalan 
Cikadugalan menjadi sebuah nama untuk sumber mata air 

yang diambil  sebagai simbol doa untuk air tersebut, dimana nama 
Cikadugalan ini berasal dari Bahasa Sunda yakni ‘Ci’ yang artinya 
‘Air’ dan ‘Kadugalan’ artinya ‘Kekebalan atau  Kekuatan’. Dari 
penjelasan tersebut ketika dipakai atau dimandikan kepada  anak/
seseorang semoga menjadi seseorang yang lebih kuat baik dari 
menegakan  keadilan, kebaikan serta menjalani kehidupan. 

vii. Cikawangian 
Cikawangian menjadi sebuah nama untuk sumber mata air 

yang diambil  sebagai simbol doa untuk air tersebut, dimana nama 
Cikawangian ini berasal dari  Bahasa Sunda yakni ‘Ci’ yang artinya 
‘Air’ dan ‘Kawangian’ diambil dari kata ‘Wangi’  yang artinya 
‘Harum’. Dari penjelasan tersebut ketika dipakai atau dimandikan  
kepada anak/seseorang semoga menjadi yang bisa mengharumkan 
Keluarga,  Bangsa dan Negara. 



43Habitus Seni di Bandung Barat

Ketujuh sumber mata air yang menjadi material untuk 
penyampaian doa  sebagiannya menggunakan nama – nama 
mantra dari zaman dahulu, tujuannya  kurang lebih sama sebagai 
pengabul keinginan untuk seseorang yang  menggunakannya. 
Ritual ini merupakan gambaran dari ritual ‘Ngabungbang’ yang  
ada di Desa Tagog Apu, namun dikemas secara simbolis dari 
keseluruhan dalam  Upacara Adat Mikul Lodong. 

Setelah air dikumpulkan, peserta kembali ke kampung untuk 
melanjutkan  upacara dengan gerakan Pencak Silat Mikul Lodong 
Adeugkeun Rangkenekna,  yang menggambarkan gerakan simbolis 
dalam mengisi gentong air. 

3. Penutupan 
Setelah semua air terkumpul di gentong, pemangku adat 

melakukan pelantikan  simbolis dengan memercikkan air dari daun 
hanjuang ke para siswa silat, memohon  berkah agar ilmu yang mereka 
dapatkan bermanfaat bagi diri mereka dan  masyarakat sekitarnya. 
Ritual diakhiri dengan masyarakat ikut menari dan makan  bersama 
sebagai tanda syukur.

Makna dan Fungsi Upacara Mikul Lodong 
Upacara Mikul Lodong memiliki makna yang mendalam dalam 

konteks  spiritual, sosial, dan budaya masyarakat Sunda. Secara 
spiritual, upacara ini  merupakan bentuk penghormatan terhadap air 
sebagai elemen kehidupan yang  dianggap suci. Air dari mata air Cipetir 
dianggap sebagai sumber berkah yang  membawa kesejahteraan dan 
keberuntungan bagi masyarakat (Wahyudi, 2018).  Proses ritual ini 
mencerminkan hubungan yang erat antara manusia dan alam, serta  
penghargaan terhadap sumber daya yang dimiliki. 

Secara sosial, Mikul Lodong berfungsi sebagai sarana untuk 
memperkuat  solidaritas dan ikatan komunitas. Partisipasi aktif dalam 
persiapan dan pelaksanaan  upacara membantu membangun rasa 
kebersamaan dan saling menghargai antar  anggota masyarakat. 
Upacara ini juga berperan dalam pendidikan informal, di mana  nilai-
nilai budaya dan moral ditanamkan kepada generasi muda melalui 
contoh  langsung dan partisipasi dalam kegiatan ritual (Sari, 2015). 



44 Habitus Seni di Bandung Barat

Selain itu, upacara Mikul Lodong juga memiliki fungsi simbolis 
sebagai  pengakuan atas prestasi dan pencapaian individu dalam 
komunitas. Dalam konteks  Perguruan Pencak Silat Mekar Mandiri, 
upacara ini menjadi ajang untuk menghargai  dan merayakan usaha 
serta dedikasi para murid. Dengan demikian, Mikul Lodong  tidak 
hanya berfungsi sebagai ritual tradisional, tetapi juga sebagai momen 
penting  dalam proses pembentukan karakter dan pengembangan 
pribadi para siswa (Sari,  2015). 

Upacara ini memiliki berbagai fungsi yang penting bagi masyarakat. 
Secara  psikologis, upacara ini memberikan penghargaan kepada siswa 
pencak silat atas  pencapaian mereka. Dari segi budaya, upacara ini 
memperkuat ikatan sosial melalui  kerjasama dalam mempersiapkan 
acara. Secara sosial, upacara ini menumbuhkan  rasa tanggung jawab di 
antara para peserta. Selain itu, dari perspektif lingkungan,  penggunaan 
bambu sebagai media utama dalam upacara ini mencerminkan upaya  
menjaga keseimbangan alam, terutama dalam menjaga kelestarian 
sumber air di  wilayah tersebut. 

Dengan demikian, Mikul Lodong bukan sekadar ritual formal, 
tetapi juga mengandung nilai-nilai budaya, spiritual, dan ekologis yang 
mendalam bagi  masyarakat Sunda, khususnya di Kampung Cikurutug. 

Desa Tagog Apu dan Pengaruh Globalisasi 
Desa Tagog Apu, sebagai tempat pelaksanaan Upacara Mikul Lodong,  

memiliki karakteristik yang unik dan kaya akan tradisi. Desa ini dikenal 
dengan  kehidupan agrarisnya yang masih mempertahankan banyak 
aspek tradisional,  meskipun juga menghadapi tantangan globalisasi 
yang membawa perubahan pada  berbagai aspek kehidupan (Sutrisno, 
2022). Pengaruh globalisasi seringkali  mengancam keberadaan tradisi 
lokal, namun Mikul Lodong menunjukkan  bagaimana tradisi dapat 
bertahan dan beradaptasi dalam menghadapi perubahan  zaman. 

Upacara Mikul Lodong di Desa Tagog Apu tidak hanya 
mempertahankan nilai nilai budaya lokal, tetapi juga memberikan 
kontribusi penting terhadap  pengembangan komunitas melalui 
pariwisata budaya. Dengan mengintegrasikan  upacara ini ke dalam 
sistem pendidikan dan pelatihan di Perguruan Pencak Silat  Mekar 
Mandiri, masyarakat setempat dapat memanfaatkan potensi budaya 
mereka  untuk meningkatkan kesejahteraan ekonomi dan sosial (Sari, 



45Habitus Seni di Bandung Barat

2015). Upacara ini  juga menjadi daya tarik wisata yang menarik minat 
pengunjung, yang ingin  menyaksikan secara langsung pelaksanaan 
tradisi dan ritual budaya yang unik. 

Desa Tagog Apu memiliki potensi besar sebagai destinasi wisata 
budaya.  Upacara Mikul Lodong menjadi salah satu atraksi utama 
yang menarik perhatian  wisatawan domestik maupun mancanegara. 
Melalui promosi yang tepat dan  pengelolaan yang baik, upacara ini 
dapat menjadi salah satu pilar utama dalam  pengembangan desa 
wisata yang berkelanjutan. Penelitian ini menunjukkan bahwa  dengan 
melibatkan masyarakat dalam pengelolaan pariwisata, desa dapat  
mengoptimalkan manfaat ekonomi tanpa mengorbankan nilai-nilai 
budaya yang ada  (Kementerian Pariwisata, 2020).

SIMPULAN 

Upacara Mikul Lodong di Desa Tagog Apu merupakan contoh yang 
sangat  baik dari bagaimana tradisi lokal dapat bertahan dan beradaptasi 
dalam  menghadapi perubahan zaman. Melalui ritual ini, masyarakat 
Sunda tidak hanya  mempertahankan kearifan lokal mereka, tetapi 
juga memperkuat ikatan komunitas  dan memberikan makna baru bagi 
generasi muda. Upacara ini menunjukkan  bagaimana elemen-elemen 
budaya tradisional dapat diintegrasikan dengan konteks  kontemporer 
untuk menciptakan nilai dan makna yang relevan. Dengan pendekatan  
yang melibatkan kajian literatur, observasi lapangan, dan wawancara, 
penelitian ini  memberikan gambaran yang komprehensif tentang 
sejarah, pelaksanaan, serta  makna dan fungsi Upacara Mikul Lodong. 
Temuan ini diharapkan dapat memberikan  kontribusi dalam upaya 
pelestarian budaya lokal dan meningkatkan pemahaman  tentang 
peranannya dalam masyarakat modern.

REFERENSI

Endraswara, S. (2013). Pengantar Studi Kebudayaan. Yogyakarta: Pus-
taka Pelajar. 

Foley, D. (1996). Cultural Anthropology: An Applied Perspective. New 
York: McGraw Hill. 

Geertz, C. (1973). The Interpretation of Cultures: Selected Essays. New 
York: Basic  Books. 



46 Habitus Seni di Bandung Barat

Hadi, S. (2020). Tradisi dan Ritual dalam Budaya Sunda: Studi Kasus 
Upacara Mikul  Lodong. Bandung: Penerbit ISBI Bandung. 

Hobsbawm, E. J., & Ranger, T. (1983). The Invention of Tradition. Cam-
bridge:  Cambridge University Press. 

Iskandar, F. (2024). Pengembangan Seni di Desa Tagog Apu: Kolaborasi 
dan  Inovasi. Bandung: ISBI Bandung Press. 

Koentjaraningrat, M. (1985). Pengantar Antropologi Sosial. Jakarta: Ak-
sara Baru. 

Kementerian Pariwisata. (2019). Pedoman Pengembangan Desa Wisa-
ta. Jakarta:  Kementerian Pariwisata Republik Indonesia. 

Kementerian Pariwisata. (2020). Kriteria dan Standar Desa Wisata. Ja-
karta:  Kementerian Pariwisata Republik Indonesia. 

Ricklefs, M. C. (2008). A History of Modern Indonesia. Stanford: Stan-
ford University  Press. 

Sari, N. (2015). Pencak Silat dan Tradisi Budaya Sunda: Integrasi Mikul 
Lodong  dalam Pendidikan Silat. Jakarta: Penerbit Pencak Silat 
Mekar Mandiri. 

Sudibya, B. (2018). Wisata Desa dan Desa Wisata. Bali Membangun 
Bali: Jurnal  Bappeda Litbang. 1 (1), hlm. 21-25. 

Sutrisno, A. (2022). Kearifan Lokal dan Adaptasi Budaya di Era Glo-
balisasi: Studi  Kasus Desa Tagog Apu. Bandung: Penerbit Uni-
versitas Padjadjaran. 

Susilo, B. (2001). Pelestarian Budaya Lokal dalam Konteks Globalisasi. 
Yogyakarta:  Penerbit Andi Offset. 

Wahyudi, H. (2018). Mikul Lodong: Sejarah dan Makna Ritual dalam 
Budaya Sunda.  Jakarta: Penerbit Kearifan Lokal.

NARASUMBER 

Asep Suprapto Ketua Padepokan Mekar Mandiri 
Abah Tjatja Sesepuh Padepokan Mekar Mandiri dan sekaliguh pe-

mangku adat Hernandi Tismara KABID BUDPAR, pemerintahan 
Kabupaten Bandung Barat 


