
123Habitus Seni di Bandung Barat

REFLEKSI SENI DALAM PARADIGMA 
KEBUDAYAAN YANG BERUBAH

Ipit Saefidier Dimyati



124 Habitus Seni di Bandung Barat

PENDAHULUAN

Pendidikan kesenian selalu mengajarkan masa lalu, tidak pernah 
mengajarkan yang datang di “hari ini”, apalagi di masa depan. Ilmu seni 
adalah interpretasi kreativitas seni yang telah berlalu. Oleh karena itu, 
institusi pendidikan seni secara umum selalu tertinggal dari perkembangan 
kesenian itu sendiri yang senantiasa berubah dari saat ke saat.

Pada saat para mahasiswa masuk ke desa-desa untuk menerapkan 
ilmu yang di dapatnya dari bangku kuliah, paradigma mereka tentang 
kesenian secara umum biasanya adalah melihat kesenian-kesenian 
itu sebagai tradisi yang pernah hidup, atau masih hidup hidup namun 
nafasnya “senin-kamis”, artinya akan punah, atau juga kesenian-
kesenian tradisi yang masih hidup yang disenangi oleh masyarakat. 
Saat menyadari bahwa di desa tersebut sebetulnya tidak ada kesenian 
tradisi, dan kalau pun ada, namun sudah tidak pernah dianggap lagi 
oleh masyarakat, mereka umumnya sedikit kecewa, dan kerap kali 
kebingungan, apa yang mesti dilakukan, kesenian tradisi apa yang 
harus bersama-sama dengan masyarakat untuk dihidupkan?  

Pada masa sekarang, saat dunia telah menjadi “kampung besar”, 
hampir segala hal yang terjadi di belahan dunia mana pun akan dengan 
gampang terlihat dan di belahan dunia yang lain. Teknologi komputer 
telah menyebabkan dunia seolah-olah tak berjarak. Sekat-sekat bangsa 
atau budaya sekarang telah semakin mencair. Artinya, meskipun kita 
menyebut suatu daerah itu “desa”, namun jangan membayangkan 
desa yang dimaksud seperti desa seperti pada Abad XX. Desa nyaris 
hampir sama dengan kota-kota. Di desa-desa jaringan internet telah 
masuk, mereka bisa menyaksikan peritiwa-peristiwa di seluruh dunia 
melalui platform-platform populer, seperti Youtube, Instagram atau 
TikTok. 

Dengan membeberkan semua itu, tulisan ini bermaksud untuk 
menelaah bahwa “perubahan” merupakan unsur yang tidak bisa 
dihindarkan dari kehidupan sosial manusia. Dunia saling mempengaruhi. 
Tak ada peradaban yang tidak dipengaruhi oleh peradaban lainnya. 
Pemerintah Korea Utara berusaha menutup diri dari pengaruh-
pengaruh luar, namun selalu saja ada berita beberapa penduduknya 
yang dihukum, bahkan dieksekusi mati oleh pemerintahnya, karena 
menonton hiburan, seperti film dan K-Pop, karya-karya seniman Korea 
Selatan, yang diselundupkan oleh orang-orang tertentu.



125Habitus Seni di Bandung Barat

Dengan adanya pengaruh dari peradaban dan kebudayaan yang 
lainnya, maka di desa-desa pun seleranya mulai bergeser. Mereka tidak 
lagi merasa terhibur dengan seni-seni tradisi dengan berbagai alasan. 
Apakah itu berbahaya? Tentu saja tidak. Perubahan itu keniscayaan. 
Tak ada sama sekali yang tidak berubaha di dunia ini. Dari zaman dulu 
hingga ekarang. Sekarang perubahannnya semakin trerasa cepat, 
karena pengaruh dunia maya yang bisa diakses nyaris oleh seluruh 
manusia di jagat ini.

Oleh sebab itu, tampaknya ketika para mahasiswa seni masuk 
ke Masyarakat, semestinya mereka tak perlu lagi dibebani untuk 
menghidupkan kesenian tradisi. Jika memang di desa itu masih ada 
kesenian tradisi yang hidup, sudah tentu para mahasiswa tidak bisa 
mengabaikan. Akan tetapi, jika di desa itu tidak ada lagi kesenian 
tradisi yang hidup, dan mereka lebih menyukai seni-seni urban, sudah 
tentu mahasiswa pun semestinya tidak memaksakan seni-seni tradisi 
dihidupkan, padahal Masyarakat tidak menyukainya.

Beradasarkan pemikiran tersebut di atas, dalam tulisan ini akan 
dibahas bagaimana kebudayaan, dan di dalamnyanya kesenian, 
berubah. Tuisan diawali dengan pembahasan kebudayaan, lalu 
mengupas kebudayaan dalam perpektif perubahan. Penyadaran 
mengenai kebudayaan yang berubah secara teori biasanya sudah 
dipahami oleh orang-orang, namun dalam praktiknya mereka yang 
paham itu jarang menerapkannya, malah selalu kebudayaan itu 
dipandang secara sempit, yakni warisan nenek moyang.

Setelah membahas tentang kebudayaan yang berubah, selanjutnya 
tulisan ini meninjau kasus nyata tentang kesenian yang ada di Bandung, 
yang lahir dari masyaraat kota (urban), dengan semangat yang 
berbeda dengan semangat masyarakat tradisi. Jeprut, salah satu jenis 
performing art (bahkan ada yang menyebutnya sebagai performance 
art), merupakan satu bentuk ekspresi dari seniman-seniman yang 
tampaknya didorong oleh kebutuhan untuk menemukan satu genre 
yang relative baru, yang bisa mewakili gejolak yang dirasakannya. 

Tulisan ini sejenis refleksi setelah penulis jadi pembimbing saat 
mahasiswa terjun ke Masyarakat di desa Laksanamekar, Kecamatan 
Padalarang, Kabupaten Bandung Barat.



126 Habitus Seni di Bandung Barat

ISI

Seni dan Perubahan 

•	 Pengertian Kebudayaan
	 Tulisan ini akan membahas perubahan dari sudut pandang 

kebudayaan. Oleh sebab itu, sebelum masuk ke inti tulisan, terlebih 
dulu dibahas tentang pengertian kebudayaan serta perubahan 
kevbudayaan.

Kebudayaan merupakan seperangkat nilai yang menjadi pedoman 
untuk bertingkah laku dari suatu masyarakat yang relatif tetap. 
Namun bila hanya itu, telah lama peradaban manusia lenyap di dunia 
sebab tidak mampu beradaptasi dengan perubahan-perubahan. Tapi 
ternyata tidak. Bukti-bukti antropo-sosiologis memperlihatkan bahwa 
umumnya manusia telah mampu beradaptasi terhadap perubahan 
yang terjadi di dunia. Mengapa demikian? Sebab selain memiliki sisi 
yang menunjukkan suatu kemapanan nilai-nilai, kebudayaan pun 
memiliki sisi yang menunjukkan peluang bagi perubahan-perubahan. 
Sisi ini mungkin hanya sebuah lubang kecil, tapi ia begitu penting bagi 
keberlanjutan kehidupan (Babette, 2017: 13).

Banyak telaah mengenai perubahan ini, salah satunya yang 
menarik adalah hipotesis yang diajukan oleh Julian Steward tentang 
konsep “inti” (core) budaya. Menurutnya semua sistem budaya dapat 
dipisahkan dalam dua institusi, yaitu institusi inti dan dan institusi 
periferal (Kaplan & Manners, 1999:65). Institusi inti merupakan yang 
paling erat kaitannya dengan cara suatu budaya beradaptasi terhadap 
lingkungan dan mengeksploitasi lingkungan tersebut. Institusi inti dalam 
suatu kebudayaan dapat meliputi unsur-unsur ideologi, sosiopolitik, 
dan teknoekonomis. Yang terakhir, yakni teknoekonomis, merupakan 
unsur yang paling menonjol pengaruhnya dalam menetapkan serta 
membentuk ciri-ciri strategis suatu masyarakat. Perubahan, demikian 
Steward, dapat dimulai di manapun di dalam sistem. Tapi jika 
perubahan tidak bereaksi dengan institusi inti, maka sistem sebagai 
suatu keseluruhan tidak akan mengalami perubahan tipe budaya. 

Mengenai teknoekonomi, yang dimaksudkan adalah bukan hanya 
teknik atau alat yang digunakan oleh suatu masyarakat. Bagian pertama 
dari kata bentukan itu (“tekno”) mengacu pada perlengkapan teknis 
atau material dan pengetahuan yang ada dalam (serta dimanfaatkan 
oleh) masyarakat. Kemudian kata kedua (“ekonomi”) lebih dimaksudkan 



127Habitus Seni di Bandung Barat

pada pangaturan yang dilakukan masyarakat saat memanfaatkan 
perlengkapan teknis dan pengetahuannya untuk produksi, distribusi 
dan konsumsi barang serta jasa. Jadi, dalam mengertian itu teknologi 
dianggap sebagai representasi dari “kesempatan”, sedangkan ekonomi 
sebagai representasi cara pemberlakuan kesempatan itu dalam 
masyarakat (Ibid, 1999:129).

Dalam kepustakaan antropologi banyak ditemukan fakta bahwa 
munculnya teknik atau suatu material yang relatif baru dalam suatu 
masyarakat menyebabkan terjadinya transformasi budaya. Kasus 
diperkenalkannya kuda pada suku Indian Tanah Datar di Amerika utara, 
misalnya. Seperti yang diperlihatkan Symnms C. Oliver, kehadiran kuda 
dalam masyarakat Indian tersebut memungkinkan mereka melakukan 
eksploitasi sumberdaya hewani yang kaya dengan cara dan tarap 
yang sebelumnya tidak dapat dicapai. Perubahan teknologi dasar ini 
pada akhirnya menjadi pemicu rentetan modifikasi budaya. Begitu 
pula pergantian kapak batu menjadi kapak baja pada suku Yir-Yaront 
di Australia. Kasus yang ditunjukan Lauritson Sharp ini konon telah 
membawa perubahan dramatik dalam bidang gagasan, sentimen dan 
nilai-nilai tradisional.   

Contoh-contoh lainnya tentu masih bisa ditambah. Tapi menurut 
hemat penulis uraian singkat dan sederhana di atas sudah cukup 
untuk memperlihatkan bahwa menurut sudut pandang Steward serta 
para pengikutnya untuk memahami perubahan-perubahan budaya 
tampaknya teknologi atau hal-hal yang bersifat material begitu 
menonjol sehingga ia seharusnya menjadi titik-tolak yang paling 
utama bagi peneliti antropologi yang sedang melakukan penelitian. 
Sungguhpun mereka tidak mengabaikan sama sekali persoalan-
persoalan nilai, norma, ideologi dan hal-hal lain yang bersifat internal, 
tapi karena hal-hal tersebut sulit diukur, maka mereka berkeyakinan 
bahwa hanya melalui kajian tenologi dan materi yang bersifat 
eksternallah yang akan mampu mewujudkan ilmu-ilmu sosial menjadi 
ilmu dengan validitas dan probabilitas yang tinggi. 

Memang kita harus mengakui bahwa pendekatan para ahli yang 
memperlakukan teknoekonomi sebagai titik-tolak telah memperkaya 
‘pisau bedah’ ilmu-ilmu sosial  dalam membuka selubung-selubung 
misteri kehidupan manusia. Tapi bila hal itu dijadikan sebagai faktor 
yang determinan, tampaknya kita pun mesti mengajukan keberatan-
keberatan. Bila dikatakan bahwa inti kebudayaan yang paling menonjol 



128 Habitus Seni di Bandung Barat

adalah teknoekonomi, menurut hemat penulis pendapat itu awalnya 
ditarik dari pengandaian-pengandaian yang notabene bersifat 
ideologis. Bisa saja dikatakan bahwa kesimpulan itu ditarik dari hasil-
hasil penelitian empiris, namun mereka tak bisa mengklaim telah 
meneliti seluruh kebudayaan di dunia. 

Mungkin betul bahwa pemunculan teknologi yang relatif baru 
dalam suatu masyarakat mampu merombak nilai-nilai budayanya, 
namun betul pula bahwa tidak harus selalu kemunculan teknologi yang 
awalnya belum ada dalam suatu masyarakat mampu mengubah nilai-
nilai budaya masyarakat bersangkutan seperti pernah diungkapkan oleh 
W.F. Ogburn (Soekanto, 1986: 3-12). Menurutnya ada dua jenis adaptasi 
sosial, yakni menyangkut adaptasi manusia terhadap kebudayaan serta 
penyesuaian berbagai jenis kebudayaan. Yang pertama merupakan 
penyesuaian kebudayaan pada kondisi-kondisi material, sedangkan 
yang kedua adalah kebudayaan adaptif atau penyesuaian pada kondisi-
kondisi nonmaterial. Idealnya bila kebudayaan material berubah maka 
kebudayaan nonmaterial pun berubah. Tapi sering terjadi bahwa 
perubahan yang satu tidak selalu diiringi oleh perubahan yang lainnya. 
Kebudayaan material lebih cepat berubah, tapi sikap-sikap nonmaterial 
lebih lambat berubah. Orang yang berasal dari desa yang hidup di kota, 
misalnya, tetap saja membawa sikap-sikap mental desa meskipun 
lingkungan materialnya berbeda. Oleh sebab itu, meskipun mereka 
bisa survive, ia tetap saja tak mampu beranjak dari kemiskinannya, 
karena kurang bisa mengantisipasi perubahan-perubahan material 
yang demikian cepat. 

Sebuah hasil penelitian yang sangat memikat tentang orang Jawa 
ditulis oleh Benedict R. O’G. Anderson (2000: 35-169). Dia melihat 
bahwa meskipun Indonesia telah melakukan transformasi ekonomi, 
politik, budaya dan sosial dalam waktu yang relatif panjang, namun 
tetap saja  tidak bisa lepas dari masa lalunya. Artinya, perubahan yang 
terjadi di Indonesia sebetulnya hanya menyentuh permukaannya saja, 
sedangkan nilai-nilai yang mendasarinya tetap sama, yakni nilai-nilai 
lama. Itulah sebabnya mengapa Negara Indonesia menjadi begitu 
sentralistik, misalnya, dan tampak alergi terhadap sistem parlementer 
atau bentuk negara federasi.  Menurut Anderson, akarnya terletak pada 
logika konsep tradisional Jawa mengenai Kuasa yang memerlukan suatu 
pusat, yang berkararkter sinkretik dan menyerap, serta menganggap 
titik pusat biasanya dinyatakan dalam diri seorang penguasa.    



129Habitus Seni di Bandung Barat

Begitulah, meskipun nilai, norma atau ideologi  itu konon sulit 
diukur, tapi tetap eksis dan banyak dilakukan orang sebagai titik 
berangkat dalam melakukan penelitian. Tentu apa yang diungkapkan 
dalam penelitiannya bisa salah atau kurang tepat, seperti halnya 
penelitian-penelitian yang berbasis pada teknologi atau materi. Namun 
demikianlah hakikat ilmu, ia semestinya tidak mengklaim menjadi 
yang paling benar. Jika klaim itu dengan sengaja diterapkan padanya, 
maka ilmu bersangkutan menjadi dogmatik, dan dengan demikian 
mengingkari hakikatnya sendiri. Baik ilmu-ilmu sosial maupun ilmu-
ilmu alam (eksakta) bisa mencapai tarafnya seperti sekarang, karena 
ada proses dialektika yang saling membantah dan menambahkan. 

Perubahan Kebudayaan

Lalu, bagaimakah kebudayaan berubah? Apakah perubahan itu hasil 
inisiatif individu atau kelompok? Dalam antropologi perubahan biasanya 
dilihat sebagai hasil dari proses evolusi, difusi, atau akulturasi. Bila 
perubahan dianggap sebagai hasil dari proses evolusi, maka ia merupakan 
suatu keniscayaan yang harus dilalui oleh suatu kebudayaan melalui 
tahap tahap yang gradual dan berlaku secara universal. Sedangkan dari 
perspektif difusi terkandung makna bahwa perubahan kebudayaan 
terjadi karena adanya suatu persebaran dari satu pusat kebudayaan 
yang kuat terhadap kebudayaan kebudayaan lainnya. Kemudian, 
dalam akulturasi perubahan kebudayaan diyakini  sebagai suatu proses 
terjadinya peristiwa amalgamasi dua atau lebih kebudayaan, sehingga 
menghasilkan sintesis sui generis (lihat Lauer, 1977: 387 402).

Tentu saja banyak variasi pendapat dari ketiga konsep atau 
paradigma tersebut di atas. Dalam tulisan ini tidak akan ditelusuri 
kembali secara mendalam. Baik melalui evolusi, difusi, ataupun 
akulturasi, perubahan dalam kebudayaan tampaknya diakui sebagai 
gerak yang tidak bisa dihindari. Dalam kenyataan empirik memang 
banyak orang atau masyarakat yang berusaha untuk mencegah 
terjadinya perubahan sosial atau kebudayaan. Orang atau masyarakat 
yang melakukan pencegahan itu biasanya takut bahwa, dengan 
terjadinya perubahan maka `kosmos’ makna yang jadi panutan 
bersama menjadi terguncang, sehingga terjadilah khaos. Tapi bisa juga 
orang yang takut pada perubahan tersebut karena tidak ingin beranjak 
dari status quo, suatu keadaan yang bisa menghilangkan peluang 
untuk memperoleh keuntungan baik secara materil maupun moril 



130 Habitus Seni di Bandung Barat

bagi kepentingan diri atau kelompoknya. Untuk menjaga agar tidak 
terjadi perubahan, biasanya orang-orang seperti itu, bila ia berada 
dalam tampuk kekuasaan, membuat semacam “rasionalisasi” dengan 
melakukan pengawasan yang ketat melalui peraturan-peraturan dan 
alat-alat kekuasaan lainnya.  

Namun, seketat apa pun pengawasan yang dilakukannya, selalu 
saja terjadi perlawanan, baik secara langsung maupun  tidak langsung, 
oleh orang-orang yang merasa terkungkung  berada dalam situasi dan 
kondisi yang stagnan dan mungkin juga menyiksa. Bisa jadi perlawanan 
terhadap keadaan yang seolah-olah membeku itu dilakukan secara 
terorganisir dan sistematis melalui sebuah gerakan yang melibatkan 
orang banyak, atau bisa juga secara perorangan melalui perilaku yang 
seolah-olah iseng dan tidak tahu aturan.  Banyak contoh di dunia 
tentang gerakan perlawanan terhadap status quo yang melibatkan 
orang banyak yang pada dasarnya bertujuan untuk mengubah 
keadaan, seperti revolusi Perancis, gerakan kemerdekaan yang ingin 
melepaskan diri dari cengkeraman penjajah, gerakan reformasi yang 
terjadi di Indonesia beberapa waktu yang lalu, dan sebagainya. Begitu 
pula dengan perlawanan yang dilakukan secara perorangan, misalnya 
perlawanan kecil-kecilan para petani Sedaka di Malaysia, seperti 
yang diperlihatkan oleh James C. Scott (2000), melalui perilaku-
perilaku yang seolah-olah kurang berarti seperti mencuri sedikit-
sedikit, memperlambat kerja, pura-pura sakit, pura-pura bodoh, dan 
sebagainya. Perlawanan-perlawanan kecil yang terkesan remeh dan 
kurang memiliki makna bagi perubahan itu mungkin awalnya tidak 
berdampak yang begitu mengagetkan, tapi  bila ia terus dilakukan 
secara konsisten, pada saat-saat tertentu perlawanan tersebut bisa 
menjadi besar dan melibatkan orang banyak. Misalnya dalam kesenian, 
saat gerakan dada muncul di Zurich pada tahun 1916, awalnya dari 
sebuah diskusi kecil tentang seni di sebuah kafe yang dilakukan oleh 
tiga orang seniman: Tzara, Arp, dan Huelsenbeck (Ades, 1981: 110-121).  
Ketika salah seorang dari mereka menemukan kata “dada” dari sebuah 
kamus secara tidak sengaja, lalu mereka membuat suatu pertunjukan 
yang tidak lazim yang membuat orang di sekitarnya protes: Mula-mula 
Arp membaca sajak, menyusul Huelsenbeck melakukan hal yang sama 
dengan suara yang lebih keras, kemudian Tzara seolah-olah tak mau 
kalah memukul-mukul drum, sehingga menimbulkan paduan bunyi 
yang tak enak didengar. Gerakan yang memprotes terhadap pemujaan 



131Habitus Seni di Bandung Barat

yang berlebih-lebihan pada keunggulan rasio dan seni dengan estetika 
yang formal itu, kemudian menyebar ke seluruh Eropa dan menjadi 
kecenderungan umum seniman-seniman muda pada saat itu. 

Tentu saja sebuah gerakan perlawanan terhadap kondisi atau 
situasi yang telah mapan, tidak berangkat dari kekosongan nilai. Artinya, 
seorang individu atau kelompok yang melakukan semacam tinjauan 
kritis terhadap tatanan nilai yang ada, bukanlah makhluk-makhluk 
asing yang bebas dari nilai yang diberontakinya. Bagaimanapun 
mereka merupakan “produk” dan bagian dari suatu masyarakat yang 
menyantuni patokan-patokan tertentu untuk berperilaku. Namun 
justru karena itu perlawanan menjadi memiliki makna, sebab orang-
orang yang melakukannya, terutama secara sengaja, merupakan 
orang-orang yang boleh dikatakan sangat paham dengan seluk-beluk 
kebudayaannya. Adalah sebuah kekonyolan, menurut hemat penulis, 
bila ada yang memberontak dengan tanpa terlebih dulu memahami 
apa-apa yang diberontakinya. Pada dasarnya setiap anggota masyarakat 
paham dengan kebudayaannya, walaupun tentu saja tidak selalu 
mampu mengutarakannya secara verbal. Tapi walaupun  begitu, tidak 
setiap orang mampu menjadi pencetus bagi perubahan kebudayaan. 
Diperlukan suatu keberanian untuk menyimpang dari pola-pola yang 
telah tertentukan. Ketika Nyoman Mandra, seorang seniman lukis yang 
berasal dari Kamasan Bali, misalnya, selesai melukis salah satu episode 
Mahabrata, lalu diberi komentar oleh masyarakat Kamasan yang 
melihat lukisannya dengan ungkapan “beh, ben, beh”, bahasa lokal 
yang menggambarkan rasa kagum dan ungkapan persetujuan dengan 
tema dan gaya yang diungkapkan Mandra ( Kayam, 1981: 38), apakah 
hal yang sama akan diperolehnya saat ia melukis sosok Arjuna yang 
bunuh diri karena menyesal telah membunuh saudaranya? Karena 
ini hanya sebuah pengandaian, jawabannya bisa ya atau tidak. Bila 
ya, tentu Mandra akan tetap menjadi anggota masyarakat Kamasan 
yang ‘aman’ seperti semula, walaupun mungkin karyanya tersebut 
bisa menggoyahkan tata nilai yang ada; tapi bila tidak, dan tampaknya 
jawaban inilah yang memiliki kemungkinan yang besar kalau terjadi 
dalam suatu masyarakat yang masih kukuh menggenggam norma-
norma leluhur seperti masyarakat Kamasan pada saat itu, Mandra akan 
dikucilkan dari pergaulan, tidak diikutsertakan dalam upacara-upacara 
agama, atau malah mungkin juga dianggap sebagai orang gila. Tidak 
setiap orang mampu dan berani menghadapi resiko-resiko semacam 



132 Habitus Seni di Bandung Barat

itu. Boleh jadi banyak orang yang memiliki pikiran-pikiran yang berbeda, 
menyimpang, atau terlihat aneh nila dilihat dari perspektif keseharian, 
tapi karena merasa takut dan tidak berani menghadapi lonsekuensi-
konsekuensi negatif yang bakal diterima, akhirnya pikiran tersebut 
hanya jadi gagasan-gagasan yang terkubur meskipun sebetulnya 
memiliki potensi bagi kemaslahatan pertumbuhan kebudayaan.

Bila Henri Bergson (dalam Noerhadi, 1983: 22) mengatakan 
bahwa tradisi (penulis tambahkan: dan atau kebudayaan) merupakan 
kristalisasi kreativitas dari masa lalu, maka dalam ungkapan itu 
sebetulnya tersirat pengakuan bahwa peradaban manusia dalam 
sejarahnya selalu diisi oleh serentetan perubahan perubahan yang 
lahir dari manusia¬-manusia kreatif di masa lalu. Hanya saja, ketika 
ia telah menjadi kebiasaan atau telah terintegrasi dalam mainstream 
dan diakui sebagai milik bersama, maka gagasannya  tidak lagi 
dirasakan sebagai hasil dari sebuah inovasi. Sebuah contoh kecil bisa 
ditampilkan di sini. Mungkin kita sudah terbiasanya melihat orang 
yang akan merebus telor dengan terlebih dulu melubangi kulit telor  
di bagian yang lonjongnya dengan jarum. Penulis bisa membayangkan 
bahwa orang yang pertama melakukan hal itu pernah direpotkan oleh 
persoalan merebus telor yang senantiasa pecah dalam godogan air, 
padahal ia sebetulnya ingin memperoleh telor matang dengan bulatan 
yang utuh sehingga terlihat ‘indah’ bila dibuat rendang misalnya.  
Setelah akar persoalannya ditemukan, yakni bahwa yang menyebabkan 
pecahnya telor itu karena ada tekanan udara dari dalam saat berada 
dalam suhu panas, kemudian ia memutuskan untuk melubangi telor 
yang akan direbusnya dengan jarum, lalu memasukkannya pada 
saat air dalam keadaan mendidih. Ternyata usahanya berhasil, dan 
lubang kecil yang dibuatnya nyaris tak nampak.  Awalnya orang yang 
menyaksikan peristiwa itu mungkin beranggapan bahwa melubangi 
telor yang akan direbus adalah perbuatan konyol. Bagaimana tidak? 
Bukankah melalui lubang itu isi telor akan berceceran? Tapi setelah 
menyaksikan hasilnya yang gemilang, mungkin ia pun akan meniru, 
lalu menyebarkan informasi baru ini pada orang-orang yang sedang 
menghadapi problem yang sama. Ketika informasi telah tersebar, dan 
lambat-laun menjadi pengetahuan yang umum, ia tidak lagi menjadi 
sesuatu yang mengejutkan seperti pertama kali ditemukan; orang-
orang menjadi lazim melakukannya, dan ia tidak diingat lagi sebagai 
hasil dari inovasi seseorang di masa lalu.



133Habitus Seni di Bandung Barat

Sudah tentu perubahan kebudayaan tidak selalu berarti 
pertumbuhan, tapi bisa juga berarti kemerosotan. Namun apapun 
makna yang terkandung di dalamnya, perubahan kebudayaan biasanya 
diawali oleh hadirnya cara berpikir yang menyimpang dari pola-pola 
umum yang dilakukan oleh sedikit atau banyak orang yang menjadi 
anggota suatu masyarakat. Cara berpikir demikian disebut Edward de 
Bono sebagai cara berpikir lateral (1990), yaitu selain  menyimpang dari 
cara berpikir yang lazim, ia pun berusaha untuk keluar dari pembatas-
pembatas, melakukan semacam lompatan dengan cara memandang 
secara baru hal-hal atau pola-pola lama.  Tapi cara berpikir semacam 
itu tidak populer di masyarakat, sebab bila ia telah menjadi perilaku 
maka ‘kosmos’ yang telah tersusun secara rapi menjadi terguncang 
serta mampu menciptakan kondisi khaos. Untuk mengantisipasi agar 
perilaku semacam itu tidak muncul, biasanya masyarakat memiliki 
mekanisme pengendalian sosial dengan sanksi-sanksi dari yang paling 
ringan seperti tidak diikutsertakan dalam upacara-upacara agama, 
hingga yang paling berat: hukuman mati. Tapi meskipun berpikir 
lateral beserta perilaku yang menyimpang sebagai perwujudannya 
sering dihadang oleh sanksi-sanksi, ia selalu saja dilakukan oleh orang-
orang, meskipun hanya jadi gerak yang marjinal. Selalu saja ada pribadi 
pribadi yang berusaha melanggar aturan atau patokan yang telah 
menjadi pegangan bersama, karena merasa tidak puas dengan cara 
cara konvensional yang dianggapnya tak lagi mampu menampung dan 
berdamai dengan perubahan perubahan lingkungan. Biasanya dalam 
suatu masyarakat yang masih kuat berpegang teguh pada patokan 
patokan yang telah terlembagakan dalam pranata pranata sosial, 
pribadi pribadi semacam itu dianggap sebagai orang yang aneh, gila, 
dan abnormal. 

 	 Di atas telah diungkapkan bahwa kebudayaan itu memiliki 
dua sisi yang saling melengkapi satu sama lain: sisi kemapanan nilai-
nilai dan sisi peluang untuk disimpangkan. Dilihat dari perspektif ini, 
maka perilaku yang dianggap menyimpang oleh suatu masyarakat, 
sebetulnya adalah perilaku-perilaku yang mampu menggerakkan 
kebudayaan untuk mengikuti perubahan-perubahan yang  senantiasa 
terjadi dalam kehidupan. Berbicara masalah perilaku menyimpang 
(deviant),  Seymour Smith (1990: 76-77) mengatakan bahwa deviansi 
(deviance) sering didefinisikan sebagai perbedaan dari norma norma 
sosial, dan ini berarti istilah itu merupakan kategori yang lebih luas 



134 Habitus Seni di Bandung Barat

daripada istilah crime yang hanya menunjuk pada perilaku-perilaku 
yang akan menyerang persetujuan formal. Perilaku perilaku deviant 
sebetulnya suatu fenomena normal dalam masyarakat manusia, dan 
ia telah dihubungkan dengan kapasitas seseorang dalam melakukan 
kreativitas dan inovasi, yakni suatu kemampuan yang menjadi bagian 
dari warisan perilaku manusia.

Jika suatu perilaku masih dianggap deviant dan belum terintegrasi 
menjadi konfgurasi yang menyeluruh dan belum menjadi patokan 
atau panutan untuk bertingkah laku, kiranya lebih tepat dikatakan 
sebagai berada dalam tahap liminal1, meminjam istilah Victor Turner 
(1982), yakni suatu tahap yang berada di luar struktur dimana orang 
yang mengalaminya merasa menghadapi dirinya secara utuh dalam 
keadaan yang tidak dipengaruhi keadaan normal sehari hari. Tahap 
liminal berada dalam sebuah ambang antara `ada’ dan `tiada’, suatu 
fase atau keadaan di antara dua aturan. Perilaku perilaku alternatif 
yang belum dijadikan sebagai bagian kebudayaan, biasanya dianggap 
sebagai perilaku yang menyimpang atau deviant. la dianggap berada di 
luar kepatutan dan tidak pantas untuk diikuti. Oleh sebab itu perilaku 
menyimpang ini seolah olah menjadi asyik sendiri menikmati kondisinya 
yang ambivalen. Untuk mencirikan bahwa perilaku itu menyimpang dari 
keseharian yang berada dalam tahap liminal itu, ada kecenderungan 
dari masyarakat untuk melakukan semacam “pembingkaian”3 dengan 
stigma stigma, seperti gila, primitif, kekanak kanakkan, main main, 
dan sebagainya. Diharapkan dengan adanya bingkai tersebut, ia tidak 
mengalir ke luar untuk mempengaruhi sistem nilai keseharian yang 
tertib dan harmonis, meskipun pada kenyataannya selalu saja terjadi 
penetrasi yang kadang¬ kadang mengguncangkan pranata pranata 
yang telah ada.

Seni dalam Perspektif Kebudayaan

Dalam menyusun tujuh unsur kebudayaan yang dianggap universal 
itu, Koentjaraningrat (1982) menempatkan kesenian pa¬da posisi 
kelima, yakni di bawah bahasa dan di atas sistem mata¬pencaharian. 
Posisi atau tataurut dari unsur unsur kebudayaan itu secara sengaja 
disusun sedemikian rupa oleh penulisnya dengan maksud untuk 
memperlihatkan bahwa unsur yang paling atas lebih sulit berubah 
dibandingkan dengan unsur unsur yang ada di bawah¬nya. Kita tidak 



135Habitus Seni di Bandung Barat

tahu apa yang dijadikan ukuran atau parameter yang dipakai penulisnya 
bahwa yang satu lebih gampang berubah di-bandingkan yang lainnya, 
dan kita pun tidak tahu apakah sudah ada penelitian yang seksama 
terhadap unsur unsur kebudayaan itu sehingga ia menjadi valid 
untuk disebut bahwa unsur kebudayaan sistem pengetahuan suatu 
masyarakat, misalnya, lebih sulit diubah diban¬dingkan bahasa yang 
persis perada di bawahnya.

Begitu pula dengan penempatan kesenian di atas sistem 
matapencaharian, sungguh sulit untuk dibuktikan bahwa sistem 
matapencaharian itu lebih gampang berubah daripada kesenian. 
Apalagi pada masa sekarang saat orang-orang tak lagi mudah 
memprediksi apa yang akan terjadi di masa depannya yang paling 
dekat  dan orang-orang mengantri untuk menjadi pengganti pekerja 
yang berhenti karena sulitnya mencari kerja.  Bisa jadi penyusunan 
urut urutan itu berdasarkan pada kebudayaan masyarakat tradisional 
dengan komunitas yang kecil, serta spesialsasi pekerjaan yang 
belum terlalu rumit serta sikap individualitas tidak terlalu mencuat 
kepermukaan, kesenian memang masih dimiliki bersama dan karena 
itu sulit untuk berubah. Para seniman dalam masyarakat tradisional 
itu pada umumnya masih patuh pada pakem pakem, sehingga 
pencipta¬an karya seni baru yang keluar dari pakem pakem seolah-
olah tidak per¬nah terjadi.

Dalam bagian terdahulu tulisan ini telah menyebut contoh pelukis 
Nyoman Mandra, sosok seniman tradisi yang setia terhadap pakem-
pakem atau aturan-aturan yang telah ditetapkan tradisi (masyarakat). 
Contoh lain bisa ditambahkan: dalang wayang kulit purwa dalam 
masyarakat Jawa saat kebersamaan masih jadi pegangan. Dalang dulu 
masih dianggap orang yang serba tahu, serta mampu melaku¬kan 
komunikasi dengan makhluk makhluk suprahuman. Karena itu, da¬lang 
di mata masyarakat tradisional Jawa merupakan orang yang da¬pat 
menjembatani antara dunia atas, dunia para susuhunan, dengan 
dunia bawah, yakni dunia yang dihuni manusia yang rentan terhadap 
guncangan guncangan. Maka agar tetap terjaga ketertiban ‘kosmos’ 
dalang lalu melakukan pertunjukan wayang, tentu saja setelah di¬minta 
masyarakat, dan masyarakat mendengarkan dan menyaksikan de¬ngan 
seksama pertunjukan tersebut sambil mencocokkan lagi sikap moral, 
akal dan estetiknya (van Groenendael, 1987: 300). Dalam penyajiannya 
dalang tidak bisa semena mena mengubah cerita. Meskipun masih 



136 Habitus Seni di Bandung Barat

ditolerir untuk melakukan improvisasi di sana sini oleh masyarakatnya, 
namun plot utama dan cara penyajiannya mesti sesuai dengan pakem 
pakem resmi yang telah dibakukan. 

Kata-kata “melakukan improvisasi” di atas sengaja saya beri garis 
bawah untuk menunjukkan bahwa seketat apapun pakem-pakem  yang 
dikenal oleh masyarakat, namun tetap masih memberikan peluang 
bagi penyimpangan-penyimpangan. Mungkin dalam wayang purwa, 
kebebasan untuk melakukan improvisasi hanyalah sebuah “lubang 
kecil”, tapi justru karena memiliki kekontrasan dengan bagian-bagian 
lain yang begitu ketat bercermin pada aturan-aturan, ia menjadi lebih 
menonjol dan memiliki efek yang kuat.

Dalam karya sastra klasik seperti kakawin yang dianggap paling 
ketat kaidah dan normanya, contoh lain lagi, juga tidak berarti tak ada 
peluang untuk mentransendensi aturan-aturan tersebut. A. Teeuw 
(1983: 9-10) memperlihatkan bahwa Negarakertagama, salah satu 
jenis sastra Jawa Kuno yang berbentuk kakawin yang diciptakan Mpu 
Prapanca, merupakan sebuah karya  yang melakukan penyimpangan 
secara mencolok, sebab teks tersebut tidak bercerita tentang dewa 
dan pahlawan epos seperti lazimnya, tapi merupakan kisah keadaan 
kontemporer Majapahit, yakni perjalanan raja Hayam Wuruk ke ujung 
timur pulau Jawa.

Contoh-contoh lain bisa ditampilkan di sini, tapi untuk sekedar 
memperlihatkan bahwa dalam masyarakat tradisional yang masih 
dianggap statis, tak berubah, saat kesenian hadir sebagai pemenuhan 
integratif, penyimpangan-penyimpangan dari konvensi atau aturan-
aturan yang sangat ketat pun tetap ada, saya kira sudah cukup. 
Diharapkan dengan uraian-uraian tersebut di atas bisa tergambarkan 
bahwa perubahan-perubahan atau penyimpangan-penyimpangan, 
terutama dalam kesenian, merupakan suatu gerak yang tampaknya tak 
bisa dihindari dalam peradaban dan kebudayaan manusia. 

Tak syak lagi, sejarah seni memang selalu berada dalam ketegangan 
antara konvensi dan inovasi. Apalagi pada masa kini saat manusia 
berada dalam dunia yang telah mengglobal, berada dalam batas-batas 
sosial-budaya yang mulai samar. “Dunia telah menjadi kampung besar”, 
ujar Marshall McLuhan. Manusia yang terlibat dalam peradaban 
dunia tak lagi bisa mengisolir diri untuk tidak bersentuhan dengan 
kebudayaan-kebudayaan dari belahan dunia yang lain. Memang 
masih ada kelompok-kelompok kecil masyarakat yang bertahan dalam 



137Habitus Seni di Bandung Barat

suasana dan kondisi budayanya yang “asli”, seperti misalnya msayarakat 
Kanekes (Baduy), tapi sampai kapan mereka dapat bertahan dari 
gempuran-gempuran modernisasi dan semangat globalisasi ini? Konon 
banyak anak-anak Kanekes sekarang yang menonton televisi di rumah-
rumah penduduk luar di sekitar kampung mereka. Apakah ini pertanda 
bahwa sukubangsa Kanekes atau Baduy yang sekarang masih bertahan 
dengan budayanya secara ketat, dalam waktu kira-kira 10 hingga 25 
tahun mendatang hanya akan menjadi cerita di dalam buku-buku saja? 

Meskipun pengaruh dari luar bukan satu-satunya variabel 
yang menyebabkan ketegangan antara konvensi dan inovasi dalam 
kesenian, tapi ia memberikan dampak yang demikian mengejutkan 
bagi hadirnya jenis-jenis seni yang tampak tidak atau kurang “familier” 
dengan masyarakat tempat seniman menjadi salah satu anggotanya. 
Jelas bahwa masuknya kebudayaan berbeda pada kebudayaan lain, 
akan menyebabkan terjadinya penilaian kembali terhadap kebiasaan-
kebiasaan yang semula dianggap biasa, dan pada gilirannya ini 
mengakibatkan timbulnya dua kemungkinan: atau lebih memperkuat 
kebiasaan-kebiasaan lama, atau justru sebaliknya, menggugat 
keabsahan kebiasaan-kebiasaan lama. Kalau kita berbicara tentang 
akibat yang kedua, maka dalam kesenian, gugatan itu terwujud dalam 
pemberontakan terhadap kebiasaan-kebiasaan mencipta karya seni 
yang telah dianggap lazim dan seolah-olah demikianlah seharusnya. 
Begitulah, dalam teater, misalnya, kebiasaan lama pertunjukan teater 
yang bertitik-tolak dari anggapan bahwa aktor merupakan media 
utama teater, telah menghadirkan suatu karya teater yang menonjol 
dengan akting, meminjam istilah Suyatna Anirun, “sedap dipandang 
mata” seperti tercermin dalam beberapa garapan STB; tapi hal 
ini kemudian digugat dengan memunculkan suatu anggapan yang 
berbeda: “sebatang lidi pun sama pentingnya dengan kehadiran aktor 
di atas pentas”. Jadi, ketika benda, bunyi, atau kesunyian sekali pun 
yang sengaja dihadirkan dalam suatu pertunjukan, ia tak lagi marginal, 
dan tak perlu disingkirkan atas nama “raja” di atas pentas (aktor), 
karena ia memiliki posisi yang sama. Pertunjukan teater yang bertitik-
tolak dari anggapan berbeda ini tercermin dalam sebagian besar karya 
Teater SAE, terutama yang disutradarai oleh Boedi S. Otong, dan pada 
tahun 90-an yang lalu sempat menjamur dan menjadi semacam trend, 
meskipun kemudian surut kembali.



138 Habitus Seni di Bandung Barat

Seni, sebagai salah satu unsur kebudayaan, kini memperlihatkan 
perubahan-perubahan yang demikian cepat. Banyak seniman yang 
kiranya tidak lagi perduli dengan pranata-pratana yang semula menjadi 
anutan bersama. Saat kaidah-kaidah lama diberontaki, maka idealnya 
alternatif penggantinya diterima terlebih dulu oleh masyarakat, dan 
kemudian terbentuklah pranata baru yang akan menjadi pedoman 
mencipta atau juga menikmati karya seni. Namun kondisi semacam 
itu pada masa kini, terutama dalam kesenian, sungguh sulit tercipta. 
Para seniman tampak memiliki suatu kecenderungan pribadi yang 
tinggi. Selain sebagai seniman, mereka banyak yang menjadi ahli 
teori seni, dan secara sadar membebaskan diri dari sistem dan ikatan-
ikatan konvensi. Sementara suatu hasil pemberontakan belum selesai 
diterima dan dipahami masyarakat, ia telah meloncat pada suatu 
pencaharian yang baru, atau malah telah diberontaki lagi oleh seniman 
lainnya. Kondisi ini jelas menyebabkan kemacetan komunikasi yang 
demikian parah. Kredo-kredo tentang seni banyak bermunculan, tapi 
ia tidak terlalu banyak membantu umtuk bisa menciptakan komunikasi 
yang efeketif, sebab ia muncul penuh dengan terminologi-terminologi 
subyektif. Kritikus seni yang semestinya menjadi komunikator 
kedua yang menjembatani kesenjangan antara karya seni dengan 
penikmatnya, tampak bingung dan tak berdaya 4. Bila biasanya mereka 
bisa mengkategorikan karya-karya seni dengan istilah-istilah seperti 
realisme, naturalisme, kubisme, absurditas, abstrak, ekspresionisme, 
dan sebagainya, untuk menandakan satu kecenderungan dilampaui 
oleh kecenderungan yang lainnya, kini kategori-kategori itu tampak 
menjadi kurang penting dan terasa artifisial. Begitu pula dengan istilah-
istilah untuk menunjuk bahwa “ini” karya seni rupa dan “itu” karya 
teater, tari, musik,  seni sastra , atau entah apa lagi, menjadi kabur 
karena batas-batas itu pun didobrak. . Merah Bolong Putih Doblong 
Hitam Teater Payung Hitam, misalnya, yamg melakukan pilihan bentuk 
lebih banyak pada gerak serta serakan dan gelantungan batu, meskipun 
ia disajikan oleh sebuah kelompok teater, tapi pertunjukan tersebut 
menyamarkan batas-batas sebagai karya teater, atau tari, atau rupa, 
atau…  Membingkai karya tersebut pada salah satu kategori kiranya 
kurang bermanfaat, sebab ia merupakan karya seni yang merembas 
pada berbagai pembatas.        

Tentu saja betapa pun “gelap” atau “absurd” sebuah karya seni, 
tidak berarti ia tidak bisa diinterpretasikan sama sekali. Artinya, dalam 



139Habitus Seni di Bandung Barat

komunikasi seni tak ada komunikasi yang macet secara total. Karya 
seni merupakan karya manusia yang hidup dalam sebuah ruang dan 
waktu yang telah di-‘jinak’-kan oleh tanda-tanda manusiawi, yaitu 
kebudayaan. Sebagai subyek manusia memiliki keunikan yang khas, 
dan sebagai makhluk sosial ia tak bisa lepas dari jaring-jaring makna 
yang ditenun secara bersama.  Ketika subyektivitas seniman begitu 
menonjol dalam karyanya, sehingga ia terlihat begitu aneh, asing, atau 
membingungkan, biasanya penikmat mencoba untuk memahami atau 
menghubung-hubungkannya dengan sesuatu yang telah dikenalnya. 
Mungkin pemahamannya itu bisa tepat, kurang tepat, atau tampak 
begitu naif. Apapun hasil pemahamannya, komunikasi telah terjadi. 
Hanya saja, untuk sampai pada komunikasi yang efektif, pesan atau 
visi karya seni tertangkap oleh penikmat sesuai dengan maksud 
seniman, penikmat jelas harus bekerja keras, membongkar kembali 
perbendaharaan pengalamannya, dan membangun sebuah ‘freame’ 
yang cocok dengan semangat zaman.

Sepekan setelah peristiwa Nur Gora Rupa di Taman Budaya Solo, 
yakni sebuah ajang yang menampilkan karya-karya eksperimental 
dari berbagai kalangan seniman, dalam tajuk rencana Kompas 23 
April 1994 dikupas tentang persoalan kritik seni. Inti tulisan itu adalah 
membahas masalah perlunya kritikus seni yang bersungguh-sungguh 
ditengah-tengah dinamika penciptaan karya-karya seni yang terlihat 
lepas dari ikatan-ikatan norma dan kaidah lama. Sesungguhnyalah 
kritikus tak bisa berkutat secara terus-menerus dengan asumsi-asumsi 
yang tampaknya sudah tidak cocok lagi dengan perubahan-perubahan 
yang terjadi. Sebagai orang yang mencoba menjembatani komunikasi 
antara penikmat dengan seniman, kritikus harus bisa mengikuti 
perkembangan. Saat ia berhadapan dengan jenis karya-karya seni yang 
menyimpang atau deviant, ia tidak serta-merta mencapnya sebagai 
karya yang jelek, tidak bermutu, tapi berusaha untuk memahami: 
Mengapa karya seperti itu lahir? Latar belakang apa yang mendorong 
seniman menciptakan karya tersebut? Dengan melakukan semacam 
itu, apa sebetulnya yang ingin diungkapkan seniman? Karya seni tidak 
lahir setelah kritik, demikian sebuah pomeo yang pernah saya dengar. 
Artinya, bukan kritiklah yang memaksakan bahwa karya seni itu harus 
‘begini’ atau ‘begitu’, tapi karya senilah yang menentukan bagaimana  
kritik semestinya memandang. Penikmatan seni memang persoalan 
selera, namun ketika seseorang bertindak sebagai kritikus, maka agar 
penilaiannya bisa “obyektif”, ia tidak bisa bertolak dari kriteria suka 
atau tidak suka .



140 Habitus Seni di Bandung Barat

Kehadiran seni-seni deviant atau menyimpang memang awalnya 
selalu dicurigai. Ketidakwajaran, “kekusutan” dan keanehan yang 
ditampilkannya mengganggu keteraturan-keteraturan yang telah 
berjalan dengan lancar. Ia begitu “menakutkan” sebab ia belum begitu 
akrab dengan situasi dan kondisi yang ada di sekitarnya. Karena itu, 
seni deviant selalu diusahakan oleh orang-orang yang berkepentingan 
dengan keutuhan status quo untuk tetap marginal. Pembingkaian 
dengan stigma-stigma seperti “pelarian”, “jeprut”, “kekanak-kanakkan” 
dan sebagainya, merupakan salah satu upaya untuk meredam 
keliarannya, sehingga dengan begitu diharapkan ia tidak merembes ke 
wilayah yang dianggap normal. 

Namun, seperti sudah dilihat, perembesan itu tetap saja terjadi. 
Dengan berbagai stretegi, para seniman yang dianggap deviant 
berusaha hadir di tengah-tengah keseharian yang normal dan biasa. 
Misalnya, ditengah-tengah situasi kemacetan jalan Buahbatu yang 
biasa jadi pemandangan di sore hari, Tony Broer beserta beberapa 
rekannya,  tiba-tiba saja hadir memainkan tubuhnya yang telah 
dilumuri lumpur di pinggir jalan tersebut yang diiringi oleh suara 
sirine dari pengeras suara yang dibawa-bawa oleh rekannya yang lain. 
Karya yang berjudul Tubuh disajikan dalam rangka acara “Menengok 
Jeprut” di tahun 2000an saat ISBI Bandung masih berbama STSI 
Bandung, tampaknya sengaja meluaskan bingkai ruang imajinasi untuk 
meruntuhkan dunia keseharian yang telah terjadi berulang-ulang. Atau 
peristiwa yang lebih anarkis terjadi di Eropa (Perancis), saat gerakan 
dada baru diproklamirkan: Di tengah-tengah pertunjukan teater yang 
serius, tiba-tiba seorang seniman dada menerobos ke atas pentas, 
kemudian berteriak: “Viva dada!” (Sukito, tt: 62). Peristiwa-peristiwa 
tersebut menjadi sangat mencolok, sebab ia timbul di tengah-tengah 
keteraturan; dan dengan demikian ia menjadi perhatian orang-orang 
yang hadir yang terhenyak seketika karena keteraturan yang tengah 
dijalaninya, tiba-tiba diinterupsi oleh hal-hal yang “tidak normal”.

Jeprut sebagai Seni Devinat 

Pada bagian ini penulis ingin berbicara tentang “fenomena jeprut”, 
sebuah genre seni pertunjukan yang dianggap deviant yang pernah 
tumbuh di Bandung. 

Tulisan ini tentu saja tidak secara langsung akan menjawab 



141Habitus Seni di Bandung Barat

pertanyaan itu, tapi ingin melihat jeprut dari perspektif yang lebih 
bersifat sosiologis, terutama yang berhubungan dengan struktur dan 
gejala jiwa penduduk kota sebagai kelompok.   Artinya, bila sementara 
ini kota, terutama di dunia ketiga, selalu dihubungkan dengan 
ketidakpastian nilai-nilai, gejala-gejala depersonalisasi, atau, seperti 
dikatakan Durkheim, anomali, lalu apakah penyimpangan seperti 
yang dilakukan oleh para seniman jeprut itu ekuivalen dengan kondisi 
kota seperti itu? Dengan pertanyaan lain: Apakah jeprut merupakan 
simbol dari kondisi kota yang tidak memiliki kepastian nilai-nilai?  
Ataukah Jeprut merupakan  sikap perlawanan dari orang-orang yang 
berhadapan dengan gejala-gejala depersonalisasi? 

Menjawab pertanyaan-pertanyaan terakhir itu merupakan 
prioritas dari  fokus kajian tulisan ini.  Untuk melakukan hal itu, 
saya tidak akan bertolak dari salah satu teori secara ketat, tapi lebih 
cenderung mempergunakan beberapa teori secara eklektik dengan 
longgar. Artinya, bila teori-teori itu  dianggap terlalu kaku, maka saya 
memodifikasinya sehingga bisa sesuai untuk menjadi ‘pisau analisa’ 
dalam membedah  topik yang sedang dibicarakan.

Jeprut (Bahasa Sunda) berarti putus secara tiba-tiba. Jika seseorang 
memasang bor listrik yang berkekuatan 850watt padahal listrik di 
rumahnya hanya memiliki daya 450 watt, lalu aliran listrik mati secara 
tiba-tiba, maka listrik itu disebut ngajeprut (kata ker¬ja) atau mati 
secara tiba-tiba. Atau jika ada orang yang sedang main layang-layang, 
ke-ti¬ka layang-layang telah berada di angkasa, tiba-tiba saja benang 
atau nilon putus di ta-ngan, berarti benang atau nilon itu ngajeprut, 
putus secara tiba-tiba.

Di Bandung kata itu menjadi populer akhir-akhir ini, seiring dengan 
menjamur-nya satu jenis tontonan yang konon lahirnya tanpa proses 
atau konsep. Bila dalam suatu ke¬ru¬munan ada seorang atau lebih 
“peperengkelan” (meliuk-liungkkan tubuhnya) atau ber¬kelakuan 
aneh, keluar dari ‘ruang’ keseharian, maka orang itu disebut jeprut 
atau se-dang ngajeprut. Sulit untuk dilacak kapan kata itu digunakan 
dan sejak kapan tontonan je¬nis ini dimulai. Namun kata itu menjadi 
populer saat para seniman Bandung mencoba un¬tuk “merebut” 
kembali Gedung Yayasan Pusat Kebudayaan (biasanya disebut Gedung 
YPK, atau YPK saja) yang diserahkan Pemda setempat ke perusahaan 
swasta yang dike-lo¬la oleh para eselon di kantor walikota dan 
gubernuran, yakni sekitar tahun 1996. 



142 Habitus Seni di Bandung Barat

Di depan gedung tersebut, yaitu jalan Naripan, dalam rangka protes 
terhadap Pem¬da yang telah “merampas” tempat ekspresi seniman 
semenjak awal didirikannya, se¬ki-tar tahun 60-an, beberapa seniman 
selama peristiwa itu, melakukan hal-hal yang terlihat aneh. Ada orang 
yang duduk di kursi yang tinggi tanpa baju dan hanya memakai celana 
pendek, menyiram badannya dengan air lalu menyikat giginya secara 
terus-menerus; ada yang ber¬gerak dan meliuk-liukkan tubuhnya tanpa 
bentuk dan wujud yang jelas sambil sekali-kali melontarkan beberapa 
kalimat; yang lainnya komat-kamit menggumamkan beberapa kalimat 
tak jelas sambil bolak-balik di depan gedung YPK dengan tanpa perduli 
pada orang-orang yang ada di sekelilingnya; ada pula yang berguling-
guling sambil menge¬rang. Dan sebagainya. Peristiwa itu terjadi 
hampir satu bulan, dan berakhir pada saat Pem¬da memberlakukan 
lagi peruntukkan tempat itu sebagai gedung kesenian seperti semula. 

Semenjak itu jeprut menjadi populer, dan digunakan untuk 
menunjuk satu jenis seni pertunjukkan (performance art) yang 
keluar dari ‘jalur’ yang umum, nyeleneh, tak biasanya. Jeprut seolah-
olah menjadi parodi sekaligus ironi bagi kesenian yang mapan. Bila 
kesenian-kesenian mapan begitu patuh terhadap ketentuan-ketentuan 
estetika formal, jeprut justru sebaliknya, ia membelakangi ketentuan-
ketentuan itu, ia hadir semaunya. Penciptaan seni menjadi tidak sakral. 
Semua orang bisa menjadi seniman. Hal ini menyebabkan terjadinya 
perdebatan yang panjang di antara pemikir seni dan seniman di 
Bandung: Apakah jeprut itu seni atau bukan? Yang lebih menarik, 
para seniman jeprut, seperti Wawan S. Husen dan Tisna Sanjaya, tidak 
perduli apakah karya-karya mereka disebut seni atau bukan.

Sebetulnya jenis kesenian serupa jeprut, di tahun 70-an telah ada di 
Bandung, seperti yang pernah diungkapkan Aat Suratin dalam sebuah 
diskusi tentang jeprut di Rumah Nusantara, yakni puisi mbeling yang 
dipelopori oleh Remy Sylado, dengan memakai Majalah Aktuil sebagai 
tempat untuk menyebarkan karya-karya senimannya. Bila jeprut 
merupakan sejenis tontonan, maka puisi mbeling adalah karya sastra. 
Pada saat muncul pertama kali, puisi mbeling dianggap bukan sebagai 
karya sastra, sebab ia keluar dari konvensi penciptaan-penciptaan  
‘puisi yang baik’, namun pada akhirnya ia pun mendapat ‘pengakuan’ 
dari masyarakat sastra bahwa puisi mbeling merupakan karya sastra 
yang juga sama patutnya dengan karya-karya sastra lainnya.



143Habitus Seni di Bandung Barat

Kemunculan seni-seni yang dianggap deviant, tampaknya khas 
sebagai gejala yang ada di kota-kota. Sulit sekali untuk mencari kasus 
seni-seni yang anggap deviant yang berada di desa-desa dengan 
penduduk yang masih kuat menganut sikap-sikap hidup tradisional. 
Dalam masyarakat tradisional, seni masih memiliki fungsi integratif. 
Wayang kulit, misalnya, dia bukan hanya sekedar seni untuk dinikmati, 
tapi juga merupakan media yang berfungsi mengukuhkan kembali 
nilai-nilai kehidupan secara kolektif. Cerita-cerita pada wayang kulit 
umumnya telah diketahui. Masyarakat menonton pertunjukan itu, 
bukan untuk mendengarkan cerita yang telah diulang berkali-kali, 
tapi mencermati bagaimana dalang itu mengukuhkan kembali nilai-
nilai yang menjadi anutan bersama 	 Tapi tampaknya di kota seni 
tidak lagi memiliki fungsi integratif. Kelahiran seni lebih cenderung 
dimaksudkan sebagai upaya pengekspresian diri yang bersifat 
individual dan ekonomis. Seni yang tumbuh pun umumnya bukan 
seni-seni tradisional, tapi merupakan seni-seni yang diimpor dari Barat 
(Eropa Barat dan Amerika Serikat). Jakob Sumardjo (1997) mengatakan 
bahwa berkembangnya kebudayaan Barat di Indonesia yang berpusat 
di kota-kota, menyebabkan berkembang pula seni pertunjukan baru 
yang dasarnya ekonomi uang, penjualan jasa berupa produk seni 
pertunjukan. Fungsi seni pertunjukan tidak lain adalah melayani jasa 
kebutuhan akan hiburan. Ungkapan ini kiranya memiliki keselarasan 
dengan hipotesis lahirnya kota, seperti yang pernah dibicarakan Kingley 
Davis (1973), yakni karena spesialisasi pekerjaan yang membuahkan 
pertukaran produksi sebagai bentuk awal dari perdagangan. Dengan 
begitu seni di kota menjadi profesi.

Karena seni telah menjadi ungkapan yang bersifat individual dan 
tidak mengacu pada pendapat-pendapat kolektif, banyak kesenian 
kota yang sulit untuk diapresiasi dan dipahami. Hal yang sebaliknya 
justru terjadi bila kecenderungannya pada upaya komersialisasi, seni 
menjadi begitu ‘cair’, dangkal, dan menyajikan hal-hal yang bersifat 
impian dan hiburan. Itulah yang terjadi pada seni pop. Namun apa 
pun jenisnya, seni di kota bukan lahir dari kekosongan pengalaman 
dan nilai-nilai, tapi merupakan sebuah refleksi dari kehidupan nyata 
yang ada di sekelilingnya. Jeprut sebagai ekspresi pun tidak terlepas 
dari kondisi dan situasi kehidupan urban. Meskipun ia banyak ditolak 
sebagai karya seni, tapi ia tetap merupakan cermin yang tampaknya tak 
terbantahkan dari kehidupan penghuni kota, dalam hal ini Bandung.



144 Habitus Seni di Bandung Barat

Lalu apa sebetulnya yang terjadi di balik “fenomena jeprut”? 
Apakah ada ungkapan-ungkapan khusus yang berhubungan dengan 
persoalan kehidupan kota pada ungkapan-ungkapan jeprut? Bila ada, 
mengapa hal itu terjadi? 

Pertanyaan-pertanyaan itu menjadi masalah yang menarik untuk 
ditelaah. Sebab, seperti sudah dikatakan, jeprut merupakan sebuah 
deviasi yang nampaknya memiliki kesejajaran dengan kondisi-kondisi 
kehidupan kaum urban yang ada di kota. Kota adalah sebuah area yang 
penuh heterogenitas, anomali, keterguncangan basis nilai-nilai lama, 
dan tempat berseminya kecenderungan hidup baru yang relatif berbeda 
dengan kehidupan-kehidupan yang ada di desa-desa. Kota selalu 
diidentikan dengan modernitas, progresivitas, rasionalitas, sedangkan 
desa selalu dihubungkan dengan keterbelakangan, emosioal, lamban, 
statis, dan sebagainya. Sikap-sikap yang bertolak belakang ini tentu 
saja membutuhkan sikap yang berbeda bagi orang-orang desa yang 
mencoba tinggal di kota-kota. Namun kenyataannya, hal seperti itu 
sulit untuk dilakukan, sebab nilai-nilai lama begitu melekat pada sikap 
keseharian, sehingga kadang-kadang ia menumbuhkan rasa frustrasi 
yang sangat dalam. Masalah-masalah seperti ini memang tampaknya 
kelewat penting untuk diabaikan.

Dalam rangka mengcounter pendekatan ekologis terhadap 
kota, Fischer (dalam Edward Krupat, 1985) mengembangkan suatu 
pendekatan yang disebutnya sebagai subkultur. Pendekatan ini 
berangkat dari asumsi bahwa komunitas etnik dan rasial biasanya 
berkembang berdasarkan pada  pekerjaan dan bentuk klas sosial serta 
tempat yang dipersatukan oleh gaya hidup. Kota sering merupakan 
mosaik ‘dunia-dunia kecil’. Hubungan-hubungan manusia berdasarkan 
pada pilihan-pilihan yang telah tertentu. Jarang orang-orang kota 
mengembangkan hubungan dengan manusia lainnya berdasarkan 
perbedaan minat dan keterampilan. Subkultur terbentuk karena 
adanya persamaan karakteristik, nilai, minat dan keterampilan. 

Tumbuhnya subkultur-subkultur bisa dilihat pula sebagai upaya 
penduduk kota untuk bertahan hidup (strategi adaptasi) dalam 
menghadapi ‘gempuran-gempuran’’ tantangan hidup yang ditemui 
di kota. Meskipun kesadaran individu begitu kuat tertanam pada jiwa 
penduduk kota, namun mereka pun sadar bahwa untuk melangsungkan 
hidup di kota perlu pula  bergabung dengan orang-orang yang memiliki 
minat dan pilihan yang sama dengan dirinya. Bergabung dengan 



145Habitus Seni di Bandung Barat

kelompok yang memiliki pilihan dan minat yang sama bukan didasarkan 
pada kebutuhan tanpa pamrih (sepi ing pamrih) untuk menolong 
orang lain, seperti halnya yang terjadi dalam hubungan primer yang 
ada di desa, tapi untuk menolong diri sendiri, atau menyelamatkan diri 
sendiri dari cobaan dan gangguan yang membuat hidup tak nyaman. 

Tampaknya hal-hal di atas ada hubungan pula dengan struktur 
kota seperti yang dilukiskan oleh Daldjoeni (1997). Dia menyebutkan 
beberapa ciri struktur kota sebagai berikut: (a) heterogenitas Sosial: 
upaya orang-orang dalam memilih hal yang paling menguntungkan 
baginya; (b) hubungan sekunder: pengenalan yang serba terbatas 
terhadap orang lain; (c) kontrol: ketidakperdulian orang lain terhadap 
sesamanya; (d) toleransi sosial:  orang secara fisik berdekatan, namun 
secara sosial berjauhan; (c) mobilitas sosial: upaya memperoleh status 
sosial melalui profesi; (e) ikatan sukarela: orang menggabungkan diri 
pada perkumpulan yang diminatinya; (f) individualisasi: memutuskan 
sesuatu berdasarkan pribadi, bukan desakan orang lain; dan (g) segresi 
keruangan: pemisahan berdasarkan ras dan pengupa jiwa.

Berdasarkan hal-hal seperti itu, tumbuhnya seni di kota bisa dilihat 
sebagai upaya dari sebagian penduduk kota untuk melangsungkan 
kehidupan. Meskipun ekspresi seni biasanya bersifat lebih individual, 
namun para seniman lebih sering bergabung dengan orang-orang yang 
memiliki minat dan perhatian yang sama dengan mereka. Tentu saja 
perilaku seperti itu akan melahirkan terbentuknya suatu subkultur 
seperti yang dimaksud Fischer.

Jeprut, sebagai karya seni, berada dalam subkultur orang-orang yang 
disebut sebagai seniman. Namun karena tabiat atau karakteristiknya 
yang berbeda dengan dengan kesenian yang umum, dalam hal ini seni 
pertunjukan, ia menjadi subkultur tersendiri yang berusaha bertahan 
dari gempuran-gempuran komunitas seniman itu sendiri yang merasa 
status quo-nya terganggu. Perkataan jeprut awalnya mungkin sebuah 
ejekan atau semacam stigma yang diberikan oleh para seniman 
yang telah mapan, karena di Sunda kata itu pun dipergunakan untuk 
menyebut orang yang sakit ingatan.  Namun ternyata julukan yang 
mengejek  itu justru menjadi kekuatan yang mengukuhkan bahwa jeprut 
merupakan seni yang berbeda, lepas dari idiom-idiom keseharian biasa, 
dan sekaligus menggugat  keseharian biasa itu untuk didefinisikan secara 
baru. Jeprut merupakan sebuah keliaran yang memparodi pemujaan 
yang berlebihan terhadap estetika formal.



146 Habitus Seni di Bandung Barat

Sebagai seni yang dianggap deviant, dan secara liar masuk 
dalam ‘kantung-kantung’ yang biasanya berisi dengan seni-seni 
yang ‘wajar’ dan ‘sehat’, jeprut tidak hanya dapat dilihat sebagai 
kecenderungan pemberontakan terhadap estetika formal, ia pun 
kiranya mencerminkan pemberontakan orang-orang terhadap ciri-ciri 
kejiwaan dari masyarakat kota. Mennicke, seperti dikutip Daldjoeni 
(1997), menyebutkan empat gejala empat gejala jiwa penduduk 
kota sebagai kelompok yang diakibatkan oleh perkembangan kota: 
atomisasi dan pembentukan massa, kepekaan terhadap rangsangan 
dan sikap masa bodoh, egalisasi dan sensasi, serta industri kesenangan 
dan pengisian waktu luang. 

Atomisasi dan pembentukan massa merupakan gejala yang melihat 
manusia tidak lebih sebagai massa yang terdiri dari atom-atom. Tak 
ada lagi personalitas dalam diri manusia. Ia menjadi benda-benda 
yang dihitung serta diukur berdasarkan angka dan hurup. Ukuran baju 
hanya terdiri dari empat pilihan: S, M, L, dan XL, dan semua orang 
harus menyesuaikan diri terhadap pilihan-pilihan terbatas itu. Padahal 
setiap orang memiliki ukuran tubuh yang tidak sama. Tempat duduk 
penumpang angkot, contoh yang lain, mesti dua belas orang, tak 
perduli ada orang yang lebih besar dibandingkan dengan orang lain. 
Perbedaan-perbedaan itu harus menyesuaikan diri dengan kesamaan-
kesamaan yang disediakan.

Jeprut kiranya bisa dilihat sebagai penolakan dari atomisasi, atau 
lebih tepatnya gejala depersonalisasi. Penyimpangan-penyimpangan 
yang dilakukan jeprut sangat ekstrem bila ditinjau dari keseharian yang 
umumnya terjadi, sehingga kadang-kadang orang yang baru beberapa 
kali melihat pertunjukan itu menyangka bahwa perilaku orang yang ada 
di hadapannya itu merupakan perilaku dari orang yang sedang stress 
atau sakit ingatan. Kelakuan-kelakuan seperti kiranya dimaksudkan agar 
bisa menarik perhatian orang-orang ada di sekelilingnya. Diharapkan 
dengan terjadinya ketertarikan itu, maka orang-orang bisa melihat diri 
dari seniman yang sedang ngajeprut itu bukan sebagai benda atau 
atom, tapi adalah pribadi-pribadi  yang  memiliki keunikan dan juga 
‘ruang dalam’.

Kemudian, kepekaan terhadap rangsangan dan sikap masa bodoh, 
merupakan kesimpulan yang ditarik dari asumsi bahwa atom-atom 
manusia di dalam kota selalu dirangsang oleh berbagai rangsangan yang 
jumlahnya tak terhitung banyaknya. Akibatnya, manusia kota menjadi 



147Habitus Seni di Bandung Barat

ceroboh, tak teliti dan bersikap masa bodoh. Manusia nyaris tak lagi 
memiliki kepekaan-kepekaan. Akibat rangsangan yang bertubi-tubi, 
jiwa manusia menjadi tumpul. Peringatan-peringatan seperti “Motor 
memasuki gang ini dilarang ngebut, banyak anak-anak” atau “Dilarang 
kencing di sini”, tampaknya tak lagi memiliki efek terhadap jiwanya, maka 
untuk menggedor jiwa orang-orang yang telah tumpul itu, orang-orang 
mengubahnya menjadi peringatan yang sangat keras, seperti: “Ngebut? 
Benjol!” atau “Dilarang kencing di sini, kecuali anjing!”

Demikian pula dengan jeprut, ia seolah-olah menjadi alat 
penggedor yang demikian keras agar orang-orang perduli terhadap 
keadaan sekelilingnya. Dengan berlaku aneh dan sangat mengejutkan, 
keseharian yang biasa diasingkan oleh para seniman jeprut. Pertunjukan 
jeprut pada umumnya tidak berlangsung dalam panggung-panggung 
yang formal dengan batas-batas yang jelas antara penonton dengan 
yang ditonton. Jeprut biasanya hadir dalam panggung keseharian, 
di tengah-tengah rutinitas siklus kehidupan kota. Sehingga ketika ia 
muncul dengan wujud yang asing dan aneh, daya sensasinya menjadi 
demikian kuat. Misalnya, di tengah kesibukan kota, sekelompok orang 
dalam “Instalasi Tumbuh” Tisna Sanjaya, ‘babaduyan’ dengan kostum 
serba hitam, menawarkan benih pepohonan pada orang-orang yang 
tampaknya terlalu sibuk untuk memikirkan kebijaksanaan hidup. 
Perilaku tersebut terlihat seperti sebuah ‘emphasis’ dalam latar yang 
serba seragam.  Ia menjadi hal yang tak biasa, berada dalam dunia 
‘liminal’, sebuah ambang antara ‘ada’ dan ‘tiada’, yang menghenyakkan 
jiwa untuk kembali berpikir tentang kearifan yang bisa dipetik dari 
alam (pepohonan): “tumbuh tidak tergesa-gesa”.

Yang ketiga, egalisasi dan sensasi, merupakan proses yang 
mengandung tendensi penyamaan yang berdasarkan pada uang. Orang 
bisa menjadi sama karena memiliki uang. Atau orang-orang menjadi 
tidak sama karena kepemilikan uang yang tidak sama. Uang diperoleh 
berdasarkan kerja, usaha-usaha pribadi. Bila dulu, kedudukan dan 
status orang bisa dilihat berdasarkan pangkat dan keturunan, maka 
pada saat proses teknisi dan industrialisasi seperti sekarang, pangkat 
dan keturunan, menjadi tak memiliki arti. Orang hanya akan dihargai 
bila ia pandai mengeruk uang sebanyak-banyak. Dan orang lain dapat 
menyamainya, bila ia juga bisa melakukan atau mengumpulkan uang 
melalui pekerjaan yang ditekuninya dengan jumlah yang juga sama. 
Selain itu, sensasi diraih oleh orang-orang kota melalui prestasi di 
bidang olah raga. 



148 Habitus Seni di Bandung Barat

Jeprut tampaknya hadir karena didorong pula oleh keprihatinan 
terhadap pemujaan yang berlebihan terhadap uang dan hasil-
hasil industri. Uang dan hasil industri memang bisa mengefektifkan 
kehidupan manusia. Namun bila ia diperlakukan secara berlebihan, 
maka ia bukannya menolong manusia keluar dari persoalan-persoalan 
hidup di kota, tapi malah menenggelamkan eksistensi manusia di dunia. 
Kehadiran jeprut adalah sebuah tandingan budaya uang. Dikatakan 
demikian, sebab fenomena seni jeprut bukan sebuah pertunjukan yang 
dapat dikomersialkan dan mampu mendatangkan uang, tapi lebih pada 
pemberian kejutan-kejutan (semacam shock therapy) bagi kehidupan 
sehari-hari yang seolah-olah berjalan normal dan sudah semestinya.

Terakhir, industri kesenangan dan pengisian waktu luang. 
Karena manusia kota bekerja dengan penuh ketegangan, maka ia 
membutuhkan waktu luang ketika usai bekerja. Namun seiring dengan 
berkembangnya teknologi, waktu luang manusia kota menjadi semakin 
panjang. Dalam waktu luang nyaris tak ada orang yang bekerja secara 
produktif. Orang-orang kota mengisinya dengan dengan kegiatan waktu 
luang yang terorganisasi. Karena itu diadakanlah industri kesenangan.

Industri-industri kesenangan muncul sangat berhubungan erat 
dengan persoalan atomisasi terhadap manusia yang memiliki ‘ruang 
dalam’. Dalam industri kesenangan, kesenangan atau hiburan tidak 
dilihat sebagai pencerahan, tapi dijadikan sebagai media atau alat 
untuk mencari uang. Maka yang disajikannya pun menjadi hal-hal 
semu, bukan kondisi-kondisi kehidupan yang riil. Yang dijual dalam 
industri-industri kesenangan adalah mimpi-mimpi seperti dalam 
industri-industri telenovela. Untuk itu, jeprut tidak menyajikan 
kesenangan-kesenangan. Yang disajikan dalam seni pertunjukannya 
kadang-kadang adalah hal-hal yang memuakkan. Di sebuah diskotik 
yang penuh dengan keharuman parfum, seorang seniman jeprut, Isa 
Perkasa, menggoreng ikan asin peda. Asapnya menyebarkan aroma 
yang bertolak belakang dengan bau wewangian yang ada di sekitarnya. 
Orang-orang yang hadir terhenyak. Keharuman yang dibanggakannya 
menjadi hilang seketika, tergusur oleh aroma ikan asin yang tidak 
keruan. Pertunjukan itu tampaknya ingin menyajikan sisi kehidupan 
lain, bahwa di samping kesenangan-kesenangan yang sebetulnya 
semu, ada  lawannya yang secara tiba-tiba bisa melanda kehidupan ini.

Begitulah jeprut, hadir karena pemberontakkannya terhadap 
gaya mencipta kesenian dan gejala-gejala kehidupan jiwa yang 



149Habitus Seni di Bandung Barat

tumbuh dalam diri orang-orang kota secara kolektif. Namun selain 
itu, tampaknya jeprut pun bisa pula dilihat sebagai ungkapan dari 
ketidakpastian nilai-nilai kehidupan di kota. Nilai-nilai di kota demikian 
cepat berubah. Ia direspon oleh jeprut dengan mendeformasi dan 
destruksi bentuk-bentuk yang telah mapan. Jika begitu gejala jeprut 
menjadi sebuah peristiwa yang hadir karena adanya ketertinggalan 
budaya dalam paradigma Ogburn (Soekanto, 1986: 3-12). Menurut 
Ogburn ada dua jenis adaptasi sosial, yakni menyangkut adaptasi 
manusia pada kebudayaan dan penyesuaian berbagai kebudayaan. 
Yang pertama merupakan  penyesuaian kebudayaan pada kondisi-
kondisi materil, sedangkan yang kedua adalah kebudayaan adaptif 
atau penyesuaian pada kondisi-kondisi yang non-materil. Biasanya 
bila kebudayaan material berubah maka kebuadyaan non-materil pun 
berubah. Tapi sering terjadi antara perubahan yang satu tidak selalu 
diiringi perubahan yang lainnya. Kebudayaan materil lebih cepat 
berubah, tapi sikap-sikap yang nonmaterial lebih lambat berubah. 
Orang yang berasal dari desa yang hidup di kota, tetap saja membawa 
sikap-sikap mental desa meskipun lingkungan materilnya berbeda. 
Karena itu ia menjadi miskin, meskipun bisa tetap survival, karena 
tidak bisa menyesuaikan diri dengan perubahan lingkungan materil 
yang demikian cepat. Bila dilihat dari perspektif seperti itu, jeprut 
menjadi satu bentuk seni yang sedang merespon kesenjangan antara 
sikap-sikap mental dengan kebudayaan materil; ia berusaha untuk 
mencari alternatir-alternatif pemecahan dengan melakukan semacam 
loncatan-loncatan dalam menghadapi lingkungan materil yang ada 
di sekelilingnya. Kemungkinan itu bisa terjadi, namun sayang karena 
keterbatasan tempat dan waktu, saya tidak berusaha memasukinya 
lebih jauh.

PENUTUP

“Panta rhei”, mengalir terus, kira-kira begitu kata-kata Heraklitos, 
yang sering dikutip untuk menunjukkan bahwa kehidupan ini seperti 
air sungai yang mengalir. Kita tidak akan pernah menginjakkan kaki 
di aliran air yang sama. Artnya, bahwa tak ada yang tidak berubah di 
dunia ini. Yang tidak berubah hanyalah perubahan itu sendiri.

 Tak bisa dipungkira ada banyak orang yang menolak perubahan. 
Secara umum bisa dikatakan bahwa orang yang menolak perubahan 



150 Habitus Seni di Bandung Barat

itu biasanya adalah orang-orang yang telah diuntungkan oleh 
keadaan. Mereka tidak ingin beranjak dari status quo, karena kondisi 
telah menjadikannya menjadi manusia-manusia yang memiliki 
keistimewaan. Kita kondisi berubah, maka keistimewaan pun menjadi 
hilang, dan tentu saja mereka tidak mau, sebab hal itu baginya sungguh 
menyengsarakan.

Akan tetapi, seperti yang sudah diuraikan di atas, perubahan 
itu keniscayaan. Tak ada orang yang bisa menahannya. Apakah 
perubahan itu menyebabkan kebudayaan menjadi lebih maju? 
Tentu saja jawabannya tergantung perspektif masing-masing. Jika 
yang dimaksudkan dengan “maju” dalam artinya menjadi lebih baik, 
jawabannya bisa “ya” dan juga bisa “tidak”. Yang paling penting 
dipahami, perubahan itu menyebabkan kebudayaan tidak stagnan 
dalam suatu kondisi yang membeku. Ia seolah-olah tumbuh, dalam 
artinya ia bisa tumbuh menuju yang lebih baik, dan bisa pula menuju 
yang mungkin lebih buruk. Apakah kehidupan pengumpul dan peramu 
manusia-manusia tribal itu lebih buruk dibandingkan dengan manusia-
manusia modern di jaman sekarang? Tentu saja tidak, sebab ternyata, 
seperti yang lihat oleh Harari (2017), manusia pengumpul dan peramu 
itu malah tampak lebih berbahagia dibandingkan manusia jaman 
sekarang. 

Pandangan bahwa kebudayaan itu selalu berubah tampanya perlu 
terus ditanamkan kepada mahasiswa seni, sehingga saat mereka 
terjun ke masyarakat tidak dibebani oleh hal yang sebetulnya tidak 
perlu, yaitu menghidupkan kembali seni-seni tradisi yang tampaknya 
telah ditinggalkan oleh Masyarakat. Mereka lebih baik mencoba 
membangun seni-seni baru yang lebih sesuai dengan semangat jaman, 
sehingga seni yang dibangun itu merupakan seni yang memang cocok 
dengan Masyarakat setempat.

Masyarakat adalah ruang belajar mahasiswa yang sesungguhnya. 
Jika saat di dalam kampus mereka berjarak dalam membicarakan 
masyarakat, maka saat terjun ke dalam kehidupan masyarakat, mereka 
langsung bersentuhan dengan segala dinamika yang ada di dalam 
kehidupan sosial yang nyata. Seni harus hidup dari masyarakat, bukan 
malah sebaliknya, memaksakan masyaraat untuk menyukai seni yang 
sebetulnya sudah tidak sesuai dengan semangat jaman.



151Habitus Seni di Bandung Barat

REFERENSI

Cassirer, Ernst. 1987. Manusia dan kebudayaan: Sebuah Esei tentang 
Manusia. (terj.Alois A.  Nugroho). Jakarta: Gramedia

Capra, Fritjof. 1997. Titik Balik Peradaban Sains, Masyarakat dan Ke-
bangkitanKebudayaan.  Yogyakarta: Bentang

Coote, Jeremy. 1992. “‘Marvels of Everyday Vision’: The Anthropology 
of Aesthetics and Cattle Keeping Nilotes”. Dalam Anthropology 
Art &Aesthetics (ed. Jemery Coote and Anthony Shelton). Ox-
ford: Glaredon Press.

Darmawan, Agus T. 1993. “Plesetan Postmodern”. Kompas. 12 Desem-
ber. Jakarta

 Dimyati, Ipit S. 2000. “Komunikasi Teater dalam Perspektif Brechtian”. 
Laporan Penelitian. STSI Bandung

Ember, R. Carol & Melvin Ember. 1990. Anthropology. (ed ke 6). New 
Jersey: Prentice Hall

Firth, Raymiond. 1991. “Art and Anthropolgy’’ dalam Anthropology Art 
&Aesthetics. (ed. Jeremy Coote and Anthony Shelton). Oxford: 
Claredon Press.

Gallagher, Kenneth T. 1994. Epistemologi (Filsafat Pengetahuan). Sadu-
ran Hardono Hadi. Yogyakarta: Kanisius.

Geertz, Clifford. 1974. The Interpretation of Culture Selected Essays. 
London: Hutchinson &CO Publisher LTD.

Giddens, Anthony. 1986. Kapitalisme dan Teori Sosial Modern. (terj. S. 
Kramadibrata). Jakarta: U1 Press

Goodenough, Ward H. 1995. “Toward a Working Theory of Culture”. 
Dalam Robert Borofsky (ed.), Assessing 	 Cultural Anthropolo-
gy. New York: McGraw Hill. 

Harari, Yuvah Noah. 2017. Homo Sapiens Riwayat Singakt Umat Manu-
sia. Jakarta: Kepustakaan Populer Gramedia

Haviland, William A. 1988. Antropologi. (ter. R.G. Soekadijo). Jakarta: 
Erlangga.

Hellemans, Babette. 2017. Understanding Culture A Handbook for Stu-
dents in the Humanities. Leiden: Amsterdam University Press. 

Kayam, Umar. 1981. Seni, Tradisi, Masyarakat. Jakarta: Sinar Harapan
Keesing M. Roger. 1992. Antropologi Buduya Suatu Perspektif Kontem-

porer. (ter j. S. Gunawan). Jakarta.: Erlangga



152 Habitus Seni di Bandung Barat

Kleden, Ignas. 1996. “Pergeseran Nilai Moral, Perkembangan Seni dan 
Perubahan Sosial”, dalam Kalam Edisi 8. Jakarta: Graffiti.

Koentjaraningrat. 1987. Sejarah Teori Antropologi. Jakarta: UI Press
Kompas. 1994. “Semakin Diperlukan, Kritik Seni yang Bersungguh-sung-

guh”. 23 April. Jakarta  
Konig, Marianne. 1990. “Antropologi dan Teater”. Jakarta. Manuskrip.
Kuper, Adam. 1996. Pokok dan Tokoh Antropologi (terj. Achmad F. Sai-

fuddin). Jakarta: Bharata
Lauer, Robert H. 1977. Perspective on Social Change. Allyn and Bacon 

Inc.
Levi Strauss, Claude. 1963. Structural AnthropoIogy. (trans. Claire 

Jacobson & Brooke Grundfest Schoepf). Basicbooks.
Lull, James. 1988. Media Komunikasi Kebudayaan Suatu Pendekatan 

GIobal. Jakarta: Yayasan Obor Indonesia
Noerhadi, Toety Heraty. 1983. “Kreativitas, Suatu Tinjauan Filsafat” da-

lam Sutan Takdir Alisyahbana. Kreativitas. Jakarta: Dian Rak-
kyat

Rohidi, Tetjep Rohendi. 2000. Ekspresi Seni Orang Miskin Adaptasi 
Simbolik Terhadap Kemiskinan.  Bandung: Yayasan Nuansa 
Cendekia

Rohidi, Tjetjep Rohendi. 1994. “Kreativitas dalam Perspektif Kebu-
dayaan”. Makalah.

Sadli, Saparinah. 1975. Persepsi Sosial Mengenai Perilaku Menyim-
pang. Disertasi. Psikologi U1.

Seymour Smith, Charlotte. 1990. Macmillan Dictionary of Anthropolo-
gy. London and Basingstoke: Macmillan Press L.td.

Spradley. James P. & David W. McCurdy. 1975. Anthropology The CuItu-
ral Perspective. New Park: Jolm Wiley & Sons

Sukito, Wiratmo. t.t. “Diktat Apresiasi Drama Hendrik Ibsen sampai An-
tonin Artaud”. Jakarta: IKJ

Suparlan. Parsudi. 1986. “Kebudayaan dan Pembangunan”. Makalah.
Turner, Victor. 1980. From Ritual to Theatre. New York: Prentice Hall
Winarto, YunitaT. 1986. “Perbedaan Antara Interpretasi Neofungsiana-

lisme dan Tindakan Individu yang Rasional: Kasus Siklus Upaca-
ra Maring di Papua Nugini”. Berita Antropologi. Nomor 44.

		


