REFLEKSI SENI DALAM PARADIGMA
KEBUDAYAAN YANG BERUBAH

Ipit Saefidier Dimyati

Habitus Seni di Bandung Barat 123



PENDAHULUAN

Pendidikan kesenian selalu mengajarkan masa lalu, tidak pernah
mengajarkan yang datang di “hari ini”, apalagi di masa depan. limu seni
adalah interpretasi kreativitas seni yang telah berlalu. Oleh karena itu,
institusi pendidikan seni secara umum selalu tertinggal dari perkembangan
kesenian itu sendiri yang senantiasa berubah dari saat ke saat.

Pada saat para mahasiswa masuk ke desa-desa untuk menerapkan
ilmu yang di dapatnya dari bangku kuliah, paradigma mereka tentang
kesenian secara umum biasanya adalah melihat kesenian-kesenian
itu sebagai tradisi yang pernah hidup, atau masih hidup hidup namun
nafasnya “senin-kamis”, artinya akan punah, atau juga kesenian-
kesenian tradisi yang masih hidup yang disenangi oleh masyarakat.
Saat menyadari bahwa di desa tersebut sebetulnya tidak ada kesenian
tradisi, dan kalau pun ada, namun sudah tidak pernah dianggap lagi
oleh masyarakat, mereka umumnya sedikit kecewa, dan kerap kali
kebingungan, apa yang mesti dilakukan, kesenian tradisi apa yang
harus bersama-sama dengan masyarakat untuk dihidupkan?

Pada masa sekarang, saat dunia telah menjadi “kampung besar”,
hampir segala hal yang terjadi di belahan dunia mana pun akan dengan
gampang terlihat dan di belahan dunia yang lain. Teknologi komputer
telah menyebabkan dunia seolah-olah tak berjarak. Sekat-sekat bangsa
atau budaya sekarang telah semakin mencair. Artinya, meskipun kita
menyebut suatu daerah itu “desa”, namun jangan membayangkan
desa yang dimaksud seperti desa seperti pada Abad XX. Desa nyaris
hampir sama dengan kota-kota. Di desa-desa jaringan internet telah
masuk, mereka bisa menyaksikan peritiwa-peristiwa di seluruh dunia
melalui platform-platform populer, seperti Youtube, Instagram atau
TikTok.

Dengan membeberkan semua itu, tulisan ini bermaksud untuk
menelaah bahwa “perubahan” merupakan unsur yang tidak bisa
dihindarkandarikehidupan sosialmanusia.Duniasalingmempengarubhi.
Tak ada peradaban yang tidak dipengaruhi oleh peradaban lainnya.
Pemerintah Korea Utara berusaha menutup diri dari pengaruh-
pengaruh luar, namun selalu saja ada berita beberapa penduduknya
yang dihukum, bahkan dieksekusi mati oleh pemerintahnya, karena
menonton hiburan, seperti film dan K-Pop, karya-karya seniman Korea
Selatan, yang diselundupkan oleh orang-orang tertentu.

124 Habitus Seni di Bandung Barat



Dengan adanya pengaruh dari peradaban dan kebudayaan yang
lainnya, maka di desa-desa pun seleranya mulai bergeser. Mereka tidak
lagi merasa terhibur dengan seni-seni tradisi dengan berbagai alasan.
Apakah itu berbahaya? Tentu saja tidak. Perubahan itu keniscayaan.
Tak ada sama sekali yang tidak berubaha di dunia ini. Dari zaman dulu
hingga ekarang. Sekarang perubahannnya semakin trerasa cepat,
karena pengaruh dunia maya yang bisa diakses nyaris oleh seluruh
manusia di jagat ini.

Oleh sebab itu, tampaknya ketika para mahasiswa seni masuk
ke Masyarakat, semestinya mereka tak perlu lagi dibebani untuk
menghidupkan kesenian tradisi. Jika memang di desa itu masih ada
kesenian tradisi yang hidup, sudah tentu para mahasiswa tidak bisa
mengabaikan. Akan tetapi, jika di desa itu tidak ada lagi kesenian
tradisi yang hidup, dan mereka lebih menyukai seni-seni urban, sudah
tentu mahasiswa pun semestinya tidak memaksakan seni-seni tradisi
dihidupkan, padahal Masyarakat tidak menyukainya.

Beradasarkan pemikiran tersebut di atas, dalam tulisan ini akan
dibahas bagaimana kebudayaan, dan di dalamnyanya kesenian,
berubah. Tuisan diawali dengan pembahasan kebudayaan, lalu
mengupas kebudayaan dalam perpektif perubahan. Penyadaran
mengenai kebudayaan yang berubah secara teori biasanya sudah
dipahami oleh orang-orang, namun dalam praktiknya mereka yang
paham itu jarang menerapkannya, malah selalu kebudayaan itu
dipandang secara sempit, yakni warisan nenek moyang.

Setelah membahas tentang kebudayaan yang berubah, selanjutnya
tulisan ini meninjau kasus nyata tentang kesenian yang ada di Bandung,
yang lahir dari masyaraat kota (urban), dengan semangat yang
berbeda dengan semangat masyarakat tradisi. Jeprut, salah satu jenis
performing art (bahkan ada yang menyebutnya sebagai performance
art), merupakan satu bentuk ekspresi dari seniman-seniman yang
tampaknya didorong oleh kebutuhan untuk menemukan satu genre
yang relative baru, yang bisa mewakili gejolak yang dirasakannya.

Tulisan ini sejenis refleksi setelah penulis jadi pembimbing saat
mahasiswa terjun ke Masyarakat di desa Laksanamekar, Kecamatan
Padalarang, Kabupaten Bandung Barat.

Habitus Seni di Bandung Barat 125



IS

Seni dan Perubahan

¢ Pengertian Kebudayaan

Tulisan ini akan membahas perubahan dari sudut pandang
kebudayaan. Oleh sebab itu, sebelum masuk ke inti tulisan, terlebih
dulu dibahas tentang pengertian kebudayaan serta perubahan
kevbudayaan.

Kebudayaan merupakan seperangkat nilai yang menjadi pedoman
untuk bertingkah laku dari suatu masyarakat yang relatif tetap.
Namun bila hanya itu, telah lama peradaban manusia lenyap di dunia
sebab tidak mampu beradaptasi dengan perubahan-perubahan. Tapi
ternyata tidak. Bukti-bukti antropo-sosiologis memperlihatkan bahwa
umumnya manusia telah mampu beradaptasi terhadap perubahan
yang terjadi di dunia. Mengapa demikian? Sebab selain memiliki sisi
yang menunjukkan suatu kemapanan nilai-nilai, kebudayaan pun
memiliki sisi yang menunjukkan peluang bagi perubahan-perubahan.
Sisi ini mungkin hanya sebuah lubang kecil, tapi ia begitu penting bagi
keberlanjutan kehidupan (Babette, 2017: 13).

Banyak telaah mengenai perubahan ini, salah satunya yang
menarik adalah hipotesis yang diajukan oleh Julian Steward tentang
konsep “inti” (core) budaya. Menurutnya semua sistem budaya dapat
dipisahkan dalam dua institusi, yaitu institusi inti dan dan institusi
periferal (Kaplan & Manners, 1999:65). Institusi inti merupakan yang
paling erat kaitannya dengan cara suatu budaya beradaptasi terhadap
lingkungan dan mengeksploitasilingkungan tersebut. Institusiintidalam
suatu kebudayaan dapat meliputi unsur-unsur ideologi, sosiopolitik,
dan teknoekonomis. Yang terakhir, yakni teknoekonomis, merupakan
unsur yang paling menonjol pengaruhnya dalam menetapkan serta
membentuk ciri-ciri strategis suatu masyarakat. Perubahan, demikian
Steward, dapat dimulai di manapun di dalam sistem. Tapi jika
perubahan tidak bereaksi dengan institusi inti, maka sistem sebagai
suatu keseluruhan tidak akan mengalami perubahan tipe budaya.

Mengenai teknoekonomi, yang dimaksudkan adalah bukan hanya
teknik atau alat yang digunakan oleh suatu masyarakat. Bagian pertama
dari kata bentukan itu (“tekno”) mengacu pada perlengkapan teknis
atau material dan pengetahuan yang ada dalam (serta dimanfaatkan
oleh) masyarakat. Kemudian kata kedua (“ekonomi”) lebih dimaksudkan

126 Habitus Seni di Bandung Barat



pada pangaturan yang dilakukan masyarakat saat memanfaatkan
perlengkapan teknis dan pengetahuannya untuk produksi, distribusi
dan konsumsi barang serta jasa. Jadi, dalam mengertian itu teknologi
dianggap sebagai representasi dari “kesempatan”, sedangkan ekonomi
sebagai representasi cara pemberlakuan kesempatan itu dalam
masyarakat (Ibid, 1999:129).

Dalam kepustakaan antropologi banyak ditemukan fakta bahwa
munculnya teknik atau suatu material yang relatif baru dalam suatu
masyarakat menyebabkan terjadinya transformasi budaya. Kasus
diperkenalkannya kuda pada suku Indian Tanah Datar di Amerika utara,
misalnya. Seperti yang diperlihatkan Symnms C. Oliver, kehadiran kuda
dalam masyarakat Indian tersebut memungkinkan mereka melakukan
eksploitasi sumberdaya hewani yang kaya dengan cara dan tarap
yang sebelumnya tidak dapat dicapai. Perubahan teknologi dasar ini
pada akhirnya menjadi pemicu rentetan modifikasi budaya. Begitu
pula pergantian kapak batu menjadi kapak baja pada suku Yir-Yaront
di Australia. Kasus yang ditunjukan Lauritson Sharp ini konon telah
membawa perubahan dramatik dalam bidang gagasan, sentimen dan
nilai-nilai tradisional.

Contoh-contoh lainnya tentu masih bisa ditambah. Tapi menurut
hemat penulis uraian singkat dan sederhana di atas sudah cukup
untuk memperlihatkan bahwa menurut sudut pandang Steward serta
para pengikutnya untuk memahami perubahan-perubahan budaya
tampaknya teknologi atau hal-hal yang bersifat material begitu
menonjol sehingga ia seharusnya menjadi titik-tolak yang paling
utama bagi peneliti antropologi yang sedang melakukan penelitian.
Sungguhpun mereka tidak mengabaikan sama sekali persoalan-
persoalan nilai, norma, ideologi dan hal-hal lain yang bersifat internal,
tapi karena hal-hal tersebut sulit diukur, maka mereka berkeyakinan
bahwa hanya melalui kajian tenologi dan materi yang bersifat
eksternallah yang akan mampu mewujudkan ilmu-ilmu sosial menjadi
ilmu dengan validitas dan probabilitas yang tinggi.

Memang kita harus mengakui bahwa pendekatan para ahli yang
memperlakukan teknoekonomi sebagai titik-tolak telah memperkaya
‘pisau bedah’ ilmu-ilmu sosial dalam membuka selubung-selubung
misteri kehidupan manusia. Tapi bila hal itu dijadikan sebagai faktor
yang determinan, tampaknya kita pun mesti mengajukan keberatan-
keberatan. Bila dikatakan bahwa inti kebudayaan yang paling menonjol

Habitus Seni di Bandung Barat 127



adalah teknoekonomi, menurut hemat penulis pendapat itu awalnya
ditarik dari pengandaian-pengandaian yang notabene bersifat
ideologis. Bisa saja dikatakan bahwa kesimpulan itu ditarik dari hasil-
hasil penelitian empiris, namun mereka tak bisa mengklaim telah
meneliti seluruh kebudayaan di dunia.

Mungkin betul bahwa pemunculan teknologi yang relatif baru
dalam suatu masyarakat mampu merombak nilai-nilai budayanya,
namun betul pula bahwa tidak harus selalu kemunculan teknologi yang
awalnya belum ada dalam suatu masyarakat mampu mengubah nilai-
nilai budaya masyarakat bersangkutan seperti pernah diungkapkan oleh
W.F. Ogburn (Soekanto, 1986: 3-12). Menurutnya ada dua jenis adaptasi
sosial, yakni menyangkut adaptasi manusia terhadap kebudayaan serta
penyesuaian berbagai jenis kebudayaan. Yang pertama merupakan
penyesuaian kebudayaan pada kondisi-kondisi material, sedangkan
yang kedua adalah kebudayaan adaptif atau penyesuaian pada kondisi-
kondisi nonmaterial. Idealnya bila kebudayaan material berubah maka
kebudayaan nonmaterial pun berubah. Tapi sering terjadi bahwa
perubahan yang satu tidak selalu diiringi oleh perubahan yang lainnya.
Kebudayaan material lebih cepat berubah, tapi sikap-sikap nonmaterial
lebih lambat berubah. Orang yang berasal dari desa yang hidup di kota,
misalnya, tetap saja membawa sikap-sikap mental desa meskipun
lingkungan materialnya berbeda. Oleh sebab itu, meskipun mereka
bisa survive, ia tetap saja tak mampu beranjak dari kemiskinannya,
karena kurang bisa mengantisipasi perubahan-perubahan material
yang demikian cepat.

Sebuah hasil penelitian yang sangat memikat tentang orang Jawa
ditulis oleh Benedict R. O’G. Anderson (2000: 35-169). Dia melihat
bahwa meskipun Indonesia telah melakukan transformasi ekonomi,
politik, budaya dan sosial dalam waktu yang relatif panjang, namun
tetap saja tidak bisa lepas dari masa lalunya. Artinya, perubahan yang
terjadi di Indonesia sebetulnya hanya menyentuh permukaannya saja,
sedangkan nilai-nilai yang mendasarinya tetap sama, yakni nilai-nilai
lama. Itulah sebabnya mengapa Negara Indonesia menjadi begitu
sentralistik, misalnya, dan tampak alergi terhadap sistem parlementer
atau bentuk negara federasi. Menurut Anderson, akarnya terletak pada
logika konsep tradisional Jawa mengenai Kuasa yang memerlukan suatu
pusat, yang berkararkter sinkretik dan menyerap, serta menganggap
titik pusat biasanya dinyatakan dalam diri seorang penguasa.

128 Habitus Seni di Bandung Barat



Begitulah, meskipun nilai, norma atau ideologi itu konon sulit
diukur, tapi tetap eksis dan banyak dilakukan orang sebagai titik
berangkat dalam melakukan penelitian. Tentu apa yang diungkapkan
dalam penelitiannya bisa salah atau kurang tepat, seperti halnya
penelitian-penelitian yang berbasis pada teknologi atau materi. Namun
demikianlah hakikat ilmu, ia semestinya tidak mengklaim menjadi
yang paling benar. Jika klaim itu dengan sengaja diterapkan padanya,
maka ilmu bersangkutan menjadi dogmatik, dan dengan demikian
mengingkari hakikatnya sendiri. Baik ilmu-ilmu sosial maupun ilmu-
ilmu alam (eksakta) bisa mencapai tarafnya seperti sekarang, karena
ada proses dialektika yang saling membantah dan menambahkan.

Perubahan Kebudayaan

Lalu, bagaimakah kebudayaan berubah? Apakah perubahan itu hasil
inisiatif individu atau kelompok? Dalam antropologi perubahan biasanya
dilihat sebagai hasil dari proses evolusi, difusi, atau akulturasi. Bila
perubahan dianggap sebagai hasil dari proses evolusi, makaia merupakan
suatu keniscayaan yang harus dilalui oleh suatu kebudayaan melalui
tahap tahap yang gradual dan berlaku secara universal. Sedangkan dari
perspektif difusi terkandung makna bahwa perubahan kebudayaan
terjadi karena adanya suatu persebaran dari satu pusat kebudayaan
yang kuat terhadap kebudayaan kebudayaan lainnya. Kemudian,
dalam akulturasi perubahan kebudayaan diyakini sebagai suatu proses
terjadinya peristiwa amalgamasi dua atau lebih kebudayaan, sehingga
menghasilkan sintesis sui generis (lihat Lauer, 1977: 387 402).

Tentu saja banyak variasi pendapat dari ketiga konsep atau
paradigma tersebut di atas. Dalam tulisan ini tidak akan ditelusuri
kembali secara mendalam. Baik melalui evolusi, difusi, ataupun
akulturasi, perubahan dalam kebudayaan tampaknya diakui sebagai
gerak yang tidak bisa dihindari. Dalam kenyataan empirik memang
banyak orang atau masyarakat yang berusaha untuk mencegah
terjadinya perubahan sosial atau kebudayaan. Orang atau masyarakat
yang melakukan pencegahan itu biasanya takut bahwa, dengan
terjadinya perubahan maka ‘kosmos’ makna yang jadi panutan
bersama menjadi terguncang, sehingga terjadilah khaos. Tapi bisa juga
orang yang takut pada perubahan tersebut karena tidak ingin beranjak
dari status quo, suatu keadaan yang bisa menghilangkan peluang
untuk memperoleh keuntungan baik secara materil maupun moril

Habitus Seni di Bandung Barat 129



bagi kepentingan diri atau kelompoknya. Untuk menjaga agar tidak
terjadi perubahan, biasanya orang-orang seperti itu, bila ia berada
dalam tampuk kekuasaan, membuat semacam “rasionalisasi” dengan
melakukan pengawasan yang ketat melalui peraturan-peraturan dan
alat-alat kekuasaan lainnya.

Namun, seketat apa pun pengawasan yang dilakukannya, selalu
saja terjadi perlawanan, baik secara langsung maupun tidak langsung,
oleh orang-orang yang merasa terkungkung berada dalam situasi dan
kondisi yang stagnan dan mungkin juga menyiksa. Bisa jadi perlawanan
terhadap keadaan yang seolah-olah membeku itu dilakukan secara
terorganisir dan sistematis melalui sebuah gerakan yang melibatkan
orang banyak, atau bisa juga secara perorangan melalui perilaku yang
seolah-olah iseng dan tidak tahu aturan. Banyak contoh di dunia
tentang gerakan perlawanan terhadap status quo yang melibatkan
orang banyak yang pada dasarnya bertujuan untuk mengubah
keadaan, seperti revolusi Perancis, gerakan kemerdekaan yang ingin
melepaskan diri dari cengkeraman penjajah, gerakan reformasi yang
terjadi di Indonesia beberapa waktu yang lalu, dan sebagainya. Begitu
pula dengan perlawanan yang dilakukan secara perorangan, misalnya
perlawanan kecil-kecilan para petani Sedaka di Malaysia, seperti
yang diperlihatkan oleh James C. Scott (2000), melalui perilaku-
perilaku yang seolah-olah kurang berarti seperti mencuri sedikit-
sedikit, memperlambat kerja, pura-pura sakit, pura-pura bodoh, dan
sebagainya. Perlawanan-perlawanan kecil yang terkesan remeh dan
kurang memiliki makna bagi perubahan itu mungkin awalnya tidak
berdampak yang begitu mengagetkan, tapi bila ia terus dilakukan
secara konsisten, pada saat-saat tertentu perlawanan tersebut bisa
menjadi besar dan melibatkan orang banyak. Misalnya dalam kesenian,
saat gerakan dada muncul di Zurich pada tahun 1916, awalnya dari
sebuah diskusi kecil tentang seni di sebuah kafe yang dilakukan oleh
tiga orang seniman: Tzara, Arp, dan Huelsenbeck (Ades, 1981:110-121).
Ketika salah seorang dari mereka menemukan kata “dada” dari sebuah
kamus secara tidak sengaja, lalu mereka membuat suatu pertunjukan
yang tidak lazim yang membuat orang di sekitarnya protes: Mula-mula
Arp membaca sajak, menyusul Huelsenbeck melakukan hal yang sama
dengan suara yang lebih keras, kemudian Tzara seolah-olah tak mau
kalah memukul-mukul drum, sehingga menimbulkan paduan bunyi
yang tak enak didengar. Gerakan yang memprotes terhadap pemujaan

130 Habitus Seni di Bandung Barat



yang berlebih-lebihan pada keunggulan rasio dan seni dengan estetika
yang formal itu, kemudian menyebar ke seluruh Eropa dan menjadi
kecenderungan umum seniman-seniman muda pada saat itu.

Tentu saja sebuah gerakan perlawanan terhadap kondisi atau
situasi yang telah mapan, tidak berangkat dari kekosongan nilai. Artinya,
seorang individu atau kelompok yang melakukan semacam tinjauan
kritis terhadap tatanan nilai yang ada, bukanlah makhluk-makhluk
asing yang bebas dari nilai yang diberontakinya. Bagaimanapun
mereka merupakan “produk” dan bagian dari suatu masyarakat yang
menyantuni patokan-patokan tertentu untuk berperilaku. Namun
justru karena itu perlawanan menjadi memiliki makna, sebab orang-
orang yang melakukannya, terutama secara sengaja, merupakan
orang-orang yang boleh dikatakan sangat paham dengan seluk-beluk
kebudayaannya. Adalah sebuah kekonyolan, menurut hemat penulis,
bila ada yang memberontak dengan tanpa terlebih dulu memahami
apa-apayangdiberontakinya. Pada dasarnya setiap anggota masyarakat
paham dengan kebudayaannya, walaupun tentu saja tidak selalu
mampu mengutarakannya secara verbal. Tapi walaupun begitu, tidak
setiap orang mampu menjadi pencetus bagi perubahan kebudayaan.
Diperlukan suatu keberanian untuk menyimpang dari pola-pola yang
telah tertentukan. Ketika Nyoman Mandra, seorang seniman lukis yang
berasal dari Kamasan Bali, misalnya, selesai melukis salah satu episode
Mahabrata, lalu diberi komentar oleh masyarakat Kamasan yang
melihat lukisannya dengan ungkapan “beh, ben, beh”, bahasa lokal
yang menggambarkan rasa kagum dan ungkapan persetujuan dengan
tema dan gaya yang diungkapkan Mandra ( Kayam, 1981: 38), apakah
hal yang sama akan diperolehnya saat ia melukis sosok Arjuna yang
bunuh diri karena menyesal telah membunuh saudaranya? Karena
ini hanya sebuah pengandaian, jawabannya bisa ya atau tidak. Bila
ya, tentu Mandra akan tetap menjadi anggota masyarakat Kamasan
yang ‘aman’ seperti semula, walaupun mungkin karyanya tersebut
bisa menggoyahkan tata nilai yang ada; tapi bila tidak, dan tampaknya
jawaban inilah yang memiliki kemungkinan yang besar kalau terjadi
dalam suatu masyarakat yang masih kukuh menggenggam norma-
norma leluhur seperti masyarakat Kamasan pada saat itu, Mandra akan
dikucilkan dari pergaulan, tidak diikutsertakan dalam upacara-upacara
agama, atau malah mungkin juga dianggap sebagai orang gila. Tidak
setiap orang mampu dan berani menghadapi resiko-resiko semacam

Habitus Seni di Bandung Barat 131



itu. Boleh jadi banyak orang yang memiliki pikiran-pikiran yang berbeda,
menyimpang, atau terlihat aneh nila dilihat dari perspektif keseharian,
tapi karena merasa takut dan tidak berani menghadapi lonsekuensi-
konsekuensi negatif yang bakal diterima, akhirnya pikiran tersebut
hanya jadi gagasan-gagasan yang terkubur meskipun sebetulnya
memiliki potensi bagi kemaslahatan pertumbuhan kebudayaan.

Bila Henri Bergson (dalam Noerhadi, 1983: 22) mengatakan
bahwa tradisi (penulis tambahkan: dan atau kebudayaan) merupakan
kristalisasi kreativitas dari masa lalu, maka dalam ungkapan itu
sebetulnya tersirat pengakuan bahwa peradaban manusia dalam
sejarahnya selalu diisi oleh serentetan perubahan perubahan yang
lahir dari manusia--manusia kreatif di masa lalu. Hanya saja, ketika
ia telah menjadi kebiasaan atau telah terintegrasi dalam mainstream
dan diakui sebagai milik bersama, maka gagasannya tidak lagi
dirasakan sebagai hasil dari sebuah inovasi. Sebuah contoh kecil bisa
ditampilkan di sini. Mungkin kita sudah terbiasanya melihat orang
yang akan merebus telor dengan terlebih dulu melubangi kulit telor
di bagian yang lonjongnya dengan jarum. Penulis bisa membayangkan
bahwa orang yang pertama melakukan hal itu pernah direpotkan oleh
persoalan merebus telor yang senantiasa pecah dalam godogan air,
padahal ia sebetulnya ingin memperoleh telor matang dengan bulatan
yang utuh sehingga terlihat ‘indah’ bila dibuat rendang misalnya.
Setelah akar persoalannya ditemukan, yakni bahwa yang menyebabkan
pecahnya telor itu karena ada tekanan udara dari dalam saat berada
dalam suhu panas, kemudian ia memutuskan untuk melubangi telor
yang akan direbusnya dengan jarum, lalu memasukkannya pada
saat air dalam keadaan mendidih. Ternyata usahanya berhasil, dan
lubang kecil yang dibuatnya nyaris tak nampak. Awalnya orang yang
menyaksikan peristiwa itu mungkin beranggapan bahwa melubangi
telor yang akan direbus adalah perbuatan konyol. Bagaimana tidak?
Bukankah melalui lubang itu isi telor akan berceceran? Tapi setelah
menyaksikan hasilnya yang gemilang, mungkin ia pun akan meniru,
lalu menyebarkan informasi baru ini pada orang-orang yang sedang
menghadapi problem yang sama. Ketika informasi telah tersebar, dan
lambat-laun menjadi pengetahuan yang umum, ia tidak lagi menjadi
sesuatu yang mengejutkan seperti pertama kali ditemukan; orang-
orang menjadi lazim melakukannya, dan ia tidak diingat lagi sebagai
hasil dari inovasi seseorang di masa lalu.

132 Habitus Seni di Bandung Barat



Sudah tentu perubahan kebudayaan tidak selalu berarti
pertumbuhan, tapi bisa juga berarti kemerosotan. Namun apapun
makna yang terkandung di dalamnya, perubahan kebudayaan biasanya
diawali oleh hadirnya cara berpikir yang menyimpang dari pola-pola
umum yang dilakukan oleh sedikit atau banyak orang yang menjadi
anggota suatu masyarakat. Cara berpikir demikian disebut Edward de
Bono sebagai cara berpikir lateral (1990), yaitu selain menyimpang dari
cara berpikir yang lazim, ia pun berusaha untuk keluar dari pembatas-
pembatas, melakukan semacam lompatan dengan cara memandang
secara baru hal-hal atau pola-pola lama. Tapi cara berpikir semacam
itu tidak populer di masyarakat, sebab bila ia telah menjadi perilaku
maka ‘kosmos’ yang telah tersusun secara rapi menjadi terguncang
serta mampu menciptakan kondisi khaos. Untuk mengantisipasi agar
perilaku semacam itu tidak muncul, biasanya masyarakat memiliki
mekanisme pengendalian sosial dengan sanksi-sanksi dari yang paling
ringan seperti tidak diikutsertakan dalam upacara-upacara agama,
hingga yang paling berat: hukuman mati. Tapi meskipun berpikir
lateral beserta perilaku yang menyimpang sebagai perwujudannya
sering dihadang oleh sanksi-sanksi, ia selalu saja dilakukan oleh orang-
orang, meskipun hanya jadi gerak yang marjinal. Selalu saja ada pribadi
pribadi yang berusaha melanggar aturan atau patokan yang telah
menjadi pegangan bersama, karena merasa tidak puas dengan cara
cara konvensional yang dianggapnya tak lagi mampu menampung dan
berdamai dengan perubahan perubahan lingkungan. Biasanya dalam
suatu masyarakat yang masih kuat berpegang teguh pada patokan
patokan yang telah terlembagakan dalam pranata pranata sosial,
pribadi pribadi semacam itu dianggap sebagai orang yang aneh, gila,
dan abnormal.

Di atas telah diungkapkan bahwa kebudayaan itu memiliki
dua sisi yang saling melengkapi satu sama lain: sisi kemapanan nilai-
nilai dan sisi peluang untuk disimpangkan. Dilihat dari perspektif ini,
maka perilaku yang dianggap menyimpang oleh suatu masyarakat,
sebetulnya adalah perilaku-perilaku yang mampu menggerakkan
kebudayaan untuk mengikuti perubahan-perubahan yang senantiasa
terjadi dalam kehidupan. Berbicara masalah perilaku menyimpang
(deviant), Seymour Smith (1990: 76-77) mengatakan bahwa deviansi
(deviance) sering didefinisikan sebagai perbedaan dari norma norma
sosial, dan ini berarti istilah itu merupakan kategori yang lebih luas

Habitus Seni di Bandung Barat 133



daripada istilah crime yang hanya menunjuk pada perilaku-perilaku
yang akan menyerang persetujuan formal. Perilaku perilaku deviant
sebetulnya suatu fenomena normal dalam masyarakat manusia, dan
ia telah dihubungkan dengan kapasitas seseorang dalam melakukan
kreativitas dan inovasi, yakni suatu kemampuan yang menjadi bagian
dari warisan perilaku manusia.

Jika suatu perilaku masih dianggap deviant dan belum terintegrasi
menjadi konfgurasi yang menyeluruh dan belum menjadi patokan
atau panutan untuk bertingkah laku, kiranya lebih tepat dikatakan
sebagai berada dalam tahap liminall, meminjam istilah Victor Turner
(1982), yakni suatu tahap yang berada di luar struktur dimana orang
yang mengalaminya merasa menghadapi dirinya secara utuh dalam
keadaan yang tidak dipengaruhi keadaan normal sehari hari. Tahap
liminal berada dalam sebuah ambang antara "ada’ dan ‘tiada’, suatu
fase atau keadaan di antara dua aturan. Perilaku perilaku alternatif
yang belum dijadikan sebagai bagian kebudayaan, biasanya dianggap
sebagai perilaku yang menyimpang atau deviant. la dianggap berada di
luar kepatutan dan tidak pantas untuk diikuti. Oleh sebab itu perilaku
menyimpang ini seolah olah menjadiasyik sendiri menikmati kondisinya
yang ambivalen. Untuk mencirikan bahwa perilaku itu menyimpang dari
keseharian yang berada dalam tahap liminal itu, ada kecenderungan
dari masyarakat untuk melakukan semacam “pembingkaian”3 dengan
stigma stigma, seperti gila, primitif, kekanak kanakkan, main main,
dan sebagainya. Diharapkan dengan adanya bingkai tersebut, ia tidak
mengalir ke luar untuk mempengaruhi sistem nilai keseharian yang
tertib dan harmonis, meskipun pada kenyataannya selalu saja terjadi
penetrasi yang kadang- kadang mengguncangkan pranata pranata
yang telah ada.

Seni dalam Perspektif Kebudayaan

Dalam menyusun tujuh unsur kebudayaan yang dianggap universal
itu, Koentjaraningrat (1982) menempatkan kesenian pa-da posisi
kelima, yakni di bawah bahasa dan di atas sistem mata-pencaharian.
Posisi atau tataurut dari unsur unsur kebudayaan itu secara sengaja
disusun sedemikian rupa oleh penulisnya dengan maksud untuk
memperlihatkan bahwa unsur yang paling atas lebih sulit berubah
dibandingkan dengan unsur unsur yang ada di bawah-nya. Kita tidak

134 Habitus Seni di Bandung Barat



tahu apa yang dijadikan ukuran atau parameter yang dipakai penulisnya
bahwa yang satu lebih gampang berubah di-bandingkan yang lainnya,
dan kita pun tidak tahu apakah sudah ada penelitian yang seksama
terhadap unsur unsur kebudayaan itu sehingga ia menjadi valid
untuk disebut bahwa unsur kebudayaan sistem pengetahuan suatu
masyarakat, misalnya, lebih sulit diubah diban-dingkan bahasa yang
persis perada di bawahnya.

Begitu pula dengan penempatan kesenian di atas sistem
matapencaharian, sungguh sulit untuk dibuktikan bahwa sistem
matapencaharian itu lebih gampang berubah daripada kesenian.
Apalagi pada masa sekarang saat orang-orang tak lagi mudah
memprediksi apa yang akan terjadi di masa depannya yang paling
dekat dan orang-orang mengantri untuk menjadi pengganti pekerja
yang berhenti karena sulitnya mencari kerja. Bisa jadi penyusunan
urut urutan itu berdasarkan pada kebudayaan masyarakat tradisional
dengan komunitas yang kecil, serta spesialsasi pekerjaan yang
belum terlalu rumit serta sikap individualitas tidak terlalu mencuat
kepermukaan, kesenian memang masih dimiliki bersama dan karena
itu sulit untuk berubah. Para seniman dalam masyarakat tradisional
itu pada umumnya masih patuh pada pakem pakem, sehingga
pencipta-an karya seni baru yang keluar dari pakem pakem seolah-
olah tidak per-nah terjadi.

Dalam bagian terdahulu tulisan ini telah menyebut contoh pelukis
Nyoman Mandra, sosok seniman tradisi yang setia terhadap pakem-
pakem atau aturan-aturan yang telah ditetapkan tradisi (masyarakat).
Contoh lain bisa ditambahkan: dalang wayang kulit purwa dalam
masyarakat Jawa saat kebersamaan masih jadi pegangan. Dalang dulu
masih dianggap orang yang serba tahu, serta mampu melaku-kan
komunikasi dengan makhluk makhluk suprahuman. Karena itu, da-lang
di mata masyarakat tradisional Jawa merupakan orang yang da-pat
menjembatani antara dunia atas, dunia para susuhunan, dengan
dunia bawah, yakni dunia yang dihuni manusia yang rentan terhadap
guncangan guncangan. Maka agar tetap terjaga ketertiban ‘kosmos’
dalang lalu melakukan pertunjukan wayang, tentu saja setelah di-minta
masyarakat, dan masyarakat mendengarkan dan menyaksikan de-ngan
seksama pertunjukan tersebut sambil mencocokkan lagi sikap moral,
akal dan estetiknya (van Groenendael, 1987: 300). Dalam penyajiannya
dalang tidak bisa semena mena mengubah cerita. Meskipun masih

Habitus Seni di Bandung Barat 135



ditolerir untuk melakukan improvisasi di sana sini oleh masyarakatnya,
namun plot utama dan cara penyajiannya mesti sesuai dengan pakem
pakem resmi yang telah dibakukan.

Kata-kata “melakukan improvisasi” di atas sengaja saya beri garis
bawah untuk menunjukkan bahwa seketat apapun pakem-pakem yang
dikenal oleh masyarakat, namun tetap masih memberikan peluang
bagi penyimpangan-penyimpangan. Mungkin dalam wayang purwa,
kebebasan untuk melakukan improvisasi hanyalah sebuah “lubang
kecil”, tapi justru karena memiliki kekontrasan dengan bagian-bagian
lain yang begitu ketat bercermin pada aturan-aturan, ia menjadi lebih
menonjol dan memiliki efek yang kuat.

Dalam karya sastra klasik seperti kakawin yang dianggap paling
ketat kaidah dan normanya, contoh lain lagi, juga tidak berarti tak ada
peluang untuk mentransendensi aturan-aturan tersebut. A. Teeuw
(1983: 9-10) memperlihatkan bahwa Negarakertagama, salah satu
jenis sastra Jawa Kuno yang berbentuk kakawin yang diciptakan Mpu
Prapanca, merupakan sebuah karya yang melakukan penyimpangan
secara mencolok, sebab teks tersebut tidak bercerita tentang dewa
dan pahlawan epos seperti lazimnya, tapi merupakan kisah keadaan
kontemporer Majapahit, yakni perjalanan raja Hayam Wuruk ke ujung
timur pulau Jawa.

Contoh-contoh lain bisa ditampilkan di sini, tapi untuk sekedar
memperlihatkan bahwa dalam masyarakat tradisional yang masih
dianggap statis, tak berubah, saat kesenian hadir sebagai pemenuhan
integratif, penyimpangan-penyimpangan dari konvensi atau aturan-
aturan yang sangat ketat pun tetap ada, saya kira sudah cukup.
Diharapkan dengan uraian-uraian tersebut di atas bisa tergambarkan
bahwa perubahan-perubahan atau penyimpangan-penyimpangan,
terutama dalam kesenian, merupakan suatu gerak yang tampaknya tak
bisa dihindari dalam peradaban dan kebudayaan manusia.

Tak syak lagi, sejarah seni memang selalu berada dalam ketegangan
antara konvensi dan inovasi. Apalagi pada masa kini saat manusia
berada dalam dunia yang telah mengglobal, berada dalam batas-batas
sosial-budaya yang mulai samar. “Dunia telah menjadi kampung besar”,
ujar Marshall McLuhan. Manusia yang terlibat dalam peradaban
dunia tak lagi bisa mengisolir diri untuk tidak bersentuhan dengan
kebudayaan-kebudayaan dari belahan dunia yang lain. Memang
masih ada kelompok-kelompok kecil masyarakat yang bertahan dalam

136 Habitus Seni di Bandung Barat



suasana dan kondisi budayanya yang “asli”, seperti misalnya msayarakat
Kanekes (Baduy), tapi sampai kapan mereka dapat bertahan dari
gempuran-gempuran modernisasi dan semangat globalisasi ini? Konon
banyak anak-anak Kanekes sekarang yang menonton televisi di rumah-
rumah penduduk luar di sekitar kampung mereka. Apakah ini pertanda
bahwa sukubangsa Kanekes atau Baduy yang sekarang masih bertahan
dengan budayanya secara ketat, dalam waktu kira-kira 10 hingga 25
tahun mendatang hanya akan menjadi cerita di dalam buku-buku saja?

Meskipun pengaruh dari luar bukan satu-satunya variabel
yang menyebabkan ketegangan antara konvensi dan inovasi dalam
kesenian, tapi ia memberikan dampak yang demikian mengejutkan
bagi hadirnya jenis-jenis seni yang tampak tidak atau kurang “familier”
dengan masyarakat tempat seniman menjadi salah satu anggotanya.
Jelas bahwa masuknya kebudayaan berbeda pada kebudayaan lain,
akan menyebabkan terjadinya penilaian kembali terhadap kebiasaan-
kebiasaan yang semula dianggap biasa, dan pada gilirannya ini
mengakibatkan timbulnya dua kemungkinan: atau lebih memperkuat
kebiasaan-kebiasaan lama, atau justru sebaliknya, menggugat
keabsahan kebiasaan-kebiasaan lama. Kalau kita berbicara tentang
akibat yang kedua, maka dalam kesenian, gugatan itu terwujud dalam
pemberontakan terhadap kebiasaan-kebiasaan mencipta karya seni
yang telah dianggap lazim dan seolah-olah demikianlah seharusnya.
Begitulah, dalam teater, misalnya, kebiasaan lama pertunjukan teater
yang bertitik-tolak dari anggapan bahwa aktor merupakan media
utama teater, telah menghadirkan suatu karya teater yang menonjol
dengan akting, meminjam istilah Suyatna Anirun, “sedap dipandang
mata” seperti tercermin dalam beberapa garapan STB; tapi hal
ini kemudian digugat dengan memunculkan suatu anggapan yang
berbeda: “sebatang lidi pun sama pentingnya dengan kehadiran aktor
di atas pentas”. Jadi, ketika benda, bunyi, atau kesunyian sekali pun
yang sengaja dihadirkan dalam suatu pertunjukan, ia tak lagi marginal,
dan tak perlu disingkirkan atas nama “raja” di atas pentas (aktor),
karena ia memiliki posisi yang sama. Pertunjukan teater yang bertitik-
tolak dari anggapan berbeda ini tercermin dalam sebagian besar karya
Teater SAE, terutama yang disutradarai oleh Boedi S. Otong, dan pada
tahun 90-an yang lalu sempat menjamur dan menjadi semacam trend,
meskipun kemudian surut kembali.

Habitus Seni di Bandung Barat 137



Seni, sebagai salah satu unsur kebudayaan, kini memperlihatkan
perubahan-perubahan yang demikian cepat. Banyak seniman yang
kiranya tidak lagi perduli dengan pranata-pratana yang semula menjadi
anutan bersama. Saat kaidah-kaidah lama diberontaki, maka idealnya
alternatif penggantinya diterima terlebih dulu oleh masyarakat, dan
kemudian terbentuklah pranata baru yang akan menjadi pedoman
mencipta atau juga menikmati karya seni. Namun kondisi semacam
itu pada masa kini, terutama dalam kesenian, sungguh sulit tercipta.
Para seniman tampak memiliki suatu kecenderungan pribadi yang
tinggi. Selain sebagai seniman, mereka banyak yang menjadi ahli
teori seni, dan secara sadar membebaskan diri dari sistem dan ikatan-
ikatan konvensi. Sementara suatu hasil pemberontakan belum selesai
diterima dan dipahami masyarakat, ia telah meloncat pada suatu
pencaharian yang baru, atau malah telah diberontaki lagi oleh seniman
demikian parah. Kredo-kredo tentang seni banyak bermunculan, tapi
ia tidak terlalu banyak membantu umtuk bisa menciptakan komunikasi
yang efeketif, sebab ia muncul penuh dengan terminologi-terminologi
subyektif. Kritikus seni yang semestinya menjadi komunikator
kedua yang menjembatani kesenjangan antara karya seni dengan
penikmatnya, tampak bingung dan tak berdaya 4. Bila biasanya mereka
bisa mengkategorikan karya-karya seni dengan istilah-istilah seperti
realisme, naturalisme, kubisme, absurditas, abstrak, ekspresionisme,
dan sebagainya, untuk menandakan satu kecenderungan dilampaui
oleh kecenderungan yang lainnya, kini kategori-kategori itu tampak
menjadi kurang penting dan terasa artifisial. Begitu pula dengan istilah-
istilah untuk menunjuk bahwa “ini” karya seni rupa dan “itu” karya
teater, tari, musik, seni sastra , atau entah apa lagi, menjadi kabur
karena batas-batas itu pun didobrak. . Merah Bolong Putih Doblong
Hitam Teater Payung Hitam, misalnya, yamg melakukan pilihan bentuk
lebih banyak pada gerak serta serakan dan gelantungan batu, meskipun
ia disajikan oleh sebuah kelompok teater, tapi pertunjukan tersebut
menyamarkan batas-batas sebagai karya teater, atau tari, atau rupa,
atau... Membingkai karya tersebut pada salah satu kategori kiranya
kurang bermanfaat, sebab ia merupakan karya seni yang merembas
pada berbagai pembatas.

Tentu saja betapa pun “gelap” atau “absurd” sebuah karya seni,
tidak berarti ia tidak bisa diinterpretasikan sama sekali. Artinya, dalam

138 Habitus Seni di Bandung Barat



komunikasi seni tak ada komunikasi yang macet secara total. Karya
seni merupakan karya manusia yang hidup dalam sebuah ruang dan
waktu yang telah di-‘jinak’-kan oleh tanda-tanda manusiawi, yaitu
kebudayaan. Sebagai subyek manusia memiliki keunikan yang khas,
dan sebagai makhluk sosial ia tak bisa lepas dari jaring-jaring makna
yang ditenun secara bersama. Ketika subyektivitas seniman begitu
menonjol dalam karyanya, sehingga ia terlihat begitu aneh, asing, atau
membingungkan, biasanya penikmat mencoba untuk memahami atau
menghubung-hubungkannya dengan sesuatu yang telah dikenalnya.
Mungkin pemahamannya itu bisa tepat, kurang tepat, atau tampak
begitu naif. Apapun hasil pemahamannya, komunikasi telah terjadi.
Hanya saja, untuk sampai pada komunikasi yang efektif, pesan atau
visi karya seni tertangkap oleh penikmat sesuai dengan maksud
seniman, penikmat jelas harus bekerja keras, membongkar kembali
perbendaharaan pengalamannya, dan membangun sebuah ‘freame’
yang cocok dengan semangat zaman.

Sepekan setelah peristiwa Nur Gora Rupa di Taman Budaya Solo,
yakni sebuah ajang yang menampilkan karya-karya eksperimental
dari berbagai kalangan seniman, dalam tajuk rencana Kompas 23
April 1994 dikupas tentang persoalan kritik seni. Inti tulisan itu adalah
membahas masalah perlunya kritikus seni yang bersungguh-sungguh
ditengah-tengah dinamika penciptaan karya-karya seni yang terlihat
lepas dari ikatan-ikatan norma dan kaidah lama. Sesungguhnyalah
kritikus tak bisa berkutat secara terus-menerus dengan asumsi-asumsi
yang tampaknya sudah tidak cocok lagi dengan perubahan-perubahan
yang terjadi. Sebagai orang yang mencoba menjembatani komunikasi
antara penikmat dengan seniman, kritikus harus bisa mengikuti
perkembangan. Saat ia berhadapan dengan jenis karya-karya seni yang
menyimpang atau deviant, ia tidak serta-merta mencapnya sebagai
karya yang jelek, tidak bermutu, tapi berusaha untuk memahami:
Mengapa karya seperti itu lahir? Latar belakang apa yang mendorong
seniman menciptakan karya tersebut? Dengan melakukan semacam
itu, apa sebetulnya yang ingin diungkapkan seniman? Karya seni tidak
lahir setelah kritik, demikian sebuah pomeo yang pernah saya dengar.
Artinya, bukan kritiklah yang memaksakan bahwa karya seni itu harus
‘begini’ atau ‘begitu’, tapi karya senilah yang menentukan bagaimana
kritik semestinya memandang. Penikmatan seni memang persoalan
selera, namun ketika seseorang bertindak sebagai kritikus, maka agar
penilaiannya bisa “obyektif”, ia tidak bisa bertolak dari kriteria suka
atau tidak suka .

Habitus Seni di Bandung Barat 139



Kehadiran seni-seni deviant atau menyimpang memang awalnya
selalu dicurigai. Ketidakwajaran, “kekusutan” dan keanehan yang
ditampilkannya mengganggu keteraturan-keteraturan yang telah
berjalan dengan lancar. la begitu “menakutkan” sebab ia belum begitu
akrab dengan situasi dan kondisi yang ada di sekitarnya. Karena itu,
seni deviant selalu diusahakan oleh orang-orang yang berkepentingan
dengan keutuhan status quo untuk tetap marginal. Pembingkaian
dengan stigma-stigma seperti “pelarian”, “jeprut”, “kekanak-kanakkan”
dan sebagainya, merupakan salah satu upaya untuk meredam
keliarannya, sehingga dengan begitu diharapkan ia tidak merembes ke
wilayah yang dianggap normal.

Namun, seperti sudah dilihat, perembesan itu tetap saja terjadi.
Dengan berbagai stretegi, para seniman yang dianggap deviant
berusaha hadir di tengah-tengah keseharian yang normal dan biasa.
Misalnya, ditengah-tengah situasi kemacetan jalan Buahbatu yang
biasa jadi pemandangan di sore hari, Tony Broer beserta beberapa
rekannya, tiba-tiba saja hadir memainkan tubuhnya yang telah
dilumuri lumpur di pinggir jalan tersebut yang diiringi oleh suara
sirine dari pengeras suara yang dibawa-bawa oleh rekannya yang lain.
Karya yang berjudul Tubuh disajikan dalam rangka acara “Menengok
Jeprut” di tahun 2000an saat ISBI Bandung masih berbama STSI
Bandung, tampaknya sengaja meluaskan bingkai ruang imajinasi untuk
meruntuhkan dunia keseharian yang telah terjadi berulang-ulang. Atau
peristiwa yang lebih anarkis terjadi di Eropa (Perancis), saat gerakan
dada baru diproklamirkan: Di tengah-tengah pertunjukan teater yang
serius, tiba-tiba seorang seniman dada menerobos ke atas pentas,
kemudian berteriak: “Viva dada!” (Sukito, tt: 62). Peristiwa-peristiwa
tersebut menjadi sangat mencolok, sebab ia timbul di tengah-tengah
keteraturan; dan dengan demikian ia menjadi perhatian orang-orang
yang hadir yang terhenyak seketika karena keteraturan yang tengah
dijalaninya, tiba-tiba diinterupsi oleh hal-hal yang “tidak normal”.

Jeprut sebagai Seni Devinat

Pada bagian ini penulis ingin berbicara tentang “fenomena jeprut”,
sebuah genre seni pertunjukan yang dianggap deviant yang pernah
tumbuh di Bandung.

Tulisan ini tentu saja tidak secara langsung akan menjawab

140 Habitus Seni di Bandung Barat



pertanyaan itu, tapi ingin melihat jeprut dari perspektif yang lebih
bersifat sosiologis, terutama yang berhubungan dengan struktur dan
gejala jiwa penduduk kota sebagai kelompok. Artinya, bila sementara
ini kota, terutama di dunia ketiga, selalu dihubungkan dengan
ketidakpastian nilai-nilai, gejala-gejala depersonalisasi, atau, seperti
dikatakan Durkheim, anomali, lalu apakah penyimpangan seperti
yang dilakukan oleh para seniman jeprut itu ekuivalen dengan kondisi
kota seperti itu? Dengan pertanyaan lain: Apakah jeprut merupakan
simbol dari kondisi kota yang tidak memiliki kepastian nilai-nilai?
Ataukah Jeprut merupakan sikap perlawanan dari orang-orang yang
berhadapan dengan gejala-gejala depersonalisasi?

Menjawab pertanyaan-pertanyaan terakhir itu merupakan
prioritas dari fokus kajian tulisan ini. Untuk melakukan hal itu,
saya tidak akan bertolak dari salah satu teori secara ketat, tapi lebih
cenderung mempergunakan beberapa teori secara eklektik dengan
longgar. Artinya, bila teori-teori itu dianggap terlalu kaku, maka saya
memodifikasinya sehingga bisa sesuai untuk menjadi ‘pisau analisa’
dalam membedah topik yang sedang dibicarakan.

Jeprut (Bahasa Sunda) berarti putus secara tiba-tiba. Jika seseorang
memasang bor listrik yang berkekuatan 850watt padahal listrik di
rumahnya hanya memiliki daya 450 watt, lalu aliran listrik mati secara
tiba-tiba, maka listrik itu disebut ngajeprut (kata ker-ja) atau mati
secara tiba-tiba. Atau jika ada orang yang sedang main layang-layang,
ke-ti-ka layang-layang telah berada di angkasa, tiba-tiba saja benang
atau nilon putus di ta-ngan, berarti benang atau nilon itu ngajeprut,
putus secara tiba-tiba.

Di Bandung kata itu menjadi populer akhir-akhir ini, seiring dengan
menjamur-nya satu jenis tontonan yang konon lahirnya tanpa proses
atau konsep. Bila dalam suatu ke-ru-munan ada seorang atau lebih
“peperengkelan” (meliuk-liungkkan tubuhnya) atau ber-kelakuan
aneh, keluar dari ‘ruang’ keseharian, maka orang itu disebut jeprut
atau se-dang ngajeprut. Sulit untuk dilacak kapan kata itu digunakan
dan sejak kapan tontonan je-nis ini dimulai. Namun kata itu menjadi
populer saat para seniman Bandung mencoba un-tuk “merebut”
kembali Gedung Yayasan Pusat Kebudayaan (biasanya disebut Gedung
YPK, atau YPK saja) yang diserahkan Pemda setempat ke perusahaan
swasta yang dike-lo-la oleh para eselon di kantor walikota dan
gubernuran, yakni sekitar tahun 1996.

Habitus Seni di Bandung Barat 141



Di depan gedung tersebut, yaitu jalan Naripan, dalam rangka protes
terhadap Pem-da yang telah “merampas” tempat ekspresi seniman
semenjak awal didirikannya, se-ki-tar tahun 60-an, beberapa seniman
selama peristiwa itu, melakukan hal-hal yang terlihat aneh. Ada orang
yang duduk di kursi yang tinggi tanpa baju dan hanya memakai celana
pendek, menyiram badannya dengan air lalu menyikat giginya secara
terus-menerus; ada yang ber-gerak dan meliuk-liukkan tubuhnya tanpa
bentuk dan wujud yang jelas sambil sekali-kali melontarkan beberapa
kalimat; yang lainnya komat-kamit menggumamkan beberapa kalimat
tak jelas sambil bolak-balik di depan gedung YPK dengan tanpa perduli
pada orang-orang yang ada di sekelilingnya; ada pula yang berguling-
guling sambil menge-rang. Dan sebagainya. Peristiwa itu terjadi
hampir satu bulan, dan berakhir pada saat Pem-da memberlakukan
lagi peruntukkan tempat itu sebagai gedung kesenian seperti semula.

Semenjak itu jeprut menjadi populer, dan digunakan untuk
menunjuk satu jenis seni pertunjukkan (performance art) yang
keluar dari ‘jalur’ yang umum, nyeleneh, tak biasanya. Jeprut seolah-
olah menjadi parodi sekaligus ironi bagi kesenian yang mapan. Bila
kesenian-kesenian mapan begitu patuh terhadap ketentuan-ketentuan
estetika formal, jeprut justru sebaliknya, ia membelakangi ketentuan-
ketentuan itu, ia hadir semaunya. Penciptaan seni menjadi tidak sakral.
Semua orang bisa menjadi seniman. Hal ini menyebabkan terjadinya
perdebatan yang panjang di antara pemikir seni dan seniman di
Bandung: Apakah jeprut itu seni atau bukan? Yang lebih menarik,
para seniman jeprut, seperti Wawan S. Husen dan Tisna Sanjaya, tidak
perduli apakah karya-karya mereka disebut seni atau bukan.

Sebetulnya jenis kesenian serupa jeprut, di tahun 70-an telah ada di
Bandung, seperti yang pernah diungkapkan Aat Suratin dalam sebuah
diskusi tentang jeprut di Rumah Nusantara, yakni puisi mbeling yang
dipelopori oleh Remy Sylado, dengan memakai Majalah Aktuil sebagai
tempat untuk menyebarkan karya-karya senimannya. Bila jeprut
merupakan sejenis tontonan, maka puisi mbeling adalah karya sastra.
Pada saat muncul pertama kali, puisi mbeling dianggap bukan sebagai
karya sastra, sebab ia keluar dari konvensi penciptaan-penciptaan
‘puisi yang baik’, namun pada akhirnya ia pun mendapat ‘pengakuan’
dari masyarakat sastra bahwa puisi mbeling merupakan karya sastra
yang juga sama patutnya dengan karya-karya sastra lainnya.

142 Habitus Seni di Bandung Barat



Kemunculan seni-seni yang dianggap deviant, tampaknya khas
sebagai gejala yang ada di kota-kota. Sulit sekali untuk mencari kasus
seni-seni yang anggap deviant yang berada di desa-desa dengan
penduduk yang masih kuat menganut sikap-sikap hidup tradisional.
Dalam masyarakat tradisional, seni masih memiliki fungsi integratif.
Wayang kulit, misalnya, dia bukan hanya sekedar seni untuk dinikmati,
tapi juga merupakan media yang berfungsi mengukuhkan kembali
nilai-nilai kehidupan secara kolektif. Cerita-cerita pada wayang kulit
umumnya telah diketahui. Masyarakat menonton pertunjukan itu,
bukan untuk mendengarkan cerita yang telah diulang berkali-kali,
tapi mencermati bagaimana dalang itu mengukuhkan kembali nilai-
nilai yang menjadi anutan bersama Tapi tampaknya di kota seni
tidak lagi memiliki fungsi integratif. Kelahiran seni lebih cenderung
dimaksudkan sebagai upaya pengekspresian diri yang bersifat
individual dan ekonomis. Seni yang tumbuh pun umumnya bukan
seni-seni tradisional, tapi merupakan seni-seni yang diimpor dari Barat
(Eropa Barat dan Amerika Serikat). Jakob Sumardjo (1997) mengatakan
bahwa berkembangnya kebudayaan Barat di Indonesia yang berpusat
di kota-kota, menyebabkan berkembang pula seni pertunjukan baru
yang dasarnya ekonomi uang, penjualan jasa berupa produk seni
pertunjukan. Fungsi seni pertunjukan tidak lain adalah melayani jasa
kebutuhan akan hiburan. Ungkapan ini kiranya memiliki keselarasan
dengan hipotesis lahirnya kota, seperti yang pernah dibicarakan Kingley
Davis (1973), yakni karena spesialisasi pekerjaan yang membuahkan
pertukaran produksi sebagai bentuk awal dari perdagangan. Dengan
begitu seni di kota menjadi profesi.

Karena seni telah menjadi ungkapan yang bersifat individual dan
tidak mengacu pada pendapat-pendapat kolektif, banyak kesenian
kota yang sulit untuk diapresiasi dan dipahami. Hal yang sebaliknya
justru terjadi bila kecenderungannya pada upaya komersialisasi, seni
menjadi begitu ‘cair’, dangkal, dan menyajikan hal-hal yang bersifat
impian dan hiburan. Itulah yang terjadi pada seni pop. Namun apa
pun jenisnya, seni di kota bukan lahir dari kekosongan pengalaman
dan nilai-nilai, tapi merupakan sebuah refleksi dari kehidupan nyata
yang ada di sekelilingnya. Jeprut sebagai ekspresi pun tidak terlepas
dari kondisi dan situasi kehidupan urban. Meskipun ia banyak ditolak
sebagai karya seni, tapi ia tetap merupakan cermin yang tampaknya tak
terbantahkan dari kehidupan penghuni kota, dalam hal ini Bandung.

Habitus Seni di Bandung Barat 143



Lalu apa sebetulnya yang terjadi di balik “fenomena jeprut”?
Apakah ada ungkapan-ungkapan khusus yang berhubungan dengan
persoalan kehidupan kota pada ungkapan-ungkapan jeprut? Bila ada,
mengapa hal itu terjadi?

Pertanyaan-pertanyaan itu menjadi masalah yang menarik untuk
ditelaah. Sebab, seperti sudah dikatakan, jeprut merupakan sebuah
deviasi yang nampaknya memiliki kesejajaran dengan kondisi-kondisi
kehidupan kaum urban yang ada di kota. Kota adalah sebuah area yang
penuh heterogenitas, anomali, keterguncangan basis nilai-nilai lama,
dantempat berseminya kecenderungan hidup baru yangrelatif berbeda
dengan kehidupan-kehidupan yang ada di desa-desa. Kota selalu
diidentikan dengan modernitas, progresivitas, rasionalitas, sedangkan
desa selalu dihubungkan dengan keterbelakangan, emosioal, lamban,
statis, dan sebagainya. Sikap-sikap yang bertolak belakang ini tentu
saja membutuhkan sikap yang berbeda bagi orang-orang desa yang
mencoba tinggal di kota-kota. Namun kenyataannya, hal seperti itu
sulit untuk dilakukan, sebab nilai-nilai lama begitu melekat pada sikap
keseharian, sehingga kadang-kadang ia menumbuhkan rasa frustrasi
yang sangat dalam. Masalah-masalah seperti ini memang tampaknya
kelewat penting untuk diabaikan.

Dalam rangka mengcounter pendekatan ekologis terhadap
kota, Fischer (dalam Edward Krupat, 1985) mengembangkan suatu
pendekatan yang disebutnya sebagai subkultur. Pendekatan ini
berangkat dari asumsi bahwa komunitas etnik dan rasial biasanya
berkembang berdasarkan pada pekerjaan dan bentuk klas sosial serta
tempat yang dipersatukan oleh gaya hidup. Kota sering merupakan
mosaik ‘dunia-dunia kecil’. Hubungan-hubungan manusia berdasarkan
pada pilihan-pilihan yang telah tertentu. Jarang orang-orang kota
mengembangkan hubungan dengan manusia lainnya berdasarkan
perbedaan minat dan keterampilan. Subkultur terbentuk karena
adanya persamaan karakteristik, nilai, minat dan keterampilan.

Tumbuhnya subkultur-subkultur bisa dilihat pula sebagai upaya
penduduk kota untuk bertahan hidup (strategi adaptasi) dalam
menghadapi ‘gempuran-gempuran’ tantangan hidup yang ditemui
di kota. Meskipun kesadaran individu begitu kuat tertanam pada jiwa
penduduk kota, namun mereka pun sadar bahwa untuk melangsungkan
hidup di kota perlu pula bergabung dengan orang-orang yang memiliki
minat dan pilihan yang sama dengan dirinya. Bergabung dengan

144 Habitus Seni di Bandung Barat



kelompok yang memiliki pilihan dan minat yang sama bukan didasarkan
pada kebutuhan tanpa pamrih (sepi ing pamrih) untuk menolong
orang lain, seperti halnya yang terjadi dalam hubungan primer yang
ada di desa, tapi untuk menolong diri sendiri, atau menyelamatkan diri
sendiri dari cobaan dan gangguan yang membuat hidup tak nyaman.

Tampaknya hal-hal di atas ada hubungan pula dengan struktur
kota seperti yang dilukiskan oleh Daldjoeni (1997). Dia menyebutkan
beberapa ciri struktur kota sebagai berikut: (a) heterogenitas Sosial:
upaya orang-orang dalam memilih hal yang paling menguntungkan
baginya; (b) hubungan sekunder: pengenalan yang serba terbatas
terhadap orang lain; (c) kontrol: ketidakperdulian orang lain terhadap
sesamanya; (d) toleransi sosial: orang secara fisik berdekatan, namun
secara sosial berjauhan; (c) mobilitas sosial: upaya memperoleh status
sosial melalui profesi; (e) ikatan sukarela: orang menggabungkan diri
pada perkumpulan yang diminatinya; (f) individualisasi: memutuskan
sesuatu berdasarkan pribadi, bukan desakan orang lain; dan (g) segresi
keruangan: pemisahan berdasarkan ras dan pengupa jiwa.

Berdasarkan hal-hal seperti itu, tumbuhnya seni di kota bisa dilihat
sebagai upaya dari sebagian penduduk kota untuk melangsungkan
kehidupan. Meskipun ekspresi seni biasanya bersifat lebih individual,
namun para seniman lebih sering bergabung dengan orang-orang yang
memiliki minat dan perhatian yang sama dengan mereka. Tentu saja
perilaku seperti itu akan melahirkan terbentuknya suatu subkultur
seperti yang dimaksud Fischer.

Jeprut, sebagai karya seni, berada dalam subkultur orang-orang yang
disebut sebagai seniman. Namun karena tabiat atau karakteristiknya
yang berbeda dengan dengan kesenian yang umum, dalam hal ini seni
pertunjukan, ia menjadi subkultur tersendiri yang berusaha bertahan
dari gempuran-gempuran komunitas seniman itu sendiri yang merasa
status quo-nya terganggu. Perkataan jeprut awalnya mungkin sebuah
ejekan atau semacam stigma yang diberikan oleh para seniman
yang telah mapan, karena di Sunda kata itu pun dipergunakan untuk
menyebut orang yang sakit ingatan. Namun ternyata julukan yang
mengejek itu justru menjadi kekuatan yang mengukuhkan bahwa jeprut
merupakan seni yang berbeda, lepas dari idiom-idiom keseharian biasa,
dan sekaligus menggugat keseharian biasa itu untuk didefinisikan secara
baru. Jeprut merupakan sebuah keliaran yang memparodi pemujaan
yang berlebihan terhadap estetika formal.

Habitus Seni di Bandung Barat 145



Sebagai seni yang dianggap deviant, dan secara liar masuk
dalam ‘kantung-kantung’ yang biasanya berisi dengan seni-seni
yang ‘wajar’ dan ‘sehat’, jeprut tidak hanya dapat dilihat sebagai
kecenderungan pemberontakan terhadap estetika formal, ia pun
kiranya mencerminkan pemberontakan orang-orang terhadap ciri-ciri
kejiwaan dari masyarakat kota. Mennicke, seperti dikutip Daldjoeni
(1997), menyebutkan empat gejala empat gejala jiwa penduduk
kota sebagai kelompok yang diakibatkan oleh perkembangan kota:
atomisasi dan pembentukan massa, kepekaan terhadap rangsangan
dan sikap masa bodoh, egalisasi dan sensasi, serta industri kesenangan
dan pengisian waktu luang.

Atomisasi dan pembentukan massa merupakan gejala yang melihat
manusia tidak lebih sebagai massa yang terdiri dari atom-atom. Tak
ada lagi personalitas dalam diri manusia. la menjadi benda-benda
yang dihitung serta diukur berdasarkan angka dan hurup. Ukuran baju
hanya terdiri dari empat pilihan: S, M, L, dan XL, dan semua orang
harus menyesuaikan diri terhadap pilihan-pilihan terbatas itu. Padahal
setiap orang memiliki ukuran tubuh yang tidak sama. Tempat duduk
penumpang angkot, contoh yang lain, mesti dua belas orang, tak
perduli ada orang yang lebih besar dibandingkan dengan orang lain.
Perbedaan-perbedaan itu harus menyesuaikan diri dengan kesamaan-
kesamaan yang disediakan.

Jeprut kiranya bisa dilihat sebagai penolakan dari atomisasi, atau
lebih tepatnya gejala depersonalisasi. Penyimpangan-penyimpangan
yang dilakukan jeprut sangat ekstrem bila ditinjau dari keseharian yang
umumnya terjadi, sehingga kadang-kadang orang yang baru beberapa
kali melihat pertunjukan itu menyangka bahwa perilaku orang yang ada
di hadapannya itu merupakan perilaku dari orang yang sedang stress
atau sakitingatan. Kelakuan-kelakuan seperti kiranya dimaksudkan agar
bisa menarik perhatian orang-orang ada di sekelilingnya. Diharapkan
dengan terjadinya ketertarikan itu, maka orang-orang bisa melihat diri
dari seniman yang sedang ngajeprut itu bukan sebagai benda atau
atom, tapi adalah pribadi-pribadi yang memiliki keunikan dan juga
‘ruang dalam’.

Kemudian, kepekaan terhadap rangsangan dan sikap masa bodoh,
merupakan kesimpulan yang ditarik dari asumsi bahwa atom-atom
manusia di dalam kota selalu dirangsang oleh berbagai rangsangan yang
jumlahnya tak terhitung banyaknya. Akibatnya, manusia kota menjadi

146 Habitus Seni di Bandung Barat



ceroboh, tak teliti dan bersikap masa bodoh. Manusia nyaris tak lagi
memiliki kepekaan-kepekaan. Akibat rangsangan yang bertubi-tubi,
jiwa manusia menjadi tumpul. Peringatan-peringatan seperti “Motor
memasuki gang ini dilarang ngebut, banyak anak-anak” atau “Dilarang
kencing di sini”, tampaknya tak lagi memiliki efek terhadap jiwanya, maka
untuk menggedor jiwa orang-orang yang telah tumpul itu, orang-orang
mengubahnya menjadi peringatan yang sangat keras, seperti: “Ngebut?
Benjol!” atau “Dilarang kencing di sini, kecuali anjing!”

Demikian pula dengan jeprut, ia seolah-olah menjadi alat
penggedor yang demikian keras agar orang-orang perduli terhadap
keadaan sekelilingnya. Dengan berlaku aneh dan sangat mengejutkan,
keseharianyangbiasa diasingkan oleh paraseniman jeprut. Pertunjukan
jeprut pada umumnya tidak berlangsung dalam panggung-panggung
yang formal dengan batas-batas yang jelas antara penonton dengan
yang ditonton. Jeprut biasanya hadir dalam panggung keseharian,
di tengah-tengah rutinitas siklus kehidupan kota. Sehingga ketika ia
muncul dengan wujud yang asing dan aneh, daya sensasinya menjadi
demikian kuat. Misalnya, di tengah kesibukan kota, sekelompok orang
dalam “Instalasi Tumbuh” Tisna Sanjaya, ‘babaduyan’ dengan kostum
serba hitam, menawarkan benih pepohonan pada orang-orang yang
tampaknya terlalu sibuk untuk memikirkan kebijaksanaan hidup.
Perilaku tersebut terlihat seperti sebuah ‘emphasis’ dalam latar yang
serba seragam. la menjadi hal yang tak biasa, berada dalam dunia
‘liminal’, sebuah ambang antara ‘ada’ dan ‘tiada’, yang menghenyakkan
jiwa untuk kembali berpikir tentang kearifan yang bisa dipetik dari
alam (pepohonan): “tumbuh tidak tergesa-gesa”.

Yang ketiga, egalisasi dan sensasi, merupakan proses yang
mengandung tendensi penyamaan yang berdasarkan pada uang. Orang
bisa menjadi sama karena memiliki uang. Atau orang-orang menjadi
tidak sama karena kepemilikan uang yang tidak sama. Uang diperoleh
berdasarkan kerja, usaha-usaha pribadi. Bila dulu, kedudukan dan
status orang bisa dilihat berdasarkan pangkat dan keturunan, maka
pada saat proses teknisi dan industrialisasi seperti sekarang, pangkat
dan keturunan, menjadi tak memiliki arti. Orang hanya akan dihargai
bila ia pandai mengeruk uang sebanyak-banyak. Dan orang lain dapat
menyamainya, bila ia juga bisa melakukan atau mengumpulkan uang
melalui pekerjaan yang ditekuninya dengan jumlah yang juga sama.
Selain itu, sensasi diraih oleh orang-orang kota melalui prestasi di
bidang olah raga.

Habitus Seni di Bandung Barat 147



Jeprut tampaknya hadir karena didorong pula oleh keprihatinan
terhadap pemujaan yang berlebihan terhadap uang dan hasil-
hasil industri. Uang dan hasil industri memang bisa mengefektifkan
kehidupan manusia. Namun bila ia diperlakukan secara berlebihan,
maka ia bukannya menolong manusia keluar dari persoalan-persoalan
hidup di kota, tapi malah menenggelamkan eksistensi manusia di dunia.
Kehadiran jeprut adalah sebuah tandingan budaya uang. Dikatakan
demikian, sebab fenomena seni jeprut bukan sebuah pertunjukan yang
dapat dikomersialkan dan mampu mendatangkan uang, tapilebih pada
pemberian kejutan-kejutan (semacam shock therapy) bagi kehidupan
sehari-hari yang seolah-olah berjalan normal dan sudah semestinya.

Terakhir, industri kesenangan dan pengisian waktu luang.
Karena manusia kota bekerja dengan penuh ketegangan, maka ia
membutuhkan waktu luang ketika usai bekerja. Namun seiring dengan
berkembangnya teknologi, waktu luang manusia kota menjadi semakin
panjang. Dalam waktu luang nyaris tak ada orang yang bekerja secara
produktif. Orang-orang kota mengisinya dengan dengan kegiatan waktu
luang yang terorganisasi. Karena itu diadakanlah industri kesenangan.

Industri-industri kesenangan muncul sangat berhubungan erat
dengan persoalan atomisasi terhadap manusia yang memiliki ‘ruang
dalam’. Dalam industri kesenangan, kesenangan atau hiburan tidak
dilihat sebagai pencerahan, tapi dijadikan sebagai media atau alat
untuk mencari uang. Maka yang disajikannya pun menjadi hal-hal
semu, bukan kondisi-kondisi kehidupan yang riil. Yang dijual dalam
industri-industri kesenangan adalah mimpi-mimpi seperti dalam
industri-industri telenovela. Untuk itu, jeprut tidak menyajikan
kesenangan-kesenangan. Yang disajikan dalam seni pertunjukannya
kadang-kadang adalah hal-hal yang memuakkan. Di sebuah diskotik
yang penuh dengan keharuman parfum, seorang seniman jeprut, Isa
Perkasa, menggoreng ikan asin peda. Asapnya menyebarkan aroma
yang bertolak belakang dengan bau wewangian yang ada di sekitarnya.
Orang-orang yang hadir terhenyak. Keharuman yang dibanggakannya
menjadi hilang seketika, tergusur oleh aroma ikan asin yang tidak
keruan. Pertunjukan itu tampaknya ingin menyajikan sisi kehidupan
lain, bahwa di samping kesenangan-kesenangan yang sebetulnya
semu, ada lawannya yang secara tiba-tiba bisa melanda kehidupan ini.

Begitulah jeprut, hadir karena pemberontakkannya terhadap
gaya mencipta kesenian dan gejala-gejala kehidupan jiwa yang

148 Habitus Seni di Bandung Barat



tumbuh dalam diri orang-orang kota secara kolektif. Namun selain
itu, tampaknya jeprut pun bisa pula dilihat sebagai ungkapan dari
ketidakpastian nilai-nilai kehidupan di kota. Nilai-nilai di kota demikian
cepat berubah. la direspon oleh jeprut dengan mendeformasi dan
destruksi bentuk-bentuk yang telah mapan. Jika begitu gejala jeprut
menjadi sebuah peristiwa yang hadir karena adanya ketertinggalan
budaya dalam paradigma Ogburn (Soekanto, 1986: 3-12). Menurut
Ogburn ada dua jenis adaptasi sosial, yakni menyangkut adaptasi
manusia pada kebudayaan dan penyesuaian berbagai kebudayaan.
Yang pertama merupakan penyesuaian kebudayaan pada kondisi-
kondisi materil, sedangkan yang kedua adalah kebudayaan adaptif
atau penyesuaian pada kondisi-kondisi yang non-materil. Biasanya
bila kebudayaan material berubah maka kebuadyaan non-materil pun
berubah. Tapi sering terjadi antara perubahan yang satu tidak selalu
diiringi perubahan yang lainnya. Kebudayaan materil lebih cepat
berubah, tapi sikap-sikap yang nonmaterial lebih lambat berubah.
Orang yang berasal dari desa yang hidup di kota, tetap saja membawa
sikap-sikap mental desa meskipun lingkungan materilnya berbeda.
Karena itu ia menjadi miskin, meskipun bisa tetap survival, karena
tidak bisa menyesuaikan diri dengan perubahan lingkungan materil
yang demikian cepat. Bila dilihat dari perspektif seperti itu, jeprut
menjadi satu bentuk seni yang sedang merespon kesenjangan antara
sikap-sikap mental dengan kebudayaan materil; ia berusaha untuk
mencari alternatir-alternatif pemecahan dengan melakukan semacam
loncatan-loncatan dalam menghadapi lingkungan materil yang ada
di sekelilingnya. Kemungkinan itu bisa terjadi, namun sayang karena
keterbatasan tempat dan waktu, saya tidak berusaha memasukinya
lebih jauh.

PENUTUP

“Panta rhei”, mengalir terus, kira-kira begitu kata-kata Heraklitos,
yang sering dikutip untuk menunjukkan bahwa kehidupan ini seperti
air sungai yang mengalir. Kita tidak akan pernah menginjakkan kaki
di aliran air yang sama. Artnya, bahwa tak ada yang tidak berubah di
dunia ini. Yang tidak berubah hanyalah perubahan itu sendiri.

Tak bisa dipungkira ada banyak orang yang menolak perubahan.
Secara umum bisa dikatakan bahwa orang yang menolak perubahan

Habitus Seni di Bandung Barat 149



itu biasanya adalah orang-orang yang telah diuntungkan oleh
keadaan. Mereka tidak ingin beranjak dari status quo, karena kondisi
telah menjadikannya menjadi manusia-manusia yang memiliki
keistimewaan. Kita kondisi berubah, maka keistimewaan pun menjadi
hilang, dan tentu saja mereka tidak mau, sebab hal itu baginya sungguh
menyengsarakan.

Akan tetapi, seperti yang sudah diuraikan di atas, perubahan
itu keniscayaan. Tak ada orang yang bisa menahannya. Apakah
perubahan itu menyebabkan kebudayaan menjadi lebih maju?
Tentu saja jawabannya tergantung perspektif masing-masing. Jika
yang dimaksudkan dengan “maju” dalam artinya menjadi lebih baik,
jawabannya bisa “ya” dan juga bisa “tidak”. Yang paling penting
dipahami, perubahan itu menyebabkan kebudayaan tidak stagnan
dalam suatu kondisi yang membeku. la seolah-olah tumbuh, dalam
artinya ia bisa tumbuh menuju yang lebih baik, dan bisa pula menuju
yang mungkin lebih buruk. Apakah kehidupan pengumpul dan peramu
manusia-manusia tribal itu lebih buruk dibandingkan dengan manusia-
manusia modern di jaman sekarang? Tentu saja tidak, sebab ternyata,
seperti yang lihat oleh Harari (2017), manusia pengumpul dan peramu
itu malah tampak lebih berbahagia dibandingkan manusia jaman
sekarang.

Pandangan bahwa kebudayaan itu selalu berubah tampanya perlu
terus ditanamkan kepada mahasiswa seni, sehingga saat mereka
terjun ke masyarakat tidak dibebani oleh hal yang sebetulnya tidak
perlu, yaitu menghidupkan kembali seni-seni tradisi yang tampaknya
telah ditinggalkan oleh Masyarakat. Mereka lebih baik mencoba
membangun seni-seni baru yang lebih sesuai dengan semangat jaman,
sehingga seni yang dibangun itu merupakan seni yang memang cocok
dengan Masyarakat setempat.

Masyarakat adalah ruang belajar mahasiswa yang sesungguhnya.
Jika saat di dalam kampus mereka berjarak dalam membicarakan
masyarakat, maka saat terjun ke dalam kehidupan masyarakat, mereka
langsung bersentuhan dengan segala dinamika yang ada di dalam
kehidupan sosial yang nyata. Seni harus hidup dari masyarakat, bukan
malah sebaliknya, memaksakan masyaraat untuk menyukai seni yang
sebetulnya sudah tidak sesuai dengan semangat jaman.

150 Habitus Seni di Bandung Barat



REFERENSI

Cassirer, Ernst. 1987. Manusia dan kebudayaan: Sebuah Esei tentang
Manusia. (terj.Alois A. Nugroho). Jakarta: Gramedia

Capra, Fritjof. 1997. Titik Balik Peradaban Sains, Masyarakat dan Ke-
bangkitanKebudayaan. Yogyakarta: Bentang

Coote, Jeremy. 1992. ““Marvels of Everyday Vision’: The Anthropology
of Aesthetics and Cattle Keeping Nilotes”. Dalam Anthropology
Art &Aesthetics (ed. Jemery Coote and Anthony Shelton). Ox-
ford: Glaredon Press.

Darmawan, Agus T. 1993. “Plesetan Postmodern”. Kompas. 12 Desem-
ber. Jakarta

Dimyati, Ipit S. 2000. “Komunikasi Teater dalam Perspektif Brechtian”.
Laporan Penelitian. STSI Bandung

Ember, R. Carol & Melvin Ember. 1990. Anthropology. (ed ke 6). New
Jersey: Prentice Hall

Firth, Raymiond. 1991. “Art and Anthropolgy’” dalam Anthropology Art
&Aesthetics. (ed. Jeremy Coote and Anthony Shelton). Oxford:
Claredon Press.

Gallagher, Kenneth T. 1994. Epistemologi (Filsafat Pengetahuan). Sadu-
ran Hardono Hadi. Yogyakarta: Kanisius.

Geertz, Clifford. 1974. The Interpretation of Culture Selected Essays.
London: Hutchinson &CO Publisher LTD.

Giddens, Anthony. 1986. Kapitalisme dan Teori Sosial Modern. (terj. S.
Kramadibrata). Jakarta: U1 Press

Goodenough, Ward H. 1995. “Toward a Working Theory of Culture”.
Dalam Robert Borofsky (ed.), Assessing Cultural Anthropolo-
gy. New York: McGraw Hill.

Harari, Yuvah Noah. 2017. Homo Sapiens Riwayat Singakt Umat Manu-
sia. Jakarta: Kepustakaan Populer Gramedia

Haviland, William A. 1988. Antropologi. (ter. R.G. Soekadijo). Jakarta:
Erlangga.

Hellemans, Babette. 2017. Understanding Culture A Handbook for Stu-
dents in the Humanities. Leiden: Amsterdam University Press.

Kayam, Umar. 1981. Seni, Tradisi, Masyarakat. Jakarta: Sinar Harapan

Keesing M. Roger. 1992. Antropologi Buduya Suatu Perspektif Kontem-
porer. (ter j. S. Gunawan). Jakarta.: Erlangga

Habitus Seni di Bandung Barat 151



Kleden, Ignas. 1996. “Pergeseran Nilai Moral, Perkembangan Seni dan
Perubahan Sosial”, dalam Kalam Edisi 8. Jakarta: Graffiti.

Koentjaraningrat. 1987. Sejarah Teori Antropologi. Jakarta: Ul Press

Kompas. 1994. “Semakin Diperlukan, Kritik Seni yang Bersungguh-sung-
guh”. 23 April. Jakarta

Konig, Marianne. 1990. “Antropologi dan Teater”. Jakarta. Manuskrip.

Kuper, Adam. 1996. Pokok dan Tokoh Antropologi (terj. Achmad F. Sai-
fuddin). Jakarta: Bharata

Lauer, Robert H. 1977. Perspective on Social Change. Allyn and Bacon
Inc.

Levi Strauss, Claude. 1963. Structural Anthropology. (trans. Claire
Jacobson & Brooke Grundfest Schoepf). Basicbooks.

Lull, James. 1988. Media Komunikasi Kebudayaan Suatu Pendekatan
Global. Jakarta: Yayasan Obor Indonesia

Noerhadi, Toety Heraty. 1983. “Kreativitas, Suatu Tinjauan Filsafat” da-
lam Sutan Takdir Alisyahbana. Kreativitas. Jakarta: Dian Rak-
kyat

Rohidi, Tetjep Rohendi. 2000. Ekspresi Seni Orang Miskin Adaptasi
Simbolik Terhadap Kemiskinan. Bandung: Yayasan Nuansa
Cendekia

Rohidi, Tjetjep Rohendi. 1994. “Kreativitas dalam Perspektif Kebu-
dayaan”. Makalah.

Sadli, Saparinah. 1975. Persepsi Sosial Mengenai Perilaku Menyim-
pang. Disertasi. Psikologi U1.

Seymour Smith, Charlotte. 1990. Macmillan Dictionary of Anthropolo-
gy. London and Basingstoke: Macmillan Press L.td.

Spradley. James P. & David W. McCurdy. 1975. Anthropology The Cultu-
ral Perspective. New Park: Jolm Wiley & Sons

Sukito, Wiratmo. t.t. “Diktat Apresiasi Drama Hendrik Ibsen sampai An-
tonin Artaud”. Jakarta: IKJ

Suparlan. Parsudi. 1986. “Kebudayaan dan Pembangunan”. Makalah.
Turner, Victor. 1980. From Ritual to Theatre. New York: Prentice Hall

Winarto, YunitaT. 1986. “Perbedaan Antara Interpretasi Neofungsiana-
lisme dan Tindakan Individu yang Rasional: Kasus Siklus Upaca-
ra Maring di Papua Nugini”. Berita Antropologi. Nomor 44.

152 Habitus Seni di Bandung Barat



