
301Habitus Seni di Bandung Barat

  

KEBUDAYAAN DESA BOJONGKONENG: 
RELASI EKOLOGI DAN SENI

Pepep Didin Wahyudin



302 Habitus Seni di Bandung Barat

PENDAHULUAN 

Diskursus Kebudayaan dalam berbagai pendekatan dan perspektif 
tidak bisa dipisahkan dengan alam. Dalam konteks bahasa yang 
sederhana, kebudayaan sebagai  hasil pikiran dan interaksi manusia 
dengan totalitas kehidupannya dipengaruhi atau  berhubungan korelatif 
dengan alam. Ki Hajar Dewantara misalnya, dalam  pandangannya 
tentang kebudayaan selalu menghubungkan manusia dan/atau  
masyarakat dengan alam. Secara sederhana, Kebudayaan didefinisikan 
sebagai hasil  dari cipta, rasa, dan karsa manusia dalam berinteraksi 
dengan lingkungannya.  Demikian pula Selo Soemardjan dan Soelaman 
Soemardi (1964) yang menhubungkan  kebudayaan dengan alam 
(Normina, 2017).

Lebih lanjut, apa yang disampaikan Ki Hajar Dewantara sebagai 
buah budi manusia  kebudayaan diartikan sebagai hasil perjuangan 
manusia terhadap dua pengaruh kuat,  yakni alam dan zaman (kodrat 
dan masyarakat) yang merupakan bukti kejayaan hidup  manusia untuk 
mengatasi berbagai rintangan dan kesukaran di dalam hidup dan  
penghidupannya guna mencapai keselamatan dan kebahagiaan yang 
pada lahirnya  bersifat tertib dan damai. Dalam pengertian tersebut, 
dapat difahami bahwa  kebudayaan berhubungan erat dengan locus 
dan tempus. Locus dalam hal ini sebagai  ruang, berupa wilayah dengan 
kedaan geografis yang menjadi habitat hidup manusia,  sedangkan 
tempus dalam arti dimensi waktu yang menunjukkan perubahan 
keadaan  lingkungan bersamaan dengan keadaan masyarakat yang 
direspon dengan ekpresi ekspresi perilaku manusia sebagai sebuah 
budaya. 

Berdasarkan konteks pemahaman tersebut, maka kebudayaan 
selalu berhubungan erat  dengan perkembangan masyarakat dan 
keadaan geografis. Demikian pula dalam hal  ini Bandung Raya, atau 
khususnya Bandung Barat. Dalam konteks tulisan ini, Bandung  Barat 
bukan hanya sekadar lokasi administratif, melainkan juga sebagai 
sebuah ruang  yang menjadi habitat hidup sebuah peradaban manusia. 
Demikian pula dengan  Ngamprah sebagai sebuah kecamatan di mana 
di dalamnya terdapat totalitas  kehidupan manusia yang berinteraksi 
dengan alam atau lingkungan yang  menghasilkan ekspresi kebudayaan. 
Keadaan tersebut juga dikuatkan oleh pendapat  Sukarna (2021) di 
mana dalam pandangannya kemampuan iklim dan aspek geologis  
dalam mempengaruhi kondisi edafis, topografi dan kondisi biotik dari 



303Habitus Seni di Bandung Barat

lingkungan  alam akan menghasilkan ekologi bentang alam yang khas 
dari masing-masing  wilayah tersebut. Fenomena tesebut melahirkan 
perbedaan-perbedaan budaya pada  masing-masing ekosistem yang 
ditempati oleh manusia, dan menghasilkan bentang  alam budaya, 
yang tidak terlepas dari karakteristik wilayahnya (Sukarna, 2021). 

Ngamprah: Letak Administratif dan Locus Budaya 

Kecamatan Ngamprah terletak di bagian timur Kabupaten Bandung 
Barat, Provinsi  Jawa Barat. Kecamatan ini berada di daerah perbukitan 
dengan ketinggian yang  bervariasi, memberikan kawasan ini udara 
yang relatif sejuk dan pemandangan alam  yang indah. Ngamprah 
berbatasan dengan Kota Cimahi di sebelah timur, Kecamatan  
Padalarang di sebelah barat, Kecamatan Cisarua di sebelah utara, dan 
Kecamatan  Batujajar di sebelah selatan. 

Secara astronomis, Kecamatan Ngamprah terletak pada koordinat 
sekitar 6°49’ Lintang  Selatan (LS) dan 107°31’ Bujur Timur (BT Posisi 
ini menjadikan Ngamprah sebagai  salah satu kecamatan yang strategis 
di Kabupaten Bandung Barat, karena dekat dengan  Kota Bandung dan 
memiliki akses jalan yang baik ke berbagai wilayah di Jawa Barat.

Topografi Kecamatan Ngamprah di Kabupaten Bandung Barat 
bervariasi dan  didominasi oleh perbukitan dan dataran tinggi. 
Kecamatan ini berada di wilayah  pegunungan yang merupakan bagian 
dari Pegunungan Parahyangan. Ketinggian di  Kecamatan Ngamprah 
berkisar antara 600 hingga 1.200 meter di atas permukaan laut  (mdpl). 
Secara administrasi pemerintahan Kecamatan Ngamprah terdiri dari 8 
desa  yaitu Desa Ngamprah, Desa Cilame, Desa Bojongkoneng, Desa 
Tanimulya, Desa  Cimanggu, Desa Mekarsasi, Desa Sukatani, Dan Desa 
Gadobangkong. Kecamatan  Ngamprah memiliki batas wilayah meliput; 
Sebelah Utara berbatasan dengan  Kecamatan Cisarua Kecamatan 
Parongpong. Sebelah Timur, Berbatasan dengan Kota  Cimahi; Sebelah 
Selatan berbatasan dengan Kecamatan Batujajar; Sebelah Barat,  
berbatasan dengan Kecamatan Padalarang. 

Desa Bojongkoneng: Kondisi Geografis dan Kecenderungan 
Masyarakat Agraris.

Secara kasat mata, Kecamatan Ngamprah dan khususnya Desa 
Bojongkoneng, terlihat  memiliki pola hidup agraris, sekurang-



304 Habitus Seni di Bandung Barat

kurangnya hal tersebut dapat terlihat dari  beberapa perkampungan 
dengan kondisi perbukitan, di mana sawah, lading, dan  perkebunan 
masih mendominasi. Masyarakat agraris adalah adalah masyarakat 
yang  ekonominya didasarkan pada produksi dan pengelolaan lahan 
Pertanian dan tanaman  pangan. Dalam masyarakat agraris pengelolaan 
lahan merupakan sumber  kesejahteraan yang utama, sementara itu 
sumber mata pencaharian lainnya dan mata  pencaharian saat ini 
pada saat yang bersamaan lainnya masih menekankan pentingnya  
pertanian (Shamad, 2023). Selain memiliki hubungan dengan ekonomi, 
pola hidup  agraris juga memiliki hubungan erat dengan ekspresi seni-
budaya.  Desa Bojongkoneng, yang terletak di Kecamatan Ngamprah, 
Kabupaten Bandung  Barat, memiliki kondisi geografis yang khas 
dan dipengaruhi oleh topografi perbukitan.  Desa Bojongkoneng 
berada di kawasan perbukitan dengan ketinggian yang bervariasi. 
Area ini memiliki kemiringan yang relatif curam, yang mempengaruhi 
penggunaan lahan dan pengembangan infrastruktur. Ketinggian desa 
ini berkisar antara 600 hingga  1.000 meter di atas permukaan laut 
(mdpl) dengan luas wilayah desa 583.210 Ha. Desa  ini memiliki iklim 
tropis dengan musim hujan dan musim kemarau yang jelas. Suhu  
udara umumnya sejuk karena ketinggian dan keberadaan perbukitan. 

Desa Bojongkoneng terdiri atas 20 Rukun Warga yang didukung 
oleh 81 Rukun  Tetangga. Menurut data yang diperoleh dari Kepala 
Desa Bapak Tarmaya S.Pd, jumlah  penduduk di Desa Bojongkoneng 
berjumlah 13.064 Jiwa.  

Orbitasi Desa Bojongkoneng memiliki jarak dengan Kecamatan 
sejauh 3 Km, dengan  Kabupaten sejauh 5 Km, dengan Provinsi sejauh 
20 Km, dan dengan Ibukota Negara  sejauh 130 Km. Secara administratif 
Batas wilayah Desa Bojongkoneng, bersebalahan  langsung dengan 
Desa Tanimulya di sebelah utara, Desa Mekarsari dan Desa Sukatani  di 
sebelah Timur, Desa Cilame Sebelah Selatan, dan Desa Gadobangkong 
Sebelah Barat.

Hubungan Pola Agraris dan Tradisi Masyarakat  

Desa Bojongkoneng dihuni oleh masyarakat yang mayoritas 
merupakan pemeluk  agama Islam dan berasal dari suku Sunda. Bahasa 
sehari-hari yang digunakan dalam  kegiatan beraktivitas masyarakat 
adalah bahasa Sunda dan bahasa Indonesia untuk  sektor formal seperti 



305Habitus Seni di Bandung Barat

sekolah dan pemerintahan desa. Masyarakat Desa Bojongkoneng  
hidup dalam struktur sosial yang erat dan saling mendukung. Hubungan 
kekeluargaan  dan komunitas sangat penting dalam kehidupan sehari-
hari. Desa ini mungkin  memiliki berbagai organisasi sosial dan kelompok 
masyarakat seperti kelompok tani,  organisasi pemuda, dan kelompok 
perempuan yang aktif dalam kegiatan desa seperti  kelompok pemetik 
cengkeh, karang taruna ataupun ibu ibu PKK. 

Bojongkoneng masih mempertahankan adat istiadat dan tradisi 
lokal yang diwariskan  turun- temurun. Terdapat adat istiadat yang masih 
dijalankan oleh masyarakat Desa  Bojongkoneng. Adat istiadat tersebut 
diantaranya Upacara Panen Pare, tradisi ini  biasanya dilakukan sebagai 
bentuk syukur atas hasil panen. Upacara ini melibatkan doa bersama, 
pesta rakyat, dan berbagai ritual tradisional untuk memastikan hasil  
panen yang baik di masa depan. Adapun ritual yang dilakukan oleh 
masyarakat Desa  Bojongkoneng adalah membakar dupa setiap malam 
Jum’at dan malam Senin yang  bertujuan untuk menghormati para 
leluhur. Upacara adat, perayaan, dan ritual-ritual  tersebut sudah 
menjadi bagian dari kehidupan masyarakat Desa Bojongkoneng. 

Masyarakat di Desa Bojongkoneng memiliki jiwa seni yang kuat 
terlihat dari  banyaknya kelompok seni yang ada terutama pada 
kesenian wayang yang menjadi icon  dari Desa Bojongkoneng. Selain 
itu juga ada beberapa kesenian yang ada di bojong  koneng diantaranya 
pencak silat yang aktif setiap bulannya, pengrajin kendang, serta  
tari tradisional termasuk tari jaipong masih dipertunjukkan dalam 
acara-acara khusus  dan perayaan. Baik tua dan muda sama- sama 
terjun langsung dalam kesenian ini. Hal  ini juga mencakup kerajinan 
tangan dan seni rupa lokal seperti adanya pengrajin  wayang di Desa 
Bojongkoneng. 

Hampir Sebagian besar mata pencaharian di Desa Bojongkoneng 
adalah sebagai  petani dan berkebun. Penduduk Desa Bojongkoneng 
bergantung pada pertanian  sebagai mata pencaharian utama. Tanah 
yang subur dan iklim yang mendukung  membuat desa ini cocok untuk 
berbagai jenis tanaman. Keseharian masyarakat Desa  Bojongkoneng 
adalah memetik cengkeh, berkebun, dan hasilnya di jual kepada  
masyarakat luar dan dalam Desa Bojongkoneng. 

Dari fakta keadaan tersebut, masyarakat Desa Bojongkoneng masih 
relevan untuk  dikategorikan sebagai masyarakat agraris. Menurut 
Soetarto dan Sihaloho (2014),  masyarakat agraris merupakan entitas 



306 Habitus Seni di Bandung Barat

(masyarakat) yang mampu memenuhi  kebutuhan sendiri, khususnya 
dalam memenuhi kebutuhan pangan, papan, dan  sebagian juga dalam 
kebutuhan sandang. Berikutnya, entitas sosial itu menetap dalam  
wilayah/lokalitas tertentu, dan ciri lainnya adalah ia memiliki struktur 
otoritas  kekuasaan tersendiri, memiliki sistem nilai, dan mempunyai 
kesadaran kolektif sebagai  suatu grup inklusif, yaitu bagian dari suatu 
masyarakat yang lebih besar –etnis, dan bangsa tertentu. (Soetarto 
Endriatmo, 2014). Terdapat beberapa tipologi masyarakat  agraris 
yang berhubungan erat dengan ekspresi budaya dan seni, seperti 
banyak  kegiatan yang memang menuntut kerja kolektif misalnya 
dengan bergotong-royong  membuka hutan, membersihkan belukar, 
membangun saluran irigasi, menanam,  memerangi hama penyakit 
tanaman. Karena itu ekspresi kebudayana seperti upacara  panen padi, 
hingga tarawangsa memiliki hubungan erat dengan nila-nilai kolektif. 
Hal  ini termasuk dalam beberapa tipologi masyarakat agraris, di 
antaranya; mandiri dalam  memenuhi kebutuhan masyarakat –tanpa 
bergantung pada wilayah lain—, kolektif,  memiliki struktur wilayah, 
system nilai, dan inklusif (Soetarto Endriatmo, 2014). 

ISI 

Bojongkoneng: Relasi Ekologi dan Seni

Pada perkembangannya, dari sekian banyak ekspresi seni, yang 
melekat dengan  masyarakat Desa Bojongkoneng, kesenian Wayang 
merupakan salah satu bentuk  kesenian yang cukup kuat. Kesenian ini 
seperti kesenian hiburan kolektif bagi  masyarakat Desa Bojongkoneng 
yang memiliki kecenderungan agraris.  

Secara umum, kesenian wayang banyak ditemui di sekitar wilayah 
Bandung Barat dan  menjadi kekhasan tersendiri. Dalam konteks 
kebutuhan kolektif, hingga hari ini,  sebagaimana disampaikan Cahya 
(2016) wayang memiliki fungsi hiburan yang kental  bagi masyarakaat 
(Cahya, 2016). Oleh karena itu, terdapat banyak kelompok-kelompok  
Wayang di Desa Bojongkoneng maupun kawasan Bandung Barat pada 
umumnya. 

Menurut data dari Masyarakat Desa Bojongkoneng, terdapat 7 
kelompok seni  tradisional di Desa Bojongkoneng yaitu; Wayang, Seni 
Calung, Pencak Silat,  Tarawangsa, Sisingaan, Kiliningan, Jaipongan dan 
Ketuk Tilu.  



307Habitus Seni di Bandung Barat

Wayang merupakan salah satu kesenian pertama di Desa Bojong 
Koneng dan menjadi  sorotan para warga Desa. Selain itu, di Desa 
dengan banyaknya dalang yang ada di Bojong Koneng menjadikan 
wayang sebagai ikon dari Desa Bojong Koneng. Sementara  itu Seni 
calung yang ada di Desa Bojong Koneng relatif masih hidup dimana 
warga  Desa masih melakukan latihan setiap minggunya. Demikian 
pula dengan Padepokan  atau perguruan Pencak silat di Desa Bojong 
Koneng cukup banyak, diantaranya ada  padepokan Trisula Jingga dan 
Gapura. 

Tarawangsa di Desa Bojong Koneng ini mempunyai ciri khas yang 
berbeda dari  penyajiannya. Khususnya berkaitan dengan konteks 
fungsi, di mana selain  berhubungan dengan padi, dalam beberapa 
kesempatan berbeda dalam konteks  hiburan. Di samping itu terdapat 
beberapa kesenian yang tercatat pernah hidup dan  kini relative sulit 
ditemui, seperti Sisingaan. Kesenian Sisingaan merupakan salah satu  
kesenian yang berkembang di Bojong Koneng, namun untuk saat 
ini eksistensi dari  sisingaan ini menurun. Demikian pula Kliningan 
merupakan kesenian sunda yang  menampilkan instrumen dari 
seperangkat gamelan yang berlaras salendro dengan  disertai oleh 
sinden. Namun, saat ini eksistensi pada kesenian kliningan di Desa 
Bojong  Koneng menurun. Demikian pula dengan seni Jaipong dan 
Ketuk tilu ini merupakan  salah satu seni tari tradisinal yang sudah 
mengembangkan Desa Bojong Koneng, saat  ini eksistensi pada 
kesenian kliningan di Desa Bojong Koneng menurun.

(Peta Rupa Bumi Desa Bojongkoneng dan 20 Kampung (RW) 



308 Habitus Seni di Bandung Barat

Berdasarkan pendataan di lapangan, dengan basis Rukun Warga, 
kampong di Desa  Bojongkoneng terdiri dari; Rw 01 Pasir Kuntul, Rw 2 
Babakan Talang, Rw 3 lebakgeda,  Rw 4 Cihampelas, Rw 5 Cihampelas, 
Rw 6 Cilangari, Rw 7 Warung Awi, Rw 8 Parakan,  Rw 9 Cibuntu, Rw 10 
Cikalang, Rw 11 Bojongkoneng Landeuh, Rw 12 Bojong Koneng,  Rw 13 
Pasir Haur, Rw 14 Pasir Haur Luhur, Rw 15 Salem, Rw 16 Pasir Lame, Rw 
17  Lapang, Rw 18 Babakan Mekar, Rw 19 Lebak Gede Mekar, dan Rw 
20 Cuhcur.  

Dalam konteks toponimi, dominasi penamaan di Desa 
Bojongkoneng memiliki kaitan  erat dengan keadaan ekologi, hal ini 
bias dilihat berdasarkan tabel berikut: 



309Habitus Seni di Bandung Barat

Objek Pemajuan Kebudayaan, Desa Sebagai Ruang, dan Ekspresi 
Kebudayaan  Masyarakat Bojongkoneng  

Di desa Bojongkoneng, dapat diidentifikasi beberapa ekspresi 
kebudayaan, dari tradisi  lisan hingga seni. Berikut ini merupakan 
keadaan factual OPK di Desa Bojongkoneng yang menjadi ruang 
ekspresi kebudayaannya.  

Tradisi Lisan  
Tradisi Lisan sebagaimana penjelasan dalam Undang-undang 

nomor 5 tahun 2017  adalah tuturan yang diwariskan secara turun-
temurun oleh masyarakat, seperti sejarah lisan, dongeng, rapalan, 
pantun, cerita rakyat, atau ekspresi lisan lainnya. Sebagai contoh 
Pantun Sunda di Jawa Barat; KatoPasambahan di Minangkabau.  Di 
desa Bojongkoneng, beberapa ekspresi budaya dalam bentuk Tradisi 
Lisan dapat  ditemui dalam bentuk; 1) kisah Pasir Seuneu, 2) Pamandian 
Cidukun, dan Pélét Épén.  

•	 Pasir Seuneu 
Sebuah tempat di Desa Bojongkoneng yang dipercaya tempat 

yang mengeluarkan api, dan jika ada hewan yang melewati tempat 
tersebut akan  langsung meninggal di tempat. 
•	 Pamandian Cidukun 

Sebuah pemandian di sungai yang dipercaya sebagai tempat 
sakral bagi praktik dukun yang jika melakukan mandi di sana apa 
yang diingkan terwujud. 
•	 Pélét Épén  

“Pelet epen duyung Cimanggu pamandian Cidukun, nu cerewet 
orang parakan” merupakan salah satu jangjawokan yang berarti 
memelet lawanjenis melalui salah satu dukun yang berasal dari 
Desa Cimanggu lalu dimandin di pemandian Cidukun agar lawan 
jenis itu terpikat. 

Manuskrip  
Manuskrip adalah naskah beserta segala informasi yang terkandung 

di dalamnya, yang memiliki nilai budaya dan sejarah, seperti serat, 
babad, kitab, dan catatan lokal lainnya. Sebagai contoh Babad tanah 
Jawa,Serat Centini; Naskah kuno lainnya. Secara  faktual, belum dapat 
ditemukan keberadaan OPK manuskrip di daerah Desa  Bojongkoneng  



310 Habitus Seni di Bandung Barat

Adat Istiadat  
Adat Istiadat adalah kebiasaan yang didasarkan pada nilai tertentu 

dan dilakukan oleh kelompok masyarakat secara terus- menerus 
dan diwariskan pada generasi berikutnya. Sebagai contoh; adat 
musyawarah, mejelis pemimpin adat, dan lembaga  adat. Di Desa 
Bojongkoneng, ditemukan salah satu adat yang menjadi kebiasaan  
masyarakat, khususnya dalam menyalakan dupa pada malam seni dan 
malam jumat.  Adat menyalakan dupa menjadi ebuah kebiasaan warga 
desa yang khusus nya  berprofesi sebagai petani untuk menyalakan 
dupa pada malam senin dan malam jumat di rumahnya. Kebiasaan 
ini dipercaya berguna dalam menghilangkan hal-hal  negatif yang 
merugikan petani padi.  

Permainan Rakyat 
Permainan Rakyat adalahberbagai permainan yangdidasarkan 

pada nilai tertentu dan  dilakukan kelompok masyarakat yang 
bertujuan untuk menghibur diri. Salah satu  contoh ekspresi OPK ini 
adalah Engrang, Kuda- kudaan daripelepahpisang; congklak; gasing; 
grobak sodor. Di wilayah Desa Bojongkoneng, ditemukan beberapa 
jenis  permainan rakyat, diantaranya; Gegendiran, dan Dodogongan. 

Gegendiranmerupakan permainan rakyat kelereng yang harus 
memasukan kedalam  bolong yang telah dibuat. Sementara itu 
Dodogongan merupakan permainan yang mempunyai konsep seperti 
tarik tambang namun menggunakan mengunakan media  yang berbeda 
yaitu bambu besar yang panjang 7 sampai 8 meterdan dimainkanoleh  
jumlah orang yang sama. Kedua permainan ini merupakan permainan 
dulu di Desa Bojong Koneng. Namun, saat untuk saat ini kedua permainan 
ini sudah jarag dimainkan oleh anak-anakmaupun orang dewasa. 

Olahraga Tradisional 
Olahraga Tradisional adalah berbagai aktivitas fisik dan/atau mental 

yang bertujuan  untuk menyehatkan diri dan meningkatkan daya tahan 
tubuh, didasarkan pada nilai  tertentu dan dilakukan oleh kelompok 
masyarakat secara terus menerus, dan  diwariskan lintas generasi. Di 
Desa Bojongkoneng dapat ditemukan dalam bentuk;  Panco dan Pencak 
Silat. Kedua olahraga ini Olahraga ini dahulu berkembang di Desa 
Bojongkoneng,hanya saja saatini sudah tidak ada eksistensinya kembali. 



311Habitus Seni di Bandung Barat

Pengetahuan Tradisional 
Pengetahuan Tradisional adalah seluruh ide dan gagasan 

dalam masyarakat yang mengandung nilai-nilai setempat sebagai 
hasil pengalaman nyata dalam berinteraksi  dengan lingkungan, 
dikembangkan secara terus menerus dan diwariskan lintas generasi. 
Sebagai contoh, ekspresi ini dapat ditemukan dalam bantuk Kuliner 
Rendang di Minangkabau; Pengobatan tradisional Sikerei di Mentawai 
(menggunakan obat obatan dan bahan dari alam); Pengetahuan tentang 
membuat leuit (lumbung padi) di  Kasepuhan Jawa Barat; Pengetahuan 
membuat rumah adat tradisional; pengetahuan tentang rasi bintang 
untuk turun ke laut. Di desa Bojongkoneng dapat ditemukan  dalam 
bentuk; pengetahuan membuat obat magh menggunakan Koneng 
Gede,  pengetahuan menyebar Panglay untuk anak yang sakit, Buah 
Randu untuk keramas, pengetahuan membuat Wayang Cendramata, 
Pengetahuan membuat Alat Musik Kendang.  

Warga desa Bojongkoneng jikalau mempunyai magh biasanya 
mengolah tumbuhan Koneng Gede yang diparut kemudian air nya di 
minum dengan air hangat. Warga desa Bojongkonengjikalau ada anak 
nya sakitpanas masih ada yang menyabar Panglay di setiap sudut 
rumah nya. guna mengusir hal-hal negatif yang ada di rumah. pada 
zaman nya warga Bojongkoneng keramas dengan buah Randu untuk 
membersihkan rambut nya. adanya pengetahuan membuat kesenian 
Wayang Cendramata pada warga Desa Bojongkoneng yang diturunkan 
secara turun temurun oleh sesepuh. begitupunpengetahuanpengrajin 
kendang sendiri diwariskan secara turun temurun. 

Teknologi Tradisional 
Teknologi Tradisional adalah keseluruhan sarana untuk 

menyediakan barang- barang  atau cara yang diperlukan bagi 
kelangsungan atau kenyamanan hidup manusia dalam  bentuk produk, 
kemahiran, dan keterampilan masyarakat sebagai hasil pengalaman 
nyata dalam berinteraksi dengan lingkungan, dan dikembangkan 
secara terus menerus  serta diwariskan lintas generasi. Sebagai contoh, 
kemampuan membuat keris; Panah  tradisionalmentawai; Teknologi 
membuat tatto; Alat menumbuk padi(lesung). Di desa  Bojongkoneng 
sendiri, ekspresi kebudayaan dalam bentuk teknologi tradisional belum  
teridentifikasi.  



312 Habitus Seni di Bandung Barat

Seni 
Seni adalah ekspresi artistik individu, kolektif, atau komunal, yang 

berbasis warisan  budaya maupun berbasis kreativitas penciptaan baru 
yang terwujud dalam berbagai  bentuk kegiatan dan/atau medium. 
Sebagai contoh, Angklung buhun diSunda; Randai  di Minangkabau; 
Pertunjukan topeng betawi; Wayang kulit. Di desa Bojongkoneng,  
ekspresi seni dapat ditemukan dalam bantuk seni 1) Wayang, 2) 
Calung, 3) Pencak Silat, 4) Tarawangsa, 5) Sisingaan, 6) Klininingan, 7) 
Jaipong dan 8) Ketuk tilu.  

•	 Wayang  
Wayang merujuk pada penjelasan Cahya (2016) merupakan 

salah satu ekpresi  seni yang tercatat relatif tua jika dibanding 
dengan kesenian-kesenian tidak  tercatat dalam sejarah. Menurut 
Cahya wayang merupakan salah satu  manipestasi budaya luhur 
bangsa Indonesia yang secara historis, dikenal sejak  tahun 861 M 
pada masa raja Jayabaya di Mamenang Kediri (Cahya, 2016). Oleh  
karena itu, bagi masyarakat Indonesia khususnya Jawa (barat, tengah, 
dan  timur) tidak terlepas dari pertunjukan wayang sebagai bagian 
dari  kehidupannya.Wayang dikenal sebagai seni pertunjukan yang 
edipeni adiluhung, yang artinya seni yang mengandung nilai-nilai 
keindahan dan  bermuatan ajaran moral spiritual yang dalam.Melalui 
pertunjukan wayang,  dalam menyampaikan pesan pesan moral yang 
bermanfaat besar bagi terwujudnya character building sekaligus 
sebagaipendidikan budi pekerti.  Melalui pertunjukan wayang, krisis 
moral dan disorientasi budaya yang kini  sedang melanda peradaban 
budaya bangsa Indonesia, secara perlahan akan  dapat dieliminir 
menuju kearah sadar akan potensi budaya kelokalan yang  bernilai 
luhur dan berdaya guna bagi generasi bangsa dan negara. 

Bagi masyarakat Bojongkoneng, wayang merupakan salah 
satu kesenian pertama dan menjadi sorotan para warga Desa. 
Hal in idapat dibuktikan dengan  banyaknya dalang yang ada di 
Bojongkoneng, sehingga menjadikan wayang sebagai ikon dari desa. 

•	 Seni Calung  
Merujuk pada Fajriah dan Surahman (2019) Calung adalah 

waditra jenis alat  pukul yang berbahan dasar bambu, dimainkan 
dengan cara dipukul menggunakan alat bantu pukul. Waditra ini 



313Habitus Seni di Bandung Barat

pada mulanya merupakan seni  kalangenan (bersifat hobi), namun 
pada perkembangannya calung telah  menjadi seni pertunjukkan 
yang bersifata tontonan (Syahidah Fajriah, 2019).  Pengertian 
calung menurut kamus umum basa Sunda, Lembaga Basa dan  
Sastra Sunda, artinya “Tatabeuhan tina awi guluntungan” (Tabuhan 
yang  terbuat dari bambu, ada yang seperti gambang dan ada yang 
disemat serta  ditabuhnya sambil dijinjing). Calung berasal dari 
kata  “ca”=baca=macam=waca, “lung” berasal dari kata linglung 
(bingung).  Pada masa lampau, waditra calung disajikan sebagai 
alat mandiri (tunggal).  Biasa dimainkan ditempat-tempat sepi 
oleh orang-orang yang sedang  menunggu padi, di ladang atau di 
sawah sambih menghalau burung. Bagi  orang yang memaikannya, 
calung merupakan musik pelipur lara atau pelipur  hati yang sedang 
bingung. Alat musik bambu pada awalnya digunakan  masyarakat 
Sunda menjadi sarana untuk mengucap syukur kepada yang  kuasa. 
Kesenian bambu menjadi elemen yang paling penting dalam upacara  
adat di bidang pertanian. Calung merupakan salah satu benda yang 
selalu  digunakan dalam upacara pertanian (Somawijaya, dalam ). 
Seni calung ini  masih ada di Desa Bojong Koneng dimana warga 
Desa masih melakukan latihan setiap minggunya. 

•	 Pencak Silat  
Dijelaskan oleh Candra (2021) Pencak silat merupakan 

olahraga bela diri asli  Indonesia yang diwariskan oleh nenek 
moyang secara turun temurun sebagai  budaya bangsa Indonesia 
yang perlu dilestarikan, dibina dan dikembangkan (Candra, 2021). 
Dalam kamus besar bahasa Indonesia, pencak silat memiliki  
pengertian „permainan‟ (keahlian) dalam mempertahankan diri 
dengan  kepandaian menangkis, menyerang, dan pembelaan 
diri, baik dengan atau tanpa senjata. Abdus Syukur (dalam 
Maryono, 1998) menyatakan: Pencak silat  adalah gerakan langkah 
keindahan dengan menghindar, yang disertakan  gerakan berunsur 
komedi, Pencak Silat dapat dipertontonkan sebagai sarana  
hiburan, sedangkan silat adalah unsur teknik bela diri menangkis, 
menyerang,  dan mengunci yang tidak dapat diperagakan di depan 
umum (Candra, 2021).  

Padepokan atau perguruan Pencak silat di Desa Bojong 
Koneng cukup banyak, diantaranya ada padepokan Trisula Jingga 
dan Gapura. 



314 Habitus Seni di Bandung Barat

•	 Tarawangsa 
Tarawangsa merupakan salah satu kesenian tradisional yang 

menjadi repertoar  khasanah budaya di daerah Jawa Barat, hingga 
saat ini masih dipertahankan dan  didukung oleh masyarakatnya. 
Kesenian ini menjadi identitas budaya bagi para  pendukung dan 
masyarakatnya yang difungsikan sebagai media hiburan. Selain  
itu kesenian ini juga difungsikan sebagai media upacara ritual 
tertentu untuk  setiap masing-masing daerah, bahkan pada saat ini 
kesenian tarawangsa  difungsikan pula sebagai sarana pertunjukan 
untuk konteks tertentu. Jenis  kesenian ini tidak tersebar di 
semua wilayah Jawa Barat, yaitu hanya dapat di  jumpai di daerah 
tertentu seperti; Rancakalong (Sumedang), Girimukti  (Sumedang), 
Cibalong (Tasikmalaya), Banjaran (Kab. Bandung). Setiap masing  
masing daerah tersebut memiliki perbedaan yang jelas mengenai 
penyajian, baik  dalam struktur lagu-lagu, fungsi maupun unsur-
unsur pendukung lainya yang  terkait dengan kesenian tarawangsa 
(Ismail, 2017).  

Secara umum, kesenian ini sebagaimana disampaikan di atas, 
lebih dikenal  tumbuh, berkembang, dan masih bertahan di daerah 
Rancakalong Sumedang. Di  wilayah Rancakalong Kabupaten 
Sumedang tarawangsa memiliki gaya  tersendiri, baik dalam segi 
sejarah, fungsi, maupun pertunjukanya (Ismail, 2017).  Dari segi 
fungsi dan pertunjukan, tarawangsa di Rancakalong disajikan 
dalam konteks upacara ritual, salah satunya dalam upacara adat 
Ngalaksa. Upacara  adat Ngalaksa ini merupakan upacara ritual 
yang dilakukan oleh masyarakat  Rancakalong sebagai ungkapan 
rasa syukur terhadap Tuhan atas kesuksesan  dalam memanen 
padi. Ritual ini menjadi simbol bentuk penghormatan terhadap  
padi sebagai bahan pangan utama yang telah memberikan banyak 
manfaat bagi  masyarakat Rancakalong. Hal itu rutin dilakukan 
satu tahun sekali dan menjadi  agenda kegiatan masyarakat. Selain 
upacara adat Ngalaksa ada pula ritual lain  yang berkaitan dengan 
kesenian tarawangsa yang selalu diselenggarakan oleh  masyarakat 
Rancakalong, yaitu ritual peringatan malam satu suro (ngabubur  
suro) (Ismail, 2017). Namun selain dalam konteks ritual kesenian 
tarawangsa di  Rancakalong di Desa Bojong Koneng ini mempunyai 
ciri khas yang berbeda dari penyajiannya. 



315Habitus Seni di Bandung Barat

•	 Sisingaan 
Kesenian sisingaan merupakan kesenian yang berasal dari 

Subang. Sisingaan  merupakan seni pertunjukan dalam bentuk 
arak-arakkan yang biasanya  dilakukan dalam hajat sunatan (Anggi 
Agustian Junaedi, 2017). Tercatat, Sisngaan merupakansalah satu 
kesenian yang tercatat hidup diBojongkoneng, namun untuk saat 
ini eksistensi dari sisingaan ini menurun. 

•	 Kliningan 
Secara umum, Kiliningan atau Kliningan sering kali disebut 

sebagai Kiliningan Bajidoran, kesenian ini identik sebagai 
menjadi bentuk kesenian tradisional yang paling populer dan 
paling digemari di kawasan pantai utara  jawa barat, khususnya 
kabupaten Subang, daerah yang paling terkenal dengan “goyang” 
sinden-nya. Kesenian ini penuh dengan nuansa erotic, bentuknya  
perpaduan berbagai macam kesenian rakyat, seperti dombret, 
Banjet, ketuktilu, tayub, doger, dan gebyang, meskipun demikian 
KilininganBajidoran dianggap  berbeda dari jenis-jenis kesenian 
yang membentuknya. (Buky W, 2008:123) Pertunjukan Kiliningan-
Bajidoran bisa dilaksankaan siang atau pun malam,  tergantung 
permintaan penyelenggara, umumnya, pengertian megundang  
sebuah grup Kiliningan-Bajidoran, terutama dalam rangka perta 
pernikahan dan  khitanan, adalah untuk dua sesi pertunjukan siang 
dan pertunjukan malam.  Pertunjukan siang yang biasanya dimulai 
pada jam 10.00 hingga jam 16.00, lebih berkesan  seadanya. Kostum 
atau pakaian para pendukungnya (sinden dan nayaga) pun  relatif 
bebas.Para sindedn bahkan vukup mengenakan celana jeasn, dan 
kaos oblong.Pertunjukan siang juga jarang dihadiri Bajidor, kecuali 
para undangan  yang memberikan uang saweran sekadarnya. 

Pertunjukan sesi kedua pada malam hari, adalah pertunjukan yang  
sesusngguhnya. Para pemain (nayaga) memakai seragam. Begitu juga 
dengan  para sinden atau Ronggéng. Setelah beristirahat sejenak dari 
pertunjukan siang,  mereka langsung mempersiapkan diri, berdandan 
habis-habisan untuk  pertunjukan malam yang iasanya dimulai jam 
20.00 dan berakhir pada jam  02.00 keesokan harinya. 

Apabila para Bajidor menghendaki, bisa saja pertunjukan 
diperpanjang hingga  menjelang pagi.Suasana kemeriahan bisa 



316 Habitus Seni di Bandung Barat

terasa sejak radius setengah kilometer dari tempar pertunjukan 
yang sudah dipenuhi oleh pedagang dadakan yang  menjual 
makanan atau minuman. Tempat pertunjukan biasanya di 
halaman  rumah berupa balandongan atau buruan yang dibuat 
untuk keperluan  pertunjukan, tetapi pemangku hajat lebih sering 
menyewa panggung dna tenda  khusus, sehingga 
member kesan lebih modern dan mewah.

Pada umumnya, grup atau rombongan KilininganBajidoran di 
Pagaden Subang  akan mengadakan pertunjukan bila ada pihak yang 
meungdang, seperti dalam  rangka syukuran acara perkawianan, 
ulang tahun, sunatan, serta bentuk  syukuran lainnya. Kalau pun 
ada kasus mengadakan pertunjukan sendiri,  dengan risiko kerugian 
finansial, adalah dalam rangka memperkenalkan grup  baru 
dibentuk, sehingg mengadakan launching dengan mengundang 
para  Bajidor untuk menarik simpati mereka.Pertunjukan sebagai 
ajang promosi diri  ini disebut “buka panggung”. Alur pertunjukan 
KilininganBajidoran, meski  pun tidak baku pada umumnya dibagi 
dalam beberapa babak, yaitu; tatalu,  ijabkabul, sambutan-
sambutan, lagu bubuka, tari bubuka, pakaulan, lelang  lagu, pesen 
lagu, nunjuk Bajidor, dan panutup. 

Tatalu adalah permainan musik instrumentalia yang menandai 
dimulainya  pertunjukan KilininganBajidoran., pada pertunjuian siang 
hari biasanya tatalu dimulai pada jam Sembilan pagi dan para sindedn 
akan naik ke atas panggung  kurang lebih satu jam kemudian. Untuk 
pertunjukan pada malam hari, tatalu dilakukan pada jam delapan 
malam. Setelah proses repertoar tatalu selesai  dilewati, susunan 
selanjutnya adalah ijab Kabul, proses ini merupakan tahapan  di mana 
tuan rumah sebagai penyelenggara pesat atau disebut pemangku 
hajar,  memberikan penjelasan atau meyampaikan maksud dan tujuan  
diselenggarakannya acara hiburan di hadapan para tamu. Ijab Kabul 
diasanya  disampaikan oleh orang tua pengantin atau orang tuan 
dari anak yang  dijadikan alasan syukuran. Setelah proses ini, acara 
berlanjut pada acaraq  sambutan yang di dalamnya memberikan 
kesempatan pada para tokoh  masyarakat untuk memberikan sepatah 
atau dua patah kata dalam  memberikan sambuatan. Sambutan ini 
bisa menampilkan tokoh lintas  kepentingan, seperti dari petugas 
RT hingga camat daerah tertentu, dari pejabat  dinas hingga pejabat 
kepolisian dan militer.



317Habitus Seni di Bandung Barat

Susunan dalam bagian ijab Kabul dan bagian sambutan 
merupakan susunan  repertoar yang sifatnya cenderung formalistik, 
setelah dua susunan tadi acara  kembali pada konteks pertunjukan, 
dan memasuki susunan “lagu bubuka”. Lagu bubuka adalah 
susunan yang menandai awal pertunjukan di mana sinden  akan 
melantunkan lagu ritual kembang gadung, kidung, atau tepang 
sono.  Lagu bubuka merupakan symbol permintaan perlindungan 
ke pada tuhanyang  maha kuasa serta menyampaikan rasa hormat 
kepada karuhun atau leluhur.  Pada bagian ini, para sinden biasanya 
juga menyampaikan salam  penghormatan ke pada tamu dan 
terutama yang memiliki acara. Dari bubuka  yang jenis susunannya 
berupa sajian musical, kemudian masuk pada tari  bubuka. Dalam 
konteks desa Bojongkoneng, saat ini eksistensi pada kesenian 
kliningan (Bajidoran) di Desa Bojong Koneng menurun, namun 
seiring dengan  perkembangan terbaru, masyarakat di Desa 
Bojongkoneng mulai intensif  kembali menyelenggarakan hiburan 
dalam bentuk Kiliningan, Jaipongan, dan  Ketuk Tilu. 

Bahasa 
Bahasa adalah sarana komunikasi antarmanusia, baik berbentuk 

lisan, tulisan, maupun isyarat, misalnya bahasa Indonesia dan bahasa 
daerah. Di Desa  bojongkoneng, secara umum ditemukan dalam bentuk 
dialek bahasa SUnda.  Penggunaan bahasa Sunda pada umumnya, 
hanya saja penggunaan di Bojongkoneng itu ada beberapa kata yang 
memang di rubah menjadi singkat. Seperti kata “Weh Yah”artinya kesini. 
Fungsi dari dialek ini memudahkan warga desa Bojongkonengpada 
saat itu dalam berbicara. 

Ritus  
Ritus adalah tata cara pelaksanaan upacara ataukegiatan yang 

didasarkanpada nilai tertentu dan dilakukan oleh kelompok masyarakat 
secara terus menerus dan  diwariskan pada generasi berikutnya. Di 
desa Bojongkoneng, dapat ditemukan dalam  bentuk 1) nyalin pare, 2) 
numbalan air mata ciherang.

•	 Nyalin Pare  
Upacara adat sebelum memanen padi di sawah. Fungsi dari 

upacara ini sebagai bentuk rasa syukur warga Bojongkoneng 



318 Habitus Seni di Bandung Barat

kepada Nyai Sri Pohaci Dewi Kesuburan pada masyarakat Sunda 
dan agarpadi  yang di panen banyak. 

•	 Numbal Air Mata Ciherang  
Menumbalkan kambing hitam di mata air Ciherang. Ekspresi 

ritus ini berfungsi  sebagai bentuk rasa syukur dan upaya 
warga Bojongkoneng meminta kesuburan air yang melimpah 
padasesepuh yang menjaga mata air Ciherang. 

PENUTUP 

Secara keseluruhan, ekspresi kebudayaan yang melekat dengan 
masyarakat agraris di  wilayah Desa Bojongkoneng, Kecamatan 
Ngamprah relatif masih dapat ditemukan,  kelekatan tersebut –
hubungan kebudayaan dan lingkungan— dapat ditemukan dalam  
pola masyarakat dalam memprraktikkan pengetahuan bahasa melalui 
toponimi. Tidak  hanya itu, dalam konsek ekspresi kebudayaan lain, 
khususnya yang berhubungan  dengan seni-budaya terutama yang 
berkaitan dengan ritus dan hiburan kolektif,  hubungan masyarakat 
dan lingkungan atau alam dapat dengan jelas ditemukan. Hal ini  
dapat dibuktikan dengan keberadaan ritus nyalin paré dan tepung 
cai. Demikian pula  dalam konteks ekspresi seni, khususnya berkaitan 
dengan eksistensi seni tradisi yang  hidup dan berkembang di wilayah 
ini, di mana lagi-lagi jenis kesenian tersebut memiliki hubungan erat 
dengan keadaan ekologi masyarakat; sebut saja misalnya tarawangsa. 
Demikian pula jika dilihat dengan kacamata Objek Pemajuan 
Kebudayaan  atau OPK, beberapa ekspresi tersebut dapat ditemukan 
juga erat kaitannya dengan  ekologi; pengetahuan tradisional dengan 
ekologi tanaman, permainan rakyat dengan  ketersediaan bambu, dan 
seterusnya. Simpulan yang dapat diambil dari kenyataan  tersebut 
menunjukkan bahwa ekspresi kebudayaan, khususnya seni dan 
OPK memiliki  hubungan erat dengan keadaan alam di wilayah Desa 
Bojongkoneng.  

REFERENSI 

Anggi Agustian Junaedi, N. H. (2017). A SISINGAAN (LION) DANCE ART 
SUBANG:  A HISTORICAL REVIEW. Patanjala , 181-196. 



319Habitus Seni di Bandung Barat

Cahya. (2016). Nilai, Maksa, dan Simbol dalam Pertunjukan Wayang 
Golek. Panggung,  117-127. 

Candra, J. (2021). Pencak Silat. Yogyakarta: Deepublish. 
Ismail, M. T. (2017). ORNAMENTASI WADITRA NGEK-NGEK GAYA ABUN 

DALAM  LAGU REUNDEU PADA KESENIAN TARAWANGSA RAN-
CAKALONG SUMEDANG. Bandung: Universitas Pendidikan In-
donesia. 

Normina. (2017). Pendidikan dalam Kebudayaan. Ittihad , 17 - 28. 
Shamad, A. M. (2023). Deagrarianization and Agrarian Conflict Chang-

ing the Socio Culture of Rural Communities. Jurnal Dinamika 
Sosial Budaya , 125-130. 

Soetarto Endriatmo, S. M. (2014). Pembangunan Masyarakat Desa. In 
S. M. Soetarto  Endriatmo, Desa dan Kebudayaan Petani (pp. 
1-30). Jakarta: Universitas Terbuka. 

Sukarna, R. M. (2021). INTERAKSI MANUSIADAN LINGKUNGANDALAM  
PERSPEKTIFANTROPOSENTRISME, ANTROPOGEOGRAFI DAN 
EKOSENTRISME.  Hutan Tropika , 83-100.

Syahidah Fajriah, A. S. (2019). PERANCANGAN MEDIA PEMBELAJARAN  
MULTIMEDIA PENGENALAN CALUNG SEBAGAI ALAT MUSIK TR-
ADISIONAL  SUNDA UNTUK ANAK USIA 9-11 TAHUN. Bandung: 
Universitas Pasundan.



320 Habitus Seni di Bandung Barat


