OBJEK PEMAJUAN KEBUDAYAAN
MASYARAKAT SEMI-URBAN

DESA CIMERANG, KEC. PADALARANG,
KAB. BANDUNG BARAT

DALAM TINJAUAN FOLKLOR

Khoirun Nisa Aulia Sukmani

Habitus Seni di Bandung Barat 197



PENDAHULUAN

Tulisan ini sebagai salah satu bentuk dukungan dalam pemajuan
kebudayaan.HasilpengabdiandiDesaCimerang, KecamatanPadalarang,
Kabupaten Bandung Barat mencakup 10 Objek Pemajuan Kebudayaan
yang terdiri dari tradisi lisan, manuskrip, adat istiadat, permainan
rakyat, olahraga tradisional, pengetahuan tradisional, teknologi
tradisional, seni, bahasa, dan ritus. 10 Objek Pemajuan Kebudayaan
terdapat dalam Pasal 5 Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 5
Tahun 2017 tentang Pemajuan Kebudayaan, menurut Undang-Undang
pasal 1 poin 3 menyebutkan Pemajuan Kebudayaan adalah upaya
meningkatkan ketahanan budaya dan kontribusi budaya Indonesia
di tengah peradaban dunia melalui Perlindungan, Pengambangan,
Pemanfaatan, dan Pembinaan Kebudayaan, sedangkan pada poin 8
menyebutkan Objek Pemajuan Kebudayaan adalah unsur Kebudayaan
yang menjadi sasaran utama Pemajuan Kebudayaan.

Hasil 10 OPK desa Cimerang tersebut menjadi menarik ketika masih
ditemukannya tradisi-tradisi yang melekat pada masyarakat semi-
urban, di mana masyarakat tersebut dapat dikatakan sudah menuju
pengetahuan yang lebih modern. Sebagai masyarakat semi-urban,
desa Cimerang terletak di kawasan industri berkembang Kecamatan
Padalarang.

“Kecamatan Padalarang sendiri merupakan salah satu kecamatan

yang berkembang pesat di Kabupaten Bandung Barat. Wilayah ini

dikenal sebagai pusat kegiatan industri dan perdagangan yang turut
berkontribusi terhadap perekonomian daerah”.

Sebagai salah satu kawasan, Desa Cimerang turut ikut dalam
pengembangkan perekonomian melaluiindustrikecil dan perdagangan.
Meskipun sebagian besar masyarakatnya masih menjadikan pertanian
dan perkebunan sebagai mata pencaharian utama. Masyarakat
semi-urban menurut penelitian Rachmayanti & Haryanto (2021)
mendeskripsikan  bahwa masyarakat semi-urban  merupakan
masyarakat yang tinggal di kawasan desa namun memiliki gaya hidup
seperti masyarakat kota. Meskipun secara mata pencaharian sebagian
besar mereka masih fokus pada pertanian dan perkebunan yang
lebih modern, serta banyak masyarakat yang sudah memulai untuk
membuka industri kecil dan perdagangan. Terkadang masyarakat semi-
urban di istilahkan sebagai masyarakat setengah perkotaan.

198 Habitus Seni di Bandung Barat



Desa Cimerang merupakan salah satu daerah di Kecamatan
Padalarang, Kabupaten Bandung Barat yang dapat di katakan
sebagai masyarakat semi-urban. Kenapa? Karena masyarakat desa
Cimerang masih membawa kebudayaan dalam diri mereka, meskipun
dalam praktiknya kebudayaan-kebudayaan tersebut sudah banyak
ditinggalkan. Namun, kita ketahui bahwa budaya merupakan hal
yang tidak dapat dipisahkan dari masyarakat, meskipun karakteristik
masyarakat tersebut berubah “lebih modern”. Tradisi merupakan
upaya pelestarian yang diwariskan, di mana masyarakatnya secara tidak
sadar bahwa tradisi atau budaya merupakan bagian dari pembiasaan
atau kepribadiannya (Sukmani, 2023).

Hasil 10 Objek Pemajuan Kebudayaan menunjukkan bahwa
masyarakat desa Cimerang masih menjaga kebudayaan mereka,
meskipun banyak kesenjangan-kesenjangan terutama permasalahan
keaslian dan pewarisan yang menjadi isu utama. Selain itu,
permasalahan dalam pengumpulan data OPK adalah berkurangnya
atau sedikitnya pelestarian budaya dalam masyarakat Cimerang. Salah
satu kesenian desa Cimerang yaitu Singa Depok bukan merupakan
kesenian asli desa, melainkan budaya asli Jawa Barat yang berasal dari
Subang.

Sedangkan, tradisi lain seperti jaipong, dog-dog, terompet pencak,
dan lainnya mengalami permasalahan terutama tentang kurangnya
tokoh budaya, pelestarian, dan dukungan masyarakat. Sebagai contoh
di daerah lain yaitu kesenian menak koncer di daerah Sumowono,
Semarang di mana sekarang beralih fungsi hanya menjadi sebuah
hiburan bagi masyarakat, hal ini karena masyarakat Sumowono telah
berubah menjadi masyarakat modern yang sudah tidak apresiatif
terhadap kesenian daerahnya (Andri R.M, 2016).

Beberapa penelitian yang dilakukan terhadap masyarakat semi-
urban atau semi-perkotaan terutama tentang kebudayaan dan tradisi
selalu menghadirkan pembahasan mengenai ketahanan dan upaya
pelestarian. Seperti penelitian Fitiriasari (2019) mengenai bagaimana
masyarakat desa Banyusidi, Magelang yang dikategorikan sebagai
masyarakat semi perkotaan berpartisipasi dalam ketahanan kesenian
Soreng, dalam hal ini masyarakat ikut terlibat dalam kesenian seperti
menjadi penari, pemusik, pengurus, dan juga penonton. Contoh lain
penelitian mengenai pelestarian kesenian tradisional pada masyarakat
Jurang Blimbing Tembalang untuk menumbuhkan kecintaan terhadap

Habitus Seni di Bandung Barat 199



budaya lokal, dilakukan dengan cara melibatkan masyarakat dalam
pengoptimalan media dokumentasi kesenian (Irhandayaningsih, 2018).

Hasil Objek Pemajuan Kebudayaan dalam masyarakat semi-urban
merupakan hal penting yang perlu di apresiasi, karena kesadaran
masyarakat terhadap kepemilikan kebudayan semakin berkurang.
Penemuan kebudayaan tersebut menjadi hal yang menarik karena sisa-
sisa tersebut perlu untuk diupayakan pelestarian dan pewarisannya.
Book Chapter ini membahas bagaimana 10 tema Objek Pemajuan
Kebudayaan Desa Cimerang yang dikategorikan dalam tradisi lisan,
tradisi setengah lisan, dan tradisi bukan lisan. Teori folklor sebagai
proses milik James Danandjaja saya pinjam sebagai pisau bedah untuk
menjelaskan lebih lanjut bagaimana tradisi atau kebudayaan di desa
Cimerang tetap berkembang dan menjadi pewarisan yang stabil di
tengah permasalahan kebudayaan dalam masyarakat semi-urban desa
Cimerang, kecamatan Padalarang, Kabupaten Bandung Barat.

Metode Penelitian

Bunga rampai ini didasarkan pada pengabdian di Desa Cimerang,
Kecamatan Padalarang, Kabupaten Bandung Barat. Data dalam tulisan
ini berdasarkan hasil pencarian 10 Objek Pemajuan Kebudayaan (OPK)
yang dikumpulkan peneliti selama periode 18 Juli — 22 Agustus 2024
secara kualitatif, dengan cara pengumpulan data yaitu observasi
partisipasi dan wawancara. Selama pengumpulan data OPK ditemukan
bahwa desa Cimerang masih memiliki tradisi lisan, permainan
tradisional (Oray-orayan, Cingciripit, Momoyetan, Bentengan, Sorodot
Gaplok,), olahraga tradisional (Pancak Silat, Galah Asin), kesenian
(Tarompet Pencak, Dog-Dog, Singa Depok, Jaipong, Gamelan, Kabaret,),
dan ritual Nyalin. Tulisan ini bertujuan ingin menjebarkan lebih lanjut
mengenai bagaimana kebudayaan atau tradisi di desa Cimerang yang
dihimpun dalam 10 Objek Pemajuan Kebudayaan ditinjau dalam
perspektif folklore, terutama analisis dalam kategori tradisi lisan,
tradisi setengah lisan, dan tradisi bukan lisan yang berkembang dalam
masyarakat semi-urban desa Cimerang yang mulai meninggalkan
kehidupan tradisional.

200 Habitus Seni di Bandung Barat



ISl

Folklor dalam Masyarakat Semi-Urban Cimerang

James Danandjaja dalam bukunya Folklor Indonesia menjelaskan
definisi folklor secara keseluruhan yaitu:

“folklor adalah sebagian kebudayaan suatu kolektif, yang diwariskan

turun-temurun, di antara kolektif macam apa saja, secara tradisional

dalamversiberbeda, baik dalam bentuk lisan maupun contoh yang disertai

dengan gerak isyarat atau alat pembantu pengingat” (Danandjaja, 2007).

Jadi dapat dikatan folklor ini mencakup seluruh kebudayaan yang
dimiliki oleh suatu masyarakat yang bertujuan sebagai pelestari dan
penjaga agar kebudayaan tersebut tidak hilang karena jaman.

Upaya pelestarian terlihat dalam beberapa kebudayaan, pertama
legenda Curug Orok desa Cikandang, Garut, legenda tersebut
digunakan sebagai cerita prosa rakyat yang terus-menerus diceritakan
karena memiliki nilai-nilai moral seperti tanggung jawab, kejujuran,
keberanian, rendah hati, serta nilai moral dan kemanusiaan yang dapat
dijadikan sebagai pendidikan karakter (Indriyani & Kulsum, 2021).
Selanjutnya penelitian pada masyarakat Kumun Debai di mana folklor
berperan penting dalam pembentukan identitas budaya masyarakat
melalui petatah-petitih, cerita rakyat, nyanyian, dan upacara adat
(Precillia, 2024).

Penelitian selanjutnya melihat folklor sebagai upaya menjaga
kebudayaan melalui pengembangan pariwisata. Menggunakan folklor
yang berbentuk kepercayaan vyaitu mitos, terjadi pada Sendang
Sriningsih Klaten digunakan sebagai tempat ziarah dengan menciptakan
ritual untuk Misa Kudus (Amanat, 2019). Selanjutnya penggunaan
folklor Nyi Pohaci dan Ikon Jembatan Pasopati Bandung, rumah adat,
dan naskah kuno dalam produk makanan Boronco untuk menarik
perhatian pembeli melalui folklor masyarakat Sunda (Rustiyanti et al.,
2023).

Peranan folklor yang tercermin dalam beberapa penelitian
sebelumnya, menarik untuk dilihat dalam masyarakat semi-urban.
Masyarakat ini memiliki karakteristik di mana mata pencaharian utama
adalah petani dan pekebun, namun sebagian masyarakat sudah mulai
berkerja dalam sektor industri kecil dan perdagangan. Masyarakat
semi-urban juga mulai mengadopsi kehidupan masyarakat perkotaan,

Habitus Seni di Bandung Barat 201



sehingga istilah lain menyebutkan adalah masyarakat setengah
perkotaan (Rachmayanti & Haryanto, 2021).

Perubahankarakteristik masyarakattersebutsangat mempengarubhi
kebudayaan yang melekat pada masyarakat. Hal ini tercermin pada
desa Cimerang, kecamatan Padalarang, Kabupaten Bandung Barat,
di mana masyarakatnya sudah menjadi masyarakat semi-urban.
Kebudayaan yang melekat pada masyarakat mulai kurang diminati dan
menyebabkan masalah pelestarian. Permasalahan ini terlihat dalam
pengambilan data Objek Pemajuan Kebudayaan yang dilakukan di desa
Cimerang.

Permasalahan utamanya adalah tidak ditemukannya tokoh
budaya, banyak kebudayaan seperti alat musik tradisional, alat
pertanian tradisional, dan kebudayaan lainnya yang punah dan tidak
ada pewarisnya. Sehingga tidak semua kategori Objek Pemajuan
Kebudayaan dapat dipenuhi datanya. Data Objek Pemajuan
Kebudayaan ini membutuhkan folklor dalam menjelaskan lebih lanjut
bagaimana sebenarnya budaya ini diwariskan secara turun-temurun
dalam masyarakat desa Cimerang.

Jan Harold Brunvand mengkategorisasikan folklor menjadi tiga
yaitu folklor lisan (verbal folklore), folklor sebagian lisan (partly verbal
folklore), dan folklore bukan lisan (non-verbal folklore) (Danandjaja,
2007). Bagaimana ketiga kategori tersebut digunakan dalam
pembahasan data 10 Objek Pemajuan Kebudayaan di desa Cimerang,
kecamatan Padalarang, Kabupaten Bandung Barat, akan dijelaskan
secara detail pada bab-bab selanjutnya.

Folklor Lisan Desa Cimerang

Seperti yang dijelaskan dalam bab sebelumnya, folklore
dikategorikan menjadi tiga kategori. Dalam pembahasan kali ini penulis
akan membahas kategori pertama yaitu Folklor lisan (verbal folklore).
Bentuk folklor ini benar-benar dari lisan, seperti bahasa rakyat,
ungkapan tradisional, pertanyaan tradisional, puisi rakyat, cerita prosa
rakyat, dan nyanyian rakyat (Danandjaja, 2007). Data hasil pendataan 10
Objek Pemajuan Kebudayaan Desa Cimerang yang dapat dikategorikan
dalam folklor lisan yaitu kategori tradisi lisan. Dalam undang-undang
pemajuan kebudayaan dijelaskan bahwa “Yang dimaksud dengan
“tradisi lisan” adalah tuturan yang diwariskan secara turun-temurun

202 Habitus Seni di Bandung Barat



oleh masyarakat, antara lain, sejarah lisan, dogeng, rapalan, pantun,
dan cerita rakyat” (UU No 5 th 2017: 28)

Tradisi lisan di Desa Cimerang terdapat dua hal yaitu sejarah
lisan. Pertama penulis akan membahas mengenai sejarah lisan Desa
Cimerang, menurut Asep Karman (Tetua di desa Cimerang) yang
berumur 61 tahun menceritakan sejarah desa Cimerang adalah sebagai
berikut:

“Sejarah desa Cimerang sangat menarik, daerah ini hanya tanah kosong

yang tidak memiliki kepemilikan. Namun kemudian muncul seseorang

yang membuka tanah tersebut yang bernama Eyang Arsamanggala
dari Cimerang Cipatat. Tindakan beliau tersebut yang menjadi awal
banyaknya permukinan di daerah ini. Kemudian lambat laun mulai
banyak masyarakat yang berdatangan dan tinggal di wilayah ini. Desa ini
di ambil dari asal Eyang Arsamanggala yaitu Cimerang”.

Sejarah lisan desa Cimerang ini menjadi salah satu fungsi untuk
memberikan pamahaman kepada generasi muda, bahwa desa yang
mereka tinggali memiliki sejarah yang unik. Sejarah lisan desa Cimerang
ini merupakan folklor lisan yang berbentuk cerita prosa rakyat.

Tujuan dari pengumpulan data sejarah lisan ini adalah untuk
melestarikan pengetahuan tentang sejarah yang berkenaan desa
Cimerang agar dapat di wariskan kepada generasi selanjutnya. Hal ini
di dukung dengan beberapa penelitian lain yang menunjukkan bahwa
folklor lisan merupakan salah satu media penting untuk pembelajaran
dalam sekolah, cerita prosa rakyat seperti sejarah, legenda, dongeng,
dan mite dapat dijadikan sebagai materi pembelajaran dan pendidikan
karakter anak (Aljamaliah & Darmadi, 2021; Gunawan et al., 2022;
Primadata & Biroli, 2020).

Jadi dapat dikatan bahwa, pembahasan mengenai sejarah lisan
Desa Cimerang merupakan unsur penting dalam upaya pelestarian dan
pewarisan sejarah dan kebudayaan yang ada di Desa Cimerang. Dengan
mengetahui dan memahami sejarah seluruh kalangan masyarakat di
Desa Cimerang dapat dengan proaktif membantu dan berupaya dalam
menjaga dan melestarikan. Rasa memiliki yang tumbuh dapat dijadikan
sebagai salah satu cara untuk tetap menjaga sisa-sisa kebudayaan yang
ada di desa Cimerang.

Habitus Seni di Bandung Barat 203



Folklor Sebagian Lisan Desa Cimerang

Kategori kedua yaitu folklor sebagian lisan (partly verbal folklore),
bentuk dari folklore ini adalah gabungan dari lisan dan bukan lisan.
Contoh bentuk dari folklor ini adalah kepercayaan rakyat, permainan
rakyat, teater rakyat, tari rakyat, adat-istiadat, upacara, dan pesta
rakyat (Danandjaja, 2007). Data hasil pendataan 10 Objek Pemajuan
Kebudayaan Desa Cimerang yang dapat dikategorikan dalam folklore
sebagian lisan yaitu kategori tradisi lisan, permainan rakyat, olahraga
tradisional, seni, dan ritus. Menurut undang-undang pemajuan
kebudayaan kategori pertama yaitu tradisi lisan telah dijelaskan pada
bab sebelumnya.

Sebelumnya kategori ini telah dijelaskan dalam pembahasan
sebelumnya terkait dengan sejarah lisan desa Cimerang. Dalam bab
ini penulis menjelaskan mengenai ekspresi lisan desa Cimerang, dalam
folklor sebagian lisan merupakan bentuk dari kepercayaan rakyat.
Kepercayaan biasanya dikenal dengan “takhyul” yang juga berkaitan
dengan kelakukan dan pengalaman yang pernah dan telah dirasakan
oleh masyarakat. Bentuk ini biasanya diwariskan dalam bentuk lisan
yang mengandung tanda dan sebab-akibat (Danandjaja, 2007).

Ekspresi lisan di Desa Cimerang pertama “Tidak boleh menebang
bambu hari sabtu karena akan menimbulkan malapetaka” dan
kedua “Tidak boleh naik pohon kelapa pada hari jumat”’. Kedua
ekspresi lisan ini memiliki fungsi sebagai hal yang mengatur perilaku
masyarakat, serta menjaga lingkungan dan kearifan lokal. Ekspresi
lisan dikategorikan sebagai bentuk kepercayaan rakyat karena kedua
hal tersebut mengandung unsur kepercayaan yang berkaitan dengan
kelakuan dan mengandung unsur sebab-akibat. Hal ini dapat dikatakan
bahwa masyarakat percaya ketika melanggar aturan tersebut maka
akan mendapatkan akibat yang merugikan dirinya.

Contoh takhyul di daerah lain seperti pada masyarakat Dayak Ot
Danum di Kalimantan Tengah mengatakan bahwa jika sedang melakukan
perjalanan dan ditengah jalan bertemu dengan ular, maka harus
menghentikan perjalanan karena jika diteruskan akan mendapatkan
malapetaka (Danandjaja, 2007). Selanjutnya larangan pada masyarakat
Kangarian Lagan Hilir Punggasan menyebutkan bahwa melanggar
kepercayaan ekspresi rakyat dapat menimbulkan akibat yang merugikan
seperti “ndak bulia makan sadang tagak, abi padi di mancik”, hal ini

204 Habitus Seni di Bandung Barat



berarti bahwa masyarakat tidak diperbolehkan untuk makan dengan
berdiri karena maka beras akan di makan tikus. Ungkapan ini difungsikan
untuk memberi nasihat bahwa ketika makan tidak boleh sambil berdiri
karena tidak baik dari segi apapun (Sari et al., 2018).

Kedua, “Yang dimaksud dengan “permainan rakyat” adalah
berbagai permainan yang didasarkan pada nilai tertentu dan dilakukan
oleh kelompok masyarakat secara terus menerus dan diwariskan pada
generasi berikutnya, yang bertujuan untuk menghibur diri, antara lain,
permainan kelereng, congklak, dan gobak sodor” (UU No 5 th 2017:
30). Permainan rakyat merupakan bentuk folklor sebagian lisan, karena
dalam pewarisannya dilakukan secara lisan dan seringnya disebar
luaskan oleh anak-anak (Danandjaja, 2007).

Data hasil penelitian menyebutkan bahwa terdapat beberapa
permainan tradisional yang masih ada di desa Cimerang, berikut data
permainan tradisional:

1. Oray-orayan, permainan ini berasal dari Jawa Barat dengan
bentuk menirukan gerakan ular. Proses dalam permainan ini
adalah terdiri dari beberapa orang yang berbaris memanjang.
Orang yang paling depan sebagai pemimpin dan bagian
belakang sebagai ekor. Permainan ini dilakukan sembari
menyanyikan sebuah lagu, di mana kepala ular berusaha untuk
menangkap ekor.

2. Cingciripit, permainan ini berasal dari Jawa Barat. Proses
dalam permainan ini dengan menyanyikan sebuah lagu
semberi bertepuk tangan sesuai dengan nada dan lirik lagu
yang dinyanyikan.

3. Bentengan, permainan ini terdiri dari beberapa orang. Di mana
beberpa orang tersebut dibagi menjadi beberapa 2 kelompok
yang masing-masing memiliki benteng untuk dijaga. Kemudian
2 kelompok ini berhadap-hadapan untuk saling menawan tim
lawan sambil menjaga benteng mereka sendiri.

4. Momonyetan, permainan ini terdiri dari 2 orang. Prosesnya
adalah kedua orangini melilitkan sarung yang berfungsi sebagai
ekor monyet, kemudian berhadap-hadapan untuk siapa yang
dahulu memegang ekor lawan dia yang jadi pemenangnya.

5. Sorodot Gaplok, permainan ini memiliki arti meluncur dan
tamparan, di mana pemain menyusun batu yang kemudian
dilempar dengan batu lain dan menimbulkan suara “plok”.

Habitus Seni di Bandung Barat 205



Kelima permainan tradisional tersebut merupakan permainan
yang masih dilakukan oleh anak-anak bahwa orang dewasa di Desa
Cimerang. Meskipun permainan tersebut bukan asli dari desa
Cimerang, namun permainan tradisonal ini dimodifikasi sesuai dengan
karakteristik anak-anak di desa Cimerang.

Ketiga, “Yang dimaksud dengan “olah raga tradisional” adalah
berbagai aktivitas fisik dan/atau mental yang bertujuan untuk
menyehatkan diri, peningkatan daya tahan tubuh, didasarkan pada
nilai tertentu, dilakukan oleh kelompok masyarakat secara terus-
menerus, dan diwariskan pada generasi berikutnya, antara lain bela
diri, pasola, lompat batu, dan debus” (UU No 5 th 2017: 30). Olahraga
tradisional yang masih ada di desa Cimerang menurut hasil penelitian
adalah sebagai berikut:

1. Pencak Silat, merupakan salah satu bela diri yang ada di desa
Cimerang. Pencak silat sudah ada sejak tahun 1978 hingga saat
ini. Fungsi pencak silat di desa Cimerang selain untuk belajar
bela diri, juga digunakan sebagai hiburan diberbagai acara
seperti pernikahan, khitanan, dan lain-lain.

2. Galah Asin, merupakan olahraga tradisional di Indonesia yang
dimainkan oleh 2 tim. Prosesnya adalah satu tim menjaga
garis (bertahan), sedangkan tim yang lainnya mencoba
untuk menerobos penjagaan tersebut sampai di akhir garis
yang dijaga. Permainan akan ditukar ketika tim yang sedang
menerobos disentuh oleh panjaga garis.

Kedua olahraga tersebut sampai saat ini masih dilakukan oleh
semua kalangan di desa Cimerang. Permainan rakyat dan olahraga
tradisional memiliki tujuan dan fungsi yang sama dalam masyarakat.
Kedua ketegori ini dapat dijadikan sebagai salah satu sarana dalam
pendidikan karakter, terutama aspek nilai kejujuran, tanggung
jawab, kepemimpinan, dan berpikir kritis (Hati et al., 2022). Selain
itu permainan tradisional dapat menumbuhkan rasa kebersamaan,
gotong royong, sosialisasi, dan kebahagiaan saat melakukan permainan
bersama teman-teman (Muslihah & Astuti, 2022).

Keempat, “Yang dimaksud dengan “seni” adalah ekspresi artistik
individu, kolektif, atau komunal, yang berbasis warisan budaya
maupun berbasis kreativitas penciptaan baru, yang terwujud dalam

206 Habitus Seni di Bandung Barat



berbagai bentuk kegiatan dan/atau medium. Seni antara lain seni
pertunjukan, seni rupa, seni sastra, film, seni music, dan seni media”
(UU No 5 th 2017: 29). Seni atau kesenian merupakan folklor sebagian
lisan, berikut adalah beberapa seni yang ada di Desa Cimerang yang
ada sampai saat ini:

1. Singa Depok, meskipun bukan asli desa Cimerang kesenian
tradisional ini merupakan kesenian asli Subang, Jawa Barat.
Merupakan sajian baru di desa Cimerang untuk melestarikan
budaya lokal yang ada di Jawa Barat.

2. Jaipong, merupakan tari tradisional Sunda vyang
menggabungkan gerakan modern dan music tradisional. Tarian
ini bersifat dinamis dan energetik.

3. Kabaret, merupakan hiburan yang menggabungkan musik,
tarian, komedi, dan drama. Cabaret merupakan teater kecil
yang dilakukan sebagai sebuah sindiran dari permasalahan
sosial dan politik yang sedang terjadi.

Beberapa kesenian yang ada di desa Cimerang tersebut selama
ini djadikan sebagai salah satu hiburan masyarakat, terutama saat ada
kegiatan seperti pernikahan, khitanan, dan festival yang diselenggarakan
oleh masyarakat.

Beberapa penelitian menunjukkan bahwa fungsi kesenian dalam
folklor sebagian lisan utamanya adalah sebagai bentuk pelestarian
budaya lokal, pendidikan karakter, dan pariwisata. Kesenian wayang
kulit beralih fungsi menjadi pariwisata dengan tujuan agar kesenian ini
tetap diminati oleh orang-orang, sehingga dapat dikenal secara terus-
menerus oleh masyarakat (Priyanto, 2021). Kesenian ludruk dapat
dijadikan sebagai sarana pendidikan karakter dan menyampaikan
pesan mengenai adat istiadat dan nilai-nilai budaya (Maryaeni, 2021).

Terakhir, “Yang dimaksud dengan “ritus” adalah tata cara
pelaksanaan upacara atau kegiatan yang didasarkan pada nilai tertentu
dan dilakukan oleh kelompok masyarakat secara terus-menerus dan
diwariskan pada generasi berikutnya, antara lain, berbagai perayaan,
peringatan kelahiran, upacara perkawinan, upacara kematian, dan
ritual kepercayaan berserta perlengkapannya” (UU No 5 th 2017: 29).
Ritus merupakah salah satu folklore sebagian lisan yang berbentuk
upacara, salah satu ritus di desa Cimerang yaitu Upacara Nyalin.

Habitus Seni di Bandung Barat 207



Masyarakat desa Cimerang yang dikategorikan sebagai masyarakat
semi-urban, masih memiliki mata pencaharian sebagai petani
atau pekebun. Upacara Nyalin ini masih ada karena dilakukan saat
melakukan panen padi. Upacara ini bertujuan untuk menunjukkan
syukur dan perhormatan kepada sumber kehidupan dan untuk Dewi
Sri atau Nyi Pohaci. Upacara ini juga digunakan sebagai penanda dalam
siklus pertanian masyarakat Desa Cimerang, karena upacara ini untuk
menunjukkan hubungan alam, leluhur, dan masyarakat.

Folklor Bukan Lisan Desa Cimerang

Kategori terakhir yaitu folklor bukan lisan (non-verbal folklore),
bentuk yang terakhir ini adalah bentuknya bukan lisan, namun
pembuatannya diajarkan secara lisan. Contohnya seperti arsitektur
rakyat, kerajinan rakyat, makana dan minuman rakyat, obat-obatan
tradisional, gerak isyarat tradisional, bunyi isyarat, dan musik
rakyat (Danandjaja, 2007). Dalam undang-undang “Yang dimaksud
dengan “teknologi tradisional” adalah seluruh ide dan gagasan
dalam masyarakat, yang mengandung nilai-nilai setempat sebagai
hasil pengalaman nyata dalam berinteraksi dengan lingkungan,
dikembangkan secara terus-menerus dan diwariskan pada generasi
berikutnya. Pengetahuan tradisional antara lain kerajinan, busana,
metode penyehatan, jamu, makanan, dan minuman tradisonal, serta
pengetahuan dan kebiasaan perilaku mengenai alam dan semesta”
(UU No 5 th 2017: 29).

Terakhir pembahasan mengenai Objek Pemajuan Kebudayaan yang
termasuk dalam folklor bukan lisan di desa Cimerang yaitu teknologi
tradisional dan seni (alat musik). Pertama teknologi tradisional yang
pernah dipunyai oleh desa Cimerang yaitu Etem. Merupakan salah satu
alat tradisional yang dilakukan untuk panen padi. Alat ini digunakan
untuk memotong padi saat masa panen, tujuan alat ini adalah agar
panen meningkat dan menjaga kualitas gabah yang dihasilkan.
Meskipun alat ini kini sudah tidak digunakan karena petani desa
Cimerang sudah menggunakan alat-alat yang lebih modern. Namun,
Etem menjadi salah satu sejarah alat pertanian tradisional di desa
Cimerang.

Selanjutnya seni yaitu alat musik tradisional yang sampai saat ini
digunakan di desa Cimerang yaitu:

1. Terompet Pencak, merupakan alat musik yang sudah ada

208 Habitus Seni di Bandung Barat



di Desa Cimerang sejak tahun 1980an. Terompet pencak ini
digunakan sebagai pengiring gerakan pencak silat. Saat ini
kesenian ini sedang krisis pewarisan, karena kurangnya minat
generasi muda Desa Cimerang untuk melestarikan kesenian
ini.

2. Dog-Dog, merupakan alat bunyi yang terbuat dari kayu
panjang bulat dan didalamnya berongga. Bagian atasnya
ditutup dengan kulit untuk nantinya dipukul saat dimainkan.
Kesenian ini baru muncul tahun 2022 dan saat ini kesenian ini
hanya dimainkan saat acara tertentu saja.

3. Gamelan, merupakan alat musik yang banyak digunakan
di pulau Jawa. Bisanya digunakan untuk mengiringi tarian,
wayang, pertunjukan seni, dan juga ritual.

Alat musik tradisional tersebut masih digunakan oleh masyarakat
desa Cimerang, meskipun salah satunya yaitu Terompet Pencak sudah
kehilangan pewarisnya untuk melanjutkan kesenian tersebut.

Sebagai contoh lain bagaimana folklor bukan lisan digunakan
sebagai upaya pelestarian budaya lokal yaitu alat musik bass papua
pada Suku Moi Kelim di Papua, masih digunakan dengan menunjukkan
bentuknya seperti huruf S pada setiap ujungnya. Menurut Suku Moi
Kelim huruf S tersebut berarti kehidupan, yang diartikan ketika Suku
Moi Kelim jauh dari kampung halaman atau merantau mereka tetap
rindu kampung halaman (Wonmaly, 2023). Sedangkan di Suku Bali
alat musik rakyat berupa tabuh masih eksis sampai sekarang karena
dikenalkan kepada generasi muda lewat kegiatan adat dan pariwisata
(Jatiyasa, 2014).

PENUTUP

Masyarakat yang mulai berubah menjadi lebih modern, banyak
menimbulkan permasalahan terutama mengenai kebudayaan.
Kebudayaan dalam daerah yang masyarakatnya mulai meninggalkan
hal-hal yang bersifat tradisional, memiliki permasalahan utama vyaitu
pelestarian dan pewarisan. Desa Cimerang, Kecamatan Padalang,
Kabupaten Bandung Barat di mana karakter masyarakatnya adalah
semi-urban atau setangah perkotaan. Permasalahan Desa Cimerang

Habitus Seni di Bandung Barat 209



adalah banyak kebudayaan yang bukan asli Cimerang, serta beberapa
kebudayaan yang asli malah kurang diperhatikan. Hal ini dampak
dari masyarakat yang mulai berubah karekteristiknya, mereka mulai
meninggalkan hal yang bersifat tradisonal karena dianggap tidak
modern.

Bentuk folklor lisan, folklor sebagian lisan, dan folklor bukan
lisan digunakan sebagai pelestari dan penjaga kebudayaan yang
ada di masyarakat. Sejarah lisan sebagai penjaga kebudayaan
Cimerang, digunakan untuk menumbuhkan rasa proaktif masyarakat.
Kebudayaan seperti kepercayaan, kesenian, permainan, dan upacara
yang dilakukan oleh masyarakat sejak dahulu, masih dapat ada dan
terjaga karena pewarisan yang dilakukan secara lisan, meskipun
pelaksanaannya bukan lisan. Kebudayaan bukan lisan, dijadikan sebagai
penanda bahwa dahulu Cimerang memiliki cerita dan alat tradisional
sebagai bentuk pengetahuan masyarakat. Adanya pendataan Objek
Pemajuan Kebudayaan dapat digunakan sebagai salah satu upaya
untuk membantu pemerintah pusat dan daerah, serta masyarakat
untuk mengarsipkan kebudayaan yang mereka miliki. Sehingga ketika
kebudayaan tersebut dirasa sudah mulai hilang, dapat diantisipasi oleh
pemerintah daerah dan masyarakat pemilik kebudayaan.

REFERENSI

Aljamaliah, S. N. M., & Darmadi, D. M. (2021). ANALISIS FAKTA CER-
ITA DALAM FOLKLOR LISAN: CERITA RAKYAT SUNDA SEBAGAI
PEMBELAJARAN SASTRA DI SEKOLAH DASAR. Haluan Sastra
Budaya, 6(2), 249-269.

Amanat, T. (2019). Strategi Pembangan Destinasi Wisata Berbasis Folk-
lor (Ziarah Mitos: Lahan Baru Pariwisata Indonesia). Jurnal Pa-
riwisata Terapan, 3(1), 65-75.

Andri R.M, L. (2016). SENI PERTUNJUKAN TRADISIONAL DI PERSIM-
PANGAN ZAMAN: STUDI KASUS KESENIAN MENAK KONCER
SUMOWONO SEMARANG. HUMANIKA, 23(2), 25-31.

Danandjaja, J. (2007). Folklor Indonesia: Ilmu gosip, dongeng, dan lain
lain (VII). Kreatama.

Fitiriasari, P. D. (2019). Partisipasi Masyarakat Dalam Kesenian Soreng
Guna Meningkatkan Ketahanan Budaya (Studi Di Desa Bany-

210 Habitus Seni di Bandung Barat



usidi, Kecamatan Pakis, Kabupaten Magelang, Jawa Tengah).
JURNAL KETAHANAN NASIONAL, 25(3), 409—-420.

Gunawan, Y., Herdiani, E., & Subiantoro, I. H. (2022). NILAI PENDIDI-
KAN KARAKTER DRAMATARI “ANGKLING ARDHANARESWARI”
SEBAGAI KREATIVITAS MEDIA PENGENALAN FOLKLORE TASIK-
MALAYA. Buana llmu, 6(2), 145-163.

Hati, L., Muslihah, N. N., & Lazuardi, D. R. (2022). Analisis Nilai Pen-
didikan Karakter dalam Permainan Rakyat Sebagai Salah Satu
Folklor Sebagian Lisan pada Anak Usia SD di Kelurahan Watas
Kecamatan Lubuklinggau Barat 1 Kota Lubuklinggau. Linggau
Journal Language Education and Literature, 2(1), 16-24.

Indriyani, I., & Kulsum, U. (2021). Nilai-nilai Moral dalam Sastra Klasik
Folklor “Legenda Curug Orok” di Desa Cikandang, Kecamatan
Cikajang Kabupaten Garut sebagai Upaya Pelestarian Nilai Bu-
daya. Journal Civics and Social Studies, 5(2), 168-173.

Irhandayaningsih, A. (2018). Pelestarian Kesenian Tradisional sebagai
Upaya Dalam Menumbuhkan Kecintaan Budaya Lokal di Mas-
yarakat Jurang Blimbing Tembalang. ANUVA, 2(1), 19-27.

Jatiyasa, . W. (2014). Eksistensi Folklor di Bali. Lampuhyang, 5(1), 61—
76.

Maryaeni. (2021). Kesenian Ludruk: Dampak Akulturasi Budaya Terh-
adap Pendidikan Budi Pekerti Anak Bangsa. In Diskursus lImu
Sosial Budaya Indonesia (pp. 55—67). Universitas Negeri Ma-
lang.

Muslihah, N. N., & Astuti, T. (2022). Eksistensi Permainan Rakyat Kota
Lubuklinggau. Jurnal KIBASP (Kajian Bahasa, Sastra Dan Pen-
gajaran, 6(1), 176-193.

Precillia, M. (2024). Peran Folklor dalam Pembentukan dan Pemeliha-
raan ldentitas Budaya Masyarakat Kumun Debai: Sebuah Ana-
lisis Etnografis. Jurnal Sendratasik, 13(2), 48-61.

Primadata, A. P., & Biroli, A. (2020). TRADISI LISAN: PERKEMBANGAN
MENDONGENG KEPADA ANAK DI ERA MODERN. In E-Prosid-
ing Seminar Nasional Pekan Chairil Anwar (1st ed., Vol. 1, pp.
496-505). Jember University Press.

Priyanto. (2021). SENI FOLKLOR WAYANG KULIT SEBAGAI ATRAKSI PA-

Habitus Seni di Bandung Barat 211



RIWISATA BUDAYA. Media Bahasa, Sastra, Dan Budaya Waha-
na, 27(2).

Rachmayanti, R. A., & Haryanto, Budi. (2021). PERAN ORANG TUA
DALAM PEMBELAJARAN AKIDAH AKHLAK DENGAN METODE
HYBRID LEARNING DI MASYARAKAT SEMI URBAN SIDOARJO.
Ta’dib: Jurnal Pendidikan Islam, 10(2), 249-260.

Rustiyanti, S., Listiani, W., & Gymbastiar. (2023). IDENTITAS FOLKLOR-
NUSANTARA SEBAGAI INSPIRASI DESAIN KEMASAN MAKANAN-
BORONCO. Sebatik, 27(1), 138-144.

Sari, E. F., WS, H., & Nst, B. (2018). STRUKTUR DAN FUNGSI SOSIAL
KEPERCAYAAN RAKYAT UNGKAPAN LARANGAN MENGENAI
PERTANIAN DAN BERCOCOK TANAM DI KANAGARIAN LAGAN
HILIR PUNGGASAN KECAMATAN LINGGO SARI BAGANTI. Jurnal
Budaya Dan Sastra, 5(2).

Sukmani, K. N. A. (2023). REPRODUKSI KESENIAN: TERKIKISNYA BU-
DAYA KESENIAN DI DESA TANJUNGLAYA, KEC. CIKANCUNG,
KAB. BANDUNG (pp. 167-182). Bookchapter ISBI Bandung.

Wonmaly, W. (2023). KAJIAN SEMIOTIK; BENTUK DAN MAKNA SIMBOL
FOLKLOR BUKAN LISAN SUKU MOI KELIM SEBAGAI IMPLE-
MENTASI BUDAYA LOKALPAPUA BARAT DAYA. Jurnal llmiah Pe-
nelitian Mandira Cendikia, 1(6), 84-91.

212 Habitus Seni di Bandung Barat



