
23 

 

 

METODE CANTRIK 

SEBAGAI MODEL 

PENDIDIKAN SENI RUPA DI 

SENTRA SENI TRADISI 

JAWA BARAT 

 

Asep Miftahul Falah 

 
 

PENDAHULUAN 

Seni tradisi merupakan bagian tak terpisahkan dari identitas budaya 

bangsa yang diwariskan secara turun-temurun. Lebih dari sekadar 

bentuk estetika, seni tradisi juga menjadi sarana pewarisan nilai, 

pengetahuan, dan identitas kolektif suatu masyarakat (Falah, Cahyana, 

& Gani, 2024). Seni tradisi berkembang dalam lingkungan sosial 

masyarakat yang kuat dan konsisten, dengan sistem pendidikan yang 

menekankan hubungan langsung antara guru dan murid, serta 

partisipasi aktif dalam ekosistem seni di dalam masyarakat. Namun, 

dalam beberapa dekade terakhir, pewarisan seni tradisi menghadapi 

tantangan yang signifikan. Perubahan preferensi hidup masyarakat 

serta derasnya arus modernisasi dan globalisasi telah menyebabkan 

banyak sentra seni tradisi mengalami degradasi nilai, baik dalam 



 

24  

bentuk maupun proses regenerasi budaya tradisinya (Indrawati & Sari, 

2024; Praditha & Wibisana, 2024). 

Sistem pendidikan formal yang ada saat ini sering kali gagal 

menjangkau esensi pendidikan seni tradisi, terutama karena kekakuan 

kurikulum yang tidak dapat mengakomodasi nilai-nilai kearifan lokal 

dan praktik artistik yang bersifat komunal dan partisipatif. Kurikulum 

yang terstandar dan pendekatan pedagogis yang bersifat universal tidak 

dapat merespon kebutuhan akan pendidikan yang berakar pada kearifan 

lokal yang hidup dan tumbuh dalam sentra seni tradisi. Dalam hal ini, 

muncul urgensi untuk menggali kembali pola-pola pendidikan berbasis 

kearifan lokal yang telah terbukti efektif dalam konteks pendidikan 

seni. Salah satu metode pendidikan tersebut adalah metode cantrik, 

yaitu sistem pendidikan yang berbasis pada hubungan langsung antara 

guru (seperti kiai, empu, dalang, atau tokoh seniman tradisi) dengan 

cantrik (murid yang belajar secara intensif dalam kehidupan sehari-

hari) yang berasas pada praktik dan pengalaman langsung (Pudjastawa, 

2021). 

Metode cantrik tidak hanya menekankan penguasaan keterampilan 

teknis, tetapi juga pada penyerapan nilai, etika, dan filosofi hidup 

masyarakat yang khas (Linnaja & El Syam, 2025). Pembelajaran 

dilakukan dalam konteks kehidupan sehari-hari, sehingga cantrik tidak 

hanya memperoleh ilmu seni, tetapi juga menginternalisasi cara hidup, 

nilai-nilai sosial, dan kedalaman spiritual yang menjadi bagian integral 

dari praktik seni tradisi (Prabowo & Subiyantoro, 2002). Meskipun 

metode ini masih dapat ditemukan di beberapa sentra seni tradisi, 

sistem ini belum terdokumentasikan dengan baik dan belum 

dioptimalkan sebagai model pendidikan yang dapat dikembangkan 

secara sistematis. Hal ini menunjukkan adanya kesenjangan dalam 



25 

pengembangan pendidikan seni berbasis kearifan lokal yang dapat 

menjawab tantangan zaman. 

Oleh karena itu, diperlukan pengkajian mengenai metode cantrik 

sebagai alternatif model pendidikan seni rupa yang berbasis pada 

kearifan lokal, kontekstual, dan aplikatif. Dengan mempertimbangkan 

relevansi dan potensinya, metode cantrik dapat diadaptasi sebagai 

model pendidikan seni rupa yang berfokus pada penguasaan teknik, 

juga pada pembentukan karakter dan penguatan identitas budaya lokal. 

Di tengah tantangan zaman yang semakin kompleks, pengembangan 

metode cantrik dapat menjadi solusi untuk melestarikan seni tradisi 

sekaligus menciptakan pendidikan seni rupa yang lebih relevan dan 

sesuai dengan konteks budayanya. 

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji dan merumuskan metode 

cantrik sebagai model pendidikan seni rupa yang diterapkan di sentra-

sentra seni rupa tradisi. Fokus utamanya adalah memahami 

karakteristik relasi guru-cantrik dalam praktik pendidikan seni tradisi, 

mendokumentasikan praktik tersebut di lokasi-lokasi yang masih 

menerapkannya, serta menyusun kerangka model pendidikan seni rupa 

berbasis cantrik yang dapat dikembangkan dalam konteks pendidikan 

seni masa kini baik di ranah sentra, sanggar, maupun institusi 

pendidikan. 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode 

etnografi pendidikan. Lokasi penelitian difokuskan pada beberapa 

sentra seni rupa tradisi di Jawa Barat yang masih menjalankan pola 

pewarisan secara tradisional, seperti sentra seni lukis Jelekong, sentra 

lukis kaca Gegesik, sentra gerabah Sitiwinagun, dan sentra keramik 

Plered. Teknik pengumpulan data dilakukan melalui observasi 

partisipatif, wawancara dengan tokoh seniman, pengrajin, para cantrik 



 

26  

di sentra seni rupa tersebut, serta studi dokumentasi untuk mendapatkan 

triangulasi data. Data yang diperoleh dianalisis secara tematik dengan 

pendekatan interpretatif untuk menggali makna, struktur, dan potensi 

transformasi metode cantrik dalam pendidikan seni rupa yang relevan 

dengan zaman, namun tetap berpijak pada akar budaya lokal. 

 

ISI 

Konsep Metode Cantrik 

1. Sejarah dan Filosofi Cantrik dalam Tradisi Jawa 

Istilah cantrik berasal dari tradisi Jawa Kuno, yang merujuk pada 

murid atau pengikut seorang guru spiritual atau empu dalam konteks 

pendidikan tradisional (Pudjastawa, 2021). Dalam Kamus Bahasa 

Jawa, istilah Cantrik merujuk pada abdining pandhita ngiras dadi 

murid, yang berarti menjadi abdi sekaligus murid dari seorang guru; 

sedangkan Nyantrik berarti ngabdi marang pandhita, yaitu 

mengabdikan diri kepada guru. Istilah ini dapat disamakan dengan 

praktik magang atau bentuk pemberian bantuan (Pudjastawa, 2021). 

Model pembelajaran berbasis Nyantrik sangat menekankan pada aspek 

kesadaran, kepatuhan, motivasi, dan minat siswa dalam membentuk 

kompetensi melalui penyerapan keahlian dari guru pembimbing. 

Transformasi kompetensi dalam pendekatan ini mencakup unsur 

pengetahuan, keterampilan, nilai, dan sikap. Menurut Salim (2001) 

dalam Pudjastawa (2021), proses Nyantrik melibatkan keterlibatan 

psikologis siswa, setidaknya melalui tahapan: 1) imitasi, 2) identifikasi, 

3) internalisasi, dan 4) eksternalisasi atau aktualisasi. Melibatkan 

asisten guru yang berasal dari kalangan siswa atau cantrik dapat 

membangun sinergi antara guru dan murid. Dalam struktur masyarakat 

pra-modern Jawa, terutama dalam lingkungan padepokan, pesantren, 



27 

atau sentra kesenian, cantrik adalah individu yang secara sukarela 

belajar kepada seorang guru secara intensif, bukan hanya dalam aspek 

ilmu atau keterampilan teknis, tetapi juga dalam laku hidup dan nilai-

nilai spiritual. Cantrik biasanya tinggal bersama gurunya, membantu 

dalam kehidupan sehari-hari, dan menjalani proses pembelajaran dalam 

jangka waktu panjang. 

Secara filosofis, metode cantrik berpijak pada nilai laku, tirakat, 

ngabekti, dan nglakoni yakni penghayatan total terhadap proses belajar 

sebagai bagian dari perjalanan hidup, bukan sekadar transfer 

pengetahuan. Belajar dalam konteks ini tidak dibatasi oleh ruang dan 

waktu formal, melainkan merupakan proses batiniah yang menyatu 

dengan kehidupan sosial dan spiritualnya. Filosofi ini sangat erat 

dengan konsep guru sejati dalam tradisi Jawa, yaitu sosok panutan yang 

tidak hanya mengajarkan ilmu, tetapi juga menjadi teladan dalam 

tindakan dan sikap. 

Dalam konteks seni, metode cantrik berfungsi sebagai medium 

utama transmisi nilai-nilai estetik, teknik berkesenian, serta etika 

kesenimanan yang tidak tertulis dalam teks formal. Seni tari, 

pedalangan, gamelan, seni lukis, gerabah atau keramik hingga 

pembuatan keris, pada masa lalu diwariskan melalui sistem ini, di mana 

cantrik belajar dari proses meniru, mengamati, membantu, dan 

mengalami langsung aktivitas berkesenian bersama gurunya. 

 

2. Hubungan Guru-Cantrik sebagai Sistem Pendidikan Berbasis 

Pengalaman Langsung dan Keteladanan 

Hubungan antara guru dan cantrik dalam metode ini sangat khas 

dan bersifat personal. Tidak ada struktur kurikulum yang baku, tetapi 

proses belajar berlangsung secara alamiah melalui keterlibatan aktif 



 

28  

dalam kehidupan sehari-hari bersama gurunya. Cantrik bukan hanya 

murid, melainkan juga bagian dari keluarga sang guru, sehingga proses 

belajar mencakup aspek intelektual, emosional, sosial, dan spiritual 

secara bersamaan. 

Model ini menekankan learning by doing dan learning by living 

belajar melalui praktik langsung dan kehidupan bersama. Cantrik 

menyerap ilmu melalui pengamatan, pembiasaan, pergaulan, dan 

peniruan langsung atas tindakan sang guru. Sistem keteladanan 

(modeling) menjadi elemen sentral dalam proses ini. Guru tidak hanya 

memberi instruksi, tetapi menjadi contoh hidup bagi nilai-nilai yang 

diajarkannya, baik dalam konteks seni, religiusitas, maupun tata 

kramanya. 

Pendekatan ini sangat relevan dalam pendidikan seni rupa, karena 

pembelajaran seni bukan hanya berkaitan dengan teknik, tetapi juga 

sensitivitas, rasa, nilai, dan konteks budaya. Relasi guru-cantrik 

membentuk ruang belajar yang penuh makna dan kedekatan emosional, 

yang mendukung terbentuknya identitas seni yang kuat. 

 

Pendidikan Seni Rupa di Sentra Seni Tradisi 

1. Karakteristik Sentra Seni Tradisi 

Sentra seni tradisi merupakan kelompok budaya masyarakat yang 

menjadi pusat kegiatan produksi, pewarisan, dan distribusi karya seni 

yang berakar pada tradisi lokal (Raharjo, 2009). Biasanya, sentra ini 

tumbuh secara organik di wilayah-wilayah yang memiliki akar budaya 

yang kuat dan berlangsung secara turun-temurun dalam masyarakat 

setempat. Dalam ekosistem budaya ini, berbagai bentuk seni 

berkembang secara simultan, mulai dari seni rupa tradisi seperti seni 

lukis, lukis kaca, batik, dan ukiran; seni kerajinan seperti tembikar, 



29 

anyaman, dan kerja logam; hingga seni pertunjukan seperti tari tradisi, 

gamelan, wayang, dan musik daerah. Kekuatan utama dari sentra seni 

tradisi terletak pada kesinambungan praktik dan pengetahuan budaya 

lokal yang diwariskan secara langsung dari satu generasi ke generasi 

berikutnya. 

Salah satu karakteristik utama sentra seni tradisi adalah adanya 

kelompok masyarakat berbasis keluarga atau kelompok yang menjaga 

kesinambungan proses kreatif dan nilai-nilai budaya yang 

menyertainya (Raharjo, 2009). Pewarisan pengetahuan seni dilakukan 

secara informal, tidak melalui lembaga pendidikan formal, tetapi 

melalui praktik keseharian yang menyatu dengan kehidupan sosial 

masyarakat (Falah & Munawaroh, 2023). Dalam sistem ini, seorang 

tokoh sentral atau empu memainkan peran penting sebagai pengemban 

pengetahuan, panutan nilai, dan sumber inspirasi. Para empu ini tidak 

hanya ahli dalam bidang seni yang mereka tekuni, tetapi juga berperan 

sebagai pendidik spiritual dan kultural, yang mengajarkan seni sebagai 

bagian dari laku hidup. 

Kegiatan produksi seni di sentra seni rupa tidak dapat dilepaskan 

dari akar tradisi dan ritus lokal. Oleh karena itu, proses berkesenian 

menyatu erat dengan kehidupan spiritual, sosial, dan ekonomi 

masyarakatnya. Upacara adat, siklus pertanian, dan festival keagamaan 

sering kali menjadi medium di mana karya seni diciptakan, 

dipentaskan, dan diwariskan. Ruang produksi dan ruang belajar pun 

tidak terpisah secara tegas, karena seniman atau pengrajin tradisional 

juga berfungsi sebagai guru dan pembimbing bagi generasi muda. 

Anak-anak dan remaja tidak belajar seni melalui buku teks atau ruang 

kelas, tetapi melalui keterlibatan langsung dalam kegiatan seni, mulai 



 

30  

dari membantu menyiapkan alat, mengamati proses, hingga ikut serta 

dalam penciptaan karya, pertunjukan atau ritual. 

Dengan demikian, pendidikan seni di sentra seni tradisi bersifat 

fungsional dan aplikatif. Ia tidak hanya mentransfer keterampilan 

teknis, tetapi juga membentuk karakter, etika kerja, dan pemahaman 

budaya. Proses belajar yang bersifat holistik ini menciptakan 

pengalaman yang kaya, di mana nilai-nilai tradisi tidak hanya dikenang, 

tetapi dihidupi. Dalam konteks ini, metode seperti cantrik menemukan 

ruang yang sangat relevan karena sesuai dengan pola relasional yang 

hidup di dalam sentra-sentra seni tradisi. 

 

Studi Kasus Sentra Seni Rupa Tradisi di Jawa Barat 

1. Sentra Lukis Kaca Gegesik, Kabupaten Cirebon 

Sentra lukis kaca di Desa Gegesik Kidul, Kecamatan Gegesik, 

Kabupaten Cirebon, telah lama dikenal sebagai pusat seni rupa tradisi 

khas Cirebon. Karya lukis kaca di daerah ini berkembang sejak awal 

abad ke-17, dan diwariskan secara turun-temurun oleh keluarga 

seniman dalam konteks yang sangat kultural dan spiritual 

(Akkapurlaura, 2016; Rukiah et al., 2020; Dienaputra et al., 2021; 

Wahyusukma et al, 2022). Proses pendidikan seni di sentra ini secara 

alami mencerminkan sistem cantrik, di mana murid belajar dari 

pengrajin senior atau orang tua secara langsung secara informal, dalam 

kehidupan sehari-hari. 

Seorang anak biasanya mulai dengan mengamati proses melukis 

yang dilakukan oleh orang tua atau anggota keluarga lain. Ia diberi 

tugas-tugas ringan seperti membersihkan kaca, menyiapkan warna, 

atau membantu menata alat-alat. Tahap ini mencerminkan fase awal 

dalam struktur pembelajaran cantrik: tahap pengenalan. Anak-anak 



31 

belum diajari secara eksplisit, tetapi melalui pengamatan dan 

keterlibatan emosional, mereka menyerap atmosfer seni dan nilai-

nilainya. 

Seiring berjalannya waktu, anak-anak mulai dilibatkan dalam 

kegiatan melukis. Mereka meniru pola-pola sederhana, mewarnai 

bagian-bagian lukisan, hingga akhirnya mampu menciptakan karya 

sendiri di bawah bimbingan orang tua. Tahapan ini meliputi fase 

pembiasaan dan aktualisasi dalam sistem cantrik, di mana 

pembelajaran berlangsung melalui repetisi, koreksi langsung, dan 

pembentukan karakter artistik. Nilai-nilai seperti kesabaran, kehalusan 

rasa, dan penghormatan terhadap tradisi diajarkan bukan lewat teori, 

tetapi praktik. Metode ini terbukti mampu menghasilkan para pelukis 

yang terampil secara teknis juga memahami konteks budaya dan 

spiritual dari seni lukis kaca Cirebon tersebut. 

 

2. Sentra Seni Lukis Jelekong, Kabupaten Bandung 

Sentra Seni Lukis Jelekong, Kabupaten Bandung merupakan 

kawasan seni yang memiliki kontribusi signifikan dalam 

perkembangan seni lukis tradisi di Jawa Barat. Terletak di Kecamatan 

Baleendah, wilayah ini dikenal luas dengan kekhasan lukisan bertema 

pemandangan alam, still life, bunga, hewan, ikan koi, dan keseharian 

masyarakat desa (Falah & Amalia, 2024). Akar tradisi seni lukis di 

Jelekong sangat dipengaruhi oleh budaya wayang golek yang telah 

lama berkembang di daerah tersebut, di mana peran dalang menjadi 

elemen penting dalam menanamkan nilai-nilai seni dan spiritualitas 

kepada masyarakat. 

Awal mula berkembangnya seni lukis di Jelekong dapat ditelusuri 

dari sosok Odin Rohidin, seorang warga yang mulai menekuni dunia 



 

32  

lukis dan memasarkan karyanya sejak sekitar tahun 1964. Selain 

sebagai pelukis, ia juga dikenal sebagai pendiri kegiatan seni pencak 

silat di desanya. Odin Rohidin kemudian membagikan pengetahuan 

melukis kepada warga sekitar. Pada dekade 1970-an, ia mulai 

membimbing dua murid pertamanya anak dari kakaknya yakni Kang 

Jae dan Kang Kosim (Alya et al., 2023; Falah et al., 2024; Rukmana, 

2024). Menjelang pertengahan dekade itu, jumlah muridnya meningkat 

menjadi 12 orang, dan dari waktu ke waktu para pelukis di Jelekong 

terus bertambah. Diperkirakan pada tahun 2025, jumlah pelukis aktif di 

desa ini mencapai lebih dari tiga ratus orang. Menariknya, di tengah 

tantangan ekonomi dan sosial, sebagian besar warga memilih profesi 

melukis sebagai mata pencaharian utama mereka. 

Seperti dikemukakan oleh Hudaepah (2023), seni tradisi di Jawa 

Barat seringkali tidak bisa dipisahkan dari praktik pewarisan keluarga 

dan komunitas, di mana proses belajar berlangsung dalam konteks 

kehidupan, bukan di ruang kelas formal. Hal ini tercermin jelas di 

Jelekong, di mana pewarisan keterampilan melukis terjadi secara 

alamiah melalui sistem cantrik, yaitu pola belajar berbasis relasi 

personal antara guru dan murid, yang umumnya terjadi dalam lingkup 

keluarga. 

Anak-anak dari keluarga pelukis biasanya tumbuh dalam 

lingkungan yang sarat dengan atmosfer proses pembuatan lukisan. 

Pembelajaran ini berlangsung tanpa paksaan, melalui observasi aktif 

yang menjadi tahap awal dalam sistem nyantrik, yang menekankan 

pentingnya kesabaran dan penghayatan sebelum menguasai 

keterampilan teknis. 

Ketika anak dianggap telah cukup matang secara emosional dan 

teknis, mereka mulai dilibatkan dalam produksi karya, seperti 



33 

membantu proses melukis, menyusun komposisi, bahkan menjadi 

asisten dalam penciptaan karya. Falah et al., (2024) mencatat bahwa 

struktur pewarisan seni di Jelekong sangat mencerminkan etos kerja 

kolektif dan rasa hormat terhadap hierarki guru-murid dalam budaya 

Sunda. Nilai-nilai seperti ngabekti (pengabdian), ketekunan, dan 

penghormatan terhadap leluhur menjadi pilar penting dalam proses 

pembelajaran tersebut. 

Meskipun kini seni lukis Jelekong menghadapi tantangan dari 

derasnya arus modernisasi, pergeseran minat pasar, serta kurangnya 

dokumentasi ilmiah, praktik seni di kawasan ini tetap menunjukkan 

bahwa model pewarisan berbasis keluarga dan nilai lokal seperti 

cantrik masih relevan. Bahkan, pendekatan ini berpotensi menjadi 

alternatif model pendidikan seni yang berbasis pada budaya lokal. 

 

3. Sentra Gerabah Sitiwinangun, Kabupaten Cirebon 

Desa Sitiwinangun di Kecamatan Jamblang, Kabupaten Cirebon, 

adalah salah satu sentra gerabah tertua di Jawa Barat. Produk tembikar 

yang dihasilkan dari desa ini memiliki ciri khas lokal, seperti 

penggunaan tanah liat setempat, teknik pembakaran tradisional, dan 

motif-motif yang terinspirasi dari budaya agraris serta Islam (Yana et 

al., 2020; Budiono, 2022; Almantara et al., 2024). Pendidikan seni 

kerajinan di Sitiwinangun tidak dilakukan melalui institusi formal, 

tetapi diwariskan dalam pola laku yang sangat khas mirip dengan 

sistem cantrik. 

Anak-anak biasanya mulai belajar dari pekerjaan paling dasar, 

seperti mengumpulkan tanah liat, membantu menjemur tembikar, atau 

mengepel ruang kerja. Mereka tidak langsung diajari membuat 

gerabah, tetapi terlebih dahulu dibiasakan dengan suasana kerja dan 



 

34  

nilai-nilai di baliknya. Nilai kesabaran, ketelitian, dan kerja kolektif 

menjadi bagian dari proses ini. Inilah yang disebut sebagai tahap 

pembiasaan dalam metode cantrik. 

Ketika mereka mulai terbiasa, para cantrik muda diperbolehkan 

mencoba membuat produk sederhana di bawah bimbingan orang tua 

atau senior. Proses ini sangat mirip dengan tahapan aktualisasi dalam 

struktur cantrik, di mana murid mulai menunjukkan inisiatif dan kreasi 

pribadi, namun tetap dalam pengawasan. Jika sudah mahir, mereka bisa 

menghasilkan produk sendiri dan bahkan menjadi pelatih bagi generasi 

berikutnya, tahap produktif yang menandai keberlanjutan sistem 

pewarisan. Pembelajaran di Sitiwinangun mencerminkan pendidikan 

seni yang menyatu dengan kehidupan, tidak sekadar keterampilan 

teknis, tetapi juga pembentukan etika kerja dan penghargaan terhadap 

alam serta budaya lokal. 

 

4. Sentra Keramik Plered, Kabupaten Purwakarta 

Sentra keramik Plered telah dikenal sejak masa kolonial sebagai 

pusat produksi keramik rumah tangga dan keramik hias. Masyarakat 

Plered, yang tersebar di beberapa desa seperti Anjun, Citeko, dan 

Pamoyanan, memiliki tradisi panjang dalam mengolah tanah liat 

menjadi produk fungsional yang artistik (Yana et al., 2013; Rosadi, 

2018). Sistem pendidikan di Plered berlangsung dalam kerangka non-

formal, keluarga sentris, dan sangat mirip dengan model cantrik. 

Proses pendidikan biasanya dimulai dari pengenalan anak terhadap 

alat dan bahan. Mereka diajak ke tempat kerja, melihat proses 

pembentukan keramik di atas alat putar (jigger), hingga menyaksikan 

proses pembakaran. Anak-anak yang menunjukkan minat biasanya 

akan diberi tugas-tugas kecil, seperti mengepel lantai kerja, membantu 



35 

membentuk bagian sederhana dari produk, atau melakukan proses 

glasir. Semua itu dilakukan secara bertahap dan dalam suasana kerja 

yang tidak terburu-buru. 

Senior atau orang tua tidak mengajarkan secara eksplisit, 

melainkan memberikan contoh langsung melalui kerja praktik. Anak 

belajar melalui pengamatan, peniruan, dan koreksi. Ketika 

keterampilannya berkembang, ia diperbolehkan membuat karya 

sendiri, lalu diberi masukan oleh sang guru (senior atau orang tua). 

Tahap ini mengarah pada aktualisasi dan produktivitas. Selain 

keterampilan teknis, anak-anak juga menyerap nilai-nilai seperti 

kesabaran, kepresisian, serta penghormatan terhadap bahan dan proses 

pembentukan. Hubungan antara guru dan cantrik tidak hanya 

profesional, tetapi spiritual penuh keteladanan dan pembentukan 

karakter. Sistem ini menjadi bukti nyata bahwa metode cantrik dapat 

hidup dan berkembang dalam konteks sentra kerajinan yang terus 

bergerak menghadapi tantangan pasar modern. 

Melalui keempat studi kasus tersebut, tampak bahwa metode 

cantrik masih memiliki relevansi tinggi dalam konteks pendidikan seni 

rupa di sentra-sentra seni tradisi Jawa Barat. Meskipun tidak secara 

eksplisit disebut sebagai sistem pendidikan, praktik pembelajaran 

berbasis hubungan personal, lingkungan keluarga, pengalaman 

langsung, dan nilai-nilai lokal tetap menjadi fondasi pewarisan yang 

kuat. Upaya dokumentasi, revitalisasi, dan pengembangan metode ini 

dapat menjadi strategi penting dalam menghadapi tantangan regenerasi 

dan globalisasi dalam pendidikan seni tradisi.  

 

 

 



 

36  

Metode Cantrik sebagai Model Pendidikan Seni Rupa 

1. Struktur, Nilai, dan Proses Belajar dalam Metode Cantrik 

Metode cantrik adalah model pendidikan tradisi berbasis hubungan 

langsung antara guru dan murid, yang berlangsung dalam ruang hidup 

dan praktik dalam keseharian lingkungan keluarga. Sistem ini 

mengandung struktur pembelajaran yang bersifat bertahap, 

menyeluruh, dan bersandar pada nilai-nilai spiritual, sosial, dan 

estetika. 

Struktur pembelajaran dalam metode cantrik memiliki empat 

tahapan utama yang saling terkait dan membentuk kurva transformasi 

pengetahuan serta karakter murid secara progresif. Masing-masing 

tahapan ini berperan penting dalam pembentukan sikap, keterampilan, 

dan pemahaman nilai-nilai yang terkandung dalam seni tradisi. 

 

a) Tahap Pengenalan 

Pada Tahap Pengenalan atau inisiasi, calon cantrik mulai 

dikenalkan dengan lingkungan, nilai-nilai, serta aktivitas seni yang 

dijalani oleh guru atau orang tua. Tahap ini lebih bersifat 

observasional, di mana murid tidak langsung terlibat aktif, 

melainkan lebih banyak menyerap melalui pengamatan dan 

interaksi sosial yang lebih intim. Selama fase ini, hubungan 

emosional atau kekerabatan menjadi kunci, karena murid memulai 

proses adaptasi dalam memahami etika dasar yang terkait dengan 

dunia seni dan kehidupan sang guru. Pembelajaran pada tahap ini 

lebih pasif, murid mendengarkan, melihat, dan merasakan suasana 

yang ada di sekitar mereka, sambil belajar memahami pola 

kehidupan yang dijalani oleh sang guru atau orang tua. 

 



37 

b) Tahap Pembiasaan 

Setelah tahap pengenalan, cantrik memasuki Tahap 

Pembiasaan atau internalisasi. Pada tahap ini, peran cantrik 

menjadi lebih aktif dalam membantu pekerjaan harian sang guru 

atau orang tua, termasuk terlibat dalam kegiatan seni. Melalui 

keterlibatan langsung ini, cantrik mulai menumbuhkan 

kedisiplinan, ketekunan, dan penghormatan terhadap proses yang 

tidak selalu diajarkan secara eksplisit, tetapi diwariskan melalui 

contoh dan pembiasaan (pengalaman langsung). Pembelajaran 

dalam fase ini terjadi secara repetitif, di mana cantrik melakukan 

peniruan dan pembiasaan terhadap laku seni serta laku hidup yang 

diterapkan oleh guru atau orang tua. Fase ini sangat penting dalam 

menanamkan pemahaman tentang nilai-nilai dasar yang ada dalam 

dunia seni tradisi, yang tidak selalu terikat pada instruksi formal, 

tetapi lebih pada pengalaman langsung dan perasaan kolektif yang 

dibangun dalam kehidupan sehari-hari. 

 

c) Tahap Aktualisasi 

Setelah fase pembiasaan, cantrik memasuki Tahap 

Aktualisasi atau eksplorasi mandiri. Di sini, cantrik mulai 

menunjukkan inisiatif untuk mengembangkan karya seni sendiri, 

mengeksplorasi teknik, dan mengekspresikan gagasan pribadinya 

dengan pengawasan atau bimbingan langsung dari guru atau orang 

tua. Fase ini mencerminkan transisi dari pembelajaran pasif ke 

aktif, di mana murid tidak lagi hanya mengikuti instruksi, tetapi 

mulai terlibat dalam proses kreatif dengan kebebasan yang lebih 

besar. Hubungan guru dan cantrik menjadi lebih dialogis, dengan 

guru atau orang tua berperan sebagai fasilitator yang membimbing 



 

38  

dan memberi arahan, bukan hanya sebagai instruktur yang 

memberikan perintah. Pada tahap ini, cantrik tidak hanya belajar 

untuk menguasai teknik, tetapi juga untuk mengembangkan dan 

mengaktualisasikan potensi kreatifnya. 

 

 

d)  Tahap Produktif  

Tahap terakhir adalah Tahap Produktif atau kemandirian. 

Pada tahap ini, cantrik telah mencapai kematangan dalam teknik, 

etika, dan pemahaman nilai yang diajarkan oleh guru. Mereka 

mulai diakui sebagai seniman atau pelaku budaya yang mandiri, 

mampu menghasilkan karya-karya seni yang orisinal dan bahkan 

mengajarkan generasi berikutnya. Cantrik yang telah matang di 

tahap ini juga mulai berkontribusi pada pengembangan komunitas 

seni, baik dengan berbagi pengetahuan atau memperkenalkan 

inovasi-inovasi baru dalam seni tradisi. Tahap ini tidak hanya 

menandai pencapaian pribadi dalam penguasaan keterampilan, 

tetapi juga penting dalam kelangsungan hidup tradisi seni, karena 

cantrik yang telah mencapai kemandirian ini menjadi agen 

regenerasi yang memastikan bahwa pengetahuan dan praktik seni 

dapat diteruskan ke generasi berikutnya. 

 

Metode cantrik juga mengandung beberapa nilai penting yang 

menjadi inti pembelajarannya. Salah satunya adalah keteladanan, di 

mana guru berperan sebagai model utama dalam kehidupan dan 

berkesenian. Nilai ngabekti, yang berarti penghormatan kepada guru, 

mengajarkan bahwa proses belajar adalah laku spiritual yang lebih 

dalam daripada sekadar transfer pengetahuan teknis. Kesabaran dan 



39 

kontinuitas juga merupakan nilai utama, karena pembelajaran dalam 

metode ini tidak bersifat instan, melainkan membutuhkan waktu, 

kesabaran, dan komitmen untuk mempertahankan proses. Terakhir, 

kontekstualitas menjadi prinsip penting, karena seni tidak hanya 

dipahami sebagai hasil karya, tetapi sebagai bagian tak terpisahkan dari 

budaya lokal dan kehidupan nyata yang melingkupinya. 

Proses belajar dalam metode cantrik bersifat non-formal, tidak 

terikat pada struktur akademik atau kurikulum baku. Pembelajaran 

lebih berbasis pada praktik langsung, yang melibatkan kerja bersama, 

pengalaman lapangan, dan pendampingan personal dari guru. Hal ini 

membuat pembelajaran cantrik menjadi sangat partisipatif dan 

integratif, karena selain seni, cantrik juga mempelajari laku hidup, 

spiritualitas, dan nilai sosial-budaya yang terkandung dalam tradisi 

tersebut. Dengan demikian, metode cantrik bukan hanya mengajarkan 

keterampilan teknis, tetapi juga membentuk karakter dan pemahaman 

mendalam tentang seni sebagai bagian dari kehidupan sosial dan 

budaya. 

 

2. Potensi Integrasi dengan Pendidikan Seni Masa Kini 

Metode cantrik memiliki sejumlah potensi besar untuk 

diintegrasikan ke dalam pendekatan pendidikan seni modern, 

khususnya dalam konteks pendidikan seni yang bersifat kontekstual, 

kolaboratif, dan berbasis komunitas. 

a) Kontekstual 

Metode cantrik relevan dengan pendekatan pembelajaran 

berbasis konteks budaya lokal. Dalam pendidikan seni masa kini, 

penting untuk menghadirkan materi ajar yang relevan dengan 

lingkungan sosial-budaya peserta didik. Cantrik memungkinkan 



 

40  

pelajar menyerap nilai, makna, dan teknik seni dari sumber aslinya 

melalui pengalaman nyata di dalam komunitas. 

b) Kolaboratif 

Hubungan antara guru dan cantrik dalam metode ini dapat 

menjadi dasar pengembangan pembelajaran kolaboratif, di mana 

peserta didik tidak hanya sebagai penerima ilmu, tetapi juga 

sebagai bagian dari proses kreatif. Model ini membuka ruang 

partisipasi aktif dan dialog antar generasi dalam produksi dan 

pelestarian seni budaya. 

c) Berbasis Komunitas 

Metode cantrik tumbuh dalam ruang-ruang komunitas seni 

seperti sanggar, padepokan, atau rumah seniman. Hal ini selaras 

dengan pendekatan pendidikan berbasis komunitas (community-

based art education) yang kini banyak digunakan untuk mendorong 

kemandirian, keberlanjutan, dan penguatan identitas lokal. 

d) Integrasi ke sistem formal 

Meski bersifat non-formal, nilai-nilai metode cantrik dapat 

diadaptasi ke dalam kurikulum pendidikan seni formal, misalnya 

melalui program magang, kolaborasi dengan seniman lokal, 

residensi di sentra seni, atau penciptaan modul pembelajaran 

berbasis praktik partisipatif. 

 

Tantangan dan Strategi Pengembangan Metode Cantrik 

1. Tantangan Modernisasi dan Digitalisasi 

Metode cantrik sebagai sistem pendidikan seni yang mengandalkan 

hubungan langsung antara guru dan murid dalam konteks kehidupan 

sehari-hari menghadapi sejumlah tantangan besar dalam menghadapi 

modernisasi dan digitalisasi. Salah satu tantangan utama adalah 



41 

perubahan paradigma dalam dunia seni yang semakin terfragmentasi 

antara seni tradisi dan komersialisasi. Seni kini lebih sering dipandang 

sebagai produk yang dapat dipasarkan, bukan sebagai bagian dari 

proses panjang pewarisan nilai budaya. Hal ini menempatkan seni 

tradisi dalam posisi yang terpinggirkan, dan nilai-nilai yang diajarkan 

melalui metode cantrik, seperti kesetiaan, kesabaran, dan integritas, 

sering kali diabaikan. 

Di sisi lain, generasi muda cenderung lebih tertarik pada teknologi 

dan seni kontemporer yang menawarkan kecepatan, ekspresi 

individual, dan kemudahan dalam mengakses karya-karya seni melalui 

media digital. Kehilangan kedekatan dengan praktik langsung dalam 

sentra seni dan ketergantungan pada media sosial serta platform digital 

menyebabkan ketidakpedulian terhadap tradisi dan teknik yang 

diwariskan melalui metode cantrik. Selain itu, keterbatasan 

dokumentasi dan pengakuan formal terhadap metode ini semakin 

memperparah situasi. Metode yang bersifat lisan dan tidak 

terdokumentasi sulit untuk diakses oleh generasi muda yang lebih 

familiar dengan pendekatan pendidikan seni yang lebih sistematis dan 

terstruktur. 

Persaingan dengan platform pembelajaran digital juga menjadi 

tantangan signifikan. Pendidikan seni kini sering kali terfokus pada 

pengalaman virtual yang lebih efisien dan cepat, sementara metode 

cantrik yang mengutamakan pembelajaran langsung dalam konteks 

kehidupan sehari-hari dan proses panjang membutuhkan komitmen 

waktu yang lebih besar, yang kurang menarik bagi banyak pelajar 

modern. Di sentra-sentra seni tradisi, keberadaan generasi penerus juga 

mulai terkendala, karena banyak anak muda yang enggan mengikuti 

metode yang mengharuskan mereka bekerja keras dan menunggu hasil, 



 

42  

berbanding dengan sistem pendidikan formal yang memberikan hasil 

lebih cepat. 

 

2. Strategi Revitalisasi Metode Cantrik untuk Pendidikan Seni 

Kontemporer 

Untuk menjawab tantangan tersebut, penting untuk merumuskan 

strategi revitalisasi yang memungkinkan metode cantrik tetap relevan 

dalam pendidikan seni kontemporer. Salah satu langkah penting yang 

perlu dilakukan adalah dokumentasi dan digitalisasi praktik cantrik. 

Menggunakan teknologi untuk merekam praktik seni tradisi, seperti 

wawancara dengan para maestro seni, proses pembuatan karya, dan 

kehidupan sehari-hari di sentra seni, akan memberikan akses yang lebih 

luas kepada publik, terutama generasi muda. Dengan menyediakan 

platform edukasi berbasis digital yang memperkenalkan metode 

cantrik, nilai-nilai dan proses pembelajaran ini bisa diakses meski tanpa 

harus langsung hadir di sentra seni. Ini menjadi penting untuk 

melestarikan teknik dan filosofi seni tradisi agar tetap hidup di dunia 

modern. 

Selain itu, integrasi metode cantrik dalam kurikulum pendidikan 

formal juga menjadi strategi penting. Metode ini dapat dipadukan 

dengan sistem pendidikan seni di sekolah dasar, menengah atau 

perguruan tinggi melalui program-program magang atau residensi yang 

mengajak mahasiswa untuk terlibat langsung dengan seniman. Dengan 

cara ini, pelajar tidak hanya mempelajari teori seni atau seni 

kontemporer, tetapi juga merasakan dan memahami pentingnya nilai-

nilai budaya yang terkandung dalam proses penciptaan seni tradisi. 

Kolaborasi antara akademisi, praktisi, dan budayawan dapat 

memperkaya pengalaman belajar, menciptakan suatu lingkungan yang 

mendukung regenerasi seni dan budaya tradisi. 



43 

Strategi lain yang penting adalah revitalisasi peran guru sebagai 

inspirator dan mentor, bukan sekadar instruktur teknis. Guru-guru seni 

tradisi perlu diberdayakan untuk menjadi pemimpin dalam ekosistem 

seni yang tidak hanya mengajarkan keterampilan, tetapi juga 

mengajarkan etika, filosofi, dan nilai-nilai hidup melalui seni. Peran 

mereka bisa diperluas melalui kolaborasi dengan generasi muda yang 

tertarik pada seni tradisi, serta memfasilitasi pertemuan antar generasi 

dalam ruang seni yang lebih inklusif dan terbuka. Dengan 

menggabungkan kekuatan pendidikan seni tradisi dengan pendekatan 

pendidikan seni berbasis komunitas yang kolaboratif, metode cantrik 

dapat kembali memberikan kontribusi penting dalam pendidikan seni 

kontemporer yang menghargai nilai-nilai budaya tradisi. 

Revitalisasi ini juga dapat dilakukan dengan mendesain model 

pendidikan hybrid yang menggabungkan laku seni langsung dengan 

pembelajaran digital. Penggunaan media digital untuk 

mendokumentasikan proses seni, memberi tutorial berbasis video, dan 

menyediakan ruang diskusi online bagi peserta didik akan 

memudahkan mereka yang tidak dapat hadir secara fisik di sentra seni 

untuk tetap terhubung dengan praktik seni tradisi. Dengan demikian, 

metode cantrik dapat beradaptasi dengan zaman tanpa kehilangan 

esensi nilai-nilai kearifan lokal yang menjadi jantungnya. 

 

PENUTUP 

Metode cantrik sebagai model pendidikan seni rupa berbasis tradisi 

memiliki relevansi yang kuat dalam konteks pendidikan seni 

kontemporer yang mengedepankan kedalaman nilai kearifan lokal. 

Dengan prinsip pembelajaran yang bersifat praktik dan pengalaman 

langsung, metode ini menyentuh aspek spiritual, sosial, dan kultural 



 

44  

yang sulit dicapai oleh pendekatan pendidikan seni yang lebih formal 

yang terstruktur. Sebagai sistem pendidikan yang tidak terpisahkan dari 

kehidupan sehari-hari, metode cantrik tidak hanya mengajarkan 

keterampilan teknis, tetapi juga membentuk karakter, kedisiplinan, dan 

penghayatan terhadap nilai-nilai budaya yang diwariskan turun-

temurun. 

Metode ini menonjolkan hubungan guru-cantrik yang sangat dekat 

dan bersifat pribadi, yang memungkinkan transfer pengetahuan dan 

keterampilan melalui keteladanan dan pengalaman langsung, 

menciptakan sistem pembelajaran yang lebih bermakna. Meskipun 

menghadapi berbagai tantangan modernisasi dan digitalisasi, cantrik 

tetap relevan sebagai model pendidikan seni berbasis tradisi yang dapat 

diadaptasi dengan pendekatan-pendekatan pendidikan masa kini. 

Dalam konteks ini, cantrik menjadi jembatan antara masa lalu dan masa 

depan seni, melestarikan seni tradisi sekaligus memungkinkan generasi 

baru untuk belajar dan menghargai kekayaan budaya tradisi. 

Untuk memastikan keberlanjutan dan pengembangan metode 

cantrik dalam pendidikan seni kontemporer, beberapa langkah strategis 

perlu diambil. Pertama, dokumentasi terhadap praktik-praktik seni 

tradisional yang dilaksanakan dengan metode cantrik sangat penting 

untuk melestarikan pengetahuan yang berharga ini. Dokumentasi tidak 

hanya berbentuk tulisan, tetapi juga rekaman audiovisual yang 

menggambarkan proses, teknik, dan filosofi yang diajarkan, sehingga 

dapat diakses oleh generasi berikutnya, baik secara langsung di sentra 

seni maupun melalui platform digital. 

Kedua, pelatihan bagi para seniman tradisi dalam mengadaptasi 

metode cantrik dengan pendekatan pedagogis yang lebih sistematis dan 

integratif sangat diperlukan. Pelatihan ini akan membantu mereka 



45 

memformulasikan cara-cara mengajar yang lebih efektif dan berdaya 

guna dalam konteks pendidikan seni modern, sekaligus 

memperkenalkan mereka pada teknologi yang dapat mendukung 

pembelajaran dan dokumentasi. 

Ketiga, kolaborasi antara akademisi, praktisi, budayawan, dan 

institusi seni perlu diperkuat. Perguruan tinggi seni dan lembaga 

pendidikan seni harus menjadi mitra dalam upaya pelestarian dan 

pengembangan metode cantrik, dengan membuka ruang bagi 

mahasiswa untuk terlibat langsung dalam proses pembelajaran di sentra 

seni. Program residensi atau magang dapat menjadi salah satu solusi 

untuk menghubungkan dunia pendidikan formal dengan praktik seni 

tradisi. Dengan langkah-langkah tersebut, diharapkan metode cantrik 

dapat terus berkembang dan memberikan kontribusi yang signifikan 

terhadap pendidikan seni yang berakar pada nilai-nilai lokal, serta 

mempertahankan kekayaan budaya tradisi di tengah derasnya arus 

globalisasi dan digitalisasi. 

 

REFERENSI 

Akkapurlaura, A. (2016). Periodisasi Tema Lukisan Kaca Bambang 

Sonjaya. Jurnal Dimensi DKV: Seni Rupa dan Desain, 1(2), 

151-164. 

Almantara, H. A., Winata, G., & Yana, D. (2024). Elemen visual 

Mitologi Cirebon dalam perancangan kerajinan gerabah 

Sitiwinangun untuk produk interior. Serat Rupa: Journal of 

Design, 8(1), 19-36. 

Alya, S. H., Pandanwangi, A., & Effendi, I. Z. (2023). Dekonstruksi 

Seni Lukis Tradisional Jelekong sebagai Ekspresi 

Visual. Ideas: Jurnal Pendidikan, Sosial, dan Budaya, 9(2), 

599-608. 

Budiono, N. R. N. (2022). Konsep Tata Rias Sitiwinangun Fashion 

Festival (Siffest). ATRAT: Jurnal Seni Rupa, 10(3), 279-288. 



 

46  

Dienaputra, R. D., Yunaidi, A., & Yuliawati, S. (2021). 

Multikulturalisme Kebudayaan Daerah 

Cirebon. Panggung, 31(2), 250-262. 

Falah, A. M., & Munawaroh, A. A. P. (2023). Visual Elements Of 

Dogdog, A Traditional Art In Cikaraha Village, Tasikmalaya 

Regency. Cultural Arts International Journal, 3(1), 92-106. 

Falah, A. M., Cahyana, A., & Gani, S. Z. (2024). Passing Down 

Traditions and Culture: Methods of Painting Education at the 

Jelekong Painting Center, Bandung, Indonesia. ISVS e-journal, 

11(2), 92-117.  

Falah, A. M., & Amalia, R. R. (2024). Analisis Bahasa Rupa Seni Lukis 

Jelekong: Tema Lukisan Wayang Jaya Perbangsa. ViRAL 

Journal (Visual Innovation, Representation, Arts and 

Literacy), 1(2), 62-72. 

Hudaepah, H. (2023). Sistem Pewarisan Seni Tradisi Gambang 

Kromong Pada Sanggar Seni Janaka Di Depok Jawa 

Barat. Prosiding ISBI Bandung. 

Indrawati, M., & Sari, Y. I. (2024). Memahami warisan budaya dan 

identitas lokal di Indonesia. Jurnal Penelitian dan Pendidikan 

IPS, 18(1), 77-85. 

Linnaja, N., & El Syam, R. S. (2025). Konsepsi Metamorfosis 

Gondelan Sarunge Kiai Proposisi Pendidikan Islam: 

Indeginiutas santri Nusantara. Jurnal Budi Pekerti Agama 

Islam, 3(2), 309-319. 

Pudjastawa, A. W. (2021). Cantrik Cultural Adaptation: Student’s Role 

As Teacher Assistant In Maximizing Class Learning 

Process. Isllac: Journal Of Intensive Studies On Language, 

Literature, Art, And Culture, 5(2), 213-220. 

Prabowo, T., & Subiyantoro, S. (2002). Sistem Pendidikan" Model 

Cantrik": Studi Etnografi Tentang Pola Pendidikan 

Tradisional Tatah Sungging Di Desa Kepuhsari, Kecamatan 

Manyaran, Kabupaten Wonogiri. Laporan Penelitian. Fakultas 

Keguruan dan Ilmu Pendidikan, Universitas Sebelas Maret. 

Praditha, D. G. E., & Wibisana, I. M. B. (2024). Hukum Kearifan Lokal: 

Tradisi, Nilai, Dan Transformasi Dalam Konteks Kepemilikan 

Warisan Budaya. Jurnal Yusthima, 4(1), 207-214. 



47 

Raharjo, T. (2009). Historisitas desa gerabah Kasongan. Program 

Pascasarjana Institut Seni Indonesia Yogyakarta. 

Rukmana, N. K. (2024). Perkembangan Gaya dan Teknik Seni Lukis 

Jelekong Dekade Tahun 1970 sampai dengan Tahun 

2024. ViRAL Journal (Visual Innovation, Representation, Arts 

and Literacy), 1(1), 36-53. 

Rukiah, Y., Sarwanto, S., Sutarno, S., & Sunardi, S. (2020). Visual 

elements of semar calligraphy on cirebon glass painting of 

kusdono’s work. Dewa Ruci: Jurnal Pengkajian dan 

Penciptaan Seni, 15(2), 71-79. 

Rosadi, H. (2018). Keramik Plered, Purwakarta, Jawa Barat 

Riwayatmu Kini. Jurnal Dimensi Seni Rupa dan Desain, 14(2), 

113-130. 

Wahyusukma, T. P., Muchyidin, A., & Nursuprianah, I. (2022). Macan 

Ali In The Cirebon Glass Painting: The Study Of 

Ethnomathematics. Journal of Mathematics Instruction, Social 

Research and Opinion, 1(1), 27-40. 

Yana, D., Dienaputra, R. D., Suryadimulya, A. S., & Sunarya, Y. Y. 

(2020). Budaya Tradisi Sebagai Identitas dan Basis 

Pengembangan Keramik Sitiwangun di Kabupaten 

Cirebon. Panggung, 30(2), 204-220. 

Yana, D., Widiawati, D., & Listiani, W. (2013). Bahan Alam Engobe 

Sebagai Solusi Masalah Pewarna Produk Kerajinan Keramik 

Hias Plered Kabupaten Purwakarta. ATRAT: Jurnal Seni 

Rupa, 1(3), 211-223. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

48  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


