METODE CANTRIK
SEBAGAI MODEL
PENDIDIKAN SENI RUPA DI
SENTRA SENI TRADISI
JAWA BARAT

Asep Miftahul Falah

PENDAHULUAN

Seni tradisi merupakan bagian tak terpisahkan dari identitas budaya
bangsa yang diwariskan secara turun-temurun. Lebih dari sekadar
bentuk estetika, seni tradisi juga menjadi sarana pewarisan nilai,
pengetahuan, dan identitas kolektif suatu masyarakat (Falah, Cahyana,
& Gani, 2024). Seni tradisi berkembang dalam lingkungan sosial
masyarakat yang kuat dan konsisten, dengan sistem pendidikan yang
menekankan hubungan langsung antara guru dan murid, serta
partisipasi aktif dalam ekosistem seni di dalam masyarakat. Namun,
dalam beberapa dekade terakhir, pewarisan seni tradisi menghadapi
tantangan yang signifikan. Perubahan preferensi hidup masyarakat
serta derasnya arus modernisasi dan globalisasi telah menyebabkan

banyak sentra seni tradisi mengalami degradasi nilai, baik dalam

23



bentuk maupun proses regenerasi budaya tradisinya (Indrawati & Sari,
2024; Praditha & Wibisana, 2024).

Sistem pendidikan formal yang ada saat ini sering kali gagal
menjangkau esensi pendidikan seni tradisi, terutama karena kekakuan
kurikulum yang tidak dapat mengakomodasi nilai-nilai kearifan lokal
dan praktik artistik yang bersifat komunal dan partisipatif. Kurikulum
yang terstandar dan pendekatan pedagogis yang bersifat universal tidak
dapat merespon kebutuhan akan pendidikan yang berakar pada kearifan
lokal yang hidup dan tumbuh dalam sentra seni tradisi. Dalam hal ini,
muncul urgensi untuk menggali kembali pola-pola pendidikan berbasis
kearifan lokal yang telah terbukti efektif dalam konteks pendidikan
seni. Salah satu metode pendidikan tersebut adalah metode cantrik,
yaitu sistem pendidikan yang berbasis pada hubungan langsung antara
guru (seperti kiai, empu, dalang, atau tokoh seniman tradisi) dengan
cantrik (murid yang belajar secara intensif dalam kehidupan sehari-
hari) yang berasas pada praktik dan pengalaman langsung (Pudjastawa,
2021).

Metode cantrik tidak hanya menekankan penguasaan keterampilan
teknis, tetapi juga pada penyerapan nilai, etika, dan filosofi hidup
masyarakat yang khas (Linnaja & El Syam, 2025). Pembelajaran
dilakukan dalam konteks kehidupan sehari-hari, sehingga cantrik tidak
hanya memperoleh ilmu seni, tetapi juga menginternalisasi cara hidup,
nilai-nilai sosial, dan kedalaman spiritual yang menjadi bagian integral
dari praktik seni tradisi (Prabowo & Subiyantoro, 2002). Meskipun
metode ini masih dapat ditemukan di beberapa sentra seni tradisi,
sistem ini belum terdokumentasikan dengan baik dan belum
dioptimalkan sebagai model pendidikan yang dapat dikembangkan

secara sistematis. Hal ini menunjukkan adanya kesenjangan dalam

24



pengembangan pendidikan seni berbasis kearifan lokal yang dapat
menjawab tantangan zaman.

Oleh karena itu, diperlukan pengkajian mengenai metode cantrik
sebagai alternatif model pendidikan seni rupa yang berbasis pada
kearifan lokal, kontekstual, dan aplikatif. Dengan mempertimbangkan
relevansi dan potensinya, metode cantrik dapat diadaptasi sebagai
model pendidikan seni rupa yang berfokus pada penguasaan teknik,
juga pada pembentukan karakter dan penguatan identitas budaya lokal.
Di tengah tantangan zaman yang semakin kompleks, pengembangan
metode cantrik dapat menjadi solusi untuk melestarikan seni tradisi
sekaligus menciptakan pendidikan seni rupa yang lebih relevan dan
sesuai dengan konteks budayanya.

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji dan merumuskan metode
cantrik sebagai model pendidikan seni rupa yang diterapkan di sentra-
sentra seni rupa tradisi. Fokus utamanya adalah memahami
karakteristik relasi guru-cantrik dalam praktik pendidikan seni tradisi,
mendokumentasikan praktik tersebut di lokasi-lokasi yang masih
menerapkannya, serta menyusun kerangka model pendidikan seni rupa
berbasis cantrik yang dapat dikembangkan dalam konteks pendidikan
seni masa kini baik di ranah sentra, sanggar, maupun institusi
pendidikan.

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode
etnografi pendidikan. Lokasi penelitian difokuskan pada beberapa
sentra seni rupa tradisi di Jawa Barat yang masih menjalankan pola
pewarisan secara tradisional, seperti sentra seni lukis Jelekong, sentra
lukis kaca Gegesik, sentra gerabah Sitiwinagun, dan sentra keramik
Plered. Teknik pengumpulan data dilakukan melalui observasi

partisipatif, wawancara dengan tokoh seniman, pengrajin, para cantrik

25



di sentra seni rupa tersebut, serta studi dokumentasi untuk mendapatkan
triangulasi data. Data yang diperoleh dianalisis secara tematik dengan
pendekatan interpretatif untuk menggali makna, struktur, dan potensi
transformasi metode cantrik dalam pendidikan seni rupa yang relevan

dengan zaman, namun tetap berpijak pada akar budaya lokal.

ISI
Konsep Metode Cantrik
1. Sejarah dan Filosofi Cantrik dalam Tradisi Jawa

Istilah cantrik berasal dari tradisi Jawa Kuno, yang merujuk pada
murid atau pengikut seorang guru spiritual atau empu dalam konteks
pendidikan tradisional (Pudjastawa, 2021). Dalam Kamus Bahasa
Jawa, istilah Cantrik merujuk pada abdining pandhita ngiras dadi
murid, yang berarti menjadi abdi sekaligus murid dari seorang guru;
sedangkan Nyantrik berarti ngabdi marang pandhita, yaitu
mengabdikan diri kepada guru. Istilah ini dapat disamakan dengan
praktik magang atau bentuk pemberian bantuan (Pudjastawa, 2021).
Model pembelajaran berbasis Nyantrik sangat menekankan pada aspek
kesadaran, kepatuhan, motivasi, dan minat siswa dalam membentuk
kompetensi melalui penyerapan keahlian dari guru pembimbing.
Transformasi kompetensi dalam pendekatan ini mencakup unsur
pengetahuan, keterampilan, nilai, dan sikap. Menurut Salim (2001)
dalam Pudjastawa (2021), proses Nyantrik melibatkan keterlibatan
psikologis siswa, setidaknya melalui tahapan: 1) imitasi, 2) identifikasi,
3) internalisasi, dan 4) eksternalisasi atau aktualisasi. Melibatkan
asisten guru yang berasal dari kalangan siswa atau cantrik dapat
membangun sinergi antara guru dan murid. Dalam struktur masyarakat

pra-modern Jawa, terutama dalam lingkungan padepokan, pesantren,

26



atau sentra kesenian, cantrik adalah individu yang secara sukarela
belajar kepada seorang guru secara intensif, bukan hanya dalam aspek
ilmu atau keterampilan teknis, tetapi juga dalam laku hidup dan nilai-
nilai spiritual. Cantrik biasanya tinggal bersama gurunya, membantu
dalam kehidupan sehari-hari, dan menjalani proses pembelajaran dalam
jangka waktu panjang.

Secara filosofis, metode cantrik berpijak pada nilai laku, tirakat,
ngabekti, dan nglakoni yakni penghayatan total terhadap proses belajar
sebagai bagian dari perjalanan hidup, bukan sekadar transfer
pengetahuan. Belajar dalam konteks ini tidak dibatasi oleh ruang dan
waktu formal, melainkan merupakan proses batiniah yang menyatu
dengan kehidupan sosial dan spiritualnya. Filosofi ini sangat erat
dengan konsep guru sejati dalam tradisi Jawa, yaitu sosok panutan yang
tidak hanya mengajarkan ilmu, tetapi juga menjadi teladan dalam
tindakan dan sikap.

Dalam konteks seni, metode cantrik berfungsi sebagai medium
utama transmisi nilai-nilai estetik, teknik berkesenian, serta etika
kesenimanan yang tidak tertulis dalam teks formal. Seni tari,
pedalangan, gamelan, seni lukis, gerabah atau keramik hingga
pembuatan keris, pada masa lalu diwariskan melalui sistem ini, di mana
cantrik belajar dari proses meniru, mengamati, membantu, dan

mengalami langsung aktivitas berkesenian bersama gurunya.

2. Hubungan Guru-Cantrik sebagai Sistem Pendidikan Berbasis
Pengalaman Langsung dan Keteladanan
Hubungan antara guru dan cantrik dalam metode ini sangat khas
dan bersifat personal. Tidak ada struktur kurikulum yang baku, tetapi

proses belajar berlangsung secara alamiah melalui keterlibatan aktif

27



dalam kehidupan sehari-hari bersama gurunya. Cantrik bukan hanya
murid, melainkan juga bagian dari keluarga sang guru, sehingga proses
belajar mencakup aspek intelektual, emosional, sosial, dan spiritual
secara bersamaan.

Model ini menekankan learning by doing dan learning by living
belajar melalui praktik langsung dan kehidupan bersama. Cantrik
menyerap ilmu melalui pengamatan, pembiasaan, pergaulan, dan
peniruan langsung atas tindakan sang guru. Sistem keteladanan
(modeling) menjadi elemen sentral dalam proses ini. Guru tidak hanya
memberi instruksi, tetapi menjadi contoh hidup bagi nilai-nilai yang
diajarkannya, baik dalam konteks seni, religiusitas, maupun tata
kramanya.

Pendekatan ini sangat relevan dalam pendidikan seni rupa, karena
pembelajaran seni bukan hanya berkaitan dengan teknik, tetapi juga
sensitivitas, rasa, nilai, dan konteks budaya. Relasi guru-cantrik
membentuk ruang belajar yang penuh makna dan kedekatan emosional,

yang mendukung terbentuknya identitas seni yang kuat.

Pendidikan Seni Rupa di Sentra Seni Tradisi
1. Karakteristik Sentra Seni Tradisi

Sentra seni tradisi merupakan kelompok budaya masyarakat yang
menjadi pusat kegiatan produksi, pewarisan, dan distribusi karya seni
yang berakar pada tradisi lokal (Raharjo, 2009). Biasanya, sentra ini
tumbuh secara organik di wilayah-wilayah yang memiliki akar budaya
yang kuat dan berlangsung secara turun-temurun dalam masyarakat
setempat. Dalam ekosistem budaya ini, berbagai bentuk seni
berkembang secara simultan, mulai dari seni rupa tradisi seperti seni

lukis, lukis kaca, batik, dan ukiran; seni kerajinan seperti tembikar,

28



anyaman, dan kerja logam; hingga seni pertunjukan seperti tari tradisi,
gamelan, wayang, dan musik daerah. Kekuatan utama dari sentra seni
tradisi terletak pada kesinambungan praktik dan pengetahuan budaya
lokal yang diwariskan secara langsung dari satu generasi ke generasi
berikutnya.

Salah satu karakteristik utama sentra seni tradisi adalah adanya
kelompok masyarakat berbasis keluarga atau kelompok yang menjaga
kesinambungan proses kreatif dan nilai-nilai budaya yang
menyertainya (Raharjo, 2009). Pewarisan pengetahuan seni dilakukan
secara informal, tidak melalui lembaga pendidikan formal, tetapi
melalui praktik keseharian yang menyatu dengan kehidupan sosial
masyarakat (Falah & Munawaroh, 2023). Dalam sistem ini, seorang
tokoh sentral atau empu memainkan peran penting sebagai pengemban
pengetahuan, panutan nilai, dan sumber inspirasi. Para empu ini tidak
hanya ahli dalam bidang seni yang mereka tekuni, tetapi juga berperan
sebagai pendidik spiritual dan kultural, yang mengajarkan seni sebagai
bagian dari laku hidup.

Kegiatan produksi seni di sentra seni rupa tidak dapat dilepaskan
dari akar tradisi dan ritus lokal. Oleh karena itu, proses berkesenian
menyatu erat dengan kehidupan spiritual, sosial, dan ekonomi
masyarakatnya. Upacara adat, siklus pertanian, dan festival keagamaan
sering kali menjadi medium di mana karya seni diciptakan,
dipentaskan, dan diwariskan. Ruang produksi dan ruang belajar pun
tidak terpisah secara tegas, karena seniman atau pengrajin tradisional
juga berfungsi sebagai guru dan pembimbing bagi generasi muda.
Anak-anak dan remaja tidak belajar seni melalui buku teks atau ruang

kelas, tetapi melalui keterlibatan langsung dalam kegiatan seni, mulai

29



dari membantu menyiapkan alat, mengamati proses, hingga ikut serta
dalam penciptaan karya, pertunjukan atau ritual.

Dengan demikian, pendidikan seni di sentra seni tradisi bersifat
fungsional dan aplikatif. la tidak hanya mentransfer keterampilan
teknis, tetapi juga membentuk karakter, etika kerja, dan pemahaman
budaya. Proses belajar yang bersifat holistik ini menciptakan
pengalaman yang kaya, di mana nilai-nilai tradisi tidak hanya dikenang,
tetapi dihidupi. Dalam konteks ini, metode seperti cantrik menemukan
ruang yang sangat relevan karena sesuai dengan pola relasional yang

hidup di dalam sentra-sentra seni tradisi.

Studi Kasus Sentra Seni Rupa Tradisi di Jawa Barat
1. Sentra Lukis Kaca Gegesik, Kabupaten Cirebon

Sentra lukis kaca di Desa Gegesik Kidul, Kecamatan Gegesik,
Kabupaten Cirebon, telah lama dikenal sebagai pusat seni rupa tradisi
khas Cirebon. Karya lukis kaca di daerah ini berkembang sejak awal
abad ke-17, dan diwariskan secara turun-temurun oleh keluarga
seniman dalam konteks yang sangat kultural dan spiritual
(Akkapurlaura, 2016; Rukiah et al., 2020; Dienaputra et al., 2021;
Wahyusukma et al, 2022). Proses pendidikan seni di sentra ini secara
alami mencerminkan sistem cantrik, di mana murid belajar dari
pengrajin senior atau orang tua secara langsung secara informal, dalam
kehidupan sehari-hari.

Seorang anak biasanya mulai dengan mengamati proses melukis
yang dilakukan oleh orang tua atau anggota keluarga lain. Ia diberi
tugas-tugas ringan seperti membersihkan kaca, menyiapkan warna,
atau membantu menata alat-alat. Tahap ini mencerminkan fase awal

dalam struktur pembelajaran cantrik: tahap pengenalan. Anak-anak

30



belum diajari secara eksplisit, tetapi melalui pengamatan dan
keterlibatan emosional, mereka menyerap atmosfer seni dan nilai-
nilainya.

Seiring berjalannya waktu, anak-anak mulai dilibatkan dalam
kegiatan melukis. Mereka meniru pola-pola sederhana, mewarnai
bagian-bagian lukisan, hingga akhirnya mampu menciptakan karya
sendiri di bawah bimbingan orang tua. Tahapan ini meliputi fase
pembiasaan dan aktualisasi dalam sistem cantrik, di mana
pembelajaran berlangsung melalui repetisi, koreksi langsung, dan
pembentukan karakter artistik. Nilai-nilai seperti kesabaran, kehalusan
rasa, dan penghormatan terhadap tradisi diajarkan bukan lewat teori,
tetapi praktik. Metode ini terbukti mampu menghasilkan para pelukis
yang terampil secara teknis juga memahami konteks budaya dan

spiritual dari seni lukis kaca Cirebon tersebut.

2. Sentra Seni Lukis Jelekong, Kabupaten Bandung

Sentra Seni Lukis Jelekong, Kabupaten Bandung merupakan
kawasan seni yang memiliki kontribusi signifikan dalam
perkembangan seni lukis tradisi di Jawa Barat. Terletak di Kecamatan
Baleendah, wilayah ini dikenal luas dengan kekhasan lukisan bertema
pemandangan alam, still life, bunga, hewan, ikan koi, dan keseharian
masyarakat desa (Falah & Amalia, 2024). Akar tradisi seni lukis di
Jelekong sangat dipengaruhi oleh budaya wayang golek yang telah
lama berkembang di daerah tersebut, di mana peran dalang menjadi
elemen penting dalam menanamkan nilai-nilai seni dan spiritualitas
kepada masyarakat.

Awal mula berkembangnya seni lukis di Jelekong dapat ditelusuri

dari sosok Odin Rohidin, seorang warga yang mulai menekuni dunia

31



lukis dan memasarkan karyanya sejak sekitar tahun 1964. Selain
sebagai pelukis, ia juga dikenal sebagai pendiri kegiatan seni pencak
silat di desanya. Odin Rohidin kemudian membagikan pengetahuan
melukis kepada warga sekitar. Pada dekade 1970-an, ia mulai
membimbing dua murid pertamanya anak dari kakaknya yakni Kang
Jae dan Kang Kosim (Alya et al., 2023; Falah et al., 2024; Rukmana,
2024). Menjelang pertengahan dekade itu, jumlah muridnya meningkat
menjadi 12 orang, dan dari waktu ke waktu para pelukis di Jelekong
terus bertambah. Diperkirakan pada tahun 2025, jumlah pelukis aktif di
desa ini mencapai lebih dari tiga ratus orang. Menariknya, di tengah
tantangan ekonomi dan sosial, sebagian besar warga memilih profesi
melukis sebagai mata pencaharian utama mereka.

Seperti dikemukakan oleh Hudaepah (2023), seni tradisi di Jawa
Barat seringkali tidak bisa dipisahkan dari praktik pewarisan keluarga
dan komunitas, di mana proses belajar berlangsung dalam konteks
kehidupan, bukan di ruang kelas formal. Hal ini tercermin jelas di
Jelekong, di mana pewarisan keterampilan melukis terjadi secara
alamiah melalui sistem cantrik, yaitu pola belajar berbasis relasi
personal antara guru dan murid, yang umumnya terjadi dalam lingkup
keluarga.

Anak-anak dari keluarga pelukis biasanya tumbuh dalam
lingkungan yang sarat dengan atmosfer proses pembuatan lukisan.
Pembelajaran ini berlangsung tanpa paksaan, melalui observasi aktif
yang menjadi tahap awal dalam sistem nyantrik, yang menekankan
pentingnya kesabaran dan penghayatan sebelum menguasai
keterampilan teknis.

Ketika anak dianggap telah cukup matang secara emosional dan

teknis, mereka mulai dilibatkan dalam produksi karya, seperti

32



membantu proses melukis, menyusun komposisi, bahkan menjadi
asisten dalam penciptaan karya. Falah et al., (2024) mencatat bahwa
struktur pewarisan seni di Jelekong sangat mencerminkan etos kerja
kolektif dan rasa hormat terhadap hierarki guru-murid dalam budaya
Sunda. Nilai-nilai seperti ngabekti (pengabdian), ketekunan, dan
penghormatan terhadap leluhur menjadi pilar penting dalam proses
pembelajaran tersebut.

Meskipun kini seni lukis Jelekong menghadapi tantangan dari
derasnya arus modernisasi, pergeseran minat pasar, serta kurangnya
dokumentasi ilmiah, praktik seni di kawasan ini tetap menunjukkan
bahwa model pewarisan berbasis keluarga dan nilai lokal seperti
cantrik masih relevan. Bahkan, pendekatan ini berpotensi menjadi

alternatif model pendidikan seni yang berbasis pada budaya lokal.

3. Sentra Gerabah Sitiwinangun, Kabupaten Cirebon

Desa Sitiwinangun di Kecamatan Jamblang, Kabupaten Cirebon,
adalah salah satu sentra gerabah tertua di Jawa Barat. Produk tembikar
yang dihasilkan dari desa ini memiliki ciri khas lokal, seperti
penggunaan tanah liat setempat, teknik pembakaran tradisional, dan
motif-motif yang terinspirasi dari budaya agraris serta Islam (Yana et
al., 2020; Budiono, 2022; Almantara et al., 2024). Pendidikan seni
kerajinan di Sitiwinangun tidak dilakukan melalui institusi formal,
tetapi diwariskan dalam pola laku yang sangat khas mirip dengan
sistem cantrik.

Anak-anak biasanya mulai belajar dari pekerjaan paling dasar,
seperti mengumpulkan tanah liat, membantu menjemur tembikar, atau
mengepel ruang kerja. Mereka tidak langsung diajari membuat

gerabah, tetapi terlebih dahulu dibiasakan dengan suasana kerja dan

33



nilai-nilai di baliknya. Nilai kesabaran, ketelitian, dan kerja kolektif
menjadi bagian dari proses ini. Inilah yang disebut sebagai tahap
pembiasaan dalam metode cantrik.

Ketika mereka mulai terbiasa, para cantrik muda diperbolehkan
mencoba membuat produk sederhana di bawah bimbingan orang tua
atau senior. Proses ini sangat mirip dengan tahapan aktualisasi dalam
struktur cantrik, di mana murid mulai menunjukkan inisiatif dan kreasi
pribadi, namun tetap dalam pengawasan. Jika sudah mahir, mereka bisa
menghasilkan produk sendiri dan bahkan menjadi pelatih bagi generasi
berikutnya, tahap produktif yang menandai keberlanjutan sistem
pewarisan. Pembelajaran di Sitiwinangun mencerminkan pendidikan
seni yang menyatu dengan kehidupan, tidak sekadar keterampilan
teknis, tetapi juga pembentukan etika kerja dan penghargaan terhadap

alam serta budaya lokal.

4. Sentra Keramik Plered, Kabupaten Purwakarta

Sentra keramik Plered telah dikenal sejak masa kolonial sebagai
pusat produksi keramik rumah tangga dan keramik hias. Masyarakat
Plered, yang tersebar di beberapa desa seperti Anjun, Citeko, dan
Pamoyanan, memiliki tradisi panjang dalam mengolah tanah liat
menjadi produk fungsional yang artistik (Yana et al., 2013; Rosadi,
2018). Sistem pendidikan di Plered berlangsung dalam kerangka non-
formal, keluarga sentris, dan sangat mirip dengan model cantrik.

Proses pendidikan biasanya dimulai dari pengenalan anak terhadap
alat dan bahan. Mereka diajak ke tempat kerja, melihat proses
pembentukan keramik di atas alat putar (jigger), hingga menyaksikan
proses pembakaran. Anak-anak yang menunjukkan minat biasanya

akan diberi tugas-tugas kecil, seperti mengepel lantai kerja, membantu

34



membentuk bagian sederhana dari produk, atau melakukan proses
glasir. Semua itu dilakukan secara bertahap dan dalam suasana kerja
yang tidak terburu-buru.

Senior atau orang tua tidak mengajarkan secara eksplisit,
melainkan memberikan contoh langsung melalui kerja praktik. Anak
belajar melalui pengamatan, peniruan, dan koreksi. Ketika
keterampilannya berkembang, ia diperbolehkan membuat karya
sendiri, lalu diberi masukan oleh sang guru (senior atau orang tua).
Tahap ini mengarah pada aktualisasi dan produktivitas. Selain
keterampilan teknis, anak-anak juga menyerap nilai-nilai seperti
kesabaran, kepresisian, serta penghormatan terhadap bahan dan proses
pembentukan. Hubungan antara guru dan cantrik tidak hanya
profesional, tetapi spiritual penuh keteladanan dan pembentukan
karakter. Sistem ini menjadi bukti nyata bahwa metode cantrik dapat
hidup dan berkembang dalam konteks sentra kerajinan yang terus
bergerak menghadapi tantangan pasar modern.

Melalui keempat studi kasus tersebut, tampak bahwa metode
cantrik masih memiliki relevansi tinggi dalam konteks pendidikan seni
rupa di sentra-sentra seni tradisi Jawa Barat. Meskipun tidak secara
eksplisit disebut sebagai sistem pendidikan, praktik pembelajaran
berbasis hubungan personal, lingkungan keluarga, pengalaman
langsung, dan nilai-nilai lokal tetap menjadi fondasi pewarisan yang
kuat. Upaya dokumentasi, revitalisasi, dan pengembangan metode ini
dapat menjadi strategi penting dalam menghadapi tantangan regenerasi

dan globalisasi dalam pendidikan seni tradisi.

35



Metode Cantrik sebagai Model Pendidikan Seni Rupa
1. Struktur, Nilai, dan Proses Belajar dalam Metode Cantrik

Metode cantrik adalah model pendidikan tradisi berbasis hubungan
langsung antara guru dan murid, yang berlangsung dalam ruang hidup
dan praktik dalam keseharian lingkungan keluarga. Sistem ini
mengandung struktur pembelajaran yang bersifat bertahap,
menyeluruh, dan bersandar pada nilai-nilai spiritual, sosial, dan
estetika.

Struktur pembelajaran dalam metode cantrik memiliki empat
tahapan utama yang saling terkait dan membentuk kurva transformasi
pengetahuan serta karakter murid secara progresif. Masing-masing
tahapan ini berperan penting dalam pembentukan sikap, keterampilan,

dan pemahaman nilai-nilai yang terkandung dalam seni tradisi.

a) Tahap Pengenalan

Pada Tahap Pengenalan atau inisiasi, calon cantrik mulai
dikenalkan dengan lingkungan, nilai-nilai, serta aktivitas seni yang
dijalani oleh guru atau orang tua. Tahap ini lebih bersifat
observasional, di mana murid tidak langsung terlibat aktif,
melainkan lebih banyak menyerap melalui pengamatan dan
interaksi sosial yang lebih intim. Selama fase ini, hubungan
emosional atau kekerabatan menjadi kunci, karena murid memulai
proses adaptasi dalam memahami etika dasar yang terkait dengan
dunia seni dan kehidupan sang guru. Pembelajaran pada tahap ini
lebih pasif, murid mendengarkan, melihat, dan merasakan suasana
yang ada di sekitar mereka, sambil belajar memahami pola

kehidupan yang dijalani oleh sang guru atau orang tua.

36



b) Tahap Pembiasaan

Setelah tahap pengenalan, cantrik memasuki Tahap
Pembiasaan atau internalisasi. Pada tahap ini, peran cantrik
menjadi lebih aktif dalam membantu pekerjaan harian sang guru
atau orang tua, termasuk terlibat dalam kegiatan seni. Melalui
keterlibatan  langsung ini, cantrik mulai menumbuhkan
kedisiplinan, ketekunan, dan penghormatan terhadap proses yang
tidak selalu diajarkan secara eksplisit, tetapi diwariskan melalui
contoh dan pembiasaan (pengalaman langsung). Pembelajaran
dalam fase ini terjadi secara repetitif, di mana cantrik melakukan
peniruan dan pembiasaan terhadap laku seni serta laku hidup yang
diterapkan oleh guru atau orang tua. Fase ini sangat penting dalam
menanamkan pemahaman tentang nilai-nilai dasar yang ada dalam
dunia seni tradisi, yang tidak selalu terikat pada instruksi formal,
tetapi lebih pada pengalaman langsung dan perasaan kolektif yang

dibangun dalam kehidupan sehari-hari.

¢) Tahap Aktualisasi

Setelah fase pembiasaan, cantrik memasuki Tahap
Aktualisasi atau ecksplorasi mandiri. Di sini, cantrik mulai
menunjukkan inisiatif untuk mengembangkan karya seni sendiri,
mengeksplorasi teknik, dan mengekspresikan gagasan pribadinya
dengan pengawasan atau bimbingan langsung dari guru atau orang
tua. Fase ini mencerminkan transisi dari pembelajaran pasif ke
aktif, di mana murid tidak lagi hanya mengikuti instruksi, tetapi
mulai terlibat dalam proses kreatif dengan kebebasan yang lebih
besar. Hubungan guru dan cantrik menjadi lebih dialogis, dengan

guru atau orang tua berperan sebagai fasilitator yang membimbing

37



dan memberi arahan, bukan hanya sebagai instruktur yang
memberikan perintah. Pada tahap ini, cantrik tidak hanya belajar
untuk menguasai teknik, tetapi juga untuk mengembangkan dan

mengaktualisasikan potensi kreatifnya.

d) Tahap Produktif

Tahap terakhir adalah Tahap Produktif atau kemandirian.
Pada tahap ini, cantrik telah mencapai kematangan dalam teknik,
etika, dan pemahaman nilai yang diajarkan oleh guru. Mereka
mulai diakui sebagai seniman atau pelaku budaya yang mandiri,
mampu menghasilkan karya-karya seni yang orisinal dan bahkan
mengajarkan generasi berikutnya. Cantrik yang telah matang di
tahap ini juga mulai berkontribusi pada pengembangan komunitas
seni, baik dengan berbagi pengetahuan atau memperkenalkan
inovasi-inovasi baru dalam seni tradisi. Tahap ini tidak hanya
menandai pencapaian pribadi dalam penguasaan keterampilan,
tetapi juga penting dalam kelangsungan hidup tradisi seni, karena
cantrik yang telah mencapai kemandirian ini menjadi agen
regenerasi yang memastikan bahwa pengetahuan dan praktik seni

dapat diteruskan ke generasi berikutnya.

Metode cantrik juga mengandung beberapa nilai penting yang

menjadi inti pembelajarannya. Salah satunya adalah keteladanan, di

mana guru berperan sebagai model utama dalam kehidupan dan

berkesenian. Nilai ngabekti, yang berarti penghormatan kepada guru,

mengajarkan bahwa proses belajar adalah laku spiritual yang lebih

dalam daripada sekadar transfer pengetahuan teknis. Kesabaran dan

38



kontinuitas juga merupakan nilai utama, karena pembelajaran dalam
metode ini tidak bersifat instan, melainkan membutuhkan waktu,
kesabaran, dan komitmen untuk mempertahankan proses. Terakhir,
kontekstualitas menjadi prinsip penting, karena seni tidak hanya
dipahami sebagai hasil karya, tetapi sebagai bagian tak terpisahkan dari
budaya lokal dan kehidupan nyata yang melingkupinya.

Proses belajar dalam metode cantrik bersifat non-formal, tidak
terikat pada struktur akademik atau kurikulum baku. Pembelajaran
lebih berbasis pada praktik langsung, yang melibatkan kerja bersama,
pengalaman lapangan, dan pendampingan personal dari guru. Hal ini
membuat pembelajaran cantrik menjadi sangat partisipatif dan
integratif, karena selain seni, cantrik juga mempelajari laku hidup,
spiritualitas, dan nilai sosial-budaya yang terkandung dalam tradisi
tersebut. Dengan demikian, metode cantrik bukan hanya mengajarkan
keterampilan teknis, tetapi juga membentuk karakter dan pemahaman
mendalam tentang seni sebagai bagian dari kehidupan sosial dan

budaya.

2. Potensi Integrasi dengan Pendidikan Seni Masa Kini

Metode cantrik memiliki sejumlah potensi besar untuk
diintegrasikan ke dalam pendekatan pendidikan seni modern,
khususnya dalam konteks pendidikan seni yang bersifat kontekstual,
kolaboratif, dan berbasis komunitas.

a) Kontekstual

Metode cantrik relevan dengan pendekatan pembelajaran
berbasis konteks budaya lokal. Dalam pendidikan seni masa kini,
penting untuk menghadirkan materi ajar yang relevan dengan

lingkungan sosial-budaya peserta didik. Cantrik memungkinkan

39



pelajar menyerap nilai, makna, dan teknik seni dari sumber aslinya
melalui pengalaman nyata di dalam komunitas.
b) Kolaboratif

Hubungan antara guru dan cantrik dalam metode ini dapat
menjadi dasar pengembangan pembelajaran kolaboratif, di mana
peserta didik tidak hanya sebagai penerima ilmu, tetapi juga
sebagai bagian dari proses kreatif. Model ini membuka ruang
partisipasi aktif dan dialog antar generasi dalam produksi dan
pelestarian seni budaya.
¢) Berbasis Komunitas

Metode cantrik tumbuh dalam ruang-ruang komunitas seni
seperti sanggar, padepokan, atau rumah seniman. Hal ini selaras
dengan pendekatan pendidikan berbasis komunitas (community-
based art education) yang kini banyak digunakan untuk mendorong
kemandirian, keberlanjutan, dan penguatan identitas lokal.
d) Integrasi ke sistem formal

Meski bersifat non-formal, nilai-nilai metode cantrik dapat
diadaptasi ke dalam kurikulum pendidikan seni formal, misalnya
melalui program magang, kolaborasi dengan seniman lokal,
residensi di sentra seni, atau penciptaan modul pembelajaran

berbasis praktik partisipatif.

Tantangan dan Strategi Pengembangan Metode Cantrik

Tantangan Modernisasi dan Digitalisasi

Metode cantrik sebagai sistem pendidikan seni yang mengandalkan

hubungan langsung antara guru dan murid dalam konteks kehidupan

sehari-hari menghadapi sejumlah tantangan besar dalam menghadapi

modernisasi dan digitalisasi. Salah satu tantangan utama adalah

40



perubahan paradigma dalam dunia seni yang semakin terfragmentasi
antara seni tradisi dan komersialisasi. Seni kini lebih sering dipandang
sebagai produk yang dapat dipasarkan, bukan sebagai bagian dari
proses panjang pewarisan nilai budaya. Hal ini menempatkan seni
tradisi dalam posisi yang terpinggirkan, dan nilai-nilai yang diajarkan
melalui metode cantrik, seperti kesetiaan, kesabaran, dan integritas,
sering kali diabaikan.

Di sisi lain, generasi muda cenderung lebih tertarik pada teknologi
dan seni kontemporer yang menawarkan kecepatan, ekspresi
individual, dan kemudahan dalam mengakses karya-karya seni melalui
media digital. Kehilangan kedekatan dengan praktik langsung dalam
sentra seni dan ketergantungan pada media sosial serta platform digital
menyebabkan ketidakpedulian terhadap tradisi dan teknik yang
diwariskan melalui metode cantrik. Selain itu, keterbatasan
dokumentasi dan pengakuan formal terhadap metode ini semakin
memperparah situasi. Metode yang bersifat lisan dan tidak
terdokumentasi sulit untuk diakses oleh generasi muda yang lebih
familiar dengan pendekatan pendidikan seni yang lebih sistematis dan
terstruktur.

Persaingan dengan platform pembelajaran digital juga menjadi
tantangan signifikan. Pendidikan seni kini sering kali terfokus pada
pengalaman virtual yang lebih efisien dan cepat, sementara metode
cantrik yang mengutamakan pembelajaran langsung dalam konteks
kehidupan sehari-hari dan proses panjang membutuhkan komitmen
waktu yang lebih besar, yang kurang menarik bagi banyak pelajar
modern. Di sentra-sentra seni tradisi, keberadaan generasi penerus juga
mulai terkendala, karena banyak anak muda yang enggan mengikuti

metode yang mengharuskan mereka bekerja keras dan menunggu hasil,

41



berbanding dengan sistem pendidikan formal yang memberikan hasil

lebih cepat.

2. Strategi Revitalisasi Metode Cantrik untuk Pendidikan Seni
Kontemporer
Untuk menjawab tantangan tersebut, penting untuk merumuskan

strategi revitalisasi yang memungkinkan metode cantrik tetap relevan
dalam pendidikan seni kontemporer. Salah satu langkah penting yang
perlu dilakukan adalah dokumentasi dan digitalisasi praktik cantrik.
Menggunakan teknologi untuk merekam praktik seni tradisi, seperti
wawancara dengan para maestro seni, proses pembuatan karya, dan
kehidupan sehari-hari di sentra seni, akan memberikan akses yang lebih
luas kepada publik, terutama generasi muda. Dengan menyediakan
platform edukasi berbasis digital yang memperkenalkan metode
cantrik, nilai-nilai dan proses pembelajaran ini bisa diakses meski tanpa
harus langsung hadir di sentra seni. Ini menjadi penting untuk
melestarikan teknik dan filosofi seni tradisi agar tetap hidup di dunia
modern.

Selain itu, integrasi metode cantrik dalam kurikulum pendidikan
formal juga menjadi strategi penting. Metode ini dapat dipadukan
dengan sistem pendidikan seni di sekolah dasar, menengah atau
perguruan tinggi melalui program-program magang atau residensi yang
mengajak mahasiswa untuk terlibat langsung dengan seniman. Dengan
cara ini, pelajar tidak hanya mempelajari teori seni atau seni
kontemporer, tetapi juga merasakan dan memahami pentingnya nilai-
nilai budaya yang terkandung dalam proses penciptaan seni tradisi.
Kolaborasi antara akademisi, praktisi, dan budayawan dapat
memperkaya pengalaman belajar, menciptakan suatu lingkungan yang

mendukung regenerasi seni dan budaya tradisi.

42



Strategi lain yang penting adalah revitalisasi peran guru sebagai
inspirator dan mentor, bukan sekadar instruktur teknis. Guru-guru seni
tradisi perlu diberdayakan untuk menjadi pemimpin dalam ekosistem
seni yang tidak hanya mengajarkan keterampilan, tetapi juga
mengajarkan etika, filosofi, dan nilai-nilai hidup melalui seni. Peran
mereka bisa diperluas melalui kolaborasi dengan generasi muda yang
tertarik pada seni tradisi, serta memfasilitasi pertemuan antar generasi
dalam ruang seni yang lebih inklusif dan terbuka. Dengan
menggabungkan kekuatan pendidikan seni tradisi dengan pendekatan
pendidikan seni berbasis komunitas yang kolaboratif, metode cantrik
dapat kembali memberikan kontribusi penting dalam pendidikan seni
kontemporer yang menghargai nilai-nilai budaya tradisi.

Revitalisasi ini juga dapat dilakukan dengan mendesain model
pendidikan hybrid yang menggabungkan laku seni langsung dengan
pembelajaran  digital.  Penggunaan  media  digital  untuk
mendokumentasikan proses seni, memberi tutorial berbasis video, dan
menyediakan ruang diskusi online bagi peserta didik akan
memudahkan mereka yang tidak dapat hadir secara fisik di sentra seni
untuk tetap terhubung dengan praktik seni tradisi. Dengan demikian,
metode cantrik dapat beradaptasi dengan zaman tanpa kehilangan

esensi nilai-nilai kearifan lokal yang menjadi jantungnya.

PENUTUP

Metode cantrik sebagai model pendidikan seni rupa berbasis tradisi
memiliki relevansi yang kuat dalam konteks pendidikan seni
kontemporer yang mengedepankan kedalaman nilai kearifan lokal.
Dengan prinsip pembelajaran yang bersifat praktik dan pengalaman

langsung, metode ini menyentuh aspek spiritual, sosial, dan kultural

43



yang sulit dicapai oleh pendekatan pendidikan seni yang lebih formal
yang terstruktur. Sebagai sistem pendidikan yang tidak terpisahkan dari
kehidupan sehari-hari, metode cantrik tidak hanya mengajarkan
keterampilan teknis, tetapi juga membentuk karakter, kedisiplinan, dan
penghayatan terhadap nilai-nilai budaya yang diwariskan turun-
temurun.

Metode ini menonjolkan hubungan guru-cantrik yang sangat dekat
dan bersifat pribadi, yang memungkinkan transfer pengetahuan dan
keterampilan melalui keteladanan dan pengalaman langsung,
menciptakan sistem pembelajaran yang lebih bermakna. Meskipun
menghadapi berbagai tantangan modernisasi dan digitalisasi, cantrik
tetap relevan sebagai model pendidikan seni berbasis tradisi yang dapat
diadaptasi dengan pendekatan-pendekatan pendidikan masa kini.
Dalam konteks ini, cantrik menjadi jembatan antara masa lalu dan masa
depan seni, melestarikan seni tradisi sekaligus memungkinkan generasi
baru untuk belajar dan menghargai kekayaan budaya tradisi.

Untuk memastikan keberlanjutan dan pengembangan metode
cantrik dalam pendidikan seni kontemporer, beberapa langkah strategis
perlu diambil. Pertama, dokumentasi terhadap praktik-praktik seni
tradisional yang dilaksanakan dengan metode cantrik sangat penting
untuk melestarikan pengetahuan yang berharga ini. Dokumentasi tidak
hanya berbentuk tulisan, tetapi juga rekaman audiovisual yang
menggambarkan proses, teknik, dan filosofi yang diajarkan, sehingga
dapat diakses oleh generasi berikutnya, baik secara langsung di sentra
seni maupun melalui platform digital.

Kedua, pelatihan bagi para seniman tradisi dalam mengadaptasi
metode cantrik dengan pendekatan pedagogis yang lebih sistematis dan

integratif sangat diperlukan. Pelatihan ini akan membantu mereka

44



memformulasikan cara-cara mengajar yang lebih efektif dan berdaya
guna dalam konteks pendidikan seni modern, sekaligus
memperkenalkan mereka pada teknologi yang dapat mendukung
pembelajaran dan dokumentasi.

Ketiga, kolaborasi antara akademisi, praktisi, budayawan, dan
institusi seni perlu diperkuat. Perguruan tinggi seni dan lembaga
pendidikan seni harus menjadi mitra dalam upaya pelestarian dan
pengembangan metode cantrik, dengan membuka ruang bagi
mahasiswa untuk terlibat langsung dalam proses pembelajaran di sentra
seni. Program residensi atau magang dapat menjadi salah satu solusi
untuk menghubungkan dunia pendidikan formal dengan praktik seni
tradisi. Dengan langkah-langkah tersebut, diharapkan metode cantrik
dapat terus berkembang dan memberikan kontribusi yang signifikan
terhadap pendidikan seni yang berakar pada nilai-nilai lokal, serta
mempertahankan kekayaan budaya tradisi di tengah derasnya arus

globalisasi dan digitalisasi.

REFERENSI

Akkapurlaura, A. (2016). Periodisasi Tema Lukisan Kaca Bambang
Sonjaya. Jurnal Dimensi DKV: Seni Rupa dan Desain, 1(2),
151-164.

Almantara, H. A., Winata, G., & Yana, D. (2024). Elemen visual
Mitologi Cirebon dalam perancangan kerajinan gerabah
Sitiwinangun untuk produk interior. Serat Rupa: Journal of
Design, 8(1), 19-36.

Alya, S. H., Pandanwangi, A., & Effendi, 1. Z. (2023). Dekonstruksi
Seni  Lukis Tradisional Jelekong sebagai Ekspresi
Visual. Ideas: Jurnal Pendidikan, Sosial, dan Budaya, 9(2),
599-608.

Budiono, N. R. N. (2022). Konsep Tata Rias Sitiwinangun Fashion
Festival (Siffest). ATRAT: Jurnal Seni Rupa, 10(3), 279-288.

45



Dienaputra, R. D., Yunaidi, A., & Yuliawati, S. (2021).
Multikulturalisme Kebudayaan Daerah
Cirebon. Panggung, 31(2), 250-262.

Falah, A. M., & Munawaroh, A. A. P. (2023). Visual Elements Of
Dogdog, A Traditional Art In Cikaraha Village, Tasikmalaya
Regency. Cultural Arts International Journal, 3(1), 92-106.

Falah, A. M., Cahyana, A., & Gani, S. Z. (2024). Passing Down
Traditions and Culture: Methods of Painting Education at the
Jelekong Painting Center, Bandung, Indonesia. ISVS e-journal,
11(2), 92-117.

Falah, A. M., & Amalia, R. R. (2024). Analisis Bahasa Rupa Seni Lukis
Jelekong: Tema Lukisan Wayang Jaya Perbangsa. ViRAL
Journal (Visual Innovation, Representation, Arts and
Literacy), 1(2), 62-72.

Hudaepah, H. (2023). Sistem Pewarisan Seni Tradisi Gambang
Kromong Pada Sanggar Seni Janaka Di Depok Jawa
Barat. Prosiding ISBI Bandung.

Indrawati, M., & Sari, Y. I. (2024). Memahami warisan budaya dan
identitas lokal di Indonesia. Jurnal Penelitian dan Pendidikan
IPS, 18(1), 77-85.

Linnaja, N., & El Syam, R. S. (2025). Konsepsi Metamorfosis
Gondelan Sarunge Kiai Proposisi Pendidikan Islam:
Indeginiutas santri Nusantara. Jurnal Budi Pekerti Agama
Islam, 3(2), 309-319.

Pudjastawa, A. W. (2021). Cantrik Cultural Adaptation: Student’s Role
As Teacher Assistant In Maximizing Class Learning
Process. Isllac: Journal Of Intensive Studies On Language,
Literature, Art, And Culture, 5(2), 213-220.

Prabowo, T., & Subiyantoro, S. (2002). Sistem Pendidikan" Model
Cantrik”: Studi Etmografi Tentang Pola Pendidikan
Tradisional Tatah Sungging Di Desa Kepuhsari, Kecamatan
Manyaran, Kabupaten Wonogiri. Laporan Penelitian. Fakultas
Keguruan dan Ilmu Pendidikan, Universitas Sebelas Maret.

Praditha, D. G. E., & Wibisana, I. M. B. (2024). Hukum Kearifan Lokal:
Tradisi, Nilai, Dan Transformasi Dalam Konteks Kepemilikan
Warisan Budaya. Jurnal Yusthima, 4(1), 207-214.

46



Raharjo, T. (2009). Historisitas desa gerabah Kasongan. Program
Pascasarjana Institut Seni Indonesia Yogyakarta.

Rukmana, N. K. (2024). Perkembangan Gaya dan Teknik Seni Lukis
Jelekong Dekade Tahun 1970 sampai dengan Tahun
2024. ViRAL Journal (Visual Innovation, Representation, Arts
and Literacy), 1(1), 36-53.

Rukiah, Y., Sarwanto, S., Sutarno, S., & Sunardi, S. (2020). Visual
elements of semar calligraphy on cirebon glass painting of
kusdono’s work. Dewa Ruci: Jurnal Pengkajian dan
Penciptaan Seni, 15(2), 71-79.

Rosadi, H. (2018). Keramik Plered, Purwakarta, Jawa Barat
Riwayatmu Kini. Jurnal Dimensi Seni Rupa dan Desain, 14(2),
113-130.

Wahyusukma, T. P., Muchyidin, A., & Nursuprianah, 1. (2022). Macan
Ali In The Cirebon Glass Painting: The Study Of
Ethnomathematics. Journal of Mathematics Instruction, Social
Research and Opinion, 1(1), 27-40.

Yana, D., Dienaputra, R. D., Suryadimulya, A. S., & Sunarya, Y. Y.
(2020). Budaya Tradisi Sebagai Identitas dan Basis
Pengembangan  Keramik  Sitiwangun di = Kabupaten
Cirebon. Panggung, 30(2), 204-220.

Yana, D., Widiawati, D., & Listiani, W. (2013). Bahan Alam Engobe
Sebagai Solusi Masalah Pewarna Produk Kerajinan Keramik
Hias Plered Kabupaten Purwakarta. ATRAT: Jurnal Seni
Rupa, 1(3),211-223.

47



48



