MENGURAI PERAN MITOS
DALAM FORMASI
IDENTITAS METAL DI
UJUNG BERUNG, BANDUNG,
INDONESIA

Hinhin Agung Daryana

PENDAHULUAN

Dinamika musik metal bisa dikatakan rumit dan berlapis, hal ini
ditandai dengan inovasi dan eksperimen. Perkembangan musik dan
budaya metal sejak akhir tahun 60-an sampai saat ini mampu menarik
perhatian masyarakat dunia (Hjelm et al., 2011; Kahn-Harris, 2007;
Weinstein, 2000, 2016). Tidak hanya menyebarkan kepanikan moral,
menampilkan kompleksitas konstruksi gender (Weinstein, 2016),
hingga penentangan terhadap otoritas, dan konvensi masyarakat
dominan. Elemen sonik, verbal, dan visual yang menjadi media
ekpresinya menjadi kekuatan terbesar musik metal dalam memperluas
batasan musik, menumbuhkan beragam subgenre, dan memicu wacana
kebebasan artistik (Tsatsishvili, 2011).

Dukungan pemuda yang begitu besar terhadap musik metal ini
kemudian membawanya sampai ke Indonesia. Bersamaan dengan

berkembangnya budaya populer, internet, program TV, dan terbukanya

157



akses perdagangan luar negeri, semakin banyak anak muda Indonesia
yang menekuni musik metal. Basis terbesar musisi dan penggemar
metal berada di kota-kota besar Indonesia seperti Bandung, Jakarta,
Malang, dan Yogyakarta. Selama periode ini, sebagian besar karya-
karya yang diproduksi menyampaikan dinamika isu sosial-politik,
konstruksi gender, identitas, dan patriotisme (Martin Iverson, 2012).

Situasi tersebut dapat ditelusuri kembali ke akhir tahun 1980-an,
dengan kemunculan band-band pionir seperti Grausig di Jakata (Safani,
2022). Dekade 80-an akahir 90-an an awal menjadi periode di mana
metal ekstrem dianggap menentang rezim orde baru (Lukisworo &
Sutopo, 2017; Wallach & Levine, 2012). Jatuhnya Presiden Suharto
pada tahun 1998 sangat mempengaruhi situasi politik dan budaya saat
itu. Seiring tuntutan perubahan politik dan percepatan transformasi
dalam berbagai sektor muncul ke permukaan, hal ini pun memiliki
dampak besar pada lanskap musik populer, musik metal khususnya
(Barendregt & Zanten, 2002)

Pada perkembangannya, periode yang dikenal sebagai era
Reformasi ini membuka kebebasan ekspresi dan kreativitas publik.
Keterbukaan ini mendukung berkembangnya musik protes yang
mengkritik kebijakan yang dianggap tidak sesuai dengan kepentingan
publik melalui karya-karyanya (Suryadi, 2015). Aktualisasi lainnya
hadir dalam bentuk penerapan budaya kerja do it yourself dan
menentang bantuan dari pemerintah (Sen & Hill, 2000). Di wilayah
perkotaan, musik metal menjadi sarana negosiasi stratifikasi sosial,
gender, dan identitas, sekaligus memunculkan solidaritas di kalangan
musisi dan penggemarnya (Alkatiri et al., 2023)

Salah satu daerah di Bandung yang berkontribusi besar dalam

membentuk dinamika perkembangan musik metal di Indonesia adalah

158



Ujung Berung (Daryana et al., 2020). Daerah dataran tinggi yang
terletak di Bandung Timur ini, secara ekonomi merupakan daerah
transisi dari daerah pertanian menjadi pusat perkotaan yang yoda
ekonominya bertumpu pada industri kreatif dan perdagangan. Secara
sosial dan budaya, kawasan ini juga memiliki perhatian cukup tinggi
terhadap perkembangan seni dan budaya tradisional maupun populer
(Maulidiyah et al., 2024). Maka dari itu, tidak heran jika Ujung Berung
ditetapkan sebagai lokasi pengembangan Agro Wisata Seni Budaya
dengan beberapa potensi seni seperti Benjang, Reog, Kecapi Suling,
pencak silat, dan kecapi pantun (Berung, 2022).

Seiring waktu, Ujung Berung kemudian dikenal sebagai salah satu
kiblat musik metal Indonesia. Sejak awal tahun 1990-an, kawasan ini
menjadi salah satu basis terbesar komunitas musik metal. Hal ini
terlihat dari dukungan insfrastruktur dan signifikannya pertumbuhan
aspek sonik, visual, dan verbal. Situasi tersebut mendorong tumbuhnya
musik metal di berbagai daerah di Indonesia, sekaligus melegitimasi
Ujung Berung sebagai kiblat musik metal nasional. Penyematan ini
juga turut berkontribusi menjadikan

Ujung Berung sebagai penghasil band-band metal yang berhasil
tampil sebagai headliner di berbagai festival musik metal bergengsi di
tingkat nasional, regional, dan global. Dinamika perkembangan musik
dan komunitas metal di Ujung Berung, Bandung, dan Indonesia secara
umum merupakan praktik budaya yang kompleks yang besar
kemungkinan dipengaruhi mitos, narasi sejarah, dan dinamika sosial.

Anggapan di atas tidak sepenuhnya benar, karena anggapan
tersebut harus dibuktikan dan ditopang oleh argumentasi yang kuat.
Dengan demikian, keberlangsungan komunitas musik metal Ujung

Berung dan mitos yang melingkupinya menjadi penting untuk

159



dielaborasi. Hal ini diperlukan dalam memahami formasi identitas
metal dan disebarkan. Tulisan ini akan bersandar pada kerangka kerja
Bell tentang mythscape dalam menguraikan peran mitos dalam formasi
identitas. Bell menjelaskan bahwa mythscape mengacu pada ruang
dinamis di mana proses mitos diciptakan, dinegosiasikan, direproduksi
dan dinamika kekuasaan di sekitarnya (Bell, 2003; James & Walsh,
2023). Untuk memperoleh pemahaman lebih dalam, tulisan ini juga
akan menggabungkan konsep wurban mythscapes. Dalam konteks
Bennett (Bennett, 2002), urban mythscapes merujuk pada narasi,
makna, dan mitos yang dibangun yang dikaitkan orang-orang di ruang
perkotaan, khususnya yang dibentuk oleh musik dan media. Sedangkan
pengertian mitos merujuk pada narasi yang dibangun secara budaya
untuk menyampaikan makna, nilai, dan kepercayaan yang lebih dalam
tentang suatu tempat, peristiwa, atau identitas tertentu (Bennett, 2002).
Dengan demikian, tulisan ini akan menguraikan dengan cara seperti apa
narasi, nilai-nilai, dan kepercayaan dibangun, serta nilai-nilai apa saja
yang dibangun oleh komunitas Ujung Berung dalam menjaga formasi

identitas dan keberlangsungannya.

Mitos sebagai Alat Pemersatu Komunitas Ujungberung

Mitos dapat dipahami sebagai narasi terpilih yang membentuk
komunitas Ujung Berung dalam mengonstruksi pemahaman akan
musik metal. Produksi mitos pada tataran global, turut membentuk
mitos musik metal yang ada di Indonesia. Mitos-mitos yang tersebar
adalah bahwa musik metal seringkali diasosiasikan dengan kekerasan,
ketangguhan, perlawanan, pemberontakan, okultisme, dan
maskulinitas (N. Scott, 2016; N. W. R. Scott, 2016). Sebagai salah satu

komunitas metal tertua di Indonesia, para penggiat musik metal di

160



Ujung Berung turut mengkooptasi dan mereproduksi mitos tersebut
dalam praktik budayanya. Mitos-mitos ini pula yang pada
perkembangannya membentuk identitas kolektif metal di Ujung
Berung sejak tahun 1900-an. Mitos-mitos dalam bentuk narasi ini tidak
berdiri sendiri, melainkan mereka peroleh dari pengalaman empiris dari
penggalian referensi sonik, interaksi dengan penggiat metal lain, serta
media. Dalam perjalanannya, narasi ini secara terus menerus dibentuk
secara aktif oleh aktor-aktor dalam beragam profesi seperti musisi,

penulis, akademisi, dan jurnalis.

Transformasi Sosial: Dari Pemberontakan ke Ruang Kreatif

Kesadaran akan ketertarikan musik yang sama pada gilirannya
menawarkan ruang untuk mengekspresikan identitas musik dan gaya
hidupnya (Rowe, 2023; Snell, 2012). Bagi komunitas Ujung Berung,
musik metal dianggap sarana ekspresi yang menumbuhkan rasa
memiliki terhadap komunitas yang patuh nilai-nilai yang disepakati.
Semangat perlawanan, memberontak, dan otentisitas ini ini terekam
melalui musik dan artefak budayanya. Dari segi musik, terlihat
bagaimana mereka menentang standarisasi yang dikaitkan dengan
musik populer. Musik-musik yang diproduksi oleh band-band metal
Ujung Berung seperti Jasad, Forgotten, Burgerkill, Disinfected, dan
Beside menekankan kreativitas yang cenderung transgresif. Hal ini
tercermin dari penggunaan tempo, scale, dinamika, dan struktur
komposisi yang menentang tradisi arus musik utama.

Secara lirikal, mereka juga memberi ruang bagi suara-suara yang
menentang ketidakadilan dan penindasan dalam negara dan sistem
kapitalis. Aktivitas perlawanan politik tercermin dari lirik-lirik lagu

yang sebagian bercerita tentang sindiran dan kritik terhadap

161



pemerintah, kapitalisme, atau kondisi sosial-kultural di sekelilingnya.
Pada titik tertentu, musik metal dijadikan sarana bentuk perlawanan
terhadap kontrol ketat pemerintah dalam bentuk regulasi dan
penyensoran.

Dari segi sosial-kultural juga menujukkan bahwa sejak awal
terbentuk komunitas ini, mereka selalu memberi ruang terhadap
perempuan. Bahkan, pergerakan terkini pun menerminkan bagaimana
sebagian dari mereka menentang maskulinitas hegemonik, dan
menawarkan kontruksi maskulinitas alternatif (Daryana et al., 2023).
Pergeseran ini dapat dipandang sebagai penentangan terhadap dominasi
laki-laki yang selalu dilekatkan pada musik metal.

Dari sisi budaya konsumen juga terlihat mereka seringkali
menentang tekanan komersil dan komodifikasi musik dengan
melakukan inisiatif penggalangan dana (patungan) dan penerapan
budaya kerja kerja DIY (do it yourself). Pada dasarnya, dapat
diargumentasikan bahwa komunitas Ujung Berung sejak awal
memperlihatkan kecenderungan memungsikan musik metal sebagai
bentuk perlawanan dan pemberontakan terhadap budaya dominan
seperti komodifikasi, konstruksi gender, serta penindasan sosial dan
politik.

Penentangan terhadap globalisasi juga tercermin dari pergerakan
Sundanese Metal (Daryana, 2021). Pergerakan ini memiliki pengaruh
besar dalam menumbuhkan kesadaran metalheads Ujung Berung akan
identitas kulturalnya, sebagai orang Sunda dan Indonesia. Mereka
menggunakan strategi pembangunan persona metal dengan
menekankan citra laki- laki yang mencintai tanah air dan budaya Sunda.
Dari sekian banyak band yang paling mengemuka dan dianggap sangat

mempengaruhi penggemar dan musisi- musisi metal lainnya adalah

162



Jasad. Sebagai salah satu band pionir death metal di Bandung, Jasad
berhasil mengomunikasikan isu kelokalan melalui penampilan, lirik,
dan musiknya. Gerakan metal ini muncul sekitar tahun 2000-an yang
berusaha mengedepankan penemuan makna dan tujuan hidup yang
dilandasi nilai-nilai budaya dan kearifan lokal. Tidak hanya
mengadopsi nilai-nilai Sunda, musisi Sundanese Metal melakukan
eksplorasi dengan menyertakan instrumen tradisional Sunda
(tarawangsa, karinding, kecapi, dan suling), teknik vokal dalang
wayang golek, dan lirik Sunda ke dalam musiknya. Lebih jauh lagi
mereka melengkapi penampilannya dengan pakaian adat Sunda sebagai
penanda identitas kutural.

Perpaduan dua budaya ini mampu mendorong teman-teman musisi
metal lainnya dalam upaya pencarian identitas kultural melalui makna
filosofis yang terkandung dalam elemen-elemen tersebut (Muljadji,
2016). Terinspirasi dari komunitas-komunitas metal di dunia, seperti
Texas death metal, sebagian personil Jasad berupaya mendalami nilai-
nilai kearifan lokal Sunda dengan menjalin hubungan dengan
organisasi, komunitas, dan kelompok-kelompok kasundaan yang
terdapat di Bandung. Hubungan inilah yang akhirnya membawa
interkasi positif pendalaman konsep-konsep kasundaan yang kemudian
menjadi inspirasi karya-karyanya.

Para penggagas gerakan Sundanese Metal di antaranya Man Jasad,
Amenk Disinfected, dan Okid Gugat. Interaksi dengan kelompok-
kelompok kasundaan ini juga mempengaruhi gaya berpakaian.
Perpaduan gaya berpakaian metal dan Sunda ini digunakan sebagai
kostum dalam setiap pertunjukan di atas panggung. Dengan
menyertakan atribut yang melambangkan Sunda dan Indonesia

tersebut, band Jasad telah menempatkan elemen lokal dalam gaya

163



berpakaian mereka tanpa mengurangi identitas mereka sebagai
metalhead. Simbol kelokalan dalam pakaian yang mereka kenakan
merupakan representasi dialog antara identitas lokal dengan nilai global
yang tercermin dalam musik dan penampilannya. Dalam hal ini musik
seolah-olah bekerja secara material untuk menentukan perbedaan
identitas seseorang (Frith, 1995). Melihat praktik Sundanese Metal
selama hampir dua dekade ini, bukan hanya interkasi, tetapi praktik
yang telah menjadi gaya hidup. Indikatornya terlihat dari munculnya
ciri kepribadian masyarakat Sund yang tetap bersikap ramah (someah)
dan terbuka akan hal baru, tapi tetap tangguh dan maskulin.

Fenomena ini mendapat dukungan besar dari penggemar metal
Bandung dan Indonesia. Para penggemar terdorong untuk mengikuti
yang dikampanyekan idolanya. lkat kepala tradisional seolah-olah
menjadi atribut wajib untuk dipakai oleh penggemar Sundanese Metal.
Di samping itu, besarnya pengaruh Jasad yang mempunyai 161 ribu-an
penggemar di media sosialnya berkembang ke arah yang lebih positif.
Tanpa diperintah, para penggemar band Jasad tersadar untuk turut
melestarikan budaya Sunda. Gerakan metal Sunda ini merupakan
sebuah pernyataan dan ajakan bagi metalheads yang berasal dari etnis
lain di Indonesia untuk lebih percaya diri dalam menunjukkan identitas
kelokalannya melalui musik metal. Persona yang dibangun band Jasad
seolah-olah sebuah ajakan bagi metalheads Indonesia untuk tidak malu
menunjukkan identitas Indonesianya (Heryanto, 14 Juni 2020).

Aspek-aspek virtuositas yang terkandung dalam musik metal,
seperti riff gitar, aransemen, vokal growl, pola drum, dan tempo yang
cenderung melampaui batasan genre musik populer lainnya
mencerminkan  kompleksitas  keterampilan = bermusik  dan

menumbuhkan mitos bahwa metal adalah musik yang memerlukan

164



virtuositas (Camacho & del Campo, 2017). Hampir semua subgenre
metal, seperti metal core, hardcore, black metal, progressive metal,
technical death metal, dan djent menuntut keterampilan teknis yang
tinggi untuk memainkannya (Tsatsishvili, 2011). Kompleksitas ini
mendorong beberapa musisi metal Ujung Berung untuk mendirikan
sekolah musik yang berfokus pada pembelajaran musik metal.
Fenomena ini bermula dari keresahan yang dirasakan sebagian musisi
metal Ujung Berung tentang isu regenerasi. Mayoritas pendahulu
mereka yang ototidak, di jawab dengan didirikannya infrastruktur yang
mendukung ekspresi anggota komunitas Ujung Berung dalam
mendukung narasi virtuositas. Lembaga-lembaga musik non-formal
seperti AGC Music school dan Ngedrum Skool hadir sebagai ruang
edukasi yang berperan mereproduksi narasi alternatif yang
menekankan keahlian dan kedalaman musik, agar memperdalam
pemahaman akan kompleksitas musikal dalam metal. Mitos virtuositas
terus dibangun sebagai hakikat dari praktik bermusik metal, proses
yang terus dipelihara dan dijaga ini pula yang sekurang-kurangnya
menjawab isu regenerasi, keragaman subgenre, dan penentangan
terhadap wacana publik yang menganggap musik metal adalah musik
asal dan tidak memiliki dasar.

Seiring perjalanan, dinamika perlawanan ini semakin rumit,
bahkan kerap kali kontradiktif. Dalam konteks yang lebih luas, seiring
tumbuh kembangnya komunitas yang memiliki peluang akivitas
ekonomi yang besar, komunitas metal menjadi sarana bagi sebagian
anak muda untuk memperoleh mobilitas dan status sosial yang lebih
tinggi. Persinggungan dengan perusahaan besar (rokok, instrumen
musik, dan perusahaan besar lainnya) tidak terhindarkan. Investasi

yang cukup besar dalam sebuah proses produksi, distribusi, dan

165



promosi menjadi sebab dari terjadinya hal tersebut. Sebagaimana
pengamatan Alkatiri (Alkatiri et al., 2023), situasi ini dipandang
sebagai perlawanan semu. Saya memandang bahwa situasi ini
menunjukkan dinamika perkembangan signifikan dalam mitos
perlawanan. Berbeda dengan pandangan sebelumnya yang bertendensi
melihat komunitas ini secara statis, sebagian dari mereka nyatanya
tetap mempertahankan otentisitas melalui praktik budayanya. Pada saat
bersamaan, mereka juga secara strategis mengkooptasi nilai-nilai
budaya arus utama dan kapital. Bukan sebagai bentuk penyerahan,
melainkan sebagai strategi menjaga keberlangsungan komunitas,
menghndari konflik internal, dan memperluas dukungan. Situasi ini
juga mencerminkan bahwa perlawanan tidak berarti penolakan keras,
sebaliknya bisa hadir sebagai strategi negosiasi yang disesuaikan

dengan konteks sosial-kultural.

Simbol, Ritual, Artefak, dan Solidaritas Kelompok

Penggunaan simbol-simbol transgresif seperti penggambaran
kekerasan, seksisme, dan ikonografi yang menciptakan kesan takut
tidak hanya memperkuat citra musik metal sebagai ekspresi
maskulinitas tetapi berperan dalam mengonstruksi mitos kolektif di
dalam komunitas metal Ujung Berung. Selain membangun narasi
resistensi terhadap budaya dominan, representasi simbolik semacam ini
juga bisa dianggap meningkatkan rasa memiliki komunitas bagi
anggota-anggotanya. Pada tataran ini, nilai-nilai dalam simbol tersebut
(salah satunya maskulinitas) berperan sebagai perangkat ideologis yang
merekatkan hubungan, solidaritas, dan pengakuan. Dengan perkataan

lain, maskulinitas menjadi standar tidak tertulis yang disepakati dan

166



tidak telihat yang memberikan kewenangan untuk diakui sebagai
bagian dari komunitas.

Simbol-simbol ini digunakan dalam beragam kebutuhan, umumnya
dapat dilihat dari sampul album dan media yang mendampingi rekaman
musik seperti kaos, pin, topi, hoodie, zipper, dan emblem (patches).
Selain itu, simbol-simbol ini pun tersirat dari artistik panggung, tubuh
(gestur, tato, piercing, gaya rambut, corpse paint), gaya berpakaian
(jaket kulit, jeans, hoodie, tshirt), serta adegan dalam video klip
bertujuan untuk memproyeksikan citra, sikap, pandangan, dan emosi
yang ingin ditangkap oleh penggemarnya. Kompleksitas simbol yang
dapat diidentifikasi pada elemen-elemen visual album, gaya
berpakaian, video musik, dan aksi panggung secara konsisten
mereproduksi dan merepresentasikan maskulinitas. Secara garis besar,
representasi ini membentuk narasi kolektif tentang keberanian,
resistensi, ketangguhan, kebebasan, serta kesadaran mereka akan
identitas, etnisitas, dan kelas. Seiring waktu, mitos ini terus
dipertahankan dan diwariskan oleh komunitas Ujung Berung. Pada saat
yang sama, mitos ini. pun berampak pada kuatnya rasa saling memiliki
anggota, keterhubungan emosional, dan kesadaran kolektif bahwa
mereka menjadi bagian yang tidak hanya sekedar individu atau genre
musik, tetapi menjadi jaringan yang tidak terpisahkan dari percaturan
musik metal global.

Mitos lain yang turut memperkuat eksistensi komunitas musik
metal Ujung Berung adalah ritual (cek schecner) berkunjung ke gigs
atau festival musik metal ternama, dan koleksi rilisan fisik dalam
bentuk kaset dan vinyl. Berkunjung ke gigs atau festival musik metal
merupakan media yang mempunyai peran sentral bagi keberlangsungan

komunitas metal, terutama tentang pola berjejaring. Pertemanan dan

167



persaudaraan seolah-olah dimaknai sebagai sebuah etika sosialisasi dan
syarat mutlak seseorang menjadi bagian dari komunitas Ujung Berung
(Wallach, 2008). Nilai pertemanan juga dipandang mampu
menghilangkan segala macam bentuk sekat ideologi keyakinan,
budaya, etnisitas, dan kelas. Dari peristiwa tersebut dapat dipahami
bahwa komunitas metal Ujung Berung, Bandung umumnya, sangat cair
secara ideologis. Negosiasi kultural dilakukan agar dapat
menghilangkan semua sekat-sekat itu. Laki-laki lain atau bahkan
perempuan tidak lagi harus patuh pada kode maskulin untuk menjadi
bagian dari komunitas metal Ujung Berung, nilai maskulinitas yang
biasanya cukup lekat di dalam komunitas metal kini bisa dirundingkan.

Selain menjadi tempat nongkrong, berinteraksi, dan berjejaring, di
dalam gigs atau festival musik metal kita bisa melihat aksi panggung,
tata panggung, gaya berpakaian, dan ekpresi tubuh musisi dan
penggemar yang bisa diasosikan dengan pembentukan mitos. Aksi
panggung dan menari (moshing dan headbanging) merupakan sebuah
respon fisik dari musisi dan penggemar ketika menikmati musik yang
dimainkan saat pertunjukan berlangsung. Dalam konteks yang berbeda,
Merriam (Merriam, 2006) menjelaskan bahwa musik mendorong reaksi
fisik berupa tarian. Ekspresi musisi dan penggemar metal melalui tarian
ini pula yang akhirnya menjadi ciri khas gerakan musik metal.
Moshing, headbanging, stage diving dan crowd surfing adalah bentuk
ekpresi tubuh saat menikmati musik metal. Meskipun menampilkan
agresifitas, kekuatan fisik, dan kekerasan yang awalnya diadopsi dari
penggemar musik punk (Hebdige, 1979; Phillips & Cogan, 2009;
Riches, 2014), besarnya jumlah orang di arena moshpit dianggap
sebagai indikator suksesnya sebuah pertunjukan musik metal. Dalam

sudut pandang mitos, ekspresi tubuh ini menjadi sarana pelepasan

168



emosi sekaligus representasi ikatan (bonding), Kkesetaraan,
kebersamaan yang dibangun dan menjadi situs bertemunya idola
dengan penggemar, kemudian bersama-sama menikmati musik yang
sama-sama mereka gemari.

Pada tahapan ini, cara musisi dan penggemar metal memproduksi
makna dan mitos dari simbol, gaya berpakaian, ekspresi tubuh, tata
panggung dan video musik dapat diargumentasikan sebagai strategi
penyampaian pesan dan karakter seorang laki-laki maskulin. Sebagai
sesuatu yang material dan secara sengaja diatur, dikondisikan dan
dibatasi oleh konvensi sejarah metal dan budaya tandingan. Ditinjau
dari perspektif ini, kebertahanan komunitas metal Ujung Berung dan
pengaruhnya yang bertahan lama didasarkan pada faktor aktor-aktor
yang berada di dalamya. Mitos yang tersirat dari kekhasan musik, nilai-
nilai kesetaraan, persaudaraan, solidaritas, kompetisi, dan agresifitas,
kemudian menjadi landasan berpikir para praktisi musik metal pada
akhirnya membentuk nilai normatif yang berkembang menjadi sebuah
konvensi. Pada titik ini pula, nilai normatif dalam komunitas metal
Ujung Berung ini menumbuhkan loyalitas dan sikap saling dukung
antar komunitas di kota-kota lain, antar komunitas yang berbeda genre,
dan dukungan kuat terbentuknya roda ekonomi yang berada di
sekeliling komunitas ini tumbuh, termasuk aktivitas produksi
merchandise dan distro lokal. Dengan demikian, pembentukan mitos
dalam komunitas Ujung Berung bisa dianggap melampaui sekedar gaya
atau simbol, tetapi sebagai bentuk peryataan bahwa mereka berada dan
berbeda dengan arus utama. Melalui narasi yang keberanian,
perlawanan, dan maskulinitas, komunitas ini membangun kekhasan

identitas yang tegas dan mempunyai sikap. Proses ini menetapkan

169



batasan yang jelas, mendefinisikan siapa mereka dan apa yang mereka

yakini, sekaligus memperkuat hubungan di antara para anggotanya.

Media sebagai Agen Produksi dan Reproduksi Mitos dalam
Komunitas Metal Ujung Berung

Media, yang mencakup artefak yang dimediasi dan tidak dimediasi,
secara signifikan membentuk budaya populer melalui simbol verbal,
nonverbal, diskursif, dan nondiskursif (Endres, 2012). Media
menjalankan berbagai fungsi vital dan memberikan dampak besar bagi
masyarakat, termasuk membentuk opini publik, menetapkan agenda
politik, menghubungkan pemerintah dan warga negara, memantau
kegiatan pemerintah, mendorong sosialisasi, menyediakan hiburan, dan
mendidik masyarakat tentang pemahaman gender (Bennis &
Ghourdou, 2024; Choirin et al., 2023; Perveen et al., 2019). Dengan
mempetimbangkan media seperti film, radio, televisi, dan internet,
sebagai bagian dari mythscapes kontemporer, kita dapat memperoleh
pemahaman bagaimana komunitas Ujung Berung menciptakan makna,
membentuk identitas, dan membesarkan komunitas di era digital.

Disampaikan oleh Kimung (Kimung, 2013) bahwa perjalanan
Funeral (yang dipercaya sebagai band ekstrim metal pertama di Ujung
Berung) dan perkembangan musik metal di sekitarnya dipengaruhi
kehadiran Radio Salam Rama Dwihasta pada tahun 1990-1991.
Meskipun radio ini pada awalnya meutar lagu-lagu dangdut, atas izin
pemiliknya kemudian membuka ruang bagi penyebaran penyebaran
musik metal di Ujung Berung. Di radio ini pula, selanjutnya banyak
diputar lagu-lagu metal yang menginformasikan jenis subgenre, dan
band. Lebih jauh lagi radio ini menjadi referensi yang menjadi pijakan

awal para musisi dan menimbulkan tradisi frading tapes. tradisi

170



bertukar musik dikalangan penggemar musik metal dan punk,
umumnya dalam bentuk kaset (Stevens, 2016). Praktik ini merupakan
cara penting bagi band-band metal di Ujung Berung dalam
mengapresiasi musik metal baru, tetapi cara mendapatkan eksposur
internasional.

Dalam rentang waktu yang cenderung bersamaan, kehadiran
pemilik stasiun radio lokal Bandung, GMR juga turut mempelopori
produksi album Pas Band secara swadaya (Sen & Hill, 2000). Hal ini
mendorong band-band metal lainnya untuk merekam karya-karya dan
mendistribusikannya secara mandiri. Kehadiran GMR menjadi titik
penting dalam meningkatnya popularitas band-band metal awal 1990-
an di Bandung melalui konser dan festival. Pada perkembangan
selanjutnya, pada program-program radio lokal yang memutar musik
metal dan musik independen secara umum mulai bermunculan. Radio
CBL-dengan program radio distorsi (2007), Radio Oz-Galasin (2009),
Radio Oz-extreme moshpit (2010).

Dalam konteks produksi makna, media, khususnya radio turut
memproduksi makna dan mitos musik metal di Bandung. Transmisi
nilai, pandangan, dan kepercayaan terkait musik metal seolah-olah
menemukan saluran yang tepat dalam mentransmisikan nilai-nilai DIY,
okultisme, dan kreativitas (Sujudi, 2020). Wawancara dan penampilan
tokoh-tokoh ikonik dalam festival menjadi ruang penting dalam
mengartikulasikan nilai-nilai yang berlaku dalam praktik budaya metal.
Tokoh-tokoh ikonik ini juga yang kemudian dipandang sebagai
representasi hidup yang memperkuat narasi kolektif tentang yang kerap
kali berfokus pada tema pemberontakan, pelanggaran, atau keahlian,
yang beresonansi dengan penggemar dan menjadi bagian dari mitos

metal (James & Walsh, 2019).

171



Perkembangan musik metal di Bandung semakin meluas dengan
hadirnya zine lokal Swirl dan Revogram sekitar tahun 1994-1995
(Kimung, 2013 ). Zine tersebut memuat liputan selektif yang mencakup
ulasan rilisan terbaru, simbol, narasi sejarah, kemunculan tokoh ikonik
yang berjuang melawan sistem dan bertahan di jalur independen dalam
bentuk teks dan visual. Seiring waktu, tradisi ini bertahan dan
menginspirasi lahirnya Zine New Noise di tahun 2000 s/d 2004 yang
kurang lebih isinya serupa (Kimung, 2022). Dalam hal ini mitos
tentang kekerasan, perlawanan, keberanian, dan kesan seram
direproduksi dan dikonstruksi secara terus menerus.

Perkembangan teknologi dengan adanya internet mendorong
persebaran musik metal Ujung Berung ke arah global. Internet berperan
dalam menyediakan informasi penting tentang perkembangan musik
metal dunia, yang pada proses selanjutnya membantu meningkatkan
keberagaman referensi musik, kreativitas, keterampilan bermusik,
pertunjukan, perputaran ekonomi, dan distribusi musik metal. Sejak
mengenal Friendster dan My space sekitar tahun 2003, musisi metal
Ujung Berung menggunakan media tersebut sebagai sarana untuk
memperkuat jaringan, estetika dan identitas visual, baik pakaian,
simbol, logo, maupun tata panggung. Persebaran informasi yang
massif, cepat, dan linta batas geografis ini pada akhirnya membawa
beberapa band metal Ujung Berung ke ranah global, baik rilisan,
konser, festival, dan produksi musik.

Platform media sosial yang meliputi Instagram, Youtube, dan
Facebook adalah ruang virtual (virtual mythscape) tempat para anggota
komunitas metal Ujung Berung mengonstruksi mitos. Mitos ini tidak
hanya terkait personal dan ketertarikan mereka terhadap musik metal,

tetapi media sosial berperan penting sebagai media penyebaran narasi,

172



nilai-nilai, dan kepercayaan dalam musik metal. Pada titik tertentu,
aktivitas mereka dalam bentuk unggahan edukasi alat musik, sejarah
metal, aktivitas pertunjukan, vlog, membangun, melestarikan, dan

mereproduksi narasi metal dan identitas kolektif di era digital.

PENUTUP

Penjelasan sebelumnya telah menunjukan bahwa bertahannya
komunitas metal Ujung Berung sampai hari ini, dengan segala predikat
yang melekat, adalah konsekuensi dari konsistensi para anggota
komunitas dalam menjalankan praktik budaya. Sejak awal terbentuk,
komunitas Ujung berung secara terus menerus mereproduksi mitos
untuk menyampaikan makna, nilai-nilai, dan kepercayaan melalui
musik, lirik, pertunjukan, aspek visual, edukasi, dan media. Mitos-
mitos metal yang diadaptasi, diproduksi, dan direproduksi berperan
sebagai narasi kolektif yang membentuk identitas metal Ujung Berung,
solidaritas, dan resistensi terhadap budaya dominan. Dengan demikian,
proses formasi identitas menjadi bagian integral dari praktik budaya
komunitas Ujung Berung.

Pengalaman bersama dalam ritual musik metal seperti menghadiri
konser, moshing, nongkrong, moshing, dan belajar musik semakin
menguatkan rasa memiliki komunitas. Gigs dan festival musik metal
menjadi ruang vital dalam interaksi, Ahomosocial bonding, serta
pembentukan identitas kolektif. Pada titik ini, komunitas Ujung Berung
mereproduksi narasi yang melampaui batas sosial dan geografi. Sejalan
dengan konsep Anderson (Anderson, 2006) tentang komunitas
imajiner, keterlibatan bersama dalam musik metal di Ujung Berung
menciptakan identitas komunal yang melampaui pengalaman individu

dan membangun relasi berdasarkan ketertarikan musik dan praktik

173



budaya yang sama yaitu, metal. Bisa jadi, anggota komunitas metal
Ujung Berung mungkin saja tidak pernah bertemu, tetapi merasakan
hubungan mendalam melalui narasi bersama.

Media juga berperan penting dalam menyebarluaskan dan
menguatkan mitos melalui beberapa saluran, yaitu media sosial,
televisi, radio, dan situs web yang mengarah pada keterlibatan publik
yang lebih luas dan pelanggengan lintas generasi. Media-media
tersebut memfasilitasi penyebaran mitos dan menjaga komunitas tetap
hidup dan berkembang. Tanpa mitos, rasanya komunitas Ujung Berung
hanya komunitas musik biasa yang dapat tereduksi menjadi komunitas
musik keras saja. Tetapi, mereka membuktikan bahwa mitos yang
melingkupinya begitu dinamis. Mitos yang direpoduksi begitu adaptif
dan bertransformasi seiring dinamika perubahan politik, sosial,
kultural.

Singkatnya, urban mythscapes, dalam hal ini komunitas Ujung
Berung dapat memotret sekaligus merangkum bagaimana imajinasi
kolektif tentang sebuah daerah perkotaan yang lekat dengan musik
metal, mengadaptasi, memproduksi, dan mereproduksi mitos untuk
membangun identitas kolektif, menjaga eksistensi, dan menciptakan
mitos bahwa Ujung Berung bukan hanya soal tempat di wilayah
perkotaan, tetapi aktivitas komunitas musik metalnya mampu
menumbuhkan nilai simbolis, ekonomis, emosional, dan sosial bagi

para anggota komunitas dan masyarakat sekitarnya.

DAFTAR PUSTAKA

Alkatiri, Z., Aviandy, M., Nugraha, F. M., Setiawan, H., & Putri, M. L.
(2023). A pseudo-rebellion: Ujung Berung metalheads in the
contestation of identity space in Bandung, 2010-22. Metal
Music Studies, 9(2), 233-255.

174



Anderson, B. (2006). Imagined Communities: Reflections on the Origin
and Spread of Nationalism. Verso.

Barendregt, B., & Zanten, W. v. (2002). Popular Music in Indonesia
since 1998, in Particular Fusion, Indie and Islamic Music on
Video Compact Discs and the Internet. In Yearbook for
Traditional Music (Vol. 34, pp. 67-113). International Council
for Traditional Music.

Bell, D. (2003). Mythscapes: Memory, mythology, and national
identity. The British journal of sociology, 54, 63-81.
https://doi.org/10.1080/0007131032000045905

Bennett, A. (2002). Music, media and urban mythscapes: a study of the
‘Canterbury Sound’. Media, Culture & Society, 24(1), 87-100.

Bennis, M., & Ghourdou, T. (2024). Exploring the Relationship
between Media and Culture: A Cultural Studies Perspective.
Journal of Humanities and Social Sciences Studies, 6(2), 83-
91.

Berung, K. U. (2022). Profil dan Tipologi Kecamatan Ujung Berung
Kota Bandung. Kecamatan Ujung Berung

Camacho, M. B., & del Campo, N. P. (2017). A Twist in the Song:
Retracing Myth and Dante” s Poem in Heavy Metal Music.
Iconol4, 15(1), 166-185.

Choirin, M., Fajarulloh, S., & Guleng, M. P. (2023). The Da’wah
Message in the Film &quot;Tarung Sarung&quot;: Faith,
Worship, and Moral Behavior. MUHARRIK: Jurnal Dakwah
dan Sosial, o(1), 105-123.
https://doi.org/10.37680/muharrik.v6il.1742

Daryana, H., Aquarini, P., & and Upaja Budi, D. S. (2023). It is time
for men and women to act: constructing a female-friendly

space in a male-dominated scene. Journal for Cultural
Research, 27(2), 224-239.
https://doi.org/10.1080/14797585.2023.2224538

Daryana, H. A. (2021). Konstruksi Maskulinitas dalam Subkultur Metal
Bandung Universitas Padjadjaran ]. Bandung.

Daryana, H. A., Priyatna, A., & Mulyadi, R. M. (2020). The new metal
men: Exploring model of flexible masculinity in the bandung
metal scene. Masculinities & Social Change, 9(2), 148-173.

175


https://doi.org/10.1080/0007131032000045905
https://doi.org/10.37680/muharrik.v6i1.1742
https://doi.org/10.1080/14797585.2023.2224538

Endres, T. G. (2012). A message-centered Approach to Teaching a
College-level Course in Popular Culture. Procedia - Social and
Behavioral Sciences, 55, 746-755.
https://doi.org/https://doi.org/10.1016/i.sbspro.2012.09.560

Frith, S. (1995). Popular Music: Style and Identity (Vol. null).

Hebdige, D. (1979). Subculture : the Meaning of Style. Routledge.
http://SLQ.eblib.com.au/patron/FullRecord.aspx?p=169053

Heryanto, Y. (14 Juni 2020). Wawancara Pribadi In H. A. Daryana
(Ed.). Bandung.

Hjelm, T., Kahn-Harris, K., & LeVine, M. (2011). Heavy Metal as
Controversy and Counterculture. Popular Music History, 1(2),
5-18. https://doi.org/doi:10.1558/pomh.v6il/2.5

James, K., & Walsh, R. (2019). Religion and heavy metal music in
Indonesia. Popular Music, 38(2), 276-297.
https://doi.org/10.1017/S0261143019000102

James, K., & Walsh, R. (2023). Forever underground,forever black:The
Indonesian death metal scene as mythscape andthe Ujung
Berung death metal scene as myth. Popular Music History.

Kahn-Harris, K. (2007). Extreme Metal Music and Culture on the Edge.
Berg.

Kimung. (2013 ). Panceg Dina Galur Ujung Berung Rebels Minor
Books.

Kimung. (2022). Extreme Decade for the Moshpit Pride Part 1 : A
Hammer to International Blast. Extreme Moshpit.
https://extrememoshpit.tv/issue/extreme-decade-for-the-

moshpit-pride-part-1-a-hammer-to-international-blast
Lukisworo, A., & Sutopo, O. R. (2017). Metal DIY: Dominasi, Strategi,
dan Resistensi. Jurnal Studi Pemuda, 6(2), 578-589.
Martin Iverson, S. (2012). Autonomous Youth? Independence and

Precariousness in the Indonesian Underground Music Scene.
The Asia Pacific Journal of Anthropology, 13(4), 382-397.
https://doi.org/10.1080/14442213.2011.636062
Maulidiyah, S., Rumahorbo, L. F., & Agen, T. (2024). Kecamatan
Ujung Berung dalam Angka Ujung Berung District in Figures
2024 (Vol. 17). BPS-Statistics Bandung Municipalit Bandung.
Merriam, A. P. (2006). The Anthropology Of Music. Northwestern
Univ. Press.

176


https://doi.org/https:/doi.org/10.1016/j.sbspro.2012.09.560
http://slq.eblib.com.au/patron/FullRecord.aspx?p=169053
https://doi.org/doi:10.1558/pomh.v6i1/2.5
https://doi.org/10.1017/S0261143019000102
https://extrememoshpit.tv/issue/extreme-decade-for-the-moshpit-pride-part-1-a-hammer-to-international-blast
https://extrememoshpit.tv/issue/extreme-decade-for-the-moshpit-pride-part-1-a-hammer-to-international-blast
https://doi.org/10.1080/14442213.2011.636062

Muljadji, Y. (2016). 1.1. The folk underground music as culture
revivalism: mixing the sundanese traditional musical
instruments and underground music as the struggle for culture
sovereignty.

Perveen, A., Shamsuddin, M., & Shehzad, M. (2019). The Importance
of Media: A Historical Analysis. Journal of Mass
Communication Department, Dept of Mass Communication,
University of Karachi, 11(0).
https://doi.org/10.46568/jmed.v11i0.5

Phillips, W., & Cogan, B. (2009). Encyclopedia of Heavy Metal Music.
Greenwood Press.

Riches, G. (2014). Brothers of Metal! Heavy Metal Masculinities,
Moshpit Practices and Homosociality. In S. Roberts (Ed.),
Debating Modern Masculinities: Change, Continuity, Crisis?
(pp. 88-105). Palgrave Macmillan.
https://doi.org/10.1057/9781137394842

Rowe, P. (2023). Metal Identities and Self-Talk: Internal Conversations
of Belonging, Empowerment, Well-being and Resilience. In J.-
P. Herbst (Ed.), The Cambridge Companion to Metal Music
(pp- 131-143). Cambridge University Press.
https://doi.org/DOI: 10.1017/9781108991162.010

Safani, M. (2022). Eksistensi Musik Death Metal Di Jakarta (1989-
2000) UNIVERSITAS NEGERI JAKARTA].

Scott, N. (2016). The monstrous male and myths of masculinity in
heavy metal. In Heavy Metal, Gender and Sexuality (pp. 121-
130). Routledge.

Scott, N. W. R. (2016). Heavy metal as resistance.

Sen, K., & Hill, D. T. (2000). Media, Culture and Politics in Indonesia.
Oxford University Press.
https://books.google.co.id/books?id=SMJoAAAAIAAJ

Snell, D. (2012). The everyday Bogans: Identity and community
amongst Heavy Metal fans University of Waikato].

Stevens, B. (2016). Tape-Trading: The Secret Of The Underground.
https://www.deathmetal.org/article/tape-trading-the-secret-of-
the-underground/

177


https://doi.org/10.46568/jmcd.v11i0.5
https://doi.org/10.1057/9781137394842
https://doi.org/DOI
https://books.google.co.id/books?id=5MJoAAAAIAAJ
https://www.deathmetal.org/article/tape-trading-the-secret-of-the-underground/
https://www.deathmetal.org/article/tape-trading-the-secret-of-the-underground/

Sujudi, A. (2020). Hibridisasi Heavy Metal dan Islam: Tranformasi
Band Metal Sebagai Lahirnya Metal Islam di Indonesia.
Intermestic: Journal of International Studies, 4(2), 200-221.

Suryadi, S. (2015). The recording industry and "regional" culture in
Indonesia; The case of Minangkabau. WACANA, Jurnal llmiah
Ilmu Komunikasi, 16(2).

Tsatsishvili, V. (2011). Automatic Subgenre Classification Of Heavy
Metal Music University Of Jyviskyld]. FInland.

Wallach, J. (2008). Modern Noise, Fluid Genres: Popular Music in
Indonesia, 1997-2001. University of Wisconsin Press.
Wallach, J., & Levine, A. (2012). I Want You to Support Local Metal:
A Theory of Metal Scene Formation. Popular Music History,

1(2), 116-134. https://doi.org/10.1558/pomh.v6i1/2.116

Weinstein, D. (2000). Heavy Metal: The Music And Its Culture. Da
Capo Press.

Weinstein, D. (2016). Playing with Gender in the Key of Heavy Metal
In F. Heesch & N. Scott (Eds.), Heavy Metal, Gender and
Sexuality: Interdisciplinary Approaches. Routledge.

178


https://doi.org/10.1558/pomh.v6i1/2.116

