
157 

 

MENGURAI PERAN MITOS 

DALAM FORMASI 

IDENTITAS METAL DI 

UJUNG BERUNG, BANDUNG, 

INDONESIA 

 

Hinhin Agung Daryana 

 
 

PENDAHULUAN 

Dinamika musik metal bisa dikatakan rumit dan berlapis, hal ini 

ditandai dengan inovasi dan eksperimen. Perkembangan musik dan 

budaya metal sejak akhir tahun 60-an sampai saat ini mampu menarik 

perhatian masyarakat dunia (Hjelm et al., 2011; Kahn-Harris, 2007; 

Weinstein, 2000, 2016). Tidak hanya menyebarkan kepanikan moral, 

menampilkan kompleksitas konstruksi gender (Weinstein, 2016), 

hingga penentangan terhadap otoritas, dan konvensi masyarakat 

dominan. Elemen sonik, verbal, dan visual yang menjadi media 

ekpresinya menjadi kekuatan terbesar musik metal dalam memperluas 

batasan musik, menumbuhkan beragam subgenre, dan memicu wacana 

kebebasan artistik (Tsatsishvili, 2011).  

Dukungan pemuda yang begitu besar terhadap musik metal ini 

kemudian membawanya sampai ke Indonesia. Bersamaan dengan 

berkembangnya budaya populer, internet, program TV, dan terbukanya 



 

158  

akses perdagangan luar negeri, semakin banyak anak muda Indonesia 

yang menekuni musik metal. Basis terbesar musisi dan penggemar 

metal berada di kota-kota besar Indonesia seperti Bandung, Jakarta, 

Malang, dan Yogyakarta. Selama periode ini, sebagian besar karya-

karya yang diproduksi menyampaikan dinamika isu sosial-politik, 

konstruksi gender, identitas, dan patriotisme (Martin Iverson, 2012). 

Situasi tersebut dapat ditelusuri kembali ke akhir tahun 1980-an, 

dengan kemunculan band-band pionir seperti Grausig di Jakata (Safani, 

2022). Dekade 80-an akahir 90-an an awal menjadi periode di mana 

metal ekstrem dianggap menentang rezim orde baru (Lukisworo & 

Sutopo, 2017; Wallach & Levine, 2012). Jatuhnya Presiden Suharto 

pada tahun 1998 sangat mempengaruhi situasi politik dan budaya saat 

itu. Seiring tuntutan perubahan politik dan percepatan transformasi 

dalam berbagai sektor muncul ke permukaan, hal ini pun memiliki 

dampak besar pada lanskap musik populer, musik metal khususnya 

(Barendregt & Zanten, 2002)  

Pada perkembangannya, periode yang dikenal sebagai era 

Reformasi ini membuka kebebasan ekspresi dan kreativitas publik. 

Keterbukaan ini mendukung berkembangnya musik protes yang 

mengkritik kebijakan yang dianggap tidak sesuai dengan kepentingan 

publik melalui karya-karyanya (Suryadi, 2015). Aktualisasi lainnya 

hadir dalam bentuk penerapan budaya kerja do it yourself dan 

menentang bantuan dari pemerintah (Sen & Hill, 2000). Di wilayah 

perkotaan, musik metal menjadi sarana negosiasi stratifikasi sosial, 

gender, dan identitas, sekaligus memunculkan solidaritas di kalangan 

musisi dan penggemarnya (Alkatiri et al., 2023) 

Salah satu daerah di Bandung yang berkontribusi besar dalam 

membentuk dinamika perkembangan musik metal di Indonesia adalah 



159 

Ujung Berung (Daryana et al., 2020). Daerah dataran tinggi yang 

terletak di Bandung Timur ini, secara ekonomi merupakan daerah 

transisi dari daerah pertanian menjadi pusat perkotaan yang yoda 

ekonominya bertumpu pada industri kreatif dan perdagangan. Secara 

sosial dan budaya, kawasan ini juga memiliki perhatian cukup tinggi 

terhadap perkembangan seni dan budaya tradisional maupun populer 

(Maulidiyah et al., 2024). Maka dari itu, tidak heran jika Ujung Berung 

ditetapkan sebagai lokasi pengembangan Agro Wisata Seni Budaya 

dengan beberapa potensi seni seperti Benjang, Reog, Kecapi Suling, 

pencak silat, dan kecapi pantun (Berung, 2022).  

Seiring waktu, Ujung Berung kemudian dikenal sebagai salah satu 

kiblat musik metal Indonesia. Sejak awal tahun 1990-an, kawasan ini 

menjadi salah satu basis terbesar komunitas musik metal. Hal ini 

terlihat dari dukungan insfrastruktur dan signifikannya pertumbuhan 

aspek sonik, visual, dan verbal. Situasi tersebut mendorong tumbuhnya 

musik metal di berbagai daerah di Indonesia, sekaligus melegitimasi 

Ujung Berung sebagai kiblat musik metal nasional. Penyematan ini 

juga turut berkontribusi menjadikan  

Ujung Berung sebagai penghasil band-band metal yang berhasil 

tampil sebagai headliner di berbagai festival musik metal bergengsi di 

tingkat nasional, regional, dan global. Dinamika perkembangan musik 

dan komunitas metal di Ujung Berung, Bandung, dan Indonesia secara 

umum merupakan praktik budaya yang kompleks yang besar 

kemungkinan dipengaruhi mitos, narasi sejarah, dan dinamika sosial.  

Anggapan di atas tidak sepenuhnya benar, karena anggapan 

tersebut harus dibuktikan dan ditopang oleh argumentasi yang kuat. 

Dengan demikian, keberlangsungan komunitas musik metal Ujung 

Berung dan mitos yang melingkupinya menjadi penting untuk 



 

160  

dielaborasi. Hal ini diperlukan dalam memahami formasi identitas 

metal dan disebarkan. Tulisan ini akan bersandar pada kerangka kerja 

Bell tentang mythscape dalam menguraikan peran mitos dalam formasi 

identitas. Bell menjelaskan bahwa mythscape mengacu pada ruang 

dinamis di mana proses mitos diciptakan, dinegosiasikan, direproduksi 

dan dinamika kekuasaan di sekitarnya  (Bell, 2003; James & Walsh, 

2023). Untuk memperoleh pemahaman lebih dalam, tulisan ini juga 

akan menggabungkan konsep urban mythscapes. Dalam konteks 

Bennett (Bennett, 2002), urban mythscapes merujuk pada narasi, 

makna, dan mitos yang dibangun yang dikaitkan orang-orang di ruang 

perkotaan, khususnya yang dibentuk oleh musik dan media. Sedangkan 

pengertian mitos merujuk pada narasi yang dibangun secara budaya 

untuk menyampaikan makna, nilai, dan kepercayaan yang lebih dalam 

tentang suatu tempat, peristiwa, atau identitas tertentu (Bennett, 2002). 

Dengan demikian, tulisan ini akan menguraikan dengan cara seperti apa 

narasi, nilai-nilai, dan kepercayaan dibangun, serta nilai-nilai apa saja 

yang dibangun oleh komunitas Ujung Berung dalam menjaga formasi 

identitas dan keberlangsungannya.  

 

Mitos sebagai Alat Pemersatu Komunitas Ujungberung 

Mitos dapat dipahami sebagai narasi terpilih yang membentuk 

komunitas Ujung Berung dalam mengonstruksi pemahaman akan 

musik metal. Produksi mitos pada tataran global, turut membentuk 

mitos musik metal yang ada di Indonesia. Mitos-mitos yang tersebar 

adalah bahwa musik metal seringkali diasosiasikan dengan kekerasan, 

ketangguhan, perlawanan, pemberontakan, okultisme, dan 

maskulinitas (N. Scott, 2016; N. W. R. Scott, 2016). Sebagai salah satu 

komunitas metal tertua di Indonesia, para penggiat musik metal di 



161 

Ujung Berung turut mengkooptasi dan mereproduksi mitos tersebut 

dalam praktik budayanya. Mitos-mitos ini pula yang pada 

perkembangannya membentuk identitas kolektif metal di Ujung 

Berung sejak tahun 1900-an. Mitos-mitos dalam bentuk narasi ini tidak 

berdiri sendiri, melainkan mereka peroleh dari pengalaman empiris dari 

penggalian referensi sonik, interaksi dengan penggiat metal lain, serta 

media. Dalam perjalanannya, narasi ini secara terus menerus dibentuk 

secara aktif oleh aktor-aktor dalam beragam profesi seperti musisi, 

penulis, akademisi, dan jurnalis. 

 

Transformasi Sosial: Dari Pemberontakan ke Ruang Kreatif   

Kesadaran akan ketertarikan musik yang sama pada gilirannya 

menawarkan ruang untuk mengekspresikan identitas musik dan gaya 

hidupnya (Rowe, 2023; Snell, 2012). Bagi komunitas Ujung Berung, 

musik metal dianggap sarana ekspresi yang menumbuhkan rasa 

memiliki terhadap komunitas yang patuh nilai-nilai yang disepakati. 

Semangat perlawanan, memberontak, dan otentisitas ini ini terekam 

melalui musik dan artefak budayanya. Dari segi musik, terlihat 

bagaimana mereka menentang standarisasi yang dikaitkan dengan 

musik populer. Musik-musik yang diproduksi oleh band-band metal 

Ujung Berung seperti Jasad, Forgotten, Burgerkill, Disinfected, dan 

Beside menekankan kreativitas yang cenderung transgresif. Hal ini 

tercermin dari penggunaan tempo, scale, dinamika, dan struktur 

komposisi yang menentang tradisi arus musik utama.  

Secara lirikal, mereka juga memberi ruang bagi suara-suara yang 

menentang ketidakadilan dan penindasan dalam negara dan sistem 

kapitalis. Aktivitas perlawanan politik tercermin dari lirik-lirik lagu 

yang sebagian bercerita tentang sindiran dan kritik terhadap 



 

162  

pemerintah, kapitalisme, atau kondisi sosial-kultural di sekelilingnya. 

Pada titik tertentu, musik metal dijadikan sarana bentuk perlawanan 

terhadap kontrol ketat pemerintah dalam bentuk regulasi dan 

penyensoran.  

Dari segi sosial-kultural juga menujukkan bahwa sejak awal 

terbentuk komunitas ini, mereka selalu memberi ruang terhadap 

perempuan. Bahkan, pergerakan terkini pun menerminkan bagaimana 

sebagian dari mereka menentang maskulinitas hegemonik, dan 

menawarkan kontruksi maskulinitas alternatif (Daryana et al., 2023). 

Pergeseran ini dapat dipandang sebagai penentangan terhadap dominasi 

laki-laki yang selalu dilekatkan pada musik metal.  

Dari sisi budaya konsumen juga terlihat mereka seringkali 

menentang tekanan komersil dan komodifikasi musik dengan 

melakukan inisiatif penggalangan dana (patungan) dan penerapan 

budaya kerja kerja DIY (do it yourself). Pada dasarnya, dapat 

diargumentasikan bahwa komunitas Ujung Berung sejak awal 

memperlihatkan kecenderungan memungsikan musik metal sebagai 

bentuk perlawanan dan pemberontakan terhadap budaya dominan 

seperti komodifikasi, konstruksi gender, serta penindasan sosial dan 

politik.  

Penentangan terhadap globalisasi juga tercermin dari pergerakan 

Sundanese Metal (Daryana, 2021). Pergerakan ini memiliki pengaruh 

besar dalam menumbuhkan kesadaran metalheads Ujung Berung akan 

identitas kulturalnya, sebagai orang Sunda dan Indonesia. Mereka 

menggunakan strategi pembangunan persona metal dengan 

menekankan citra laki- laki yang mencintai tanah air dan budaya Sunda. 

Dari sekian banyak band yang paling mengemuka dan dianggap sangat 

mempengaruhi penggemar dan musisi- musisi metal lainnya adalah 



163 

Jasad. Sebagai salah satu band pionir death metal di Bandung, Jasad 

berhasil mengomunikasikan isu kelokalan melalui penampilan, lirik, 

dan musiknya.   Gerakan metal ini muncul sekitar tahun 2000-an yang 

berusaha mengedepankan penemuan makna dan tujuan hidup yang 

dilandasi nilai-nilai budaya dan kearifan lokal. Tidak hanya 

mengadopsi nilai-nilai Sunda, musisi Sundanese Metal melakukan 

eksplorasi dengan menyertakan instrumen tradisional Sunda 

(tarawangsa, karinding, kecapi, dan suling), teknik vokal dalang 

wayang golek, dan lirik Sunda ke dalam musiknya. Lebih jauh lagi 

mereka melengkapi penampilannya dengan pakaian adat Sunda sebagai 

penanda identitas kutural. 

Perpaduan dua budaya ini mampu mendorong teman-teman musisi 

metal lainnya dalam upaya pencarian identitas kultural melalui makna 

filosofis yang terkandung dalam elemen-elemen tersebut (Muljadji, 

2016). Terinspirasi dari komunitas-komunitas metal di dunia, seperti 

Texas death metal, sebagian personil Jasad berupaya mendalami nilai-

nilai kearifan lokal Sunda dengan menjalin hubungan dengan 

organisasi, komunitas, dan kelompok-kelompok kasundaan yang 

terdapat di Bandung. Hubungan inilah yang akhirnya membawa 

interkasi positif pendalaman konsep-konsep kasundaan yang kemudian 

menjadi inspirasi karya-karyanya. 

Para penggagas gerakan Sundanese Metal di antaranya Man Jasad, 

Amenk Disinfected, dan Okid Gugat. Interaksi dengan kelompok-

kelompok kasundaan ini juga mempengaruhi gaya berpakaian. 

Perpaduan gaya berpakaian metal dan Sunda ini digunakan sebagai 

kostum dalam setiap pertunjukan di atas panggung. Dengan 

menyertakan atribut yang melambangkan Sunda dan Indonesia 

tersebut, band Jasad telah menempatkan elemen lokal dalam gaya 



 

164  

berpakaian mereka tanpa mengurangi identitas mereka sebagai 

metalhead. Simbol kelokalan dalam pakaian yang mereka kenakan 

merupakan representasi dialog antara identitas lokal dengan nilai global 

yang tercermin dalam musik dan penampilannya. Dalam hal ini musik 

seolah-olah bekerja secara material untuk menentukan perbedaan 

identitas seseorang (Frith, 1995). Melihat praktik Sundanese Metal 

selama hampir dua dekade ini, bukan hanya interkasi, tetapi praktik 

yang telah menjadi gaya hidup. Indikatornya terlihat dari munculnya 

ciri kepribadian masyarakat Sund yang tetap bersikap ramah (someah) 

dan terbuka akan hal baru, tapi tetap tangguh dan maskulin.  

Fenomena ini mendapat dukungan besar dari penggemar metal 

Bandung dan Indonesia. Para penggemar terdorong untuk mengikuti 

yang dikampanyekan idolanya. Ikat kepala tradisional seolah-olah 

menjadi atribut wajib untuk dipakai oleh penggemar Sundanese Metal. 

Di samping itu, besarnya pengaruh Jasad yang mempunyai 161 ribu-an 

penggemar di media sosialnya berkembang ke arah yang lebih positif. 

Tanpa diperintah, para penggemar band Jasad tersadar untuk turut 

melestarikan budaya Sunda. Gerakan metal Sunda ini merupakan 

sebuah pernyataan dan ajakan bagi metalheads yang berasal dari etnis 

lain di Indonesia untuk lebih percaya diri dalam menunjukkan identitas 

kelokalannya melalui musik metal. Persona yang dibangun band Jasad 

seolah-olah sebuah ajakan bagi metalheads Indonesia untuk tidak malu 

menunjukkan identitas Indonesianya (Heryanto, 14 Juni 2020).  

Aspek-aspek virtuositas yang terkandung dalam  musik metal, 

seperti riff gitar, aransemen, vokal growl, pola drum, dan tempo yang 

cenderung melampaui batasan genre musik populer lainnya 

mencerminkan kompleksitas keterampilan bermusik dan 

menumbuhkan mitos bahwa metal adalah musik yang memerlukan 



165 

virtuositas (Camacho & del Campo, 2017). Hampir semua subgenre 

metal, seperti metal core, hardcore, black metal, progressive metal, 

technical death metal, dan djent  menuntut keterampilan teknis yang 

tinggi untuk memainkannya (Tsatsishvili, 2011). Kompleksitas ini 

mendorong beberapa musisi metal Ujung Berung untuk mendirikan 

sekolah musik yang berfokus pada pembelajaran musik metal. 

Fenomena ini bermula dari keresahan yang dirasakan sebagian musisi 

metal Ujung Berung tentang isu regenerasi. Mayoritas pendahulu 

mereka yang ototidak, di jawab dengan didirikannya infrastruktur yang 

mendukung ekspresi anggota komunitas Ujung Berung dalam 

mendukung narasi virtuositas. Lembaga-lembaga musik non-formal 

seperti AGC Music school dan Ngedrum Skool hadir sebagai ruang 

edukasi yang berperan mereproduksi narasi alternatif yang 

menekankan keahlian dan kedalaman musik, agar memperdalam 

pemahaman akan kompleksitas musikal dalam metal. Mitos virtuositas 

terus dibangun sebagai hakikat dari praktik bermusik metal, proses 

yang terus dipelihara dan dijaga ini pula yang sekurang-kurangnya 

menjawab isu regenerasi, keragaman subgenre, dan penentangan 

terhadap wacana publik yang menganggap musik metal adalah musik 

asal dan tidak memiliki dasar.  

Seiring perjalanan, dinamika perlawanan ini semakin rumit, 

bahkan kerap kali kontradiktif.  Dalam konteks yang lebih luas, seiring 

tumbuh kembangnya komunitas yang memiliki peluang akivitas 

ekonomi yang besar, komunitas metal menjadi sarana bagi sebagian 

anak muda untuk memperoleh mobilitas dan status sosial yang lebih 

tinggi. Persinggungan dengan perusahaan besar (rokok, instrumen 

musik, dan perusahaan besar lainnya) tidak terhindarkan. Investasi 

yang cukup besar dalam sebuah proses produksi, distribusi, dan 



 

166  

promosi menjadi sebab dari terjadinya hal tersebut. Sebagaimana 

pengamatan Alkatiri (Alkatiri et al., 2023), situasi ini dipandang 

sebagai perlawanan semu. Saya memandang bahwa situasi ini 

menunjukkan dinamika perkembangan signifikan dalam mitos 

perlawanan. Berbeda dengan pandangan sebelumnya yang bertendensi 

melihat komunitas ini secara statis, sebagian dari mereka nyatanya 

tetap mempertahankan otentisitas melalui praktik budayanya. Pada saat 

bersamaan, mereka juga secara strategis mengkooptasi nilai-nilai 

budaya arus utama dan kapital. Bukan sebagai bentuk penyerahan, 

melainkan sebagai strategi menjaga keberlangsungan komunitas, 

menghndari konflik internal, dan memperluas dukungan. Situasi ini 

juga mencerminkan bahwa perlawanan tidak berarti penolakan keras, 

sebaliknya bisa hadir sebagai strategi negosiasi yang disesuaikan 

dengan konteks sosial-kultural.  

 

Simbol, Ritual, Artefak, dan Solidaritas Kelompok  

Penggunaan simbol-simbol transgresif seperti penggambaran 

kekerasan, seksisme, dan ikonografi yang menciptakan kesan takut 

tidak hanya memperkuat citra musik metal sebagai ekspresi 

maskulinitas tetapi berperan dalam mengonstruksi mitos kolektif di 

dalam komunitas metal Ujung Berung. Selain membangun narasi 

resistensi terhadap budaya dominan, representasi simbolik semacam ini 

juga bisa dianggap meningkatkan rasa memiliki komunitas bagi 

anggota-anggotanya. Pada tataran ini, nilai-nilai dalam simbol tersebut 

(salah satunya maskulinitas) berperan sebagai perangkat ideologis yang 

merekatkan hubungan, solidaritas, dan pengakuan. Dengan perkataan 

lain, maskulinitas menjadi standar tidak tertulis yang disepakati dan 



167 

tidak telihat yang memberikan kewenangan untuk diakui sebagai 

bagian dari komunitas.  

Simbol-simbol ini digunakan dalam beragam kebutuhan, umumnya 

dapat dilihat dari sampul album dan media yang mendampingi rekaman 

musik seperti kaos, pin, topi, hoodie, zipper, dan emblem (patches). 

Selain itu, simbol-simbol ini pun tersirat dari artistik panggung, tubuh 

(gestur, tato, piercing, gaya rambut, corpse paint), gaya berpakaian 

(jaket kulit, jeans, hoodie, tshirt), serta adegan dalam video klip 

bertujuan untuk memproyeksikan citra, sikap, pandangan, dan emosi 

yang ingin ditangkap oleh penggemarnya. Kompleksitas simbol yang 

dapat diidentifikasi pada elemen-elemen visual album, gaya 

berpakaian, video musik, dan aksi panggung secara konsisten 

mereproduksi dan merepresentasikan maskulinitas. Secara garis besar, 

representasi ini membentuk narasi kolektif tentang keberanian, 

resistensi, ketangguhan, kebebasan, serta kesadaran mereka akan 

identitas, etnisitas, dan kelas. Seiring waktu, mitos ini terus 

dipertahankan dan diwariskan oleh komunitas Ujung Berung. Pada saat 

yang sama, mitos ini. pun berampak pada kuatnya rasa saling memiliki 

anggota, keterhubungan emosional, dan kesadaran kolektif bahwa 

mereka menjadi bagian yang tidak hanya sekedar individu atau genre 

musik, tetapi menjadi jaringan yang tidak terpisahkan dari percaturan 

musik metal global.  

Mitos lain yang turut memperkuat eksistensi komunitas musik 

metal Ujung Berung adalah ritual (cek schecner) berkunjung ke gigs 

atau festival musik metal ternama, dan koleksi rilisan fisik dalam 

bentuk kaset dan vinyl. Berkunjung ke gigs atau festival musik metal 

merupakan media yang mempunyai peran sentral bagi keberlangsungan 

komunitas metal, terutama tentang pola berjejaring. Pertemanan dan 



 

168  

persaudaraan seolah-olah dimaknai sebagai sebuah etika sosialisasi dan 

syarat mutlak seseorang menjadi bagian dari komunitas Ujung Berung 

(Wallach, 2008). Nilai pertemanan juga dipandang mampu 

menghilangkan segala macam bentuk sekat ideologi keyakinan, 

budaya, etnisitas, dan kelas. Dari peristiwa tersebut dapat dipahami 

bahwa komunitas metal Ujung Berung, Bandung umumnya, sangat cair 

secara ideologis. Negosiasi kultural dilakukan agar dapat 

menghilangkan semua sekat-sekat itu. Laki-laki lain atau bahkan 

perempuan tidak lagi harus patuh pada kode maskulin untuk menjadi 

bagian dari komunitas metal Ujung Berung, nilai maskulinitas yang 

biasanya cukup lekat di dalam komunitas metal kini bisa dirundingkan. 

Selain menjadi tempat nongkrong, berinteraksi, dan berjejaring, di 

dalam gigs atau festival musik metal kita bisa melihat aksi panggung, 

tata panggung, gaya berpakaian, dan ekpresi tubuh musisi dan 

penggemar yang bisa diasosikan dengan pembentukan mitos. Aksi 

panggung dan menari (moshing dan headbanging) merupakan sebuah 

respon fisik dari musisi dan penggemar ketika menikmati musik yang 

dimainkan saat pertunjukan berlangsung. Dalam konteks yang berbeda, 

Merriam (Merriam, 2006) menjelaskan bahwa musik mendorong reaksi 

fisik berupa tarian. Ekspresi musisi dan penggemar metal melalui tarian 

ini pula yang akhirnya menjadi ciri khas gerakan musik metal. 

Moshing, headbanging, stage diving dan crowd surfing adalah bentuk 

ekpresi tubuh saat menikmati musik metal. Meskipun menampilkan 

agresifitas, kekuatan fisik, dan kekerasan yang awalnya diadopsi dari 

penggemar musik punk (Hebdige, 1979; Phillips & Cogan, 2009; 

Riches, 2014), besarnya jumlah orang di arena moshpit dianggap 

sebagai indikator suksesnya sebuah pertunjukan musik metal. Dalam 

sudut pandang mitos, ekspresi tubuh ini menjadi sarana pelepasan 



169 

emosi sekaligus representasi ikatan (bonding), kesetaraan, 

kebersamaan yang dibangun dan menjadi situs bertemunya idola 

dengan penggemar, kemudian bersama-sama menikmati musik yang 

sama-sama mereka gemari. 

Pada tahapan ini, cara musisi dan penggemar metal memproduksi 

makna dan mitos dari simbol, gaya berpakaian, ekspresi tubuh, tata 

panggung dan video musik dapat diargumentasikan sebagai strategi 

penyampaian pesan dan karakter seorang laki-laki maskulin. Sebagai 

sesuatu yang material dan secara sengaja diatur, dikondisikan dan 

dibatasi oleh konvensi sejarah metal dan budaya tandingan. Ditinjau 

dari perspektif ini, kebertahanan komunitas metal Ujung Berung dan 

pengaruhnya yang bertahan lama didasarkan pada faktor aktor-aktor 

yang berada di dalamya. Mitos yang tersirat dari kekhasan musik, nilai-

nilai kesetaraan, persaudaraan, solidaritas, kompetisi, dan agresifitas, 

kemudian menjadi landasan berpikir para praktisi musik metal pada 

akhirnya membentuk nilai normatif yang berkembang menjadi sebuah 

konvensi. Pada titik ini pula, nilai normatif dalam komunitas metal 

Ujung Berung ini menumbuhkan loyalitas dan sikap saling dukung 

antar komunitas di kota-kota lain, antar komunitas yang berbeda genre, 

dan dukungan kuat terbentuknya roda ekonomi yang berada di 

sekeliling komunitas ini tumbuh, termasuk aktivitas produksi 

merchandise dan distro lokal. Dengan demikian, pembentukan mitos 

dalam komunitas Ujung Berung bisa dianggap melampaui sekedar gaya 

atau simbol, tetapi sebagai bentuk peryataan bahwa mereka berada dan 

berbeda dengan arus utama. Melalui narasi yang keberanian, 

perlawanan, dan maskulinitas, komunitas ini membangun kekhasan 

identitas yang tegas dan mempunyai sikap. Proses ini menetapkan 



 

170  

batasan yang jelas, mendefinisikan siapa mereka dan apa yang mereka 

yakini, sekaligus memperkuat hubungan di antara para anggotanya. 

 

Media sebagai Agen Produksi dan Reproduksi Mitos dalam 

Komunitas Metal Ujung Berung  

Media, yang mencakup artefak yang dimediasi dan tidak dimediasi, 

secara signifikan membentuk budaya populer melalui simbol verbal, 

nonverbal, diskursif, dan nondiskursif (Endres, 2012). Media 

menjalankan berbagai fungsi vital dan memberikan dampak besar bagi 

masyarakat, termasuk membentuk opini publik, menetapkan agenda 

politik, menghubungkan pemerintah dan warga negara, memantau 

kegiatan pemerintah, mendorong sosialisasi, menyediakan hiburan, dan 

mendidik masyarakat tentang pemahaman gender (Bennis & 

Ghourdou, 2024; Choirin et al., 2023; Perveen et al., 2019). Dengan 

mempetimbangkan media seperti film, radio, televisi, dan internet, 

sebagai bagian dari mythscapes kontemporer, kita dapat memperoleh 

pemahaman bagaimana komunitas Ujung Berung menciptakan makna, 

membentuk identitas, dan membesarkan komunitas di era digital.  

Disampaikan oleh Kimung (Kimung, 2013) bahwa perjalanan 

Funeral (yang dipercaya sebagai band ekstrim metal pertama di Ujung 

Berung) dan perkembangan musik metal di sekitarnya dipengaruhi 

kehadiran Radio Salam Rama Dwihasta pada tahun 1990-1991. 

Meskipun radio ini pada awalnya meutar lagu-lagu dangdut, atas izin 

pemiliknya kemudian membuka ruang bagi penyebaran penyebaran 

musik metal di Ujung Berung. Di radio ini pula, selanjutnya banyak 

diputar lagu-lagu metal yang menginformasikan jenis subgenre, dan 

band. Lebih jauh lagi radio ini menjadi referensi yang menjadi pijakan 

awal para musisi dan menimbulkan tradisi trading tapes. tradisi 



171 

bertukar musik dikalangan penggemar musik metal dan punk, 

umumnya dalam bentuk kaset (Stevens, 2016). Praktik ini merupakan 

cara penting bagi band-band metal di Ujung Berung dalam 

mengapresiasi musik metal baru, tetapi cara mendapatkan eksposur 

internasional.  

Dalam rentang waktu yang cenderung bersamaan, kehadiran 

pemilik stasiun radio lokal Bandung, GMR juga turut mempelopori 

produksi album Pas Band secara swadaya (Sen & Hill, 2000). Hal ini 

mendorong band-band metal lainnya untuk merekam karya-karya dan 

mendistribusikannya secara mandiri. Kehadiran GMR menjadi titik 

penting dalam meningkatnya popularitas band-band metal awal 1990-

an di Bandung melalui konser dan festival. Pada perkembangan 

selanjutnya, pada program-program radio lokal yang memutar musik 

metal dan musik independen secara umum mulai bermunculan. Radio 

CBL-dengan program radio distorsi (2007), Radio Oz-Galasin (2009), 

Radio Oz-extreme moshpit (2010). 

Dalam konteks produksi makna, media, khususnya radio turut 

memproduksi makna dan mitos musik metal di Bandung. Transmisi 

nilai, pandangan, dan kepercayaan terkait musik metal seolah-olah 

menemukan saluran yang tepat dalam mentransmisikan nilai-nilai DIY, 

okultisme, dan kreativitas (Sujudi, 2020). Wawancara dan penampilan 

tokoh-tokoh ikonik dalam festival menjadi ruang penting dalam 

mengartikulasikan nilai-nilai yang berlaku dalam praktik budaya metal. 

Tokoh-tokoh ikonik ini juga yang kemudian dipandang sebagai 

representasi hidup yang memperkuat narasi kolektif tentang yang kerap 

kali berfokus pada tema pemberontakan, pelanggaran, atau keahlian, 

yang beresonansi dengan penggemar dan menjadi bagian dari mitos 

metal (James & Walsh, 2019). 



 

172  

Perkembangan musik metal di Bandung semakin meluas dengan 

hadirnya zine lokal Swirl dan Revogram sekitar tahun 1994-1995 

(Kimung, 2013 ). Zine tersebut memuat liputan selektif yang mencakup 

ulasan rilisan terbaru, simbol, narasi sejarah, kemunculan tokoh ikonik 

yang berjuang melawan sistem dan bertahan di jalur independen dalam 

bentuk teks dan visual. Seiring waktu, tradisi ini bertahan dan 

menginspirasi lahirnya Zine New Noise di tahun 2000 s/d 2004 yang 

kurang lebih isinya serupa (Kimung, 2022).  Dalam hal ini mitos 

tentang kekerasan, perlawanan, keberanian, dan kesan seram 

direproduksi dan dikonstruksi secara terus menerus.  

Perkembangan teknologi dengan adanya internet mendorong 

persebaran musik metal Ujung Berung ke arah global. Internet berperan 

dalam menyediakan informasi penting tentang perkembangan musik 

metal dunia, yang pada proses selanjutnya membantu meningkatkan 

keberagaman referensi musik, kreativitas, keterampilan bermusik, 

pertunjukan, perputaran ekonomi, dan distribusi musik metal. Sejak 

mengenal Friendster dan My space sekitar tahun 2003, musisi metal 

Ujung Berung menggunakan media tersebut sebagai sarana untuk 

memperkuat jaringan, estetika dan identitas visual, baik pakaian, 

simbol, logo, maupun tata panggung. Persebaran informasi yang 

massif, cepat, dan linta batas geografis ini pada akhirnya membawa 

beberapa band metal Ujung Berung ke ranah global, baik rilisan, 

konser, festival, dan produksi musik.  

Platform media sosial yang meliputi Instagram, Youtube, dan 

Facebook adalah ruang virtual (virtual mythscape) tempat para anggota 

komunitas metal Ujung Berung mengonstruksi mitos. Mitos ini tidak 

hanya terkait personal dan ketertarikan mereka terhadap musik metal, 

tetapi media sosial berperan penting sebagai media penyebaran narasi, 



173 

nilai-nilai, dan kepercayaan dalam musik metal. Pada titik tertentu, 

aktivitas mereka dalam bentuk unggahan edukasi alat musik, sejarah 

metal, aktivitas pertunjukan, vlog, membangun, melestarikan, dan 

mereproduksi narasi metal dan identitas kolektif di era digital.  

 

PENUTUP  

Penjelasan sebelumnya telah menunjukan bahwa bertahannya 

komunitas metal Ujung Berung sampai hari ini, dengan segala predikat 

yang melekat, adalah konsekuensi dari konsistensi para anggota 

komunitas dalam menjalankan praktik budaya. Sejak awal terbentuk, 

komunitas Ujung berung secara terus menerus mereproduksi mitos 

untuk menyampaikan makna, nilai-nilai, dan kepercayaan melalui 

musik, lirik, pertunjukan, aspek visual, edukasi, dan media. Mitos-

mitos metal yang diadaptasi, diproduksi, dan direproduksi berperan 

sebagai narasi kolektif yang membentuk identitas metal Ujung Berung, 

solidaritas, dan resistensi terhadap budaya dominan.  Dengan demikian, 

proses formasi identitas menjadi bagian integral dari praktik budaya 

komunitas Ujung Berung.  

Pengalaman bersama dalam ritual musik metal seperti menghadiri 

konser, moshing, nongkrong, moshing, dan belajar musik semakin 

menguatkan rasa memiliki komunitas. Gigs dan festival musik metal 

menjadi ruang vital dalam interaksi, homosocial bonding, serta 

pembentukan identitas kolektif. Pada titik ini, komunitas Ujung Berung 

mereproduksi narasi yang melampaui batas sosial dan geografi. Sejalan 

dengan konsep Anderson (Anderson, 2006) tentang komunitas 

imajiner, keterlibatan bersama dalam musik metal di Ujung Berung 

menciptakan identitas komunal yang melampaui pengalaman individu 

dan membangun relasi berdasarkan ketertarikan musik dan praktik 



 

174  

budaya yang sama yaitu, metal. Bisa jadi, anggota komunitas metal 

Ujung Berung mungkin saja tidak pernah bertemu, tetapi merasakan 

hubungan mendalam melalui narasi bersama.  

Media juga berperan penting dalam menyebarluaskan dan 

menguatkan mitos melalui beberapa saluran, yaitu media sosial, 

televisi, radio, dan situs web yang mengarah pada keterlibatan publik 

yang lebih luas dan pelanggengan lintas generasi. Media-media 

tersebut memfasilitasi penyebaran mitos dan menjaga komunitas tetap 

hidup dan berkembang. Tanpa mitos, rasanya komunitas Ujung Berung 

hanya komunitas musik biasa yang dapat tereduksi menjadi komunitas 

musik keras saja. Tetapi, mereka membuktikan bahwa mitos yang 

melingkupinya begitu dinamis. Mitos yang direpoduksi begitu adaptif 

dan bertransformasi seiring dinamika perubahan politik, sosial, 

kultural.  

Singkatnya, urban mythscapes, dalam hal ini komunitas Ujung 

Berung dapat memotret sekaligus merangkum bagaimana imajinasi 

kolektif tentang sebuah daerah perkotaan yang lekat dengan musik 

metal, mengadaptasi, memproduksi, dan mereproduksi mitos untuk 

membangun identitas kolektif, menjaga eksistensi, dan menciptakan 

mitos bahwa Ujung Berung bukan hanya soal tempat di wilayah 

perkotaan, tetapi aktivitas komunitas musik metalnya mampu 

menumbuhkan nilai simbolis, ekonomis, emosional, dan sosial bagi 

para anggota komunitas dan masyarakat sekitarnya.  

 

DAFTAR PUSTAKA 

Alkatiri, Z., Aviandy, M., Nugraha, F. M., Setiawan, H., & Putri, M. I. 

(2023). A pseudo-rebellion: Ujung Berung metalheads in the 

contestation of identity space in Bandung, 2010–22. Metal 

Music Studies, 9(2), 233-255.  



175 

Anderson, B. (2006). Imagined Communities: Reflections on the Origin 

and Spread of Nationalism. Verso.  

Barendregt, B., & Zanten, W. v. (2002). Popular Music in Indonesia 

since 1998, in Particular Fusion, Indie and Islamic Music on 

Video Compact Discs and the Internet. In Yearbook for 

Traditional Music (Vol. 34, pp. 67-113). International Council 

for Traditional Music.  

Bell, D. (2003). Mythscapes: Memory, mythology, and national 

identity. The British journal of sociology, 54, 63-81. 

https://doi.org/10.1080/0007131032000045905  

Bennett, A. (2002). Music, media and urban mythscapes: a study of the 

‘Canterbury Sound’. Media, Culture & Society, 24(1), 87-100.  

Bennis, M., & Ghourdou, T. (2024). Exploring the Relationship 

between Media and Culture: A Cultural Studies Perspective. 

Journal of Humanities and Social Sciences Studies, 6(2), 83-

91.  

Berung, K. U. (2022). Profil dan Tipologi Kecamatan Ujung Berung 

Kota Bandung. Kecamatan Ujung Berung  

Camacho, M. B., & del Campo, N. P. (2017). A Twist in the Song: 

Retracing Myth and Dante´ s Poem in Heavy Metal Music. 

Icono14, 15(1), 166-185.  

Choirin, M., Fajarulloh, S., & Guleng, M. P. (2023). The Da’wah 

Message in the Film &quot;Tarung Sarung&quot;: Faith, 

Worship, and Moral Behavior. MUHARRIK: Jurnal Dakwah 

dan Sosial, 6(1), 105-123. 

https://doi.org/10.37680/muharrik.v6i1.1742  

Daryana, H., Aquarini, P., & and Upaja Budi, D. S. (2023). It is time 

for men and women to act: constructing a female-friendly 

space in a male-dominated scene. Journal for Cultural 

Research, 27(2), 224-239. 

https://doi.org/10.1080/14797585.2023.2224538  

Daryana, H. A. (2021). Konstruksi Maskulinitas dalam Subkultur Metal 

Bandung Universitas Padjadjaran ]. Bandung.  

Daryana, H. A., Priyatna, A., & Mulyadi, R. M. (2020). The new metal 

men: Exploring model of flexible masculinity in the bandung 

metal scene. Masculinities & Social Change, 9(2), 148-173.  

https://doi.org/10.1080/0007131032000045905
https://doi.org/10.37680/muharrik.v6i1.1742
https://doi.org/10.1080/14797585.2023.2224538


 

176  

Endres, T. G. (2012). A message-centered Approach to Teaching a 

College-level Course in Popular Culture. Procedia - Social and 

Behavioral Sciences, 55, 746-755. 

https://doi.org/https://doi.org/10.1016/j.sbspro.2012.09.560  

Frith, S. (1995). Popular Music: Style and Identity (Vol. null).  

Hebdige, D. (1979). Subculture : the Meaning of Style. Routledge. 

http://SLQ.eblib.com.au/patron/FullRecord.aspx?p=169053  

Heryanto, Y. (14 Juni 2020). Wawancara Pribadi In H. A. Daryana 

(Ed.). Bandung. 

Hjelm, T., Kahn-Harris, K., & LeVine, M. (2011). Heavy Metal as 

Controversy and Counterculture. Popular Music History, 1(2), 

5-18. https://doi.org/doi:10.1558/pomh.v6i1/2.5  

James, K., & Walsh, R. (2019). Religion and heavy metal music in 

Indonesia. Popular Music, 38(2), 276-297. 

https://doi.org/10.1017/S0261143019000102  

James, K., & Walsh, R. (2023). Forever underground,forever black:The 

Indonesian death metal scene as mythscape andthe Ujung 

Berung death metal scene as myth. Popular Music History.  

Kahn-Harris, K. (2007). Extreme Metal Music and Culture on the Edge. 

Berg.  

Kimung. (2013 ). Panceg Dina Galur Ujung Berung Rebels Minor 

Books.  

Kimung. (2022). Extreme Decade for the Moshpit Pride Part 1 : A 

Hammer to International Blast. Extreme Moshpit. 

https://extrememoshpit.tv/issue/extreme-decade-for-the-

moshpit-pride-part-1-a-hammer-to-international-blast 

Lukisworo, A., & Sutopo, O. R. (2017). Metal DIY: Dominasi, Strategi, 

dan Resistensi. Jurnal Studi Pemuda, 6(2), 578-589.  

Martin Iverson, S. (2012). Autonomous Youth? Independence and 

Precariousness in the Indonesian Underground Music Scene. 

The Asia Pacific Journal of Anthropology, 13(4), 382-397. 

https://doi.org/10.1080/14442213.2011.636062  

Maulidiyah, S., Rumahorbo, L. F., & Agen, T. (2024). Kecamatan 

Ujung Berung dalam Angka Ujung Berung District in Figures 

2024 (Vol. 17). BPS-Statistics Bandung Municipalit Bandung.  

Merriam, A. P. (2006). The Anthropology Of Music. Northwestern 

Univ. Press.  

https://doi.org/https:/doi.org/10.1016/j.sbspro.2012.09.560
http://slq.eblib.com.au/patron/FullRecord.aspx?p=169053
https://doi.org/doi:10.1558/pomh.v6i1/2.5
https://doi.org/10.1017/S0261143019000102
https://extrememoshpit.tv/issue/extreme-decade-for-the-moshpit-pride-part-1-a-hammer-to-international-blast
https://extrememoshpit.tv/issue/extreme-decade-for-the-moshpit-pride-part-1-a-hammer-to-international-blast
https://doi.org/10.1080/14442213.2011.636062


177 

Muljadji, Y. (2016). 1.1. The folk underground music as culture 

revivalism: mixing the sundanese traditional musical 

instruments and underground music as the struggle for culture 

sovereignty.  

Perveen, A., Shamsuddin, M., & Shehzad, M. (2019). The Importance 

of Media: A Historical Analysis. Journal of Mass 

Communication Department, Dept of Mass Communication, 

University of Karachi, 11(0). 

https://doi.org/10.46568/jmcd.v11i0.5  

Phillips, W., & Cogan, B. (2009). Encyclopedia of Heavy Metal Music. 

Greenwood Press.  

Riches, G. (2014). Brothers of Metal! Heavy Metal Masculinities, 

Moshpit Practices and Homosociality. In S. Roberts (Ed.), 

Debating Modern Masculinities: Change, Continuity, Crisis? 

(pp. 88-105). Palgrave Macmillan. 

https://doi.org/10.1057/9781137394842  

Rowe, P. (2023). Metal Identities and Self-Talk: Internal Conversations 

of Belonging, Empowerment, Well-being and Resilience. In J.-

P. Herbst (Ed.), The Cambridge Companion to Metal Music 

(pp. 131-143). Cambridge University Press. 

https://doi.org/DOI: 10.1017/9781108991162.010  

Safani, M. (2022). Eksistensi Musik Death Metal Di Jakarta (1989-

2000) UNIVERSITAS NEGERI JAKARTA].  

Scott, N. (2016). The monstrous male and myths of masculinity in 

heavy metal. In Heavy Metal, Gender and Sexuality (pp. 121-

130). Routledge.  

Scott, N. W. R. (2016). Heavy metal as resistance.  

Sen, K., & Hill, D. T. (2000). Media, Culture and Politics in Indonesia. 

Oxford University Press. 

https://books.google.co.id/books?id=5MJoAAAAIAAJ  

Snell, D. (2012). The everyday Bogans: Identity and community 

amongst Heavy Metal fans University of Waikato].  

Stevens, B. (2016). Tape-Trading: The Secret Of The Underground. 

https://www.deathmetal.org/article/tape-trading-the-secret-of-

the-underground/ 

https://doi.org/10.46568/jmcd.v11i0.5
https://doi.org/10.1057/9781137394842
https://doi.org/DOI
https://books.google.co.id/books?id=5MJoAAAAIAAJ
https://www.deathmetal.org/article/tape-trading-the-secret-of-the-underground/
https://www.deathmetal.org/article/tape-trading-the-secret-of-the-underground/


 

178  

Sujudi, A. (2020). Hibridisasi Heavy Metal dan Islam: Tranformasi 

Band Metal Sebagai Lahirnya Metal Islam di Indonesia. 

Intermestic: Journal of International Studies, 4(2), 200-221.  

Suryadi, S. (2015). The recording industry and "regional" culture in 

Indonesia; The case of Minangkabau. WACANA, Jurnal Ilmiah 

Ilmu Komunikasi, 16(2).  

Tsatsishvili, V. (2011). Automatic Subgenre Classification Of Heavy 

Metal Music University Of Jyväskylä]. FInland.  

Wallach, J. (2008). Modern Noise, Fluid Genres: Popular Music in 

Indonesia, 1997-2001. University of Wisconsin Press.  

Wallach, J., & Levine, A. (2012). I Want You to Support Local Metal: 

A Theory of Metal Scene Formation. Popular Music History, 

1(2), 116-134. https://doi.org/10.1558/pomh.v6i1/2.116  

Weinstein, D. (2000). Heavy Metal: The Music And Its Culture. Da 

Capo Press.  

Weinstein, D. (2016). Playing with Gender in the Key of Heavy Metal 

In F. Heesch & N. Scott (Eds.), Heavy Metal, Gender and 

Sexuality: Interdisciplinary Approaches. Routledge.  

 

https://doi.org/10.1558/pomh.v6i1/2.116

