DIMENSI SOSIAL
SAKRALITAS PADA
PRAKTIK RITUAL SITUS
MAKAM EYANG BUYUT
MALANDANG DI
KABUPATEN SUMEDANG

Rufus Goang Swaradesy,
Dara Bunga Rembulan,
Sophia Septiani

PENDAHULUAN

Ritual berkaitan erat dengan identitas, melalui ritual maka
kelompok-kelompok pelaksana ritual dapat mengkomunikasikan dan
merefleksikan eksistentensinya melalui berbagai simbol, yang sarat
makna dan sekaligus menjadi penanda identitasnya. Salah satu praktik
ritual yang ada di Indonesia yang hingga saat ini masih dilakukan pada
situs makam Eyang Buyut Malandang di Kabupaten Sumedang. Bagi
masyarakat setempat, situs budaya ini memiliki nilai sakral tinggi
sebagai tempat pemakaman leluhur yang dihormati. Konsep sakralitas
memiliki dasar teoretis yang kuat, sebagaimana dijelaskan Durkheim

(1912: 422) dalam bukunya berjudul “The Elementary Forms of
358



Religious Life” bahwa yang sakral bukanlah sekadar bagian dari
realitas sehari-hari, melainkan representasi nilai-nilai bersama
masyarakat yang diwujudkan dalam bentuk material. Pandangan ini
menjadi landasan penting untuk memahami bahwa situs makam Eyang
Buyut Malandang merupakan salah satu warisan budaya dan spiritual
dalam kehidupan sosial masyarakat setempat yang berfungsi sebagai
lokasi ziarah sekaligus pusat aktivitas ritual yang mencerminkan
integrasi antara kepercayaan Islam, tradisi lokal Sunda, dan nilai-nilai
kearifan masyarakat Sumedang.

Studi tentang sakralitas dalam ritual makam leluhur dapat lebih
diperkaya dengan perspektif beberapa teori antropologi agama
kontemporer. Turner (2017) dalam karyanya "The Ritual Process"
memandang ritual sebagai drama sosial yang menciptakan
liminalitas—ruang ambang di mana hierarki sosial sehari-hari dapat
disubversi atau ditransformasi sementara, memungkinkan terbentuknya
"communitas" atau persekutuan egaliter antarpartisipan. Konsep ini
relevan untuk memahami bagaimana ritual di makam Eyang Buyut
Malandang menciptakan ruang sosial khusus di mana berbagai lapisan
masyarakat dapat berinteraksi dan membentuk solidaritas melampaui
perbedaan status. Sementara itu, Eliade (1959) dalam "The Sacred and
The Profane" menawarkan konsep hierofani—manifestasi yang sakral
dalam yang profan—yang dapat menjelaskan bagaimana masyarakat
Sumedang memandang situs makam sebagai titik temu antara dunia
spiritual dan material, menciptakan "axis mundi" atau pusat dunia
simbolik bagi komunitas. Pendekatan Geertz (1973) tentang agama
sebagai sistem budaya yang terdiri dari simbol-simbol yang membentuk

makna juga relevan, karena praktik ritual di makam Eyang Buyut

359



Malandang merupakan "teks budaya" yang dapat dibaca untuk
memahami nilai dan pandangan dunia masyarakat Sunda.

Eyang Buyut Malandang melengkapi mozaik penelitian serupa
yang telah dilakukan di berbagai wilayah. Woodward (1989) dalam
studinya tentang Islam Jawa menunjukkan bagaimana praktik ziarah ke
makam-makam wali (seperti Walisongo) mencerminkan sinkretisme
antara Islam dan tradisi lokal, serupa dengan fenomena di Sumedang.
Studi Chambert-Loir dan Reid (2002) tentang "kult keramat" di Asia
Tenggara mengungkapkan pola pengkultusan leluhur yang memiliki
kesamaan struktural meski dengan variasi kultural. Penempatan studi
makam Eyang Buyut Malandang dalam konstelasi penelitian ini
memungkinkan identifikasi pola umum sekaligus keunikan kasus.

Revolusi teknologi dan globalisasi turut mengubah lanskap praktik
ritual di situs-situs sakral, termasuk di makam Eyang Buyut Malandang.
Hefner (2011) mencatat bahwa modernisasi tidak selalu menyebabkan
sekularisasi, melainkan seringkali mendorong "revitalisasi" tradisi
dalam bentuk baru yang beradaptasi dengan kondisi kontemporer. Di
Sumedang, fenomena ini terlihat dari bagaimana ritual-ritual tradisional
di situs makam kini juga melibatkan dokumentasi digital, promosi
melalui media sosial, dan pengunjung dari luar komunitas yang datang
sebagai "wisatawan religi". Hardiman (2018) menyebut fenomena ini
sebagai "tradisionalisasi modernitas" di mana elemen-elemen modern
diintegrasikan ke dalam kerangka tradisional, menciptakan kontinuitas
sekaligus perubahan. Dimensi sosial sakralitas, dengan demikian, tidak
lagi terbatas pada interaksi tatap muka komunitas lokal, tetapi meluas
mencakup jaringan sosial virtual yang memungkinkan diaspora
Sumedang dan peminat budaya di tempat lain untuk tetap terhubung

dengan situs sakral tersebut.

360



Fenomena ritual dan ziarah di Situs Malandang menawarkan lensa
menarik untuk memahami bagaimana masyarakat Sumedang merawat
warisan budayanya. Praktik-praktik seperti nyekar (ziarah kubur),
sedekah bumi, haul (peringatan kematian) atau nadran yang
berlangsung di sekitar makam menunjukkan adanya dialektika antara
kepercayaan Islam dan tradisi lokal Sunda. Misalnya, dalam acara
tahunan seperti haul atau peringatan tertentu, berbagai lapisan
masyarakat—dari tokoh adat, pemuka agama, hingga generasi muda—
berkumpul, berinteraksi, dan bersama-sama menghidupkan nilai-nilai
kearifan lokal. Interaksi sosial dalam konteks ini menciptakan jaringan
relasi yang memperkuat identitas budaya sekaligus menjadi sarana
transmisi pengetahuan antargenerasi. Praktik ritual di makam ini
menunjukkan bagaimana masyarakat memaknai hubungan antara dunia
spiritual dan kehidupan sosial mereka. Sakralitas makam Eyang Buyut
Malandang tidak terlepas dari narasi historis tentang peran leluhur
dalam membentuk identitas kolektif masyarakat, sekaligus menjadi
simbol ketahanan budaya di tengah perubahan zaman.

Penekanan pada ritual sebagai bentuk interaksi sosial yang
mengikat masyarakat menjadi perspektif kunci dalam penulisan ini.
Melalui pendekatan sosiologis-antropologis, dapat diamati bahwa situs
makam Eyang Buyut Malandang berfungsi sebagai social glue (perekat
sosial) yang mempertahankan harmoni komunitas di tengah perubahan
zaman. Di satu sisi, kesakralan situs menuntut penghormatan dan tata
kelola yang ketat berdasarkan adat; di sisi lain, praktik-praktik yang
berkembang di sekitarnya justru menunjukkan adaptasi kreatif terhadap
modernitas. Dengan menganalisis dimensi sosial dari sakralitas ritual di
situs ini, chapter ini bertujuan untuk mengungkap bagaimana ruang-

ruang keramat tidak hanya menjadi simbol religiusitas, tetapi juga arena

361



negosiasi nilai, memori kolektif, dan keberlanjutan budaya. Studi ini
diharapkan dapat memberikan kontribusi pada diskusi akademik
mengenai heritage studies, antropologi agama, dan budaya—
khususnya dalam konteks masyarakat Indonesia yang kaya akan tradisi
hybrid seperti Sumedang. Lebih jauh, pemahaman tentang keterkaitan
antara sakralitas, ritual, dan kohesi sosial ini dapat menjadi dasar bagi

pengembangan kebijakan pelestarian budaya yang berbasis komunitas.

ISI
1. Sejarah Situs Makam Eyang Buyut Malandang

Situs makam Eyang Buyut Malandang terletak di wilayah Buahdua,
Kabupaten Sumedang, Jawa Barat dan menjadi bagian dari kompleks
makam yang dikeramatkan, terdiri dari beberapa makam leluhur seperti
Eyang Wirakusuma, Eyang Wirakutamaya, Eyang Agus Salam, dan
Eyang Siti Candra Komalasari (Latifundia, Prijono, 2018). Makam-
makam ini ditandai dengan batu tegak dan struktur batu alam,
menunjukkan kontinuitas tradisi megalitik sekaligus bagian dari
warisan budaya serta sejarah masyarakat Sunda di wilayah tersebut.
Situs Makam Malandang sendiri dikenal sebagai tempat peristirahatan
terakhir Raden Agus Salam Cakrakusuma, seorang tokoh penting yang
diangkat menjadi Cutak (kepala wilayah) oleh ayahnya, Raden
Kartadibrata Kusumahdinata IV, keturunan Raja Sumedang Larang di
bawah kekuasaan Mataram pada abad ke-17. Raden Agus Salam
dikenal sebagai sosok yang berperan strategis dalam memimpin
pasukan protokoler dan menyambut rombongan bala tentara Mataram
yang jumlahnya sangat besar dalam persiapan menghadapi VOC di
Batavia. Jasa besar dan keberaniannya dalam membuka wilayah

Malandang untuk permukiman serta mengatur logistik pasukan

362



membuatnya sangat dihormati oleh masyarakat (sumedangkab.go.id;
inisumedang.com; kumparan.com). Selain itu, dalam konteks
Islamisasi di Sumedang, tokoh-tokoh seperti Eyang Buyut Malandang
dipandang sebagai penyebar agama Islam atau tokoh yang berjasa
dalam sejarah lokal, sehingga makamnya dikeramatkan dan dijadikan
tempat ziarah. Hal ini mencerminkan proses akulturasi antara
kepercayaan lokal dan Islam. Di Sumedang, identitas kolektif lebih
terikat pada nilai kearifan lokal, seperti penghormatan pada leluhur dan
pelestarian seni tradisional (e.g., pencak silat dan kendang) yang
ditampilkan dalam ritual. Makam Eyang Malandang berperan sebagai
simbol kultural yang merepresentasikan sejarah lokal dan spiritualitas

Sunda.

2. Mitos di sekitar Situs Makam Malandang

Di Wilayah Buahdua, terdapat sebuah makam dari leluhur yang
merupakan pendiri dusun yakni situs makam Eyang Buyut Malandang.
Ia dahulu melakukan babad alas agar wilayah tersebut bisa dijadikan
sebagai permukiman warga. Eyang Buyut Malandang diyakini oleh
masyarakat sekitar sebagai sosok yang bernama asli Raden Agus Salam.
Raden Agus Salam diyakini sebagai sosok yang memiliki keberanian
dan keteguhan yang kuat. Raden Agus Salam juga disegani termasuk
oleh Pemerintahan Kerajaan Mataram di masa lampau. Sosok Raden
Agus Salam memiliki pengaruh besar di masa Kerajaan Mataram
hendak menyerang Batavia pada abad ke-17. Ketika itu, Raden Agus
Salam yang masih keturunan kerajaan Sumedang Larang diminta untuk
menyambut ribuan pasukan dari Mataram menuju markas besar kongsi
dagang Belanda VOC. Saat menjalankan tugas untuk menyiapkan

hidangan dan memberikan tempat beristirahat, pasukan Mataram

363



kagum dan merasa nyaman dengan sambutan Sumedang. Dari sana,
Sultan Agung memberi kehormatan kepada sosok Raden Agus Salam.
Di Desa Buahdua terdapat mitos yang lahir dari sosok ini yakni
tidak boleh mengucapkan salam ketika memasuki situs makam eyang
Buyut Malandang. apabila ada warga yang menyebut salam, dianggap
tidak menghormati dan Eyang Buyut Malandang dapat marah besar
lewat angin, pohon tumbang, dan petir yang menyambar. oleh karena
itu, pantangan untuk tidak mengucapkan kata “Salam” terus dipercaya
dan dipelihara sampai sekarang. Dalam budaya Sunda, menyebut
kokolot atau orang yang disepuhkan dan dihormati dengan langsung
“nama” adalah hal tidak sopan. Itulah mengapa, warga tidak berani
melanggar pantangan karena dianggap tidak menghormati jasa leluhur

tersebut sampai generasi sekarang nyaman tinggal di dusun.

3. Struktur Sosial dan Ragam Praktik Ritual Situs Makam

Malandang

Struktur sosial di sekitar makam ditandai oleh hierarki kekerabatan
tradisional yang melibatkan kuncen sebagai penjaga tradisi. Kuncen
bertanggung jawab atas pelaksanaan ritual, interpretasi aturan adat, dan
pengelolaan hubungan dengan peziarah. Peran tokoh adat seperti kuncen
yang memimpin ritual dan menjaga tradisi juga menjadi elemen penting
dalam mempertahankan identitas kolektif. Kuncen berfungsi sebagai
penghubung antara arwah leluhur dan masyarakat, sehingga keberadaan dan
aktivitasnya memperkuat legitimasi sosial dan kultural dari ritual tersebut.
Struktur kepanitiaan ritual melibatkan keluarga besar Eyang Malandang dan
keturunan kuncen mereproduksi. Misalnya, tugas membacakan doa khusus
(rajah) hanya dipercayakan pada keturunan laki-laki tertua, sementara

perempuan bertanggung jawab atas penyiapan sesaji. Model ini

364



mencerminkan pembagian peran gender yang terinstitusionalisasi. Selain
itum dari struktur luar pemerintah daerah berperan dalam pengembangan
infrastruktur dan promosi wisata religi, yang terkadang berbenturan dengan
prinsip kesakralan situs. Misalnya, pembangunan fasilitas publik di sekitar
makam dapat mengubah pola penggunaan ruang sakral yang sebelumnya
diatur secara ketat oleh adat. Interaksi antara institusi adat dan pemerintah
seringkali bersifat simbiotis-konflik. Di satu sisi, pemerintah memanfaatkan
situs sebagai aset pariwisata yang memerlukan legitimasi dari kuncen. Di sisi
lain, kebijakan modernisasi (seperti pengenalan tiket masuk atau
standardisasi fasilitas) berpotensi mereduksi otoritas kuncen dalam
pengambilan keputusan. Pola ini tercermin dalam studi Kampung Luar
Batang, di mana klaim kolonial atas tanah mengubah relasi kuasa antara
pemangku adat dan otoritas eksternal. Sehingga pelaksanaan ritual di makam
Eyang Malandang haruslah berupa hasil kolaborasi antara kuncen sebagai
pemimpin spiritual, keluarga besar sebagai pewaris tradisi, masyarakat
sebagai pelaku sosial, dan pemerintah sebagai pendukung pengelolaan.
Sinergi antar pihak ini dapat menjaga kelangsungan ritual sebagai praktik
religius sekaligus fenomena sosial budaya yang hidup dalam komunitas.
Praktik ritual di situs makam Malandang mencakup aktivitas harian
hingga tahunan. Ritual rutin meliputi ngabersihan (pembersihan makam)
setiap Jumat pagi yang melibatkan warga setempat secara gotong royong.
Pada bulan Suro (penanggalan Jawa), digelar upacara labuhan dengan
menabur bunga dan membakar kemenyan sebagai simbol penghormatan
kepada leluhur. Acara puncak berupa haul tahunan menghadirkan
pertunjukan seni tradisional (seperti kendang pencak) dan pembacaan
riwayat hidup Eyang Buyut Malandang oleh kuncen. Aktivitas ritual seperti
ngabersihan (pembersihan makam) dan Aau/ tahunan menciptakan ruang

interaksi lintas generasi dan status sosial. Proses gotong royong dalam

365



persiapan ritual seperti menyiapkan sesaji atau mendekorasi area makam
juga dapat memperkuat solidaritas komunitas.

Praktik ritual yang meliputi berbagai kegiatan rutin dilakukan oleh
warga dan keturunan, pembersihan makam secara gotong royong, nyekar
(ziarah kubur), sedekah bumi, pelaksanaan haul (peringatan wafat), nadran
serta slametan yang diwarnai dengan doa dan persembahan sesaji tidak
hanya memperkuat kohesi sosial tetapi juga menjadi atraksi bagi wisatawan.
Ritual rutin, ziarah ke makam ini juga menjadi momentum bagi masyarakat
untuk memohon berkah, keselamatan, dan keberkahan hidup. Tradisi ziarah
ini kerap diiringi dengan larangan dan pantangan tertentu yang dijaga ketat
oleh komunitas, seperti larangan mengambil pohon tua di sekitar makam
atau mengucapkan kata “Salam” yang diyakini dapat membawa hal buruk
jika dilanggar. Larangan-larangan ini mencerminkan dimensi sakral dan
penghormatan mendalam terhadap makam serta leluhur yang dimakamkan
di sana (inisumedang.com; merdeka.com, 2024). Di sisi lain, ritual yang
berlangsung di situs makam Eyang Buyut Malandang tidak hanya berfungsi
sebagai praktik spiritual semata, tetapi juga sebagai wahana interaksi sosial

yang mengikat masyarakat secara kolektif.

4. Relasi Mitos, Praktik Ziarah, dan Struktur Sosial di Situs
Makam Eyang Buyut Malandang
Praktik ritual di situs makam Eyang Buyut Malandang tidak
berlangsung dalam ruang kosong, melainkan terbentuk melalui
interaksi dinamis antara mitos yang berkembang, praktik ziarah yang
dijalankan, dan struktur sosial yang ada di masyarakat Buahdua,
Sumedang. Ketiga elemen ini membentuk sistem yang saling

menopang dan melegitimasi, menciptakan pola sosial-religius yang

366



bertahan hingga saat ini. Interelasi ini menjadi kunci untuk memahami
bagaimana sakralitas situs dipertahankan dan diwariskan antargenerasi.

Mitos pantangan menyebut kata "salam" di area makam menjadi
fondasi legitimasi sakral yang melandasi praktik ziarah dan membentuk
hierarki sosial. Sebagai narasi yang memuat pesan tentang konsekuensi
supernatural (angin kencang, pohon tumbang, petir menyambar) bagi
pelanggar pantangan, mitos ini berfungsi sebagai mekanisme kontrol
sosial yang efektif. Dalam perspektif Berger dan Luckmann (1966),
mitos semacam ini merupakan bentuk "legitimasi simbolik" yang
memberikan justifikasi terhadap tatanan sosial yang ada. Pantangan ini
menjadi batas simbolik yang memisahkan ruang sakral dari ruang
profan, sekaligus memisahkan mereka yang "memahami" dari yang
"tidak memahami" etika penghormatan leluhur dalam tradisi Sunda.

Praktik ziarah—mulai dari "nyekar", pembersihan makam
("ngabersihan"), upacara "haul", hingga "slametan"—menjadi medium
pengejawantahan mitos ke dalam tindakan sosial kolektif. Ritual-ritual
ini tidak hanya mengaktualisasikan konten mitos, tetapi juga menjadi
arena di mana struktur sosial direproduksi dan dilegitimasi.
Sebagaimana dicatat dalam dokumen, pembagian tugas dalam ritual
mencerminkan hierarki kekerabatan dan gender yang ada dalam
masyarakat. Pembacaan doa khusus ("rajah") oleh keturunan laki-laki
tertua dan penyiapan sesaji oleh perempuan merupakan contoh konkret
bagaimana praktik ritual memperkuat pembagian peran gender yang
terinstitusional.

Struktur sosial di sekitar situs makam Eyang Buyut Malandang
ditandai oleh kompleksitas relasi kuasa yang melibatkan beberapa aktor
kunci. Kuncen sebagai pemimpin spiritual menempati posisi sentral

dalam hierarki, berperan sebagai mediator antara dunia leluhur dengan

367



masyarakat kontemporer. Pengetahuan tentang mitos dan kemampuan
menafsirkannya menjadi sumber otoritas kuncen, menjadikannya figur
dengan "modal kultural" tinggi dalam terminologi Bourdieu (1986).
Keluarga besar Eyang Malandang dan keturunan kuncen membentuk
lapisan sosial kedua yang memperoleh legitimasi melalui hubungan
genealogis. Masyarakat umum dan peziarah dari luar daerah
membentuk lapisan ketiga yang mengakui otoritas lapisan-lapisan di
atasnya. Di luar struktur tradisional ini, pemerintah daerah hadir sebagai
kekuatan eksternal yang berupaya mengkomodifikasi nilai sakral situs
melalui promosi wisata religi.

Interaksi antara mitos, praktik =ziarah, dan struktur sosial
menciptakan mekanisme sirkuler yang memperkuat sakralitas situs.
Mitos melegitimasi posisi kuncen dalam struktur sosial; kuncen
memimpin praktik ziarah berdasarkan interpretasi mitos; praktik ziarah
memperkuat internalisasi mitos dalam masyarakat; dan mitos yang
terinternalisasi kembali melegitimasi struktur sosial yang ada.
Mekanisme sirkuler ini menciptakan apa yang disebut Durkheim
sebagai "kesadaran kolektif' yang menjadi dasar solidaritas sosial
dalam masyarakat.

Namun, relasi ini bukan tanpa kontestasi dan negosiasi.
Sebagaimana dicatat dalam dokumen, terdapat ketegangan antara
otoritas tradisional kuncen dengan agenda modernisasi pemerintah
daerah. Kebijakan seperti pengenalan tiket masuk atau standardisasi
fasilitas berpotensi mengubah relasi kuasa yang ada, mereduksi otoritas
kuncen dalam pengambilan keputusan. Dalam konteks ini, mitos dan
praktik ziarah menjadi instrumen perlawanan simbolik terhadap
komersialisasi, mempertahankan sakralitas situs dari reduksi menjadi

objek wisata semata. Penting dicatat bahwa relasi ini tidak statis,

368



melainkan terus berevolusi merespons perubahan sosial. Perkembangan
teknologi informasi, misalnya, memungkinkan diseminasi mitos dan
praktik ziarah melampaui batas geografis komunitas, menciptakan
"komunitas sakral imajiner" yang lebih luas. Demikian pula, perubahan
demografi dan mobilitas sosial mengintroduksi aktor-aktor baru ke
dalam struktur sosial, menghasilkan reinterpretasi mitos dan modifikasi
praktik ziarah yang lebih sesuai dengan konteks kontemporer. Relasi
dinamis antara mitos, praktik ziarah, dan struktur sosial di situs makam
Eyang Buyut Malandang merupakan contoh konkret bagaimana
sakralitas tidak sekadar fenomena religius, melainkan konstruksi sosial
yang terbentuk dan bertahan melalui praktik kultural yang
berkelanjutan. Pemahaman tentang relasi ini menjadi kunci untuk
mengelola keseimbangan antara preservasi nilai sakral dan adaptasi

terhadap dinamika sosial kontemporer.

5. Mitos sebagai Konstruksi Sakralitas Situs Makam Malandang

Mitos yang berkembang di sekitar situs makam Eyang Buyut
Malandang berperan penting dalam konstruksi sakralitas tempat
tersebut. Mengacu pada konsep Durkheim (1912: 422) bahwa yang
sakral merupakan representasi nilai-nilai kolektif masyarakat, mitos
tentang larangan mengucapkan "salam" di area makam berfungsi
sebagai instrumen sosial yang mempertahankan batasan antara dunia
profan dan sakral dalam kehidupan masyarakat Buahdua. Kepatuhan
terhadap pantangan ini mencerminkan mekanisme sosial yang
meneguhkan identitas kolektif dan memelihara warisan budaya
bersama.

Dari perspektif Antropologi, mitos tentang Eyang Buyut
Malandang dapat dipahami sebagai bentuk "pengetahuan sakral" yang

369



diteruskan secara temurun antar generasi. Keyakinan bahwa
pelanggaran terhadap pantangan dapat memicu konsekuensi
supernatural seperti angin kencang, pohon tumbang, dan petir
menyambar, secara efektif meneguhkan keberadaan kekuatan yang
melampaui realitas sehari-hari. Keyakinan kolektif ini menciptakan
"realitas sakral" yang kemudian diinternalisasi oleh masyarakat sebagai
bagian dari memori dan identitas budaya mereka.

Mitos larangan mengucapkan kata "salam" beroperasi dalam tiga
dimensi sakralitas yang saling terkait. Dimensi vertikal menandai
hubungan masyarakat dengan entitas spiritual (Eyang Buyut
Malandang) yang dipercaya masih memiliki kemampuan untuk
"mendengar" dan "bereaksi". Dimensi horizontal memperkuat kohesi
sosial antaranggota masyarakat melalui kepatuhan kolektif,
menciptakan identitas bersama sebagai '"penjaga tradisi" dan
memfasilitasi integrasi sosial. Dimensi temporal menghubungkan
masyarakat kontemporer dengan narasi historis tentang leluhur,
menjembatani masa lalu dan masa kini melalui kontinuitas praktik
kultural.

Mengacu pada konsep hierofani dari Eliade (1959), mitos ini
mengonfirmasi bahwa situs tersebut bukan sekadar lokasi geografis
biasa, melainkan "pusat dunia" bagi komunitas setempat sebagai tempat
di mana dunia spiritual dan material bertemu. Ketika pengunjung
mengikuti protokol tertentu seperti menghindari kata "salam" saat
memasuki area makam, mereka secara simbolis mengakui transisi dari
ruang profan ke ruang sakral. Praktik ini sekaligus melegitimasi status
istimewa Eyang Buyut Malandang.

Dimensi etis dari mitos tersebut penting dipahami dalam konteks

nilai kultural Sunda. Dalam budaya Sunda, menyebut langsung nama

370



kokolot atau orang yang dihormati dianggap melanggar tatakrama.
Dengan demikian, pantangan menyebut "salam" di makam Eyang
Buyut Malandang yang bernama asli Raden Agus Salam tidak hanya
berfungsi sakral tetapi juga sebagai mekanisme melestarikan nilai
kesantunan dalam budaya Sunda. Mitos ini menjadi sarana transmisi
nilai etis antargenerasi, memperkuat norma sosial tentang
penghormatan kepada leluhur.

Fungsi sosial mitos dalam konstruksi sakralitas terlihat dari
bagaimana narasi tersebut memperkuat struktur hierarkis dalam
komunitas, khususnya peran kuncen. Sebagai penjaga dan penafsir
tradisi, kuncen memperoleh otoritas sosial-spiritual melalui
pengetahuan tentang mitos dan kemampuan menjelaskan maknanya
kepada masyarakat dan peziarah. Pengetahuan tentang mitos menjadi
"modal kultural" yang membedakan tingkat otoritas seseorang dalam
struktur sosial komunitas, menciptakan diferensiasi sosial berbasis
pengetahuan sakral, di mana kuncen dan keturunannya memiliki
legitimasi untuk menginterpretasikan kehendak leluhur dan memimpin
ritual.

Mitos di sekitar makam Eyang Buyut Malandang juga berperan
dalam produksi ruang sakral. Sebagaimana dikemukakan Lefebvre
(1991), ruang sosial merupakan hasil proses produksi yang melibatkan
representasi, praktik, dan pengalaman. Mitos tentang pantangan
berkontribusi pada konstruksi "ruang representasional" yang
memungkinkan masyarakat mengalami koneksi dengan dunia spiritual
melalui ritual. Representasi ini diperkuat melalui narasi tentang
peristiwa supernatural yang terjadi ketika pantangan dilanggar,
menciptakan "geografi spiritual” yang membedakan situs makam dari

ruang profan sekitarnya.

371



Transformasi mitos menjadi praktik ritual konkret terlihat dari
perilaku ziarah seperti menundukkan kepala, berbisik, atau
menggunakan istilah pengganti saat berada di area makam. Bell (1992)
menyebut proses ini sebagai "ritualisasi"—strategi di mana aktivitas
tertentu dibedakan melalui penggunaan bentuk, fungsi, dan simbolisme
khusus. Melalui ritualisasi, pengalaman berada di ruang sakral menjadi
berbeda secara kualitatif dari pengalaman sehari-hari.

Dalam dinamika antara tradisi dan modernitas, mitos di situs
Malandang menghadapi tantangan dari rasionalisasi dan sekularisasi.
Namun, kelangsungan mitos ini menunjukkan bahwa sakralitas tidak
sepenuhnya tergerus oleh modernitas, melainkan beradaptasi.
Kunjungan wisatawan yang menghormati pantangan lokal
menunjukkan bahwa sakralitas dapat bertahan bahkan ketika situs
tersebut mulai dikomodifikasi sebagai destinasi wisata religi. Pada saat
yang sama, institusi modern seperti pemerintah daerah terlibat dalam
proses "re-sakralisasi" melalui pengakuan formal terhadap nilai kultural
situs tersebut.

Mitos pantangan menyebut "salam" juga merefleksikan dinamika
historis dan sosial-politik yang lebih luas, khususnya berkaitan dengan
proses Islamisasi di Tanah Sunda. Sebagai tokoh yang hidup pada masa
transisi dari pengaruh Mataram ke VOC di abad ke-17, Raden Agus
Salam mewakili figur historis yang berada di persimpangan antara
tradisi lokal dan pengaruh eksternal. Pantangan menyebut namanya
dapat diinterpretasikan sebagai negosiasi kultural antara identitas
Sunda tradisional dan pengaruh Islam, mengingat kata "salam"
memiliki signifikansi dalam tradisi Islam sebagai ucapan salam.

Peran mitos dalam membangun sakralitas juga terlihat dari

bagaimana narasi tentang Eyang Buyut Malandang direproduksi

372



melalui berbagai medium, dari tradisi lisan hingga platform digital.
Proses remediasi ini menunjukkan adaptasi tradisi terhadap konteks
komunikasi modern, sekaligus memperluas pengaruh sakralitas situs
melampaui batas geografis komunitas, menciptakan "komunitas sakral

imajiner" yang lebih luas.

6. Analisis Dimensi Sosial Sakralitas pada Praktik Ritual

Situs makam Eyang Buyut Malandang di Kabupaten Sumedang
bukan sekadar tempat peristirahatan terakhir leluhur, melainkan sebuah
ruang sakral yang hidup dalam ingatan kolektif masyarakat. Sebagai
salah satu situs budaya yang dianggap keramat, makam ini menjadi
pusat aktivitas ritual, ziarah, dan pertemuan sosial yang mencerminkan
dinamika kebudayaan masyarakat Sumedang. Keberadaan situs ini
tidak hanya menandai hubungan transendental antara manusia dengan
alam spiritual, tetapi juga berfungsi sebagai simpul sosial yang
mengikat komunitas melalui berbagai praktik ritual. Dalam dimensi
sosial yang berlangsung di situs makam Eyang Buyut Malandang
terlihat bahwasannya ritual bukan hanya sebagai praktik keagamaan
semata, tetapi juga sebagai wahana interaksi sosial yang mengikat
masyarakat secara kolektif. Dalam konteks sosial budaya masyarakat
Sumedang, ritual ini menjadi momen penting di mana individu dan
kelompok berkumpul, berpartisipasi, dan saling berinteraksi dalam
rangka memperkuat solidaritas dan kohesi sosial. Seperti halnya ritual
adat lainnya di wilayah Jawa Barat yang telah diteliti, misalnya ritual
gamelan koromong di Kampung Cikubang atau upacara adat Ngarot di
Desa Karedok, kegiatan ritual yang dilakukan secara bersama-sama

menciptakan ruang komunikasi sosial yang mempererat hubungan

373



antarwarga serta meneguhkan nilai-nilai gotong royong dan
kebersamaan (Puspitasari et al., 2012; Elan & Tarsidi, 2017).

Makam Eyang Buyut Malandang berfungsi sebagai titik fokus yang
menghubungkan masyarakat dengan sejarah, adat, dan spiritualitas
yang diwariskan secara turun-temurun. Ritual-ritual yang dilakukan di
makam ini, seperti ziarah, pembersihan makam, haul, dan slametan
menjadi sarana penguatan solidaritas komunitas sekaligus penjaga
kesinambungan nilai-nilai tradisional. Makam ini juga mencerminkan
posisi penting Eyang Buyut dalam struktur sosial masyarakat
Sumedang sebagai tokoh adat dan leluhur yang dihormati, yang
keberadaannya membentuk landasan kultural dan spiritual komunitas.
Melalui pelaksanaan ritual di makam Eyang Buyut Malandang,
masyarakat tidak hanya mengekspresikan rasa hormat dan syukur
kepada leluhur, tetapi juga mengaktualisasikan identitas kolektif dan
norma-norma sosial yang diwariskan secara turun-temurun. Proses
gotong royong dalam kegiatan pembersihan makam, penyusunan sesaji,
dan pelaksanaan doa bersama menjadi contoh nyata bagaimana ritual
berfungsi sebagai media integrasi sosial yang menghubungkan berbagai
lapisan masyarakat, dari keluarga keturunan hingga warga umum.
Interaksi sosial ini memperkuat jaringan sosial dan menciptakan rasa
memiliki terhadap situs makam sebagai bagian dari warisan budaya dan
spiritual komunitas (Elan & Tarsidi, 2017).

Walaupun begitu, dimensi sosial dalam praktik ritual di Situs
Makam Eyang Buyut Malandang juga mencakup kompleksitas
interaksi antara pihak tradisional dan modern. Studi komparatif dari
Kampung Luar Batang Jakarta menunjukkan bahwa situs sakral
berfungsi sebagai pusat integrasi sosial-ekonomi, di mana ritual ziarah

tidak hanya menjadi aktivitas spiritual tetapi juga penggerak dinamika

374



komunitas. Meskipun konteks geografis dan kultural berbeda, pola
serupa dapat diidentifikasi melalui peran kuncen sebagai mediator
spiritual-praktis dan ketegangan antara preservasi adat dengan
intervensi pemerintah. Dalam aktivitas ekonomi turunan seperti
penjualan bunga kembang tujuh rupa dan air doa yang dipercaya
memiliki kekuatan spiritual menunjukkan bagaimana sakralitas
dimaterialisasi dalam praktik sehari-hari. Meski belum seintensif situs
religi urban, aktivitas ekonomi sekitar makam Eyang Malandang
menunjukkan pola komodifikasi sakralitas. Pedagang lokal menjual
kembang tujuh rupa, air doa, dan jasa pemandu ritual sebagai produk
turunan dan pemerintah Kabupaten Sumedang yang mulai
mempromosikan situs ini sebagai destinasi wisata sejarah, meski
menghadapi resistensi dari pengelola adat yang khawatir terhadap
komersialisasi.

Dalam konteks ini, sakralitas makam tidak dapat dipisahkan dari
dimensi sosial yang melingkupinya, di mana ritual-ritual yang
dilakukan bukan sekadar tindakan religius, tetapi juga mekanisme
pemeliharaan kohesi sosial. Selain itu, ritual juga menjadi sarana
pembelajaran sosial dan transmisi nilai budaya, di mana generasi muda
dilibatkan dalam proses ritual sehingga mereka memahami dan
menginternalisasi makna serta fungsi sosial dari tradisi tersebut.
Dengan demikian, situs makam Eyang Buyut Malandang memiliki nilai
historis dan sosial yang mendalam sebagai simbol sakral yang
mempersatukan masyarakat melalui praktik ritual dan menguatkan
identitas kolektif melalui penghormatan terhadap warisan leluhur

dalam konteks budaya Sunda di Sumedang.

375



PENUTUP

Ritual di makam Eyang Malandang memiliki peran penting dalam
membentuk dan mempengaruhi identitas kolektif masyarakat di
sekitarnya. Ritual-ritual yang dilakukan secara turun-temurun, seperti
nyekar ziarah makam, pembersihan makam secara gotong royong,
sedekah bumi, slametan dan upacara haul tahunan, berfungsi sebagai
wahana untuk mengingat dan menghormati leluhur yang diyakini
memiliki kekuatan spiritual sebagai pelindung dan perantara doa
kepada Tuhan. Melalui pelaksanaan ritual ini, masyarakat tidak hanya
memperkuat hubungan spiritual dengan leluhur, tetapi menjadi simbol
dimensi sosial spiritualitas yang mengikat secara kolektif. Nilai-nilai
sakral yang dijaga melalui ritual menjadi norma koersif yang mengatur
perilaku individu dan menjaga keutuhan solidaritas sosial. Dengan
demikian, ritual di makam Eyang Malandang berkontribusi signifikan
dalam membentuk identitas kolektif masyarakat dengan menegaskan
nilai-nilai  sakral, memperkuat ikatan sosial, dan menjaga
kesinambungan tradisi adat yang menjadi fondasi budaya lokal. Ritual
ini menjadi medium utama bagi masyarakat untuk mengekspresikan
dan mengukuhkan jati diri komunitas mereka secara kolektif dan

berkelanjutan.

REFERENSI

Chambert-Loir, H., & Reid, A. (Eds.). (2002). The potent dead:
Ancestors, saints and heroes in contemporary Indonesia.
University of Hawaii Press.

Elan, & Tarsidi, D. Z. (2017). Upacara Adat Ngarot: Spiritualitas dan
Gotong Royong Masyarakat Sumedang. Jurnal Pendidikan
Pancasila dan Kewarganegaraan, 52-
59.https://ppkn.uad.ac.id/wp-content/uploads/52-59-Elan-
Deni-Zein-Tarsidi.pdf

376


https://ppkn.uad.ac.id/wp-content/uploads/52-59-Elan-Deni-Zein-Tarsidi.pdf
https://ppkn.uad.ac.id/wp-content/uploads/52-59-Elan-Deni-Zein-Tarsidi.pdf

Eliade, M. (1959). The sacred and the profane: the nature of religion.
Harvest Book.

Geertz, C. (1973). The Interpretation of Cultures. New York: Basic
Books.

Hardiman, F. B. (2018). Manusia dalam prahara revolusi digital.
Diskursus-Jurnal Filsafat Dan Teologi Stf Driyarkara, 17(2),
177-192.

Hefner, R. W. (2011). Civil islam: Muslims and democratization in
indonesia. Princeton University Press.

Latifundia, Prijono. (2018). Situs Tradisi Berlanjut di Buahdua
Sumedang. Panalungtik: Jurnal yang memuat kajian gagasan
dan informasi tentang budaya dan kehidupan masa lalu e-
ISSN: 2621-928X Vol. 1(1) , Juli 2018, pp 15-26 DOI :
https://doi.org/10.24164/pnk.v1il .4

Puspitasari, P., Djunaedi, S. A., & Putra, H. S. A. (2012). Ritual and
Space Structure: Pilgrimage and Space Use in Historical Urban
Kampung Context of Luar Batang (Jakarta, Indonesia).
Procedia - Social and Behavioral Sciences, 36, 350-360.2

Sistem Religi Komunitas Adat Bonokeling di Desa Pekuncen. (2020).
Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan Republik Indonesia.
https://repositori.kemdikbud.go.id/1168/1/Sistem%20Religi%
20Komunitas%20Adat%20Bonokeling [L.R.pdf

Turner, V., Abrahams, R., & Harris, A. (2017). The ritual process:
Structure and anti-structure. Routledge.

Woodward, M. (1989). Islam in Java: Normative piety and mysticism
in the sultanate of Yogyakarta. University of Arizona Press,
Tucson; Association for Asian Studies Monograph, 45.

Sumber Internet:

Merdeka.com. (2024). Mengenal Dusun Malandang, Kampung Adat di
Sumedang yang Pantang Sebut Kata  "Salam".
https://www.merdeka.com/jabar/mengenal-dusun-malandang-

kampung-adat-di-sumedang-yang-pantang-sebut-kata-salam-
188230-mvk.html
https://t.me/s/urangsundaasli/2251 diakses pada 9 April 2025

377


https://doi.org/10.24164/pnk.v1i1.4
https://doi.org/10.24164/pnk.v1i1.4
https://doi.org/10.24164/pnk.v1i1.4
https://repositori.kemdikbud.go.id/1168/1/Sistem%20Religi%20Komunitas%20Adat%20Bonokeling_LR.pdf
https://repositori.kemdikbud.go.id/1168/1/Sistem%20Religi%20Komunitas%20Adat%20Bonokeling_LR.pdf
https://repositori.kemdikbud.go.id/1168/1/Sistem%20Religi%20Komunitas%20Adat%20Bonokeling_LR.pdf
https://repositori.kemdikbud.go.id/1168/1/Sistem%20Religi%20Komunitas%20Adat%20Bonokeling_LR.pdf
https://www.merdeka.com/jabar/mengenal-dusun-malandang-kampung-adat-di-sumedang-yang-pantang-sebut-kata-salam-188230-mvk.html
https://www.merdeka.com/jabar/mengenal-dusun-malandang-kampung-adat-di-sumedang-yang-pantang-sebut-kata-salam-188230-mvk.html
https://www.merdeka.com/jabar/mengenal-dusun-malandang-kampung-adat-di-sumedang-yang-pantang-sebut-kata-salam-188230-mvk.html
https://www.merdeka.com/jabar/mengenal-dusun-malandang-kampung-adat-di-sumedang-yang-pantang-sebut-kata-salam-188230-mvk.html
https://www.merdeka.com/jabar/mengenal-dusun-malandang-kampung-adat-di-sumedang-yang-pantang-sebut-kata-salam-188230-mvk.html
https://t.me/s/urangsundaasli/2251

https://kumparan.com/sejarah-dan-sosial/sejarah-situs-malandang-

jejak-peradaban-kuno-yang-penuh-nilai-budaya-
24KGTNVMT39 diakses pada 9 April 2025

https://www.youtube.com/watch?v=jPXuA TDcpU diakses pada 9
April 2025

Situs Pemerintah Kabupaten Sumedang:

Dinas Kebudayaan dan Pariwisata Kabupaten Sumedang. (n.d.). Situs
Makam Eyang Buyut Malandang. Pemerintah Kabupaten
Sumedang. Inisumedang.com. (2022). Legenda Situs Makam
Buyut Malandang Sumedang.

https://inisumedang.com/legenda-situs-makam-buyut-malandang-

sumedang-sang-protokoler-yang-sakti/ diakses pada 9 April
2025

https://sumedangkab.go.id/direktori/detail/situs-buyut-malandang
diakses pada 9 April 2025

378


https://kumparan.com/sejarah-dan-sosial/sejarah-situs-malandang-jejak-peradaban-kuno-yang-penuh-nilai-budaya-24KGTNVMT39
https://kumparan.com/sejarah-dan-sosial/sejarah-situs-malandang-jejak-peradaban-kuno-yang-penuh-nilai-budaya-24KGTNVMT39
https://kumparan.com/sejarah-dan-sosial/sejarah-situs-malandang-jejak-peradaban-kuno-yang-penuh-nilai-budaya-24KGTNVMT39
https://www.youtube.com/watch?v=jPXuA_TDcpU
https://inisumedang.com/legenda-situs-makam-buyut-malandang-sumedang-sang-protokoler-yang-sakti/
https://inisumedang.com/legenda-situs-makam-buyut-malandang-sumedang-sang-protokoler-yang-sakti/
https://sumedangkab.go.id/direktori/detail/situs-buyut-malandang

379



