
 

358  

 

DIMENSI SOSIAL 

SAKRALITAS PADA 

PRAKTIK RITUAL SITUS 

MAKAM EYANG BUYUT 

MALANDANG DI 

KABUPATEN SUMEDANG  

 

Rufus Goang Swaradesy, 

Dara Bunga Rembulan, 

Sophia Septiani 

 
 

PENDAHULUAN   

Ritual berkaitan erat dengan identitas, melalui ritual maka 

kelompok-kelompok pelaksana ritual dapat mengkomunikasikan dan 

merefleksikan eksistentensinya melalui berbagai simbol, yang sarat 

makna dan sekaligus menjadi penanda identitasnya. Salah satu praktik 

ritual yang ada di Indonesia yang hingga saat ini masih dilakukan pada 

situs makam Eyang Buyut Malandang di Kabupaten Sumedang. Bagi 

masyarakat setempat, situs budaya ini memiliki nilai sakral tinggi 

sebagai tempat pemakaman leluhur yang dihormati. Konsep sakralitas 

memiliki dasar teoretis yang kuat, sebagaimana dijelaskan Durkheim 

(1912: 422) dalam bukunya berjudul “The Elementary Forms of 



 

 359 

Religious Life” bahwa yang sakral bukanlah sekadar bagian dari 

realitas sehari-hari, melainkan representasi nilai-nilai bersama 

masyarakat yang diwujudkan dalam bentuk material. Pandangan ini 

menjadi landasan penting untuk memahami bahwa situs makam Eyang 

Buyut Malandang merupakan salah satu warisan budaya dan spiritual 

dalam kehidupan sosial masyarakat setempat yang berfungsi sebagai 

lokasi ziarah sekaligus pusat aktivitas ritual yang mencerminkan 

integrasi antara kepercayaan Islam, tradisi lokal Sunda, dan nilai-nilai 

kearifan masyarakat Sumedang. 

Studi tentang sakralitas dalam ritual makam leluhur dapat lebih 

diperkaya dengan perspektif beberapa teori antropologi agama 

kontemporer. Turner (2017) dalam karyanya "The Ritual Process" 

memandang ritual sebagai drama sosial yang menciptakan 

liminalitas—ruang ambang di mana hierarki sosial sehari-hari dapat 

disubversi atau ditransformasi sementara, memungkinkan terbentuknya 

"communitas" atau persekutuan egaliter antarpartisipan. Konsep ini 

relevan untuk memahami bagaimana ritual di makam Eyang Buyut 

Malandang menciptakan ruang sosial khusus di mana berbagai lapisan 

masyarakat dapat berinteraksi dan membentuk solidaritas melampaui 

perbedaan status. Sementara itu, Eliade (1959) dalam "The Sacred and 

The Profane" menawarkan konsep hierofani—manifestasi yang sakral 

dalam yang profan—yang dapat menjelaskan bagaimana masyarakat 

Sumedang memandang situs makam sebagai titik temu antara dunia 

spiritual dan material, menciptakan "axis mundi" atau pusat dunia 

simbolik bagi komunitas. Pendekatan Geertz (1973) tentang agama 

sebagai sistem budaya yang terdiri dari simbol-simbol yang membentuk 

makna juga relevan, karena praktik ritual di makam Eyang Buyut 



 

360  

Malandang merupakan "teks budaya" yang dapat dibaca untuk 

memahami nilai dan pandangan dunia masyarakat Sunda. 

Eyang Buyut Malandang melengkapi mozaik penelitian serupa 

yang telah dilakukan di berbagai wilayah. Woodward (1989) dalam 

studinya tentang Islam Jawa menunjukkan bagaimana praktik ziarah ke 

makam-makam wali (seperti Walisongo) mencerminkan sinkretisme 

antara Islam dan tradisi lokal, serupa dengan fenomena di Sumedang. 

Studi Chambert-Loir dan Reid (2002) tentang "kult keramat" di Asia 

Tenggara mengungkapkan pola pengkultusan leluhur yang memiliki 

kesamaan struktural meski dengan variasi kultural. Penempatan studi 

makam Eyang Buyut Malandang dalam konstelasi penelitian ini 

memungkinkan identifikasi pola umum sekaligus keunikan kasus. 

Revolusi teknologi dan globalisasi turut mengubah lanskap praktik 

ritual di situs-situs sakral, termasuk di makam Eyang Buyut Malandang. 

Hefner (2011) mencatat bahwa modernisasi tidak selalu menyebabkan 

sekularisasi, melainkan seringkali mendorong "revitalisasi" tradisi 

dalam bentuk baru yang beradaptasi dengan kondisi kontemporer. Di 

Sumedang, fenomena ini terlihat dari bagaimana ritual-ritual tradisional 

di situs makam kini juga melibatkan dokumentasi digital, promosi 

melalui media sosial, dan pengunjung dari luar komunitas yang datang 

sebagai "wisatawan religi". Hardiman (2018) menyebut fenomena ini 

sebagai "tradisionalisasi modernitas" di mana elemen-elemen modern 

diintegrasikan ke dalam kerangka tradisional, menciptakan kontinuitas 

sekaligus perubahan. Dimensi sosial sakralitas, dengan demikian, tidak 

lagi terbatas pada interaksi tatap muka komunitas lokal, tetapi meluas 

mencakup jaringan sosial virtual yang memungkinkan diaspora 

Sumedang dan peminat budaya di tempat lain untuk tetap terhubung 

dengan situs sakral tersebut. 



 

 361 

Fenomena ritual dan ziarah di Situs Malandang menawarkan lensa 

menarik untuk memahami bagaimana masyarakat Sumedang merawat 

warisan budayanya. Praktik-praktik seperti nyekar (ziarah kubur), 

sedekah bumi, haul (peringatan kematian) atau nadran yang 

berlangsung di sekitar makam menunjukkan adanya dialektika antara 

kepercayaan Islam dan tradisi lokal Sunda. Misalnya, dalam acara 

tahunan seperti haul atau peringatan tertentu, berbagai lapisan 

masyarakat—dari tokoh adat, pemuka agama, hingga generasi muda—

berkumpul, berinteraksi, dan bersama-sama menghidupkan nilai-nilai 

kearifan lokal. Interaksi sosial dalam konteks ini menciptakan jaringan 

relasi yang memperkuat identitas budaya sekaligus menjadi sarana 

transmisi pengetahuan antargenerasi. Praktik ritual di makam ini 

menunjukkan bagaimana masyarakat memaknai hubungan antara dunia 

spiritual dan kehidupan sosial mereka. Sakralitas makam Eyang Buyut 

Malandang tidak terlepas dari narasi historis tentang peran leluhur 

dalam membentuk identitas kolektif masyarakat, sekaligus menjadi 

simbol ketahanan budaya di tengah perubahan zaman. 

Penekanan pada ritual sebagai bentuk interaksi sosial yang 

mengikat masyarakat menjadi perspektif kunci dalam penulisan ini. 

Melalui pendekatan sosiologis-antropologis, dapat diamati bahwa situs 

makam Eyang Buyut Malandang berfungsi sebagai social glue (perekat 

sosial) yang mempertahankan harmoni komunitas di tengah perubahan 

zaman. Di satu sisi, kesakralan situs menuntut penghormatan dan tata 

kelola yang ketat berdasarkan adat; di sisi lain, praktik-praktik yang 

berkembang di sekitarnya justru menunjukkan adaptasi kreatif terhadap 

modernitas. Dengan menganalisis dimensi sosial dari sakralitas ritual di 

situs ini, chapter ini bertujuan untuk mengungkap bagaimana ruang-

ruang keramat tidak hanya menjadi simbol religiusitas, tetapi juga arena 



 

362  

negosiasi nilai, memori kolektif, dan keberlanjutan budaya. Studi ini 

diharapkan dapat memberikan kontribusi pada diskusi akademik 

mengenai heritage studies, antropologi agama, dan budaya—

khususnya dalam konteks masyarakat Indonesia yang kaya akan tradisi 

hybrid seperti Sumedang. Lebih jauh, pemahaman tentang keterkaitan 

antara sakralitas, ritual, dan kohesi sosial ini dapat menjadi dasar bagi 

pengembangan kebijakan pelestarian budaya yang berbasis komunitas.  

  

ISI 

1. Sejarah Situs Makam Eyang Buyut Malandang   

Situs makam Eyang Buyut Malandang terletak di wilayah Buahdua, 

Kabupaten Sumedang, Jawa Barat dan menjadi bagian dari kompleks 

makam yang dikeramatkan, terdiri dari beberapa makam leluhur seperti 

Eyang Wirakusuma, Eyang Wirakutamaya, Eyang Agus Salam, dan 

Eyang Siti Candra Komalasari (Latifundia, Prijono, 2018). Makam-

makam ini ditandai dengan batu tegak dan struktur batu alam, 

menunjukkan kontinuitas tradisi megalitik sekaligus bagian dari 

warisan budaya serta sejarah masyarakat Sunda di wilayah tersebut. 

Situs Makam Malandang sendiri dikenal sebagai tempat peristirahatan 

terakhir Raden Agus Salam Cakrakusuma, seorang tokoh penting yang 

diangkat menjadi Cutak (kepala wilayah) oleh ayahnya, Raden 

Kartadibrata Kusumahdinata IV, keturunan Raja Sumedang Larang di 

bawah kekuasaan Mataram pada abad ke-17. Raden Agus Salam 

dikenal sebagai sosok yang berperan strategis dalam memimpin 

pasukan protokoler dan menyambut rombongan bala tentara Mataram 

yang jumlahnya sangat besar dalam persiapan menghadapi VOC di 

Batavia. Jasa besar dan keberaniannya dalam membuka wilayah 

Malandang untuk permukiman serta mengatur logistik pasukan 



 

 363 

membuatnya sangat dihormati oleh masyarakat (sumedangkab.go.id; 

inisumedang.com; kumparan.com). Selain itu, dalam konteks 

Islamisasi di Sumedang, tokoh-tokoh seperti Eyang Buyut Malandang 

dipandang sebagai penyebar agama Islam atau tokoh yang berjasa 

dalam sejarah lokal, sehingga makamnya dikeramatkan dan dijadikan 

tempat ziarah. Hal ini mencerminkan proses akulturasi antara 

kepercayaan lokal dan Islam. Di Sumedang, identitas kolektif lebih 

terikat pada nilai kearifan lokal, seperti penghormatan pada leluhur dan 

pelestarian seni tradisional (e.g., pencak silat dan kendang) yang 

ditampilkan dalam ritual. Makam Eyang Malandang berperan sebagai 

simbol kultural yang merepresentasikan sejarah lokal dan spiritualitas 

Sunda. 

 

2. Mitos di sekitar Situs Makam Malandang 

Di Wilayah Buahdua, terdapat sebuah makam dari leluhur yang 

merupakan pendiri dusun yakni situs makam Eyang Buyut Malandang. 

Ia dahulu melakukan babad alas agar wilayah tersebut bisa dijadikan 

sebagai permukiman warga. Eyang Buyut Malandang diyakini oleh 

masyarakat sekitar sebagai sosok yang bernama asli Raden Agus Salam. 

Raden Agus Salam diyakini sebagai sosok yang memiliki keberanian 

dan keteguhan yang kuat. Raden Agus Salam juga disegani termasuk 

oleh Pemerintahan Kerajaan Mataram di masa lampau. Sosok Raden 

Agus Salam memiliki pengaruh besar di masa Kerajaan Mataram 

hendak menyerang Batavia pada abad ke-17. Ketika itu, Raden Agus 

Salam yang masih keturunan kerajaan Sumedang Larang diminta untuk 

menyambut ribuan pasukan dari Mataram menuju markas besar kongsi 

dagang Belanda VOC. Saat menjalankan tugas untuk menyiapkan 

hidangan dan memberikan tempat beristirahat, pasukan Mataram 



 

364  

kagum dan merasa nyaman dengan sambutan Sumedang. Dari sana, 

Sultan Agung memberi kehormatan kepada sosok Raden Agus Salam. 

Di Desa Buahdua terdapat mitos yang lahir dari sosok ini yakni 

tidak boleh mengucapkan salam ketika memasuki situs makam eyang 

Buyut Malandang. apabila ada warga yang menyebut salam, dianggap 

tidak menghormati dan Eyang Buyut Malandang dapat marah besar 

lewat angin, pohon tumbang, dan petir yang menyambar. oleh karena 

itu, pantangan untuk tidak mengucapkan kata “Salam” terus dipercaya 

dan dipelihara sampai sekarang. Dalam budaya Sunda, menyebut 

kokolot atau orang yang disepuhkan dan dihormati dengan langsung 

“nama” adalah hal tidak sopan. Itulah mengapa, warga tidak berani 

melanggar pantangan karena dianggap tidak menghormati jasa leluhur 

tersebut sampai generasi sekarang nyaman tinggal di dusun. 

 

3. Struktur Sosial dan Ragam Praktik Ritual Situs Makam 

Malandang 

Struktur sosial di sekitar makam ditandai oleh hierarki kekerabatan 

tradisional yang melibatkan kuncen sebagai penjaga tradisi. Kuncen 

bertanggung jawab atas pelaksanaan ritual, interpretasi aturan adat, dan 

pengelolaan hubungan dengan peziarah. Peran tokoh adat seperti kuncen 

yang memimpin ritual dan menjaga tradisi juga menjadi elemen penting 

dalam mempertahankan identitas kolektif. Kuncen berfungsi sebagai 

penghubung antara arwah leluhur dan masyarakat, sehingga keberadaan dan 

aktivitasnya memperkuat legitimasi sosial dan kultural dari ritual tersebut. 

Struktur kepanitiaan ritual melibatkan keluarga besar Eyang Malandang dan 

keturunan kuncen mereproduksi. Misalnya, tugas membacakan doa khusus 

(rajah) hanya dipercayakan pada keturunan laki-laki tertua, sementara 

perempuan bertanggung jawab atas penyiapan sesaji. Model ini 



 

 365 

mencerminkan pembagian peran gender yang terinstitusionalisasi. Selain 

itum dari struktur luar pemerintah daerah berperan dalam pengembangan 

infrastruktur dan promosi wisata religi, yang terkadang berbenturan dengan 

prinsip kesakralan situs. Misalnya, pembangunan fasilitas publik di sekitar 

makam dapat mengubah pola penggunaan ruang sakral yang sebelumnya 

diatur secara ketat oleh adat. Interaksi antara institusi adat dan pemerintah 

seringkali bersifat simbiotis-konflik. Di satu sisi, pemerintah memanfaatkan 

situs sebagai aset pariwisata yang memerlukan legitimasi dari kuncen. Di sisi 

lain, kebijakan modernisasi (seperti pengenalan tiket masuk atau 

standardisasi fasilitas) berpotensi mereduksi otoritas kuncen dalam 

pengambilan keputusan. Pola ini tercermin dalam studi Kampung Luar 

Batang, di mana klaim kolonial atas tanah mengubah relasi kuasa antara 

pemangku adat dan otoritas eksternal. Sehingga pelaksanaan ritual di makam 

Eyang Malandang haruslah berupa hasil kolaborasi antara kuncen sebagai 

pemimpin spiritual, keluarga besar sebagai pewaris tradisi, masyarakat 

sebagai pelaku sosial, dan pemerintah sebagai pendukung pengelolaan. 

Sinergi antar pihak ini dapat menjaga kelangsungan ritual sebagai praktik 

religius sekaligus fenomena sosial budaya yang hidup dalam komunitas. 

Praktik ritual di situs makam Malandang mencakup aktivitas harian 

hingga tahunan. Ritual rutin meliputi ngabersihan (pembersihan makam) 

setiap Jumat pagi yang melibatkan warga setempat secara gotong royong. 

Pada bulan Suro (penanggalan Jawa), digelar upacara labuhan dengan 

menabur bunga dan membakar kemenyan sebagai simbol penghormatan 

kepada leluhur. Acara puncak berupa haul tahunan menghadirkan 

pertunjukan seni tradisional (seperti kendang pencak) dan pembacaan 

riwayat hidup Eyang Buyut Malandang oleh kuncen. Aktivitas ritual seperti 

ngabersihan (pembersihan makam) dan haul tahunan menciptakan ruang 

interaksi lintas generasi dan status sosial. Proses gotong royong dalam 



 

366  

persiapan ritual seperti menyiapkan sesaji atau mendekorasi area makam 

juga dapat memperkuat solidaritas komunitas.  

Praktik ritual yang meliputi berbagai kegiatan rutin dilakukan oleh 

warga dan keturunan, pembersihan makam secara gotong royong, nyekar 

(ziarah kubur), sedekah bumi, pelaksanaan haul (peringatan wafat), nadran 

serta slametan yang diwarnai dengan doa dan persembahan sesaji tidak 

hanya memperkuat kohesi sosial tetapi juga menjadi atraksi bagi wisatawan. 

Ritual rutin, ziarah ke makam ini juga menjadi momentum bagi masyarakat 

untuk memohon berkah, keselamatan, dan keberkahan hidup. Tradisi ziarah 

ini kerap diiringi dengan larangan dan pantangan tertentu yang dijaga ketat 

oleh komunitas, seperti larangan mengambil pohon tua di sekitar makam 

atau mengucapkan kata “Salam” yang diyakini dapat membawa hal buruk 

jika dilanggar. Larangan-larangan ini mencerminkan dimensi sakral dan 

penghormatan mendalam terhadap makam serta leluhur yang dimakamkan 

di sana (inisumedang.com; merdeka.com, 2024). Di sisi lain, ritual yang 

berlangsung di situs makam Eyang Buyut Malandang tidak hanya berfungsi 

sebagai praktik spiritual semata, tetapi juga sebagai wahana interaksi sosial 

yang mengikat masyarakat secara kolektif.  

 

4. Relasi Mitos, Praktik Ziarah, dan Struktur Sosial di Situs 

Makam Eyang Buyut Malandang 

Praktik ritual di situs makam Eyang Buyut Malandang tidak 

berlangsung dalam ruang kosong, melainkan terbentuk melalui 

interaksi dinamis antara mitos yang berkembang, praktik ziarah yang 

dijalankan, dan struktur sosial yang ada di masyarakat Buahdua, 

Sumedang. Ketiga elemen ini membentuk sistem yang saling 

menopang dan melegitimasi, menciptakan pola sosial-religius yang 



 

 367 

bertahan hingga saat ini. Interelasi ini menjadi kunci untuk memahami 

bagaimana sakralitas situs dipertahankan dan diwariskan antargenerasi. 

Mitos pantangan menyebut kata "salam" di area makam menjadi 

fondasi legitimasi sakral yang melandasi praktik ziarah dan membentuk 

hierarki sosial. Sebagai narasi yang memuat pesan tentang konsekuensi 

supernatural (angin kencang, pohon tumbang, petir menyambar) bagi 

pelanggar pantangan, mitos ini berfungsi sebagai mekanisme kontrol 

sosial yang efektif. Dalam perspektif Berger dan Luckmann (1966), 

mitos semacam ini merupakan bentuk "legitimasi simbolik" yang 

memberikan justifikasi terhadap tatanan sosial yang ada. Pantangan ini 

menjadi batas simbolik yang memisahkan ruang sakral dari ruang 

profan, sekaligus memisahkan mereka yang "memahami" dari yang 

"tidak memahami" etika penghormatan leluhur dalam tradisi Sunda. 

Praktik ziarah—mulai dari "nyekar", pembersihan makam 

("ngabersihan"), upacara "haul", hingga "slametan"—menjadi medium 

pengejawantahan mitos ke dalam tindakan sosial kolektif. Ritual-ritual 

ini tidak hanya mengaktualisasikan konten mitos, tetapi juga menjadi 

arena di mana struktur sosial direproduksi dan dilegitimasi. 

Sebagaimana dicatat dalam dokumen, pembagian tugas dalam ritual 

mencerminkan hierarki kekerabatan dan gender yang ada dalam 

masyarakat. Pembacaan doa khusus ("rajah") oleh keturunan laki-laki 

tertua dan penyiapan sesaji oleh perempuan merupakan contoh konkret 

bagaimana praktik ritual memperkuat pembagian peran gender yang 

terinstitusional. 

Struktur sosial di sekitar situs makam Eyang Buyut Malandang 

ditandai oleh kompleksitas relasi kuasa yang melibatkan beberapa aktor 

kunci. Kuncen sebagai pemimpin spiritual menempati posisi sentral 

dalam hierarki, berperan sebagai mediator antara dunia leluhur dengan 



 

368  

masyarakat kontemporer. Pengetahuan tentang mitos dan kemampuan 

menafsirkannya menjadi sumber otoritas kuncen, menjadikannya figur 

dengan "modal kultural" tinggi dalam terminologi Bourdieu (1986). 

Keluarga besar Eyang Malandang dan keturunan kuncen membentuk 

lapisan sosial kedua yang memperoleh legitimasi melalui hubungan 

genealogis. Masyarakat umum dan peziarah dari luar daerah 

membentuk lapisan ketiga yang mengakui otoritas lapisan-lapisan di 

atasnya. Di luar struktur tradisional ini, pemerintah daerah hadir sebagai 

kekuatan eksternal yang berupaya mengkomodifikasi nilai sakral situs 

melalui promosi wisata religi. 

Interaksi antara mitos, praktik ziarah, dan struktur sosial 

menciptakan mekanisme sirkuler yang memperkuat sakralitas situs. 

Mitos melegitimasi posisi kuncen dalam struktur sosial; kuncen 

memimpin praktik ziarah berdasarkan interpretasi mitos; praktik ziarah 

memperkuat internalisasi mitos dalam masyarakat; dan mitos yang 

terinternalisasi kembali melegitimasi struktur sosial yang ada. 

Mekanisme sirkuler ini menciptakan apa yang disebut Durkheim 

sebagai "kesadaran kolektif" yang menjadi dasar solidaritas sosial 

dalam masyarakat. 

Namun, relasi ini bukan tanpa kontestasi dan negosiasi. 

Sebagaimana dicatat dalam dokumen, terdapat ketegangan antara 

otoritas tradisional kuncen dengan agenda modernisasi pemerintah 

daerah. Kebijakan seperti pengenalan tiket masuk atau standardisasi 

fasilitas berpotensi mengubah relasi kuasa yang ada, mereduksi otoritas 

kuncen dalam pengambilan keputusan. Dalam konteks ini, mitos dan 

praktik ziarah menjadi instrumen perlawanan simbolik terhadap 

komersialisasi, mempertahankan sakralitas situs dari reduksi menjadi 

objek wisata semata. Penting dicatat bahwa relasi ini tidak statis, 



 

 369 

melainkan terus berevolusi merespons perubahan sosial. Perkembangan 

teknologi informasi, misalnya, memungkinkan diseminasi mitos dan 

praktik ziarah melampaui batas geografis komunitas, menciptakan 

"komunitas sakral imajiner" yang lebih luas. Demikian pula, perubahan 

demografi dan mobilitas sosial mengintroduksi aktor-aktor baru ke 

dalam struktur sosial, menghasilkan reinterpretasi mitos dan modifikasi 

praktik ziarah yang lebih sesuai dengan konteks kontemporer. Relasi 

dinamis antara mitos, praktik ziarah, dan struktur sosial di situs makam 

Eyang Buyut Malandang merupakan contoh konkret bagaimana 

sakralitas tidak sekadar fenomena religius, melainkan konstruksi sosial 

yang terbentuk dan bertahan melalui praktik kultural yang 

berkelanjutan. Pemahaman tentang relasi ini menjadi kunci untuk 

mengelola keseimbangan antara preservasi nilai sakral dan adaptasi 

terhadap dinamika sosial kontemporer. 

 

5. Mitos sebagai Konstruksi Sakralitas Situs Makam Malandang 

Mitos yang berkembang di sekitar situs makam Eyang Buyut 

Malandang berperan penting dalam konstruksi sakralitas tempat 

tersebut. Mengacu pada konsep Durkheim (1912: 422) bahwa yang 

sakral merupakan representasi nilai-nilai kolektif masyarakat, mitos 

tentang larangan mengucapkan "salam" di area makam berfungsi 

sebagai instrumen sosial yang mempertahankan batasan antara dunia 

profan dan sakral dalam kehidupan masyarakat Buahdua. Kepatuhan 

terhadap pantangan ini mencerminkan mekanisme sosial yang 

meneguhkan identitas kolektif dan memelihara warisan budaya 

bersama. 

Dari perspektif Antropologi, mitos tentang Eyang Buyut 

Malandang dapat dipahami sebagai bentuk "pengetahuan sakral" yang 



 

370  

diteruskan secara temurun antar generasi. Keyakinan bahwa 

pelanggaran terhadap pantangan dapat memicu konsekuensi 

supernatural seperti angin kencang, pohon tumbang, dan petir 

menyambar, secara efektif meneguhkan keberadaan kekuatan yang 

melampaui realitas sehari-hari. Keyakinan kolektif ini menciptakan 

"realitas sakral" yang kemudian diinternalisasi oleh masyarakat sebagai 

bagian dari memori dan identitas budaya mereka. 

Mitos larangan mengucapkan kata "salam" beroperasi dalam tiga 

dimensi sakralitas yang saling terkait. Dimensi vertikal menandai 

hubungan masyarakat dengan entitas spiritual (Eyang Buyut 

Malandang) yang dipercaya masih memiliki kemampuan untuk 

"mendengar" dan "bereaksi". Dimensi horizontal memperkuat kohesi 

sosial antaranggota masyarakat melalui kepatuhan kolektif, 

menciptakan identitas bersama sebagai "penjaga tradisi" dan 

memfasilitasi integrasi sosial. Dimensi temporal menghubungkan 

masyarakat kontemporer dengan narasi historis tentang leluhur, 

menjembatani masa lalu dan masa kini melalui kontinuitas praktik 

kultural. 

Mengacu pada konsep hierofani dari Eliade (1959), mitos ini 

mengonfirmasi bahwa situs tersebut bukan sekadar lokasi geografis 

biasa, melainkan "pusat dunia" bagi komunitas setempat sebagai tempat 

di mana dunia spiritual dan material bertemu. Ketika pengunjung 

mengikuti protokol tertentu seperti menghindari kata "salam" saat 

memasuki area makam, mereka secara simbolis mengakui transisi dari 

ruang profan ke ruang sakral. Praktik ini sekaligus melegitimasi status 

istimewa Eyang Buyut Malandang. 

Dimensi etis dari mitos tersebut penting dipahami dalam konteks 

nilai kultural Sunda. Dalam budaya Sunda, menyebut langsung nama 



 

 371 

kokolot atau orang yang dihormati dianggap melanggar tatakrama. 

Dengan demikian, pantangan menyebut "salam" di makam Eyang 

Buyut Malandang yang bernama asli Raden Agus Salam tidak hanya 

berfungsi sakral tetapi juga sebagai mekanisme melestarikan nilai 

kesantunan dalam budaya Sunda. Mitos ini menjadi sarana transmisi 

nilai etis antargenerasi, memperkuat norma sosial tentang 

penghormatan kepada leluhur. 

Fungsi sosial mitos dalam konstruksi sakralitas terlihat dari 

bagaimana narasi tersebut memperkuat struktur hierarkis dalam 

komunitas, khususnya peran kuncen. Sebagai penjaga dan penafsir 

tradisi, kuncen memperoleh otoritas sosial-spiritual melalui 

pengetahuan tentang mitos dan kemampuan menjelaskan maknanya 

kepada masyarakat dan peziarah. Pengetahuan tentang mitos menjadi 

"modal kultural" yang membedakan tingkat otoritas seseorang dalam 

struktur sosial komunitas, menciptakan diferensiasi sosial berbasis 

pengetahuan sakral, di mana kuncen dan keturunannya memiliki 

legitimasi untuk menginterpretasikan kehendak leluhur dan memimpin 

ritual. 

Mitos di sekitar makam Eyang Buyut Malandang juga berperan 

dalam produksi ruang sakral. Sebagaimana dikemukakan Lefebvre 

(1991), ruang sosial merupakan hasil proses produksi yang melibatkan 

representasi, praktik, dan pengalaman. Mitos tentang pantangan 

berkontribusi pada konstruksi "ruang representasional" yang 

memungkinkan masyarakat mengalami koneksi dengan dunia spiritual 

melalui ritual. Representasi ini diperkuat melalui narasi tentang 

peristiwa supernatural yang terjadi ketika pantangan dilanggar, 

menciptakan "geografi spiritual" yang membedakan situs makam dari 

ruang profan sekitarnya. 



 

372  

Transformasi mitos menjadi praktik ritual konkret terlihat dari 

perilaku ziarah seperti menundukkan kepala, berbisik, atau 

menggunakan istilah pengganti saat berada di area makam. Bell (1992) 

menyebut proses ini sebagai "ritualisasi"—strategi di mana aktivitas 

tertentu dibedakan melalui penggunaan bentuk, fungsi, dan simbolisme 

khusus. Melalui ritualisasi, pengalaman berada di ruang sakral menjadi 

berbeda secara kualitatif dari pengalaman sehari-hari. 

Dalam dinamika antara tradisi dan modernitas, mitos di situs 

Malandang menghadapi tantangan dari rasionalisasi dan sekularisasi. 

Namun, kelangsungan mitos ini menunjukkan bahwa sakralitas tidak 

sepenuhnya tergerus oleh modernitas, melainkan beradaptasi. 

Kunjungan wisatawan yang menghormati pantangan lokal 

menunjukkan bahwa sakralitas dapat bertahan bahkan ketika situs 

tersebut mulai dikomodifikasi sebagai destinasi wisata religi. Pada saat 

yang sama, institusi modern seperti pemerintah daerah terlibat dalam 

proses "re-sakralisasi" melalui pengakuan formal terhadap nilai kultural 

situs tersebut. 

Mitos pantangan menyebut "salam" juga merefleksikan dinamika 

historis dan sosial-politik yang lebih luas, khususnya berkaitan dengan 

proses Islamisasi di Tanah Sunda. Sebagai tokoh yang hidup pada masa 

transisi dari pengaruh Mataram ke VOC di abad ke-17, Raden Agus 

Salam mewakili figur historis yang berada di persimpangan antara 

tradisi lokal dan pengaruh eksternal. Pantangan menyebut namanya 

dapat diinterpretasikan sebagai negosiasi kultural antara identitas 

Sunda tradisional dan pengaruh Islam, mengingat kata "salam" 

memiliki signifikansi dalam tradisi Islam sebagai ucapan salam. 

Peran mitos dalam membangun sakralitas juga terlihat dari 

bagaimana narasi tentang Eyang Buyut Malandang direproduksi 



 

 373 

melalui berbagai medium, dari tradisi lisan hingga platform digital. 

Proses remediasi ini menunjukkan adaptasi tradisi terhadap konteks 

komunikasi modern, sekaligus memperluas pengaruh sakralitas situs 

melampaui batas geografis komunitas, menciptakan "komunitas sakral 

imajiner" yang lebih luas. 

 

6. Analisis Dimensi Sosial Sakralitas pada Praktik Ritual  

Situs makam Eyang Buyut Malandang di Kabupaten Sumedang 

bukan sekadar tempat peristirahatan terakhir leluhur, melainkan sebuah 

ruang sakral yang hidup dalam ingatan kolektif masyarakat. Sebagai 

salah satu situs budaya yang dianggap keramat, makam ini menjadi 

pusat aktivitas ritual, ziarah, dan pertemuan sosial yang mencerminkan 

dinamika kebudayaan masyarakat Sumedang. Keberadaan situs ini 

tidak hanya menandai hubungan transendental antara manusia dengan 

alam spiritual, tetapi juga berfungsi sebagai simpul sosial yang 

mengikat komunitas melalui berbagai praktik ritual. Dalam dimensi 

sosial yang berlangsung di situs makam Eyang Buyut Malandang 

terlihat bahwasannya ritual bukan hanya sebagai praktik keagamaan 

semata, tetapi juga sebagai wahana interaksi sosial yang mengikat 

masyarakat secara kolektif. Dalam konteks sosial budaya masyarakat 

Sumedang, ritual ini menjadi momen penting di mana individu dan 

kelompok berkumpul, berpartisipasi, dan saling berinteraksi dalam 

rangka memperkuat solidaritas dan kohesi sosial. Seperti halnya ritual 

adat lainnya di wilayah Jawa Barat yang telah diteliti, misalnya ritual 

gamelan koromong di Kampung Cikubang atau upacara adat Ngarot di 

Desa Karedok, kegiatan ritual yang dilakukan secara bersama-sama 

menciptakan ruang komunikasi sosial yang mempererat hubungan 



 

374  

antarwarga serta meneguhkan nilai-nilai gotong royong dan 

kebersamaan (Puspitasari et al., 2012; Elan & Tarsidi, 2017). 

Makam Eyang Buyut Malandang berfungsi sebagai titik fokus yang 

menghubungkan masyarakat dengan sejarah, adat, dan spiritualitas 

yang diwariskan secara turun-temurun. Ritual-ritual yang dilakukan di 

makam ini, seperti ziarah, pembersihan makam, haul, dan slametan 

menjadi sarana penguatan solidaritas komunitas sekaligus penjaga 

kesinambungan nilai-nilai tradisional. Makam ini juga mencerminkan 

posisi penting Eyang Buyut dalam struktur sosial masyarakat 

Sumedang sebagai tokoh adat dan leluhur yang dihormati, yang 

keberadaannya membentuk landasan kultural dan spiritual komunitas. 

Melalui pelaksanaan ritual di makam Eyang Buyut Malandang, 

masyarakat tidak hanya mengekspresikan rasa hormat dan syukur 

kepada leluhur, tetapi juga mengaktualisasikan identitas kolektif dan 

norma-norma sosial yang diwariskan secara turun-temurun. Proses 

gotong royong dalam kegiatan pembersihan makam, penyusunan sesaji, 

dan pelaksanaan doa bersama menjadi contoh nyata bagaimana ritual 

berfungsi sebagai media integrasi sosial yang menghubungkan berbagai 

lapisan masyarakat, dari keluarga keturunan hingga warga umum. 

Interaksi sosial ini memperkuat jaringan sosial dan menciptakan rasa 

memiliki terhadap situs makam sebagai bagian dari warisan budaya dan 

spiritual komunitas (Elan & Tarsidi, 2017). 

Walaupun begitu, dimensi sosial dalam praktik ritual di Situs 

Makam Eyang Buyut Malandang juga mencakup kompleksitas 

interaksi antara pihak tradisional dan modern. Studi komparatif dari 

Kampung Luar Batang Jakarta menunjukkan bahwa situs sakral 

berfungsi sebagai pusat integrasi sosial-ekonomi, di mana ritual ziarah 

tidak hanya menjadi aktivitas spiritual tetapi juga penggerak dinamika 



 

 375 

komunitas. Meskipun konteks geografis dan kultural berbeda, pola 

serupa dapat diidentifikasi melalui peran kuncen sebagai mediator 

spiritual-praktis dan ketegangan antara preservasi adat dengan 

intervensi pemerintah. Dalam aktivitas ekonomi turunan seperti 

penjualan bunga kembang tujuh rupa dan air doa yang dipercaya 

memiliki kekuatan spiritual menunjukkan bagaimana sakralitas 

dimaterialisasi dalam praktik sehari-hari. Meski belum seintensif situs 

religi urban, aktivitas ekonomi sekitar makam Eyang Malandang 

menunjukkan pola komodifikasi sakralitas. Pedagang lokal menjual 

kembang tujuh rupa, air doa, dan jasa pemandu ritual sebagai produk 

turunan dan pemerintah Kabupaten Sumedang yang mulai 

mempromosikan situs ini sebagai destinasi wisata sejarah, meski 

menghadapi resistensi dari pengelola adat yang khawatir terhadap 

komersialisasi.  

Dalam konteks ini, sakralitas makam tidak dapat dipisahkan dari 

dimensi sosial yang melingkupinya, di mana ritual-ritual yang 

dilakukan bukan sekadar tindakan religius, tetapi juga mekanisme 

pemeliharaan kohesi sosial. Selain itu, ritual juga menjadi sarana 

pembelajaran sosial dan transmisi nilai budaya, di mana generasi muda 

dilibatkan dalam proses ritual sehingga mereka memahami dan 

menginternalisasi makna serta fungsi sosial dari tradisi tersebut. 

Dengan demikian, situs makam Eyang Buyut Malandang memiliki nilai 

historis dan sosial yang mendalam sebagai simbol sakral yang 

mempersatukan masyarakat melalui praktik ritual dan menguatkan 

identitas kolektif melalui penghormatan terhadap warisan leluhur 

dalam konteks budaya Sunda di Sumedang. 

 

 



 

376  

PENUTUP 

Ritual di makam Eyang Malandang memiliki peran penting dalam 

membentuk dan mempengaruhi identitas kolektif masyarakat di 

sekitarnya. Ritual-ritual yang dilakukan secara turun-temurun, seperti 

nyekar ziarah makam, pembersihan makam secara gotong royong, 

sedekah bumi, slametan dan upacara haul tahunan, berfungsi sebagai 

wahana untuk mengingat dan menghormati leluhur yang diyakini 

memiliki kekuatan spiritual sebagai pelindung dan perantara doa 

kepada Tuhan. Melalui pelaksanaan ritual ini, masyarakat tidak hanya 

memperkuat hubungan spiritual dengan leluhur, tetapi menjadi simbol 

dimensi sosial spiritualitas yang mengikat secara kolektif. Nilai-nilai 

sakral yang dijaga melalui ritual menjadi norma koersif yang mengatur 

perilaku individu dan menjaga keutuhan solidaritas sosial. Dengan 

demikian, ritual di makam Eyang Malandang berkontribusi signifikan 

dalam membentuk identitas kolektif masyarakat dengan menegaskan 

nilai-nilai sakral, memperkuat ikatan sosial, dan menjaga 

kesinambungan tradisi adat yang menjadi fondasi budaya lokal. Ritual 

ini menjadi medium utama bagi masyarakat untuk mengekspresikan 

dan mengukuhkan jati diri komunitas mereka secara kolektif dan 

berkelanjutan. 

 

REFERENSI 

Chambert-Loir, H., & Reid, A. (Eds.). (2002). The potent dead: 

Ancestors, saints and heroes in contemporary Indonesia. 

University of Hawaii Press. 

Elan, & Tarsidi, D. Z. (2017). Upacara Adat Ngarot: Spiritualitas dan 

Gotong Royong Masyarakat Sumedang. Jurnal Pendidikan 

Pancasila dan Kewarganegaraan, 52-

59.https://ppkn.uad.ac.id/wp-content/uploads/52-59-Elan-

Deni-Zein-Tarsidi.pdf  

https://ppkn.uad.ac.id/wp-content/uploads/52-59-Elan-Deni-Zein-Tarsidi.pdf
https://ppkn.uad.ac.id/wp-content/uploads/52-59-Elan-Deni-Zein-Tarsidi.pdf


 

 377 

Eliade, M. (1959). The sacred and the profane: the nature of religion. 

Harvest Book. 

Geertz, C. (1973). The Interpretation of Cultures. New York: Basic 

Books. 

Hardiman, F. B. (2018). Manusia dalam prahara revolusi digital. 

Diskursus-Jurnal Filsafat Dan Teologi Stf Driyarkara, 17(2), 

177-192. 

Hefner, R. W. (2011). Civil islam: Muslims and democratization in 

indonesia. Princeton University Press. 

Latifundia, Prijono. (2018). Situs Tradisi Berlanjut di Buahdua 

Sumedang. Panalungtik: Jurnal yang memuat kajian gagasan 

dan informasi tentang budaya dan kehidupan masa lalu e-

ISSN: 2621-928X Vol. 1(1) , Juli 2018, pp 15-26 DOI : 

https://doi.org/10.24164/pnk.v1i1.4 

Puspitasari, P., Djunaedi, S. A., & Putra, H. S. A. (2012). Ritual and 

Space Structure: Pilgrimage and Space Use in Historical Urban 

Kampung Context of Luar Batang (Jakarta, Indonesia). 

Procedia - Social and Behavioral Sciences, 36, 350–360.2 

Sistem Religi Komunitas Adat Bonokeling di Desa Pekuncen. (2020). 

Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan Republik Indonesia. 

https://repositori.kemdikbud.go.id/1168/1/Sistem%20Religi%

20Komunitas%20Adat%20Bonokeling_LR.pdf 

Turner, V., Abrahams, R., & Harris, A. (2017). The ritual process: 

Structure and anti-structure. Routledge. 

Woodward, M. (1989). Islam in Java: Normative piety and mysticism 

in the sultanate of Yogyakarta. University of Arizona Press, 

Tucson; Association for Asian Studies Monograph, 45. 

  

Sumber Internet: 

Merdeka.com. (2024). Mengenal Dusun Malandang, Kampung Adat di 

Sumedang yang Pantang Sebut Kata "Salam". 

https://www.merdeka.com/jabar/mengenal-dusun-malandang-

kampung-adat-di-sumedang-yang-pantang-sebut-kata-salam-

188230-mvk.html 

https://t.me/s/urangsundaasli/2251 diakses pada 9 April 2025 

https://doi.org/10.24164/pnk.v1i1.4
https://doi.org/10.24164/pnk.v1i1.4
https://doi.org/10.24164/pnk.v1i1.4
https://repositori.kemdikbud.go.id/1168/1/Sistem%20Religi%20Komunitas%20Adat%20Bonokeling_LR.pdf
https://repositori.kemdikbud.go.id/1168/1/Sistem%20Religi%20Komunitas%20Adat%20Bonokeling_LR.pdf
https://repositori.kemdikbud.go.id/1168/1/Sistem%20Religi%20Komunitas%20Adat%20Bonokeling_LR.pdf
https://repositori.kemdikbud.go.id/1168/1/Sistem%20Religi%20Komunitas%20Adat%20Bonokeling_LR.pdf
https://www.merdeka.com/jabar/mengenal-dusun-malandang-kampung-adat-di-sumedang-yang-pantang-sebut-kata-salam-188230-mvk.html
https://www.merdeka.com/jabar/mengenal-dusun-malandang-kampung-adat-di-sumedang-yang-pantang-sebut-kata-salam-188230-mvk.html
https://www.merdeka.com/jabar/mengenal-dusun-malandang-kampung-adat-di-sumedang-yang-pantang-sebut-kata-salam-188230-mvk.html
https://www.merdeka.com/jabar/mengenal-dusun-malandang-kampung-adat-di-sumedang-yang-pantang-sebut-kata-salam-188230-mvk.html
https://www.merdeka.com/jabar/mengenal-dusun-malandang-kampung-adat-di-sumedang-yang-pantang-sebut-kata-salam-188230-mvk.html
https://t.me/s/urangsundaasli/2251


 

378  

https://kumparan.com/sejarah-dan-sosial/sejarah-situs-malandang-

jejak-peradaban-kuno-yang-penuh-nilai-budaya-

24KGTNVMT39 diakses pada 9 April 2025 

https://www.youtube.com/watch?v=jPXuA_TDcpU diakses pada 9 

April 2025 

 

Situs Pemerintah Kabupaten Sumedang:  

Dinas Kebudayaan dan Pariwisata Kabupaten Sumedang. (n.d.). Situs 

Makam Eyang Buyut Malandang. Pemerintah Kabupaten 

Sumedang. Inisumedang.com. (2022). Legenda Situs Makam 

Buyut Malandang Sumedang. 

  

https://inisumedang.com/legenda-situs-makam-buyut-malandang-

sumedang-sang-protokoler-yang-sakti/ diakses pada 9 April 

2025 

 https://sumedangkab.go.id/direktori/detail/situs-buyut-malandang 

diakses pada 9 April 2025 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://kumparan.com/sejarah-dan-sosial/sejarah-situs-malandang-jejak-peradaban-kuno-yang-penuh-nilai-budaya-24KGTNVMT39
https://kumparan.com/sejarah-dan-sosial/sejarah-situs-malandang-jejak-peradaban-kuno-yang-penuh-nilai-budaya-24KGTNVMT39
https://kumparan.com/sejarah-dan-sosial/sejarah-situs-malandang-jejak-peradaban-kuno-yang-penuh-nilai-budaya-24KGTNVMT39
https://www.youtube.com/watch?v=jPXuA_TDcpU
https://inisumedang.com/legenda-situs-makam-buyut-malandang-sumedang-sang-protokoler-yang-sakti/
https://inisumedang.com/legenda-situs-makam-buyut-malandang-sumedang-sang-protokoler-yang-sakti/
https://sumedangkab.go.id/direktori/detail/situs-buyut-malandang


 

 379 

 


