
Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal | 51 

METODE DISALIENASI 

SEBAGAI PENDEKATAN 

PENCIPTAAN KARYA 

TEATER UNTUK PENGEMBANGAN 

KONSEP POST-GAZE THEATRE 

 

 

 

Benny Yohanes 

Timmerman  
 

  



52 | Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal 

PENDAHULUAN 

Beberapa grup teater modern di Indonesia, seperti Teater Garasi 

(Yogyakarta), Teater Kala (Makassar), dan Teater Payung Hitam 

(Bandung), adalah contoh grup teater modern Indonesia yang secara lebih 

eksplisit menggali problem-problem eksesif urban.  Dalam presentasi Teater 

Garasi, seperti pada pertunjukan ‘Waktu Batu: Rumah Yang Terbakar’, tema 

urban yang digarap berkaitan dengan ekses diskomunikasi dan segregasi 

manusia kota (https://youtu.be/Bgx ZBi_5uU0). Teater Kala, melihat 

persoalan manusia urban dari aspek kegoncangan skisoprenik dan 

disartikulasi individual, seperti yang ditampilkan dalam teater film ‘Waktu 

Tanpa Buku’ (https://youtu.be/Ezo9QLy0lnU). Sementara Teater Payung 

Hitam (Bandung) dalam pertunjukan ‘Post Haste’ menggambarkan teror 

kekuatan eksternal dan fragmen destruksi identitas, sebagai problem 

kekerasan laten manusia-manusia urban (https://youtu.be/yGxZ7dOGTzA). 

Tema-tema eksesif urban yang digarap oleh Teater Garasi, Teater 

Kala dan Teater  Payung Hitam, meski masing-masing grup tersebut 

menawarkan diferensiasi kerja  estetika yang berbeda, namun masih 

ditempatkan dalam paradigma ‘Teater Tatapan’.  Artinya, peristiwa 

yang direpresentasi secara performatif oleh para aktor, difungsikan  

sebagai pusat makna. Strategi penyusunan peristiwa ditampilkan untuk 

membetot arah persepsi penonton. Dan posisi penonton masih dilihat 

sebagai realitas sekunder pertunjukan. Pendekatan seperti ini belum 

mendukung praktik estetika urban yang bersifat disalienasi.   

 

ISI  

Realitas Budaya Urban  

Dalam kajian tentang budaya urban, asumsi bahwa nilai-nilai 

budaya itu homogen dan permanen, cenderung ditolak. Ini disebabkan 

oleh alasan bahwa realitas budaya urban adalah realitas terbuka, bersifat 

prosesual, dan dinamis. Dinamika nilai dalam budaya urban didorong 

oleh keragaman orientasi sikap budaya, yang di dalamnya termuat  

konsep ‘pandangan dunia’ yang berbeda, meski bisa saling beririsan. 

Terdapat setidaknya 6 (enam) orientasi sikap budaya berbasis konsep 

‘Pandangan Dunia’ (world view), yang secara komplementer 

menumbuhkan identitas budaya urban. Enam orientasi sikap budaya 

yang spesifik dan terdiferensiasi tersebut adalah: Cosmopolitan, 

Glocalizer, Neo-Tradition, Multicultural, Futuristic, dan Post-Modern. 



Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal | 53 

Pandangan budaya kosmopolitan (Cosmopolitan) didasarkan pada 

prinsip-prinsip nilai bahwa seluruh kelompok suku bangsa merupakan 

bagian dari komunitas tunggal manusia. Sikap kosmopolitan pada 

dasarnya menghormati kemajemukan nilai secara kultural, 

menghormati hal-hal yang dianggap berharga dalam sebuah persepsi 

budaya; menghormati keberlainan dari cara berpikir. Dalam kesadaran 

kosmopolitan, kontras kontras persepsi seperti di atas harus diterima 

sebagai realitas inklusif dunia (Robbins, 2017: 2-3). 

Pandangan budaya glocalizer bertumpu pada sejumlah sikap, 

persepsi dan tindakan budaya yang selalu menggabungkan gagasan 

global yang dipertimbangkan melalui pertimbangan local. Prinsip 

“think globally and act locally” sebagai strategi budaya seorang 

glocalizer adalah sebuah upaya cultural reviving, yaitu 

mendayagunakan praktik budaya di ranah lokal, dengan 

menginternalisasi dan mengartikulasikan ide-ide global (Haller 2019: 

3, Raudometof 2016: 65). 

Pandangan budaya neo-tradisi (neo-tradition) merealisasikan 

fungsi kesinambungan tradisi sebagai kegiatan tradere (Latin) yang 

berarti upaya untuk menyambungkan, secara adaptif mengalihkan nilai-

nilai tradisi untuk suatu konteks kekinian. Seorang neo tradisi harus 

betul-betul berakar dari seni tradisi, tetapi dengan sikap selalu  

memperbaharui dan menilai kembali tradisi yang dia kenal supaya 

cocok dengan fungsi  adaptif tradisi pada latar kekinian (Sztompka: 

1993). 

Pandangan budaya multikultural (multicultural) adalah sikap 

toleran untuk hidup dalam realitas kemajemukan budaya dan nilai-nilai. 

Jika penganut budaya kosmopolitan cenderung menyatukan 

heterogenitas dan kewarna-warnian budaya, untuk menghadirkan 

model sintesisnya, maka seorang multikultural justru mempertahankan  

kewarna-warnian itu sebagai kodrat alami kebudayaan manusia. 

Pandangan budaya multikultural memberikan apresiasi, menghargai, 

menerima dan mempromosikan kebudayaan yang bersifat jamak 

(Murphy 2012 :14). 

Pandangan budaya futuristik (Futuristic) menekankan pentingnya 

konsep masa depan sebagai situasi budaya yang ideal, yang secara 

karakteristik ditandai oleh sensasi kecepatan seperti kemudahan 

teknologi atau terjelmanya konsep kota industri secara holistik. 



54 | Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal 

Pandangan budaya futuristik secara eksplisit memihak kepada 

kemenangan fungsi dan fasilitas teknologi bagi terwujudnya dunia 

utopis hunian manusia yang tertib, lengkap, serba mudah dan cepat 

(Maruyama 1978: 17). 

Pandangan budaya posmodern (Post-modern) intinya menolak akar 

budaya yang bersifat tunggal dan hegemonik. Karena itu dalam 

mendefinisikan identitas artistik, karya seni postmodern melakukan 

pendekatan translasi kode budaya, dekulturalisasi nilai dan pembacaan 

intertekstual. Itulah yang menjadi dasar dari seni hibrid. Demistifikasi 

nilai  menjadi tujuan berpikir postmodern. Dalam konteks ini, sudut 

pandang seorang post modernis akan melihat tradisi bukan sebagai 

endapan pengetahuan, tetapi sebagai  sebagai pengetahuan yang cair 

(liquid knowledge), yang memungkinkan sejenis  permainan epistemik 

(epistemological games) dalam mengolah hakikat flowing dari  tradisi 

(Butler 2002 : 64). 

Dilihat dari perspektif kajian budaya perkotaan, ekspresi estetik 

dapat dipahami sebagai cara menjelmakan ‘struktur perasaan’ urban, 

yang terungkap melalui eksplorasi berbagai fenomena dan imajinasi 

budaya. Konten kehidupan kota yang dapat dijelmakan melalui sebuah 

kreasi estetik harus diperluas lingkupnya dengan mencakupi 

pemahaman tentang bayangan harapan, irasionalitas, perasaan, 

utopianisme, dan imajiner perkotaan. Bahwa bentuk-bentuk ekspresi 

budaya tersebut memang tidak selalu harus mengungkapkan, dengan cara 

yang langsung dan jelas, perasaan-perasaan yang terungkap dari fiksasi 

‘struktur perasaan’ kotanya. Sebaliknya, ‘struktur perasaan’ kota ini harus 

dipahami sebagai wilayah prosesual, dalam kondisi in making; bisa juga 

merupakan hal yang dibuat-buat (artificial), kontradiktif, mobile, berubah 

dan terus berubah. Inilah yang disebut sebagai dunia 'phantasmagoria' (Pile 

2005: 3). Di dalamnya tercermin konsep ‘unsettling’ sebagai konsekuensi 

dari kondisi kota-kota modern yang senantiasa dalam kondisi sedang 

'dibentangkan' dari keberadaan awalnya (Allen 1999:  31). Di dalam kondisi 

yang terus ‘membentang’ itu, manusia kota hidup dalam pluralitas  ruang-

waktu; realitas yang serba transit, dimana 'geografi waktu' sedang bekerja 

dalam  berbagai lintasan. 

Realitas yang serba transit ini membuka wajah kota sebagai tempat 

‘hubungan dan pemutusan’ sekaligus, menjadi campuran dari eksklusi 

dan inklusi, ketakutan dan kepercayaan, dalam suatu peralihan dan 



Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal | 55 

penyambungan, pemisahan dan koneksi,  permainan fleksibel antara 

kesungguhan dan permainan, kebebasan dan kontrol,  dibarengi 

konstruksi dan rekonstruksi terus-menerus pada ruang sosial dan 

budaya baru  yang tidak serta-merta mengarah pada tujuan fiksasi nilai. 

Begitulah dunia co-presence yang menjadi atmosfir kultural kota. Sifat 

'kekotaan' dihasilkan dari pertemuan atau penjajaran, dari konvergensi 

dan juktaposisi, dinamisasi dan sekaligus adaptasi. Semua gerakan 

penyesuaian dapat mengandung hal positif secara budaya atau bersifat 

antagonistik secara sosial. Inilah risiko atas makna kehadiran bersama 

(co-presence)-nya, yang dapat dipahami secara aktif untuk 

menghasilkan sesuatu yang baru, sesuatu yang berbeda. Dari posisi 

inilah, arti ‘estetika urban’ dapat menjadi wajah kedua dari realitas kota 

itu sendiri, sebagai ruang peralihan, kerentanan, dan ketidakpastian. 

Masa depan kota adalah masa depan ‘terbuka’. 'Keterbukaan' tidak 

berarti bahwa kota selalu dan di mana-mana terbuka untuk semua jenis 

potensi masa depan, melainkan bahwa kota-kota tertentu, sebagai 

konsekuensi dari jenis jaringan dan sifat interkoneksi yang dijalinnya, 

terbuka untuk kemungkinan masa depan tertentu. Keterbukaan kota 

dapat menelurkan tidak hanya pengalaman baru, inovasi ekonomi, 

ketegangan kreatif, dan peregangan pilihan-pilihan, tetapi juga 

kemampuan membentuk identitas adaptif  baru.‘Estetika urban’ sebagai 

praktik kreatif, secara intrinsik akan bersifat interdisipliner.  Realisasi 

kreatifnya akan menekankan perbedaan dan jarak konseptual, antara 

struktur "kota yang direncanakan"(planned city) dan elan vital "kota 

yang dipraktikkan" (practiced city). "Kota yang direncanakan" adalah 

kota yang statis, geometris, rasional seperti yang dirancang oleh 

perencana kota dari di atas, sedangkan “kota yang dipraktikkan” adalah 

kota dinamis yang dipahami sebagai ruang hidup, kota yang layak huni. 

(Fraser 2015:  31) Sebagai manifes dari ‘struktur perasaan’ dari ‘kota 

yang dipraktikkan’ ini, estetika urban harus sanggup menyambut 

rekonsiliasi interdisipliner antara pengetahuan teknis (ilmu terapan) dan 

humaniora (filsafat, kritik sastra). Hal demikian akan memacu  penelitian 

interdisipliner, yang secara umum mengindikasikan adanya kebutuhan 

untuk  mengenali sifat kompleks dari masalah sosial, untuk berfilsafat namun 

melampaui  filsafat, dan untuk mengakui kohabitasi hal-hal yang berkaitan 

dengan estetika dan perubahan sosial yang melatarinya. Tak ada gagasan 

apapun yang akan lahir dari ruang vakum. 



56 | Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal 

Kreativitas Eklektik Estetika Urban  

Metode kerja ‘estetika urban’pada dasarnya adalah metode 

disalienasi, suatu cara untuk mencoba merebut kembali ruang hidup 

dari penyembunyiannya, yang telah menghasilkan efek mengasingkan 

ruang yang dikonseptualisasikan. Ruang hidup yang dicerabut oleh 

urbanisme kapitalistik, kolonisasi kehidupan sehari-hari, dan 

kompartementalisasi bentuk-bentuk pengetahuan, di mana pandangan-

pandangan statis, terfragmentasi, dan terspesialisasi, telah terkotak-

kotak, yang akhirnya mengaburkan pemahaman tentang gerakan dan 

proses. Menempatkan “seni sebagai fungsi disalienasi kota” berarti 

menyatukan kembali estetika dengan fenomena kota.  Inilah yang 

menjadi tawaran dari eksplorasi gagasan ‘estetika urban’, dimana 

fenomena yang diamati akan menjadi semacam generator teks untuk 

mengolah potensi rhizomatik  dari gagasan estetika yang bisa ditandai.  

Karakteristik Estetika Urban merupakan refleksi dan multi-koneksi 

dari berbagai visi kebudayaan yang berkembang di kota. Visi-sisi 

kebudayaan tersebut tidak bersifat monolitik dan homogen. Kodrat 

dasar kota adalah ruang pertemuan aneka lintasan  pengetahuan dimana 

potensi pembauran terjadi. Aneka lintasan pengetahuan inilah yang 

membentuk karakteristik Estetika Urban. Berbagai lintasan 

pengetahuan itu bermuatan ide-ide dan konstruksi nilai yang berbeda. 

Muatan ide dan konstruksi nilai ini akan diidentifikasi secara teoritik-

konseptual, dan diskemakan menjadi sejumlah pandangan budaya. 

Masing-masing pandangan budaya ini diyakini akan memberikan 

kontribusi pada bagaimana bentuk kesadaran dan arus-bawah sadar 

kreativitas urban dapat dimanifestasikan. Kreativitas urban akan 

dipahami sebagai segmentasi dan pembauran sekaligus. Secara 

sosiologis, dampak negatif dari pembauran adalah menipisnya orientasi 

etik. Dampak positifnya adalah munculnya kreativitas eklektik, dimana 

pembauran berbagai gaya hidup atau pengetahuan, dapat menghasilkan 

bentuk bentuk  difusi gaya dan budaya. 

‘Estetika Urban’ menjadi pendorong kreativitas eklektik ini. Posisi 

ini mempengaruhi  praktik estetika urban lebih sebagai proses, yang 

mengaitkan hakikat kreativitas sebagai  proses transmisi budaya, 

melibatkan tahap interpretasi, penggunaan dan transmisi dari  bentuk-

bentuk budaya, dari patokan dan konvensi lama menuju representasi 

dan  aktualisasi nilai-nilai baru. Sungguhpun metode kerja ‘estetika 



Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal | 57 

urban’pada dasarnya adalah metode disalienasi, namun visi 

epistemologisnya menjadi bagian dari estetika filosofis. Saat visi 

epistemologis ini dihadapkan pada metode disalienasi, maka orientasi 

praktik ‘estetika urban selayaknya mengadopsi metode ilmu empiris 

sebagai pengganti  daya tarik intuisi. 

 

Estetika Sebagai “Epistemological Game”  

Pengetahuan, pengalaman, ingatan dan imajinasi, kini telah 

menjadi teks. Teks itu adalah medan interaksi, laut kesadaran yang terus 

berkecambah. Teks itu tumbuh dan terbuka,  meniadakan fokus tunggal, 

menciptakan labirin ingatan yang kenyal.  Ingatan telah menjadi 

jaringan. Jaringan itulah yang mengembalikan semua bentuk  material 

empirik yang bergelombang bersama itu, menjadi salad bowl tanda-

tanda.  

Dalam salad bowl tanda-tanda, kategori waktu menjadi labil. Masa 

lalu, kini, dan yang akan menjadi depan, hadir serentak tanpa distansi.  

Sejarah ruang, sejarah waktu, sejarah ingatan dan sejarah 

kehadiran, menjadi epistemologi yang berada secara simultan. Dalam 

wadah epistemik yang borderless itu, jalan layang bebas hambatan 

bercuatan. Itulah realisasi dari heterogenitas kecerdasan, untuk 

membuka akses majemuk bagi kreativitas semiotisasi.  

Menciptakan kisah adalah proses membaurkan ingatan. Jika 

ingatan adalah jaringan, maka teks adalah jejak kesadaran yang tidak 

memperlihatkan asal-usulnya. Dimanakah asal-usul dari semesta yang 

borderless?! Elemen elemen teks yang kita pungut untuk menjahit kisah, 

adalah teks yang tengah melacak asal-usulnya sendiri. Melacak, bukan untuk 

menjemput yang awal, yang asli, atau yang murni. Melacak adalah tindakan  

permainan epistemik, sebuah epistemological games.  

Permainan epistemik adalah keleluasaan untuk menanggalkan 

konteks referensial tunggal dari sebuah peristiwa, atau mencoret batas 

dari sebuah pengertian yang sudah mengalami fiksasi. Permainan 

epistemik adalah kesungguhan untuk melakukan defiksasi logika dan 

makna.  

Mengapa defiksasi harus dilakukan dengan sungguh? Alasannya 

jelas: Karena menggunakan referensi tunggal bagi kisah, di tengah 

jaringan teks yang tak berasal usul, akan nampak sebagai pemiskinan 

kecerdasan fiksional kisah itu sendiri. Defiksasi logika dan makna 



58 | Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal 

adalah pertaruhan untuk memperbarui logika kreatif sebuah fiksi.  

Logika kreatif itu bersifat inventif, tapi tidak definitif. 

Epistemological games adalah isyarat untuk senja-kala ketentuan. 

Yang tentu, yang pasti, yang solid, adalah bentuk isolatif dari ingatan 

Cartesian. Kisah adalah upaya desolasi terhadap semua bentuk 

Cartesianisasi kesadaran. 

Ingatan sebagai jaringan adalah hantu tanpa jejak kaki, sosok spectre, 

yang dengan  kekuatan fleksibilitas dan multi-facesnya, bisa merakit 

kembali berbagai elemen teks dari  berbagai zona waktu, ruang dan tanda. 

Perakitan lintas waktu, ruang dan tanda, membuat kisah yang dihadirkan 

menjadi sebuah temptation; sebuah teks yang membocorkan kepastian 

epistemiknya. Inilah yang saya sebut sebagai teks yang bersuspensi. 

Suspensi adalah keadaan mengambang. Kisah suspensi adalah 

struktur multi-narasi tanpa pondasi tunggal. Struktur yang dipakai tidak 

melarut pada linearitas aliran nalar.  Suspensi adalah keadaan menyetop 

laju diskursivitas teks, membuat teks melambat dari pertemuan—yang 

juga berarti jebakan—dengan wilayah fiksasi pikiran. 

Melambatkan teks dari jebakan pintu fiksasi berarti upaya 

menanggalkan fungsi dan makna singular tanda-tanda. Tokoh, peristiwa 

dan kalimat, yang ditenun dalam pertemuan yang illogical adalah struktur 

suspensi yang bisa mengadopsi multi realitas dari narasi, sehingga 

memungkinkan terbangunnya suspensi makna, sekaligus suspensi 

resepsi. Suspensi berarti menemukan keambangan logika inventif, 

dengan cara melakukan defiksasi terhadap pondasi narasi yang bersifat 

kausal dan realistik. 

Maka, dalam teks yang bersuspensi, logika inventif itu akan 

memperlihatkan bahwa tak  ada cangkang permanen yang membungkus 

satu peristiwa. Peristiwa suspensi adalah  zona tanpa limitasi cangkang. 

Tokoh-tokoh dalam peristiwa suspensi sedang  memperbarui makna 

cangkang atau bungkus historis yang menjeratnya, dengan cara  

melepaskan ikatan fiksasinya pada satu konteks. Teks bersuspensi 

melakukan semacam deontologisasi terhadap keberadaan historis dari 

sebuah peristiwa. 

Teater, sebagai teks bersuspensi, tidak mengurusi perbedaan 

kategoris antara peristiwa historis dengan peristiwa non-historis. Semua 

kategori peristiwa telah membaur menjadi kaki-kaki teks, tanpa biografi 

tunggal. Kaki-kaki teks itu, yang hadir secara simultan dalam  struktur 



Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal | 59 

ingatan jaringan, adalah jejak-jejak epistemik, yang bisa dipertemukan 

dalam  sebuah epistemological games. 

Teks drama, yang dibangun oleh ‘estetika-suspensi’ mampu 

menghadirkan peristiwa peristiwa enigmatic: menyelomot fiksasi pikiran 

lewat kemuskilan, teka-teki dan makna tersembunyi, agar muatan 

reflektif yang dibangun oleh teks semacam itu tetap dalam kondisi 

mengambang. Teks drama, yang melibatkan ‘estetika-suspensi’ sifatnya 

lebih passional,daripada eksplanatif. Teks passional itu berfungsi sebagai 

provokasi terhadap epistemologi Cartesian. 

Teks bersuspensi adalah teks untuk melahirkan kompleksitas. 

Panggung teater, dimana teks bersuspensi memperlihatkan kelahiran 

aktualnya, adalah pusat energi yang mampu melakukan kompresi artistik 

bagi terjelmanya kehadiran kompleksitas teks itu. Tugas  panggung teater 

bukanlah memilih artikulasi yang paling ideal untuk realisasi teks  

bersuspensi. Panggung teater juga harus menerapkan prinsip aesthetic 

borderless, dalam pencarian konstruksi visual pemanggungan. Panggung 

teater adalah medan untuk melakukan radikalisasi suspensi terhadap apa 

yang sudah terkodekan dalam teks dramatik, sungguhpun teks dramatik 

itu juga merupakan perwujudan dari suatu kerja suspensi. 

Panggung teater sebagai panggung suspensi adalah jaringan dramatik 

bagi berlangsungnya defiksasi logika dan makna. Di sana, manusia 

adalah ketidakhadiran identitas, atau identitas yang terus menerus 

membatalkan idealisasi. Idealisasi menjadi batal, karena epistemological 

games adalah kesuntukan permainan tanpa akhir definitif.  Lalu apa yang 

bisa diperoleh penonton, jika panggung suspensi tak menyediakan kata 

akhir, sedang setiap lakon toh mesti ada akhirnya?! 

Dalam realitas panggung bersuspensi, penonton harus mengambil 

peran sebagai pelaku.  Penonton harus menghidupkan urgensi untuk 

mengalami situasi epistemological borderless. Penonton harus terus 

menerus membatalkan fungsi reseptifnya sebagai penonton, sebagai 

watchers. Bukankah pemisahan kategoris antara pelaku dan penonton, 

merupakan konsekuensi dari sistem logika Cartesian? Suatu logika 

idealisasi yang berimplikassi pada terbentuknya distansi antara subyek 

dengan obyek. 

Dalam panggung bersuspensi, setiap elemen yang hadir dalam 

komunikasi dramatik, sekaliannya adalah subyek. Tak ada limitasi 

peran antara pelaku dan penonton.  Pelaku/penonton (actor/spectator) 



60 | Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal 

adalah subyek kreasi/resepsi sekaligus.  Pelaku/penonton adalah subyek 

yang tengah mengelola pengalaman suspensinya masing-masing. 

Pengalaman suspensi adalah pengalaman dengan menghadirkan 

kepekaan carnivorous manusia, sebagai mahluk pemburu dan 

pemangsa, untuk melacak  jejak dari semua permainan epistemik, yang 

telah bergeser, dari objek optis di atas  panggung, menjadi pergulatan 

epistemik di dalam diri pelaku/penonton sendiri.  

 

Episteme non-Cartesian  

Episteme Cartesian adalah cara untuk memproduksi satu versi 

kesimpulan sebagai indikator dari hasil perubahan linear dari khaos 

menjadi kosmos, dari disorder menjadi order, dari permukaan ke 

kedalaman, dari keraguan menjadi konklusi. Perubahan linear  

tadi merupakan hasil dari proses rasionalisasi. Sistem koordinat 

Cartesian memperlihatkan cara memperlihatkan objek dalam ruang. 

Nilai sebuah objek (resultant z) akan bergantung pada perubahan antara 

‘ordinate’ (sumbu horisontal x) dengan ‘abscissa’ (sumbu vertikal y). 

Jika nilai pada sumbu x (action) berubah, maka implikasi  rasional akan 

terjadi pada sumbu y (argument). Hubungan antara ‘action’ dan 

‘argument’ akan menentukan nilai ‘depth’ pada sumbu z (truth) 

(Benedetto 2010: 52). Model episteme Cartesian dapat diperlihatkan 

melalui skema di bawah ini:  

 

 
Gambar 1. Model Episteme Cartesian  

(Benny Yohanes Timmerman, 2024) 



Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal | 61 

Cara menerapkan episteme nonCartesian tidak dilakukan dengan 

pola linearisasi antara aksi dan argumen. Produksi episteme tidak 

difiksasi melalui jalur pendakian dari disorder menjadi order, atau dari 

wilayah chaotic menuju wilayah cosmotic. Kandungan epistemik tidak 

dibangun dan dikendalikan oleh satu poros kesadaran kognitif, tetapi 

melibatkan lapisan kesadaran majemuk. Dan modus untuk 

memperlihatkan kedalaman atau segi segi konklusif pikiran tidak 

menjadi tujuan pembingkaian epistemik.   

Perbedaan orientasi epistemik dalam model episteme nonCartesian, 

dapat dilihat dalam skema di bawah ini: 

  

 
Gambar 2. Model Episteme nonCartesian 

(Benny Yohanes Timmerman, 2024) 

 

Menerapkan model episteme nonCartesian dalam ruang 

pertunjukan adalah cara menunjukkan gelombang perjalanan peristiwa 

antara disorder dengan order. Di dalam wilayah sintagmatiknya, aksi 

berkorelasi dengan denotasi. Tetapi setiap aksi selalu  membawa 

muatan meta-aksi, yang kemudian membangun struktur konotasi 

pertunjukan.  Kesadaran selalu terdiri dari lapisan majemuk, yang 

secara bertingkat melakukan revaluasi terus menerus terhadap fiksasi 

konklusif pikiran.   

Revaluasi ini tidak berakhir untuk menghasilkan satu kerangka 

‘episteme’, tetapi semacam pencabangan acak dari pertumbuhan 

pikiran yang tidak linear. Dengan kata lain, revaluasi menghasilkan 



62 | Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal 

‘rhizome’. Kedalaman tidak dihasilkan dari suatu proses rasionalisasi. 

Kedalaman adalah upaya merendam kesadaran (immersion) dengan 

basis dorongan hati (impulse) dalam peralihan terus menerus dalam 

gelombang disorder dengan order. Inilah bentuk dari ‘commutative 

vision’, sebuah migrasi penglihatan yang pulang-pergi antara ruang 

denotasi dan ruang konotasi.  

 

Teater “contra-picture”  

Seni tidak menetapkan standar. Seni lebih banyak melakukan 

reinterpretasi terhadap kestandaran. Karena itu, teater yang menombak 

payung-sakral harus mampu membuka ruang penalaran alternatif, 

memperluas wilayah petualangan kognitif, menyelami kompleksitas 

dunia afektif, sekaligus juga melakukan apresiasi dan rehabilitasi 

terhadap berbagai stigma yang telah dibentuk oleh rasio kita terhadap 

sisi irrasionalitas, yang sering diberi sebutan yang merendahkan, yakni 

sebagai dunia ekstrim, khaotik dan antitesis. Membuka ruang penalaran 

alternatif justru adalah memperkaya fungsi rasionalitas, untuk mampu 

mengenali wajah-wajah irrasional dari pengetahuan dan pengalaman, 

juga berbagai manifestasi dari nalar-subversif yang menyertainya.  

Menggunakan rasionalitas untuk memahami nalar-subversif, adalah 

usaha melintasi    lambang-lambang kolektivitas untuk mengangkat 

horison personalitas, dimana penemuan sekaligus merupakan 

penemuan kembali semua sisi gelap sebuah persona. Nalar-subversif 

adalah wilayah penalaran personal yang dianggap bersifat kontradiktif 

dengan nalar-kolektif. Dianggap kontradiktif, karena nalar-subversif 

bersifat membuka kompleksitas dengan cara merelatifkan standar, 

sedang nalar-kolektif justru membangun standar lewat simplisitas. 

Karena itu, dalam kehidupan yang dikontrol oleh formasi nalar kolektif 

semata, nalar-subversif menjadi disfungsional. Tetapi nalar-subversif 

tidak pernah punah, sungguhpun lebih sering dikalahkan, atau 

dilemahkan secara sosial dan kultural. Kenyataan, yang dikontrol oleh 

nalar-kolektif, memang cenderung belum siap mengakomodasi 

muatan-muatan radikal yang dibawa oleh nalar-subversif. Nalar-

subversif adalah wilayah penalaran yang pecah, skisophrenik, tanpa 

koherensi.  Tapi, pada medan seperti itulah bersembulan unsur-unsur 

intim kehidupan subyektif, juga orisinalitas persepsi yang dibangun 

secara tersembunyi oleh kehidupan personal manusia. Nalar-subversif 



Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal | 63 

memang tidak memiliki fungsi referensial yang langsung bagi  

kenyataan, karena kenyataan atau dunia kolektif selalu cenderung 

berjarak dengan  wilayah keintiman dan mereduksi orisinalitas 

personal. Namun, dalam wilayah nalar subversif itulah, dunia seni dapat 

menemukan pilihan, versi dan kualitas nilai-nilai artistik yang lebih 

iluminatif.  

Penemuan nilai-nilai artistik teater yang dihasilkan dengan cara 

merevitalisasi kerja nalar subversif, seperti mempromosikan lagi cara 

kerja retina: Menampilkan replika terbalik  dari gambar kenyataan, lalu 

mengaktifkan lensa mikroskopik kesadaran personal untuk  memindai 

bayangan hitam dari kenyataan itu, sehingga kehitaman itu menjadi  

kemajemukan gambar yang bermakna. Inilah yang saya maksudkan 

dengan ‘contra picture’ itu.   

Teater sebagai contra-picture adalah penampakan sifat majemuk 

dari subversi penalaran, untuk menjelmakan ‘gambar-tanding dari 

kenyataan. Sifat ‘gambar-tanding’ itu menyingkapkan, bukan sekadar 

memetakan. Di dalam penyingkapan itu, yang diwujudkan adalah versi 

antitesis dari penalaran yang lazim, atau pengasingan dan pembalikan 

atas persepsi rasional yang sudah otomatis dikenali. Teater ‘contra-

picture’ mendekati realitas dengan cara menjauhinya, dalam arti 

membeberkan gambar terjauh, dari horison terjauh suatu kenyataan.  

Ekspresi teater dalam semangat ‘contra-picture’ adalah klise 

negatif, tetap sebagai replika terbalik, irrasionalitas yang membuka 

horison rasionalitas alternatif, penemuan  estetik dari khaos epistemik, 

operasi atas tesis menjadi versi-versi antitesis. Teater sebagai teks 

‘contra-picture’ menampilkan peristiwa dari sumber disorder peristiwa.  

Membangun bahasa dari lubang-lubang keruntuhan bahasa itu sendiri.  

Mentransformasikan biografi subversif benda-benda dari realitas 

pragmatisnya. Mengetengahkan irrasionalitas manusia sebagai 

kemajemukan realisasi juga sebagai kualitas dan eksentrisitas dari 

kekayaan dunia personal itu sendiri.  

Teater ‘contra-picture’ adalah sebuah pilihan ideologis dan 

metodis teater untuk belajar  menemukan kembali berbagai horison 

kontemplasi personal, yang sudah terlesapkan atau tersubordinasi oleh 

sifat regulatif dari nalar-kolektif. Hidup dalam lindungan payung sakral 

nalar-kolektif memang hidup yang aman dan teratur secara diskursif. 

Secara  perseptif terkontrol, terpetakan, dan punya koherensi dengan 



64 | Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal 

struktur eksternal  kenyataan. Tapi itu semua adalah jenis keteraturan 

yang seringkali simplistik dan kompromistik. Lewat panduan 

keteraturan nalar-kolektif, kita bisa membaca kenyataan dalam 

pemahaman yang standar, tapi itu belum menjadi jenis kehidupan 

kognitif yang eksploratif dan orisinal, karena tidak betul-betul tumbuh 

dari dunia kontemplasi personal.  Sebuah ‘contra-picture’ adalah a 

chance of mind, apakah kreasi teater bisa menghidupkan kekuatan 

nalar-subversif, untuk memvitalkan kembali orisinalitas estetik dan 

epistemik yang bisa diwujudkannya. 

 

Narasi Lateral  

Konsep ‘contra-picture” bergerak menerobos limitasi cerita. 

Dalam tubuh pertunjukan, hukum kausalitas sedang diruntuhkan. 

Teater kini lebih mengedepankan potongan dan intasan narasi personal, 

fragmen dan juktaposisi visual, serta impresi-impresi konflik yang 

secara sadar tidak dibikin tuntas. Unsur-unsur yang membangun 

kelengkapan tipikal sebuah lakon, seperti plot, karakter dan struktur 

dramatik, tidak lagi vital. Teater sedang bermain dengan 

ketidaklengkapan, menyangsikan keutuhan, memencilkan retorika dan 

diksi eksplanatif, menerobos ke wilayah non-cerita, dengan cara 

mengetengahkan berbagai lapisan subversif dari penanda (signifier) 

tubuh, kata, benda dan bunyi. Namun penampakan material dari tubuh, 

kata, benda dan bunyi itu justru sedang dipacu ke arah tujuan 

kontradiktifnya, yakni: merenggangkan hubungan  konstitutif antara 

materi dan makna.  

Hubungan konstitutif yang saling merenggang antara tubuh, kata, 

benda dan bunyi, diarahkan untuk menampakkan sebuah dunia yang 

disartikulatif, yakni dunia yang tidak lagi dapat tersentuh oleh kejelasan 

dan kelengkapan pernyataan verbal semata. Dunia yang disartikulatif 

itu merupakan campuran dari parodi dan deviasi atas realitas, impresi  

puitik dan berbagai suasana asositif, yang saling membaur sebagai 

pertemuan aneka  jejak tanpa mesti dibebani kejelasan asal-usul. Setiap 

bahasa visual yang tersajikan secara fragmental itu tidak lagi 

dipresentasikan atas nama logika dan kausalitas. Tidak juga untuk 

menuturkan kisah dan plotting yang utuh, atau perilaku tubuh yang 

dibebani karakterisasi. Ucapan-ucapan verbal dapat menyusup dan atau 

menyisip diantara retakan antar adegan. Tetapi kekuatan konstitutif kata 



Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal | 65 

tidak difungsikan sebagai perekat akali. Verbalitas justru bisa 

disuguhkan menjandi berbagai rekomposisi ujaran (stating, recitating, 

cutting, poetic, rhetoric, impulsive, mechanic dll.) sebagai elemen bagi 

manifestasi musikalitas pertunjukan.  

Sifat narasi lateral, digambarkan secara analogis, fungsi unsur-

unsur dramaturgis pertunjukan, tidak diposisikan secara hirarkis. Tema 

bukan kepala; adegan bukan tangan, konflik tidak jadi kaki, dan alur 

tidak menghasilkan badan. Semua unsur antara manusia, benda dan kata 

diletakkan setara dan compatible. Semua unsur hadir sebagai 

continuum, tidak untuk jadi sintesis baru, juga bukan untuk 

menuntaskan pencapaian tertentu. Presensi yang compatible itu 

sekaligus juga tanda absennya kehadiran yang definitif. Artikulasi 

sekaligus berarti disartikulasi.  

Maka, bangunan pertunjukan seperti ini menemukan strukturnya 

tidak dalam susunan vertikal, tapi dalam penjajaran. Dalam situasi 

penjajaran, pertunjukan ditampilkan sebagai peralihan lateral. Tak ada 

ikatan sebab-akibat antar fragmen-fragmen yang artikulatif sekaligus 

disartikulatif ini; juga fragmen-fragmen adegan tidak ditempa untuk 

memulai dan mengakhiri suatu pesan dramatik yang eksplisit dan 

konklusif.  

Pergeseran itu terlihat dalam cara membangun teks dalam teater, 

dari yang bersifat teks piramidal menjadi teks lateral. Tradisi teks 

piramidal adalah teks dramatik berbentuk naskah lakon; seringkali 

disusun dengan struktur dramatik Aristotelian; menyajikan pentahapan 

konflik antar karakter; berbentuk alur cerita lengkap, dengan sifat diksi 

yang performatif; dan akhir lakon mengerucut pada sebuah klimaks 

dramatik, sebuah pengakhiran sebagai hukum teater. 

Teks lateral,sebaliknya meniadakan pesan yang mengerucut. 

Fragmen impresif dan potongan situasi konfliktual hanya dijajarkan, 

tidak diuntai. Sudut pandang bagi setiap fragmen berubah-ubah, 

sehingga anonimitas tokoh jadi lebih penting dari karakterisasi yang 

terfiksasi. Dialog lebih berupa frasa kalimat, penggalan pernyataan 

yang menggantung, memantulkan lagi sisi biografi personal 

pengucapnya. Maka, konsep pengarang—sebagai otoritas epistemik—

berakhir, digantikan partisipan teks. 

Perbedaan skematik antara teks Piramidal dengan teks Lateral, 

dapat digambarkan  dalam skema berikut ini, 



66 | Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal 

 

 
 

 
 

Narasi lateral adalah relasi ketidaktuntasan, bukan tenunan yang 

selesai, menampung kemajemukan persepsi; estetikanya bukan hukum, 

tapi perambahan juktaposisi untuk menstimulasi berbagai kemungkinan 



Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal | 67 

impresi-subjektif. Narasi lateral memencilkan pesan  konklusif, dengan 

meraih model pengutaraan yang multi-narasi. Metode kreasi dengan 

menampilkan stuktur terbuka ini diucapkan lewat pencarian 

leksikografi subversif atas manusia, kata, benda dan bunyi. Hasilnya: 

Ketidakutuhan epistemik yang saling menyibakkan lapisan-lapisan 

asosiasi.  

 

Post-gaze Theatre  

Pertunjukan yang dipresentasikan melalui konsep narasi lateral, 

cenderung tidak menyajikan cerita. Struktur pengadeganan lebih 

bersifat metafora kinetik dan visual, dengan menghadirkan representasi 

benda dan metafor urban sebagai skeneri asosiatif, seperti benda, tubuh, 

gambar dan bunyi. Struktur lateral metafor urban itu disusun lebih 

sebagai kolase sejumlah fragmen. Setiap fragmen dianyam oleh 

kemungkinan menyajikan berbagai suasana asosiatif, tapi tidak 

memberi kesimpulan berdasarkan  hubungan kausal antar fragmen. 

Tidak adanya hubungan kausal antar fragmen, merupakan salah 

satu prinsip estetika teater “setelah-tatapan”. Dalam paradigma ‘Teater 

Tatapan’, peristiwa yang direpresentasi secara performatif oleh para 

aktor, difungsikan sebagai pusat makna.  Strategi penyusunan peristiwa 

ditampilkan untuk membetot arah persepsi penonton. Dan posisi 

penonton masih dilihat sebagai realitas sekunder pertunjukan. 

Pendekatan seperti ini belum mendukung praktik estetika urban yang 

bersifat disalienasi. Estetika disalienasi digugah melalui metode 

aproksimasi.  

Metode Aproksimasi adalah strategi mendekatkan, 

menghubungkan, membuat tautan  berbagai moda relasi epistemik, baik 

yang berasal dari ranah seni, post-seni dan non seni, untuk memoderasi 

jarak identitas dan status pengetahuan, memungkinkan  terjadinya 

vibrasi nilai-nilai, menautkan pengalaman persep dan afek. Tema yang 

diterapkan untuk strategi aproksimasi: formal—informal; sakral—

profan; konservasi— fluidisasi; seni—produk—leisure;  

Penciptaan karya teater dengan basis konsep Post-Gaze Theatre 

penting diwujudkan  sebagai hasil studi atas penerapan konsep estetika 

teater urban yang dikemas dalam  bentuk ‘performance art’. Perspektif 

estetika urban yang bisa diterapkan dapat menggunakan sejumlah 

fenomena kota, diantaranya yaitu: Sprawl dan Linkage. Sedang 



68 | Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal 

pendekatan kreativitas yang diacu adalah pendekatan diffusion.  

Performance art adalah genre kontemporer dari kreativitas 

pertunjukan, dimana  pendekatan mimesis (peniruan) dalam teknik seni 

peran, tidak lagi diterapkan sebagai  acuan pemanggungan.   

Sprawl, adalah kondisi tidak beraturan. Kondisi sprawl adalah 

refleksi dari kompetisi sosial. Kondisi kehidupan kota yang kompetitif 

dan akseleratif, menjadi sebab munculnya model pertumbuhan 

masyarakat urban yang bersifat sprawl.  

Linkage, adalah kondisi saling menyambung. Perkembangan ilmu 

pengetahuan didukung oleh sebuah sistem share of knowledge yang 

memungkinkan terbentuknya pertautan dari berbagai penemuan dan 

inovasi.   

Pendekatan kreativitas yang diacu adalah pendekatan diffusion. 

Kreativitas difusi merupakan studi yang menerjemahkan pendekatan 

baru dalam seni teater, yaitu pendekatan disalienasi dalam tema dan 

dramaturgi, serta pendekatan post-mimesis dalam seni peran. 

Kreativitas sebagai Pembauran (diffusion) mengartikan difusi lebih  

berkaitan dengan proses. Dengan menerapkan kreativitas difusi, seni 

urban secara umum akan terhindar dari kecenderungan isolasi dan 

disalienasi pengetahuan, karena menempatkan konsep ‘work’ sebagai 

upaya mengatasi instrumentalisasi produk (Timmerman 2023: 140).  

Dalam ranah pendekatan seni peran untuk pertunjukan teater, dapat 

dibedakan adanya dua kategori, yaitu pendekatan mimesis dan 

pendekatan post-mimesis. Dalam pendekatan mimesis, seni peran 

ditujukan utamanya untuk menampilkan karakter sebagai analogi dari 

kehidupan nyata. Dalam pendekatan post-mimesis, aktor tidak lagi 

diposisikan sebagai pewujud identitas karakter yang dimainkannya. 

Dalam paradigma post-mimesis, aktor adalah seorang ‘performer’ 

(Pavis 1998: 262). ‘Performer’ adalah seseorang yang bicara dan 

berlaku lebih atas nama dirinya, baik  sebagai seniman ataupun sebagai 

pribadi. Disiplin keaktoran mengacu pada pencapaian ‘performing 

arts’, sedang performer berkarya melalui disiplin ‘performance art’.  

‘Performance art’ menampilkan kerja performer yang menitikberatkan 

pada presensi fisikal, juga melibatkan unsur seni visual, teater, tari, 

musik, video, puisi, film dll. Seorang ‘performer’ adalah ‘pewacana 

multi-tema’ (Pavis 1998: 261). 

 



Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal | 69 

Konsep ‘performer’ yang dijelaskan Pavis dikembangkan lebih jauh 

oleh pengusul, dengan mengidentifikasi ‘performer’ tidak terbatas dalam 

area eksklusif seni. Realitas ‘performer’ dalam lanskap keurbanan 

diidentifikasi sebagai bentuk jaringan sub-kultur berbasis kelas sosial, 

komunitas, dan atau kolektif profesi tertentu. Setiap sub-kultur ini  dikaitkan 

aspek performativitasnya melalui praktik habituasi, dan faktor inner-life 

yang  menjadi pengikat nilai dari setiap komunitas sub-kultur. 

Dalam konteks penciptaan karya teater dengan basis konsep Post-

Gaze Theatre, co performer adalah sebutan untuk identitas sub-kultur 

dalam budaya urban. Indikator ciri co-performer berbasis kelas sosial, 

komunitas dan atau kolektif profesi tertentu. Sub kultur tersebut disebut 

sebagai co-performer karena berorientasi pada ideal nilai tertentu, dan 

menjadikan world-view mereka sebagi orientasi praktik budaya. Dalam 

praktik  budaya tersebut tercermin adanya habituasi dan inner-life setiap 

sub-kultur. Dalam konteks ‘performance art’, praktik habituasi dan 

elemen-elemen inner-life dari jaringan co-performer yang dilibatkan 

inilah yang akan diartikulasikan sebagai peristiwa pertunjukan. 

Sisi kebaruan dari karya post-gaze theatre menekankan pada aspek 

komunikasi yang dipilih, yaitu menjadikan medan pertunjukan sebagai 

pengalaman post-gaze. Filosofi komunikasi ‘post-gaze’ (pasca-tatapan) 

ini belum menjadi main-stream komunikasi pertunjukan teater di 

Indonesia, yang berorientasi pada penggarapan tema-tema urban.  

Komunikasi post-gaze menekankan bahwa pengalaman estetik tidak 

diperoleh dari sumber peristiwa panggung. Komunikasi post-gaze lebih 

berupa vibrasi makna dan pengetahuan, yang dipahami dan berhasil 

dipersepsi sebagai ‘kesempatan’ (chance) momental, saat terbentuknya 

inter-relasi epistemik dari peristiwa antar co-performer. 

Penciptaan karya teater sebagai praktik disalienasi adalah 

menampilkan bentuk ‘associative performance’ sebagai bentuk 

aproksimasi. Aproksimasi adalah cara mendekatkan, menghubungkan, 

membuat tautan berbagai realitas epistemik dari jaringan co-performer. 

Tujuan mendekatkan, menghubungkan, membuat tautan, bukan 

ditujukan untuk saling bersenyawa menjadi satu sintesa episteme 

tertentu. Dengan menggunakan analogi kondisi sprawl dan linkage, 

aproksimasi akan menjadi strategi desegregasi dan share of knowledge. 

Atmosfir inilah yang akan diciptakan dalam presentasi ‘associative 

performance’-nya.  



70 | Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal 

Strategi aproksimasi diterapkan untuk mempertajan sifat 

disalienasi karya. Tujuan komunikasi dari post-gaze theatre atau teater 
pasca-tatapan bukan untuk memproduksi akna dari pusat panggung. 

Dalam realitas aproksimasi, sesungguhnya tidak ada lagi pusat 

panggung; tidak ada pusat pengetahuan. Post-Gaze Theatre adalah 
bentuk negasi terhadap mekanisme komunikasi seni, yang 

mengutamakan kekuatan ‘tatapan’ (gaze) sebagai jalur persepsi yang 

utama dan paling absah; mengutamakan pengindraan dan rasionalitas 

sebagai dasar pengetahuan dan makna. Post-Gaze Theatre memandang 
peristiwa panggung bukan sebagai pusat makna. Penonton adalah 

bagian dari co-performer pertunjukan. Tidak ada hirarki komunikasi 

antara panggung dan penonton. Sebagai co-performer, penonton turut 
menciptakan atmosfir diffusion. Post-Gaze Theatre memperlihatkan 

progres peristiwa dimana bagian ‘akting’ dan ‘non-akting’ saling 

bersambung atau disambungkan. Mengalami atmosfir diffusion 

menjadi sebuah ‘kesempatan pengetahuan’ (a chance to knowledge). 
Bermakna atau tuna-makna menjadi dualitas status yang setara dalam 

realitas peristiwa post-gaze theatre.  

 
Potensi Metode Disalienasi  

Metode kerja ‘estetika urban’pada dasarnya adalah metode 

disalienasi, suatu cara untuk mencoba merebut kembali ruang hidup dari 
penyembunyiannya, yang telah menghasilkan efek mengasingkan ruang 

yang dikonseptualisasikan. Ruang hidup yang dicerabut oleh urbanisme 

kapitalistik, kolonisasi kehidupan sehari-hari, dan kompartementalisasi 

bentuk-bentuk pengetahuan, di mana pandangan-pandangan statis, 
terfragmentasi, dan terspesialisasi, telah terkotak-kotak, yang akhirnya 

mengaburkan pemahaman tentang gerakan dan proses. Menempatkan 

“seni sebagai fungsi disalienasi kota” berarti menyatukan kembali 
estetika dengan fenomena kota. Inilah yang menjadi tawaran dari 

eksplorasi gagasan ‘estetika urban’, dimana fenomena yang diamati akan 

menjadi semacam generator teks untuk mengolah potensi rhizomatik dari 
gagasan estetika yang bisa ditandai.  

Dalam koridor metode disalienasi, estetika filosofis selalu 

memperhitungkan kohesi disiplinnya dengan keyakinan terbaik di luar 

filsafat. Bentuk-bentuk kohesi disiplin antara estetika filosofis dan 
pengetahuan empirik konsepsional ini, untuk memperlihatkan bahwa 

estetika filosofis bukan jenis wacana esoteris yang dilakukan dalam 

ruang hampa.  Konsep-konsep ‘estetika urban’ menjadi corak gagasan 
divergen, menyebar melintasi batas-batas disiplin, membuka kohesi 

dalam rentang luas horison pengetahuan, mentransformasi proyek 

filosofis menjadi ‘filsafat empiris’.  



Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal | 71 

Data estetika tidak terbatas hanya dalam karya seni dan praktik 

artistik di mana mereka terikat. Domain estetika urban memerlukan 
referensi ke sifat apresiasi estetika sebagai kerja pemulihan yang non-

diskrimatif, invensi atas karya-karya yang melintas batas, membuka 

ruang akseptabilitas bagi keyakinan teoretis dan non-teoretis dalam suatu 
kesetimbangan reflektif, dan salah satu ketetapan untuk kriteria apresiasi 

estetika ini adalah kesenangan tanpa pamrih (disinterested pleasure).   

Kreativitas eklektik ‘estetika urban’ yang dibangun dari kerja 

‘filsafat empiris’ dan menjalankan metode kerja disalienasi, dengan lebih 
menekankan pendekatan ekperimental terhadap estetika filosofis, dapat 

memberikan kontribusi untuk melahirkan karya dan pemikiran yang 

bersifat cutting edge, yang memungkinkan interaksi domain dan kreasi 
lintas genre. Praktik estetik dan non-estetik Estetika Urban bisa 

mengalami difusi, kohesi, transfigurasi, shifting and cutting, proses 

eklektik dan studi lintas batas, yang dapat didorong oleh metode kerja 

disalienasi dari ‘estetika urban’.  
Rencana tahapan berikutnya adalah mengembangkan aplikasi 

estetika urban dalam bentuk penerapan yang lebih ekstensif; melibatkan 

lebih banyak unsur kemajemukan dari jaringan co-performer, dengan 
skala kegiatan yang lebih besar seperti konsep ‘city event’ atau ‘urban 

festival’, dengan lebih mematangkan sejumlah strategi disalienasi di 

bawah ini: 
 

STRATEGI-STRATEGI PENERAPAN METODE DISALIENASI   

UNTUK CITY EVENT/URBAN FESTIVAL 

No Kata Kunci Penjelasan 

1.  APROKSIMASI  Strategi mendekatkan, menghubungkan, membuat 

tautan berbagai moda relasi epistemik, baik yang 

berasal dari ranah seni, post-seni dan non-seni, untuk 

memoderasi jarak identitas dan status pengetahuan, 

memungkinkan terjadinya vibrasi nilai-nilai, 

menautkan pengalaman persep dan afek.  

Tema yang diterapkan untuk strategi aproksimasi: 

formal— informal; sakral—profan; koservasi—

fluidisasi; seni—produk— leisure;  

2.  DIVERGENSI  Strategi ini menstimulasi efek pancaran, perbedaan, 

multi perspektif, irisan-irisan, eksentrisitas, batas 

yang meluap,  



72 | Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal 

3.  DIFUSI  Strategi ini mendorong leburan pengetahuan, migrasi  

perspektif; artikulasi timbal-balik; titik plastis 

harmoni— disharmoni; sintesis estetik 

4.  KOLABORASI  Strategi ini untuk membuka perluasan bentuk 

pengalaman; juktaposisi pengetahuan; komunikasi 

majemuk; estetika inklusif; ekspresi lintas media 

5.  RE-INVENSI  Strategi ini menuju eksperimentasi bentuk dan nilai 

melalui interogasi pengetahuan; reposisi identitas; 

pemuaian makna Neo-tradisi; praktik silang media; 

inseminasi wacana alternatif 

6.  SHIFTING  Strategi mutualistik penggantian kiblat nilai seni dan 

pasca seni; fluidisasi idiom; pergeseran habituasi 

penciptaan; estetika implan; modifikasi fungsi 

aparatus seni 

7.  ERASING  Strategi penghapusan, penghancuran; praktik 

ikonoklasi; estetika Siwa; dehirarki pengetahuan; 

desentralisasi simbol; teks differance 

 

PENUTUP  

Formulasi konsep Estetika Urban, sebagi hasil perluasan 

pemahaman tentang kota, dan juga bagian dari prosedur produksi 

pengetahuan tentang fenomena masyarakat urban, seyogyanya 

memerlukan kajian ekstensif dan kolaboratif, dengan cara menggali 

pemahaman empiris dan refleksi teoritik, yang pendekatan kajiannya 

bersifat  interdisiplin. Buku ini telah mencoba menyusun bagian-bagian 

kajian tentang kota, baik secara deskriptif maupun argumentatif. 

Dimulai dari upaya mengidentifikasi ciri-ciri kota  secara umum, dan 

konsep-konsep tentang kota, sebagai konstruksi teori yang bisa ditarik  

dari deskripsi sebelumnya.   

Sejumlah konsep tentang kota ini selanjutnya menjadi dasar untuk 

menyusun metode Kajian Budaya Perkotaan sebagai pendekatan 

konseptual untuk mengeksplorasi gagasan ‘estetika urban’. Metode 

Kajian Budaya Perkotaan ini menggunakan perspektif Lefebvrian, yang 

melihat kota secara holistik, kota sebagai ruang-waktu yang ‘hidup’, 

dan kota sebagai manifestasi dari ‘karya seni’ penghuninya.  



Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal | 73 

Menjawab persoalan bagaimana riset estetika selayaknya 

dilakukan, buku ini menyusun secara eksplanatif dan evaluatif Metode 

Riset Estetika yang mendukung proses penciptaan dan pengamatan 

karya seni, sebagai suatu koherensi antara konsep ‘pandangan dunia’ 

(world view), ‘jenis pengetahuan’ (knowledge type), ‘orientasi nilai-

nilai (values orientation), dan ‘cara menyusun karya’ (way of 

composing). Semua landasan konseptual tersebut digunakan untuk 

mengeksplorasi temuan gagasan ‘estetika urban’ melalui refleksi dan 

rekoneksi dengan representasi fenomena kota yang diamati, yaitu 

situasi topografis, ciri arsitektural, kondisi sosiologis, fenomena 

pertumbuhan, pola konsumsi/produksi, dan pola komunikasi.  

Komponen-komponen empirik dan teoritik tentang kota selayaknya 

ditempatkan dalam konteks dan basis keilmuan Kajian Budaya, untuk 

melihat segi-segi dari kreativitas  estetika urban, yang tidak semata dan 

terbatas pada praktik penciptaan seni, tetapi  merupakan juga perluasan 

aktivitas non-seni atau pasca-seni, yang merupakan refleksi  majemuk 

dari pengalaman manusia atas kota. Maka, pada tingkat aplikasinya, 

konsep Estetika Urban ini menawarkan tiga kemungkinan konsep 

aplikatifnya, yaitu konsep Disalienasi, Konsep Resonansi dan Konsep 

Semiotisasi. Ini merupakan tawaran konsep yang masih harus 

dieksplorasi dan divalidasi lebih jauh. 

Metode disalienasi menekankan pada aspek komunikasi yang 

dipilih, yaitu menjadikan medan pertunjukan sebagai pengalaman post-

gaze. Komunikasi post-gaze menekankan bahwa pengalaman estetik 

tidak diperoleh dari sumber peristiwa panggung. Komunikasi post-gaze 

lebih berupa vibrasi makna dan pengetahuan, yang dipahami dan 

berhasil dipersepsi sebagai ‘kesempatan’ (chance) momental, saat 

terbentuknya inter-relasi epistemik dari peristiwa antar co-performer. 

Dalam komunikasi post-gaze, penonton memilih posisi signifikansinya 

selaku subjek, sebagai co-performer, untuk teater personal yang akan 

dikonstruksinya sendiri. 

  

REFERENSI  

Allen, John,ed., Doreen Massey and Michael Pryke.Unsettling Cities 

Movement/  Settlement, New York : Routledge. 1999  

Butler, Christopher. 2002. Postmodernism A Veri Short Introduction. 

New York: Oxford University Press  



74 | Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal 

Fraser, Benyamin. 2015. Henri Lefebvre and the Spanish Urban 

Experience: Reading the Mobile City. Lewisburg: Bucknell 

University Press.  

Glaveanu, Vlad Petre. 2016. The Palgrave Handbook of Creativity and 

Culture Research.  United Kingdom: Palgrave macmillan Publisher   

-----------, Vlad Petre. 2016. Creativity—A New Vocabulary. New York: 

Palgrave  macmillan  

Haller, Tobias,ed. 2019. The Common in a Glocal World. London and 

New York :  Routledge  

Levebre, Henry. The Production of Space. Trans. Donald Nicholson–

Smith. Oxford:  Blackwell. 1991a.  

Maruyama, Magoroh. 1978. Cultures of The Future. USA : De Gruyter 

Mason, J. H. (2003). The value of creativity: An essay on 

intellectual history, from Genesis to Nietzsche. Hampshire: 

Ashgate. 

Murphy, Michael. 2012. Multticultural A Critical Introduction. New 

York : Routledge  

Pavis, Patrice. Dictionary of the Theatre, Terms, Concept and Analysis. 

London-Canada  : University of Toronto Press. 1998.  

Pile, Steve,ed., Christopher Brook and Gerry Mooney. 2005. Unruly 

Cities?  Order/Disorder, New York : Routledge  

Raudometof, Victor. 2016. Glocalization A Critical Introduction. 

London and New York :  Routledge  

Robbins, Bruce dan Paulo Lemos Horta. 2017. Cosmopolitanisms. New 

York : New York  University Press  

Shils, Edward. 1981. Tradition. Chicago, USA: The University of 

Chicago Press Sztompka, Piotr. 1993. The Sociology of Social 

Change. Oxford, UK & Cambridge, USA:  Blackwell  

Teater Garasi. Pertunjukan ‘Waktu Batu : Rumah Yang Terbakar’. 

(https://youtu. be/Bgx  ZBi_5uU0). 2023  

Teater Kala. Teater film ‘Waktu Tanpa Buku’ 

(https://youtu.be/Ezo9QLy0lnU). 2020 Teater Payung Hitam. 

Pertunjukan ‘Post Haste’. (https://youtu.be/yGxZ7dOGTzA). 2022 

Timmerman, Benny Yohanes. Characteristic of Urban Aesthetics 

Based on Identification  of Cultural Attitudes and the Phenomenon 

of City Representatives. Unpublished.  2023: 1-16  

---------, Benny Yohanes. Riset Estetika Pertunjukan Teater Modern 



Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal | 75 

Dalam Konteks  Strategi Keberlanjutan Tradisi. 2018:1-16  

---------, Benny Yohanes. Kajian Budaya Perkotaan Perspektif 

Lefebvrian Tentang   Ruang Urban Kontemporer dan Seni sebagai 

Disalienasi. JKS UGM. Vol 8, No 2  (2022). No 2 (2022): 147-166   

---------, Benny Yohanes. Estetika Urban, Konsep, Aplikasi dan 

Pengembangan  Kreativitas. ISBN : 978 623-6857-46-5. Penerbit : 

Sunan Ambu Press. 2023. 

https://drive.google.com/file/d/1CAoBdOKWjR3DqgDBC9tCc7N

brC6rZPAg/view?usp=s haring  

Valsiner, J. (2013). An invitation to cultural psychology. New Delhi: 

Sage. Willis, P. (1990). Common culture: Symbolic work at play in 

the everyday cultures of the young. Milton Keynes: Open 

University Press.  

Yohanes, Benny. Teater di Pagina, Kumpulan Replika. 2023.   

 

  



76 | Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal 

 


