PENGEMBANGAN TABUHAN
KACAPI INDUNG DALAM
TEMBANG SUNDA CIANJURAN:
PEMBENTUKAN GAYA INDIVIDU
KE DALAM GAYA KELOMPOK

Heri Herdini

Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal | 121



PENDAHULUAN

Penelitian tentang perkembangan tabuhan kacapi indung dalam
Tembang Sunda Cianjuran memiliki daya tarik tersendiri karena dapat
menghasilkan gaya individu yang kemudian setiap gaya tersebut akan
diikuti oleh para pemain kacapi indung generasi berikutnya. Gaya
individu merupakan kekhasan atau ciri mandiri yang dimiliki oleh
seseorang yang kecenderungannya memiliki perbedaan dengan orang
lain. Terkait dengan kekhasan atau ciri mandiri ini dapat dipahami
sebagai identitas pribadi yang merupakan hasil akumulasi dari proses
pengalaman empiris seseorang dalam menekuni kacapi indung, baik
kaitannya dengan proses belajar, pertunjukan, melatih, maupun
perenungannya terhadap tantangan yang dihadapi. Sejumlah pemain
kacapi indung yang sudah diakui memiliki kekhasan atau ciri mandiri
dalam memainkan kacapi indungnya di antaranya yaitu Rukruk
Rukmana, Toto Sumadipradja, dan Gan Gan Garmana. Ketiga tokoh
pemain kacapi indung ini (dilihat dari sisi kemunculan dan
popularitasnya) lahir dalam waktu yang berbeda. Rukruk Rukmana
dapat dikatakan lebih dulu kemunculannya dibandingkan dengan Toto
Sumadipradaja, sedangkan Toto Sumadipradja lebih  dulu
kemunculannya daripada Gan Gan Garmana.

Perkembangan tabuhan kacapi indung salah satunya disebabkan
oleh penguasaan “teknik rekayasa” yang dimiliki oleh para pemain
kacapi indung. Munculnya “teknik rekayasa” pada seorang pemain
kacapi indung salah satunya disebabkan oleh penguasaan “teknik
garap” dan “teknik membunyikan” dawai kacapi indung. Dengan
demikian, ketiga teknik ini, baik teknik membunyikan dawai kacapi,
teknik garap, maupun teknik rekayasa, satu sama lain saling terkait.
Sebelum munculnya gaya individu dari tabuhan kacapi indung sebagai
hasil inovasi dari ketiga pemain kacapi indung senior ini, persoalan
“teknik” hanya dipahami sebatas pada teknik cara membunyikan dawai
kacapi saja seperti teknik disintreuk, ditoel, dikaut, ditengkep, dikeleter,
dan diteken. Namun, setelah adanya kecenderung bahwa tabuhan
kacapi indung terus berkembang, persoalan teknik dalam tabuhan
kacapi indung ternyata tidak hanya terbatas pada teknik membunyikan
dawainya saja, tetapi lebih dari itu, ada kecenderungan penggunaan
teknik yang berkait dengan garap komposisi dan rekayasa.

122 | Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal



Tulian ilmiah yang membahas tentang perkembangan tabuhan
kacapi indung dalam tembang Sunda Cianjuran memang sangat langka
kecuali yang berkaitan dengan permasalahan pola tabuhan kacapi
indung, gaya tabuhan kacapi indung, kajian teks musikal secara
instrisik, dan peran kacapi indung dalam mengiringi lagu-lagu
Tembang Sunda Ciajuran. Beberap penulis yang telah membahas
kacapi indung di antaranya yaitu Muhamad Agustiawan dengan
judul: ”Pola Pasieupan Kacapi Indung pada Lagu Gunungsari dalam
Tembang Cianjuran di Institut Seni Budaya Indonesia” (2020); Tulisan
ini membahas tentang pola-pola tabuhan pasieupan yang diterapkan
pada lagu Gunungsari seperti pola tabuhan cacag, merean, beulit,
golosor, kulincer, buntut, gulung, dan cindek. Kemudian, Julia
Kartawinata telah menulis tentang gaya musikal individu dalam
permainan kecapi indung yang dimuat pada Jurnal PONTE
(International Journal) No. 3, Volume 73, tahun 2017 yang berjudul:
“Formation of Individual Music Style of Kacapi Indung
Accompaniment Music in Tembang Sunda Cianjuran in Indonesia.”
Tulisan ini pada dasarnya membahas tentang terbentuknya gaya
permainan seorang pemain kacapi idung (Yusdiana) dalam memainkan
kacapi indung yang dilatarbelakangi oleh keterampilan dan
pengalamannya sebagai seorang pemain kacapi indung. Yusdiana
dipandang sebagai seorang seniman yang telah berhasil menempatkan
dirinya sebagai seorang pemain kacapi indung, sehingga ia menjadi
barometer bagi para seniman lainnya khususnya dalam bidang
Tembang Sunda Cianjuran. Selain Julia Kartawinata, Asep Nugraha
juga telah membahas tentang tabuhan kacapi indung Toto Sumadipraja
yang dituangkan ke dalam skripsinya yang berjudul: “Gaya Seni
Permainan Kacapi Indungw R. Toto Sumadipradja pada Wanda
Papantunan dan Jejemplangan” (2004). Skripsi ini pada dasarnya
membahas tentang teknik dan gaya tabuhan kacapi indung Toto
Sumadipradja, dan diperoleh hasil analisis terhadap tabuhan
narangtang dan pasieupan Toto Sumadipradja sebanyak 15 motif
tabuhan yang terdiri atas empat motif tabuhan pada narangtang dan
pasieupan, satu motif tabuhan kemprangan, dua motif tabuhan pada
gelenyu, dan 8 motif tabuhan pada pirigan lagu Jemplang Panganten.

Sebelum muncul tulisan-tulisan tersebut, Deni Hermawan pernah
mengkaji gaya permainan kacapi indung Uking Sukri yang

Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal | 123



dibandingkan dengan gaya permainan kacapi indung Rukruk Rukmana
dan Dadang Purnaman yang dituangkan ke dalam skripsinya yang
berjudul: “Tabuhan Kacapi Tembang Sunda Cianjuran: Tinjauan
Musikologis terhadap Teknik dan Gaya Permainan Uking Sukri”
(1990). Skripsi ini pada dasarnya membahas tentang gaya permainan
kacapi indung Uking Sukri yang kemudian dibandingkan dengan gaya
permainan kacapi indung Rukruk Rukmana dan Dadang Purnaman.
Berdasarkan hasil analisis terhadap ketiga pemain kacapi indung ini,
Hermawan menyimpulkan bahwa permainan kacapi Indung Uking
Sukri tampak lebih sederhana dibandingkan dengan Rukruk Rukmana
dan Dadang Purnaman. Kemudian dilihat dari hubungan antara lagu
dan cara mengiringinya (terutama dalam pasieupan), gaya permainan
kacapi indung Uking Sukri—dalam setiap akhir frase lagu—senantiasa
mengikuti melodi lagu yang dibawakan oleh penembang (berada di
belakang jatuhnya nada goong lagu yang dibawakan oleh penembang).

Dari beberapa tulisan tentang kacapi indung, tidak ada satu tulisan
pun yang membahas tentang perkembangan tabuhan kacapi indung.
Dengan demikian, penelitian yang kami lakukan ini berbeda dengan
tulisan-tulisan sebelumnya. Pokok permasalahan yang dikaji dalam
tulisan ini yaitu bagaimana perkembangan tabuhan kacapi indung saat
ini yang bertolak dari tabuhan kacapi indung Uking Sukri yang eksis
sekitar tahun 1960-1990an. Selama kurang lebih 60 tahun, Tembang
Sunda Cianjuran, termasuk juga tabuhan kacapi indungnya telah
mengalami perkembangan, dan selama berkembangnya jenis kesenian
ini, tidak tertutup kemungkinan muncul pro-kontra di antara para
pendukungnya.

Pro-kontra terhadap pengembangan Tembang Sunda Cianjuran
tidak hanya berlaku pada pengembangan lagu-lagunya saja, tetapi juga
berlaku pada pengembangan pirigan lagunya. Ketika Rukruk Rukmana
menciptakan tabuhan ropel (tabuhan balik yang temponya dipercepat
dua kali lipat) ternyata ada juga salah seorang pemain kecapi indung
senior (Uking Sukri alm.) yang tidak setuju terhadap tabuhan ropel
tersebut. Sekitar tahun 1987, Uking Sukri pernah menyampaikan
permasalahan ini kepada penulis dengan menyatakan: “nya, mun tiasa
mah teu kedah dikitu-kitu ngacapi teh, bapa oge lain teu bisa, ngan di
bapa mah teu aya tabuhan nu kitu teh.” (ya, kalu bisa tidak usah begitu
memainkan kecapi itu, Bapak juga bukan berarti tidak bisa, hanya di

124 | Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal



bapa itu tidak ada tabuhan seperti itu). Hal serupa pernah terjadi juga
pada diri penulis ketika kami melakukan siaran Tembang Sunda
Cianjuran di RRI Bandung sekitar tahun 1988. Waktu itu, ada dua orang
pemain kacapi indung yang sama-sama mengisi acara siaran dan juga
sama-sama sebagai murid UKing Sukri yaitu Gan-Gan Garmana dan
Heri Herdini. Penembangnya pun ada dua orang yaitu Neneng Dinar
dan Elis Rosliani. Gan-Gan Garmana mengiringi penembang Neneng
Dinar, sedangkan Heri Herdini mengiringi penembang Elis Rosliani.
Neneng Dinar dan Gan-Gan Garmana tampil di sesi pertama,
sedangkan Elis Rosliani dan Heri Herdini tampil di sesi kedua. Waktu
itu, penulis membawakan salah satu lagu dedegungan dengan
menyajikan tabuhan narangtang yang diawali dari nada 2 tinggi, (235
235 252 3, 345 432 2, dsh), kemudian setelah selesai dan ke
luar dari studio siaran, tanpa diduga Uking Sukri (guru penulis)
menyampaikan ucapan seperti berikut: “Her, mun bisa mah ulah waka
dikitu-kitu masieup teh, anggo we heula nu ti Bapak” (Her, kalau bisa
jangan seperti itu membawakan tabuhan pasieup itu, pakai saja dulu
tabuhan pasieup yang dari Bapak). Waktu itu, penulis hanya
menganggukkan kepala, namun sekarang penulis sangat paham bahwa
yang dimaksud oleh Uking Sukri (guru penulis) ini bukan berarti tidak
boleh melakukan perubahan, tetapi selama sedang belajar kepada
seseorang, tekuni saja materi yang telah diberikannya sampai bisa,
mahir, dan bagus, setelah itu, silakan cari lagi keterampilan dan
pengetahuan kacapi kepada guru yang lain agar semakin kaya
perbendaharaan pirigannya dan dianggap ‘“hatam” sebagai seorang
pemain kacapi indung.

Selain fenomena di atas, hal serupa juga terjadi pada seorang
pemain kacapi indung, Rahmat Rupiandi, ketika ia mencoba
mengembangkan tabuhan kacapi di luar pengetahuan gurunya (Toto
Sumadipradja). Oleh karena Toto Sumadipradja mungkin tidak setuju
terhadap apa yang dilakukan oleh muridnya, sehingga Rahmat
Rupiandi dianggap sebagai murid yang “murtad.” Terlepas dari itu
semua, yang jelas bahwa realitas dalam Tembang Sunda Cianjuran
meskipun dianggap seolah “baku,” namun kenyataannya Tembang
Sunda Cianjuran, khususnya dalam tabuhan kacapi indung, terus
berkembang sesuai dengan perkembangan zaman. Fenomena ini tentu
saja sangat menarik untuk didiskusikan, di satu sisi komunitas Tembang

Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal | 125



Sunda Cianjuran sangat protektif terhadap adanya perubahan, namun di
sisi lain, para pelaku Tembang Sunda Cianjuran itu sendiri, disadari
maupun tidak, telah berupaya mengembangkan Tembang Sunda
Cianjuran, baik dari sisi lagu maupun pirigannya.

Metode

Pemain kacapi indung yang dijadikan objek kajian dalam penelitian ini
sedapat mungkin memenuhi aspek kompetensi yang telah diakui oleh
masyarakat pendukungnya. Cara memilih sampel (tiga orang seniman
praktisi kacapi indung) ini dilakukan berdasarkan track record dan
pengakuan kelompok masyarakat Tembang Sunda Canjuran. Langkah
pertama, dilakukan penelusuran, baik melalui media sosial (youtube, Fb, dan
google), maupun melalui keterangan lisan dari para seniman Tembang
Sunda Cianjuran. Langkah berikutnya yaitu pembuktian untuk melihat
kompeten-tidaknya ketiga orang pemain kacapi indung tersebut melalui
penggalian sejumlah dokumen, baik secara tertulis maupun melalui media
sosial dan pengakuan komunitas Tembang Sunda Cianjuran. Berdasarkan
hasil penelusuran ini diperoleh tiga orang seniman (praktisi pemain kacapi
indung) yang layak untuk dijadikan sebagai narasumber yaitu Rukruk
Rukmana, Toto Sumadipradja, dan Gan Gan Garmana. Ketiga pemain
kacapi indung ini akan dijadikan sebagai narasumber sekaligus pula diamati
dan dianalisis bagaimana bentuk permainan kacapi indung yang mereka
miliki untuk dilihat sejauh mana fenomena perkembangan tabuhan kacapi
indung hingga saat ini. Oleh sebab itu, metode penelitian yang digunakan
yaitu mulai dari studi pustaka, observasi, wawancara, perekaman gambar
dan video, serta pengolahan data.

Studi pustaka dilakukan dengan mengumpulkan semua literatur tentang
kacapi, baik yang telah ditulis pada jurnal ilmiah, laporan penelitian (skripsi,
tesis, disertasi), maupun buku. Hasil studi pustaka ini menjadi bekal untuk
melakukan field work (studi lapangan) dan desk work (kerja analisis dan
pengolahan data) yang kemudian semua data dan fakta lapangan diolah
dengan mengikuti prosedur karya ilmiah. Kegiatan observasi dan
wawancara dilakukan untuk mengupdate informasi tentang kacapi indung
dan pandangan para senimannya terkait dengan upaya pengembangan
tabuhan kacapi indung yang telah mereka lakukan. Sementara itu, kegiatan
pendokumentasian dilakukan untuk melengkapi data, validasi data, dan
memperlancar dalam melakukan analisis dan penyusunan tulisan ini.

126 | Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal



Di samping keempat langkah di atas, kami juga berusaha melakukan
pengolahan data dengan cara menganalisis dan mensintesis semua data,
dokumen, informasi, dan hasil pengambilan gambar untuk diklasifikasikan
dan dirumuskan ke dalam pernyataan-pernyataan bermakna untuk
mendeskripsikan “pengembangan tabuhan kacapi indung” yang dilakukan
oleh Rukruk Rukmana, Toto Sumadipradja, dan Gan Gan Garmana. Metode
yang digunakan untuk menganalisis ‘keterampilan teknik” ini, baik yang
terkait dengan cara membunyikan dawai kacapi indung, garap komposisi,
maupun teknik modifikasi dilakukan dengan cara mengidentifikasi bagian-
perbagian dengan dibubuhi “tanda’ sebagai “‘pengcodingan” terhadap materi
yang sudah diurai. Sementara itu, untuk mengidentifikasi data “keterampilan
teknik” dari ketiga kategori di atas (teknik membunyikan, garap komposisi,
dan modifikasi) dilakukan dengan cara mengamati video rekaman dari
permaianan kacapi kedua orang pemain kacapi indung tersebut.

ISI
Perkembangan Tabuhan Kacapi Indung

Tujuan penelitian ini tidak hanya untuk memperoleh gambaran
bagaimana perkembangan tabuhan kacapi indung ini dalam kurun
waktu 60 tahun, tetapi juga untuk mengeksplanasikan bagaimana gaya
tabuhan individu dari seorang pemain kacapi indung dapat menjadi
gaya tabuhan kelompok akibat dari gaya individu tadi ditiru dan diikuti
oleh pemain kacapi indung generasi berikutnya. Apabila dipetakan ke
dalam pembagian generasi secara periodesasi sejak tahun 1960-an
sampai sekarang (2024) selama kurang lebih 60 tahun, para pemain
kecapi indung dapat dikelompokkan ke dalam tiga generasi yaitu
generasi Uking Sukri dan Mang Engkos (tahun 1970-an-1990);
generasi Rukruk Rukmana, Ujang Suherli, dan Toto Sumadipraja
(tahun 1990-an-2010); dan generasi Gan-Gan Garmana, Yusdiana,
Rahmat Rupiandi, Ade Gan-Gan, dan Asep Nugraha, dan lain-lain
(2010-2023). Perwakilan dari setiap generasi yang dapat dikatakan
sangat populer dan dianggap sebagai tokoh atau figur yaitu Uking Sukri
(mewakili generasi pertama); Rukruk Rukmana (mewakili generasi
kedua); dan Gan-Gan Garmana (mewakili generasi ketiga). Setiap
tokoh atau figur dari setiap generasi ini masing-masing telah
melahirkan murid yang juga berprofesi sebagai pemain kacapi indung.
Misalnya, Uking Sukri melahirkan Gan-Gan Garmana; Rukruk

Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal | 127



Rukmana melahirkan Ade Gan-Gan; Toto Sumadipradja melahirkan
Asep Nugraha; dan Gan-Gan Garmana melahirkan Rahmat Rupiandi.
Berikut ini tiga tokoh atau figur pemain kecapi indung yang mewakili
setiap generasinya.

OCORA
radiokance ——

3
@
]
z
8
£
w
7]
@
=
8
&

Gambar 3. Uking Sukri sedang memainkan kecapi indung
(Foto diunduh dari internet, 24 September 2023)
https://images.search.yahoo.com/search/images; ylt=Awr.wW77VDtI9T0la

QOJzbKF;

Gambar 4. Rukruk Rukmana sedang memainkan kecapi indung di rumah
Euis Komariah dalam acara latihan Tembang Sunda Cianjuran
(Foto: Koleksi Pribadi)

128 | Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal


https://images.search.yahoo.com/search/images;_ylt=Awr.wW77VDtl9T0IaQOJzbkF
https://images.search.yahoo.com/search/images;_ylt=Awr.wW77VDtl9T0IaQOJzbkF

2

Gambar 5. Gan-Gan Garmana sedéng memaikan kecapi Rincik di rumah
Euis Komariah dalam acara latihan Tembang Sunda Cianjuran
(Foto: Koleksi Pribadi)

Setelah para pemain kacapi indung dipetakan ke dalam tiga
generasi, dan setiap tokoh atau figur yang mewakili setiap generasinya
itu masing-masing telah melahirkan murid yang juga berprofesi sebagai
pemain kecapi indung, muncul permasalahan yang cukup menarik yaitu
gaya tabuhan kecapi indung antara guru dan muridnya itu lambat laun
tampak berbeda. Misalnya, gaya tabuhan kacapi indung antara Uking
Sukri dan Gan-Gan Garmana ternyata berbeda. Demikian pula gaya
tabuhan kacapi indung antara Gan-gan garmana dan Rahmat Rupiandi
juga berbeda. Perbedaan gaya tabuhan dari setiap pemain kacapi indung
ini, meskipun terjadi antara guru dan murid, ini membuktikn bahwa
tabuhan kacapi indung mengalami perkembangan. Perkembangan
tabuhan kacapi indung ini dapat dilihat dari munculnya variasi-variasi
dalam gelenyu, dan juga dalam pengembangan bentuk pirigannya.
Misalnya, gelenyu lagu Kaleon yang dibawakan oleh Uking Sukri
tampak berbeda dengan gelenyu lagu Kaleon yang dibawakan oleh
Gan-Gan Garmana (saat ini). Demikian pula, bentuk pirigan lagu Udan
Mas yang dibawakan oleh Rukruk Rukmana berbeda dengan bentuk
pirigan yang dibawakan oleh pemain kacapi indung generasi sekarang,
misalnya Yusdiana atau Asep Nugraha. Perbedaan gaya pirigan dari
pemain kacapi indung ini hanya sebatas pada munculnya variasi-variasi
yang dikembangkan oleh seorang pemain kacapi indung. Misalnya,
dalam gelenyu lagu Papatet (sebelumnya tidak ada gelenyu, terutama
masa generasi Uking Sukri dan Mang Engkos), ada tiga versi tabuhan
yang satu sama lain berbeda. Kalau kita bandingkan antara gelenyu lagu

Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal | 129



Papatet versi Rukruk Rukmana, Gan-Gan Garmana, dan Asep Nugraha,
tampak sekali perbedaannya (diamati dari beberapa channel youtube
yang telah mengupload Tembang Sunda Cianjuran).

Indikator telah terjadinya perkembangan dalam tabuhan kacapi
indung, dapat pula dilihat dari bentuk pirigan lagu yang terkadang
mencampurkan antara tabuhan pasieupan dan kemprangan. Misalnya
dalam pirigan lagu Sebrakan Sapuratina (wanda kakawin, laras
salendro), Rukruk Rukmana telah memasukkan bentuk tabuhan
kemprangan yang diambil dari pola tabuhan gambang
(calanakomprang) pada bagian tengah pirigan lagu tersebut, sehingga
terdengar lebih variatif. Sementara itu, gaya tabuhan pirigan Uking
Sukri  ketika ia mengiringi lagu Sebrakan Sapuratina hanya
menggunakan bentuk pirigan pasieupan. Apabila dibandingkan dengan
generasi ketiga, misalnya Yusdiana, ia pun yang notabene sebagai salah
seorang murid Uking Sukri, ketika mengiringi lagu Sebrakan
Sapuratina, ia juga menggunakan bentuk pirigan campuran antara
dipasieup dan kemprangan sama halnya dengan Rukruk Rukmana.
Fenomena ini sekaligus dapat membuktikan bahwa pirigan kacapi
indung telah mengalami perkembangan khususnya dari sisi pirigannya
(iringannya).

Berdasarkan pengamatan terhadap permainan kacapi indung Uking
Sukri, Rukruk Rukmana, Toto Sumadipradja, dan Gan Gan Garmana,
ditemukan variasi tabuhan kacapi indung yang telah dikembangkan
oleh mereka, baik dari sisi tabuhan pasieupan, tabuhan gelenyu,
maupun tabuhan pirigan (iringan) lagunya. Ketiga aspek ini (tabuhan
pasieupan, gelenyu, dan pirigan) akan dianalisis untuk melihat
persoalan gaya tabuhan, khususnya dalam garap komposisi kacapi
indung yang mereka mainkan. Untuk menelusuri bagaimana tabuhan
kacapi indung yang umumnya dilakukan oleh para seniman lainnya
seperti Uking Sukri, Rukruk Rukmana, Toto Sumadipradja, Gan-Gan
Garmana, Yusdiana, Ade Gan-Gan, Asep Nugraha, dan Dadan Budiana
akan dilihat dari beberapa Channel Youtube yang banyak mengupload
sajian Tembang Sunda Cianjuran. Sementara itu, untuk melihat
bagaimana teknik dan gaya permainan kacapi indung Rukruk
Rukmana, Toto Sumadipradja, dan Gan Gan Garmana diamati secara
langsung, baik berupa audio maupun audiovisual.

130 | Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal



Pada prinsipnya, kacapi indung dimainkan oleh tangan kanan dan
kiri. Tangan kanan kecenderungannya memainkan nada-nada yang
lebih tinggi daripada nada-nada yang dimainkan oleh tangan Kiri.
Hubungan antara tangan kanan dan Kiri bergantung pada jenis tabuhan
yang dimainkannya. Apabila yang dimainkannya jenis tabuhan
pasieupan, maka hubungan antara tangan kanan dan kiri sifatnya saling
mengisi dalam batas wilayah melodi yang dimainkannya. Berikut ini
adalah beberapa teknik membunyikan dawai kacapi yang telah
diidentifikasi dari tiga orang pemain kacapi indung yaitu Rukruk
Rukmana, Toto Sumadipradja, dan Gan Gan Garmana.

1. Disintreuk

Teknik membunyikan kacapi indung dengan menggunakan
telunjuk tangan kanan dengan cara ditekukkan berkisar 45 derajat,
kemudian telunjuk kanan tersebut disentuh-tekankan ke dawai kecapi
dengan sedikit tenaga yang ada di sekitar jari telunjuk tersebut. Teknik
disinteuk ini sangat dominan digunakan dalam mengiringi lagu-lagu
Tembang Sunda Cianjuran, baik dalam tabuhan narangtang, gelenyu,
maupun pirigan lagunya. Untuk lebih jelasnya, lihat foto berikut ini.

Gambar 1. Teknik membunyikan dawai disintreuk
(Foto: Koleksi pribadi)

2. Diteken

Teknik memanipulasi bunyi dawai kacapi pada nada tertentu dengan
cara mematikan sustain dari bunyi dawai tersebut agar dapat menghasilkan
bunyi yang berbeda dari bunyi aslinya (yang bernada) menjadi bunyi samar
seolah tidak bernada. Teknik membunyikannya dibantu dengan ibu jari

Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal | 131



tangan kanan, dan ibu jari ini berfungsi untuk menekan (menutup) bunyi
dawai kacapi yang hendak dimanipulasi. Teknik diteken ini biasa digunakan
dalam pirigan lagu kemprangan, misalnya pada pirigan lagu Eros (laras
madenda) atau lagu Goyong (laras pelog degung).

Gambar 2. Teknik membunyikan kacapi diteueul
(Foto: Koleksi pribadi)

3. Ditengkep

Teknik membunyikan dawai kacapi dalam nada tertentu secara
berulang dengan cara dipetik oleh telunjuk jari kanan kemudian
dawainya ditekan oleh ibu jari tangan kanan agar dapat menghasilkan
bunyi yang pendek. Teknik tabuhan ini biasa digunakan dalam gelenyu
Pangapungan atau gelenyu Dedegungan.

Gambar 3. Tehik membunyikan dawai ditengkep
(Foto: Koleksi pribadi)
4. Dikeleter

132 | Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal



Teknik membunyikan dawai kecapi oleh telunjuk kanan dengan
cara disintreuk dua kali untuk menghaslkan kesan bunyi bergetar, dan
kecepatannya kurang lebih bernilai seperempat atau seperdelapan ketuk
bergantung pada kecepatan temponya. Nada yang dibunyikannya
biasanya terdiri atas dua nada, dari nada rendah ke nada tinggi, misalnya
dari nada 3 ke nada 2, dan nada 2 dibunyikan dua kali. Misalnya seperti
contoh berikut ini.

0 22 0

Teknik dikeleter ini biasa digunakan dalam gelenyu lagu
Pangapungan ketika memainkan nada tinggi (3 dan 2) atau pada
gelenyu lagu Rajamantri dengan nada yang dimainkan 2 dan 1seperti
contoh berikut ini.

0.2 112 32 112 32

Gambar 4. Teknik membunykan dawai ditoel
(Foto koleksi pribadi)

Ditoel: Teknik membunyikan kecapi oleh telunjuk tangan kiri, dan jari
telunjuk kiri tersebut ditarik-lepas mendekat ke arah pemain. Teknik ditoel
ini bisa digunakan dalam tabuhan pasieupan atau tabuhan gelenyu lagu,
perannya hampir sama dengan teknik disintreuk. Perbedaannya yaitu teknik
ditoel dimainkan oleh telunjuk kiri, sedangkan teknik disintreuk dimainkan
oleh telunjuk kanan. Untuk lebih jelasnya, lihat foto di bawah ini.

Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal | 133



5. Ditungkup

Teknik membunyikan dawai kecapi oleh telunjuk kiri dengan
dibantu oleh jari tengah kiri untuk menutup bunyi atau menahan bunyi
suspensi yang dihasilkan oleh telunjuk Kiri.

LN
Gambar 5. Teknik membunyikan kacapi ditungkup
(Foto: Koleksi pribadi)

6. Dikaut

Teknik membunyikan dawai kacapi dengan cara memfungsikan
dua buah jari tangan kiri, jari telunjuk dan jari tengah, di mana dawai
yang dibunyikan terdiri atas dua bauh nada. Misalnya, dawai yang
bernada 3 dan 2 dibunyikan sekaligus, posisi jari tengah menekan nada
3 sedangkan telunjuk Kiri menyentuh nada 3 sambil noel nada 2.

Gambar 6. Teknik membunyikan dawai dikaut
(Foto: Koleksi pribadi)
Teknik Garap Komposisi

1. Teknik Garap Gembyangan:

134 | Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal



Teknik garap melodi yang dimainkan oleh telunjuk tangan kanan
dan kiri di mana tangan kanan dan kiri memainkan nada-nada yang
berjarak satu gembyang (oktaf), baik dengan kontur melodi naik, turun,
maupun naik dan turun. Prinsip dasar teknik garap gembyangan diawali
oleh permainan nada satu gembyang, kemudian berakhir pada nada
satu gembyang. Contoh teknik garap gembyangan dapat dilihat pada
pirigan lagu Mangu-Mangu, Bubuka Arang-arang, atau gelenyu
Dedegungan. Untuk lebih jelasnya, lihat contoh berikut ini.

554 3334 5121 2 .281 54 3332 3454 5

2. Teknik Garap Kempyungan:

Teknik garap melodi yang dimainkan oleh telunjuk tangan kanan
dan Kiri yang ditandai oleh munculnya nada-nada kempyung, 1-4, 2-5,
atau 3-1 yang dimainkan secara bersama oleh telunjuk tangan kanan
dan kiri. Prinsip dasar teknik garap kempyungan yaitu pada bagian
awal, tengah, atau akhir melodi terdapat dua buah nada (berjarak
kempyung) yang dimainkan secara bersama-sama. Contoh teknik garap
kempyungan dapat dilihat pada pirigan lagu Jemplang Leumpang,
bubuka lagu Jejemplangan, atau pirigan lagu Eros.

|1 1 4 111 0 1 4
|03132313 03 1 3 2 3 1

3. Teknik Garap Kempyung-Gembyangan
Teknik garap melodi yang merupakan gabungan antara teknik
kempyungan dan gembyangan, dalam setiap siklus teknik kempyungan

Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal | 135



dan gembyangan hadir secara bergantian, di awal atau di akhir frase
melodi. Prinsip dasar teknik garap kempyung-gembayangan yaitu
adanya dua nada yang berjarak satu kempyung atau satu gembyang
yang dimainkan secara bergantian. Contoh teknik garap kempyung-
gembyangan dapat dilihat pada pirigan (iringan) lagu Goyong.

|02 2 3 1|52 231|

|05123515|05153515|

4. Teknik Garap Kendangan

Teknik garap melodi yang dimainkan oleh telunjuk tangan kanan
dan kiri di mana tangan kanan dan kiri masing-masing memiliki peran
yang berbeda. Tangan kanan berperan memainkan melodi, sedangkan
telunjuk tangan Kiri berperan sebagai kendangan dengan membunyikan
nada-nada rendah secara berulang dengan irama tetap. Contoh teknik
garap kendangan dapat dilihat pada gelenyu lagu Pangapungan,
gelenyu lagu Kaleon, dan gelenyu lagu Rajamantri.

0 03 2

02 2 2 2 23454 522 2 2 2 2 3454 5

5. Teknik Garap Gumekan

Teknik garap gumekan pada dasarnya mengadopsi dari pola
tabuhan bonang dalam degung klasik di mana alunan melodi dimainkan
oleh kerja sama antara tangan kanan dan Kiri. Prinsip dasar teknik garap
gumekan yaitu telunjuk tangan kanan senantiasa memainkan nada-nada
yang lebih tinggi daripada nada-nada yang dimainkan oleh telunjuk
tangan kiri. Contoh teknik garap gumekan dapat dilihat pada pirigan
lagu Udan Mas, Kapati-pati, Cirebonan, atau Garutan.

136 | Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal



0 22 2222 .2 1205 1202 1205 1202 3
4043032 0

6. Teknik Garap Ungkut-Ungkut:

Teknik garap Ungkut-Ungkut yaitu garap melodi yang dimainkan oleh
telunjuk tangan kanan dan kiri. Telunjuk kanan memainkan nada yang
lebih tinggi satu gembyang daripada nada yang dimainkan oleh telunjuk
kiri dengan pembagian peran telunjuk tangan Kiri lebih banyak
memainkan nada daripada telunju kanan. Telunjuk kanan hanya
memainkan satu atau dua nada yang berfungsi sebagai ketukan,
sedangkan telunjuk tangan kiri memainkan beberapa nada untuk
mengisi ketukan yang dimainkan oleh telunjuk tangan kanan.

0303 03 03 03 0303 0303 O
3 0

Teknik Modifikasi

Teknik modifikasi pada dasarnya merupakan hasil akumulasi dari
kemampuan teknik membunyikan dawai dan teknik garap komposisi.
Teknik modifikasi ini pada umumnya muncul sebagai hasil akumulasi
dari pengalaman, ketekunan, ekspresi, dan skill seniman yang
diejawantahkan ke dalam permainan kacapinya. Teknik modifikasi ini
dapat memunculkan vaiasi, style, dan inovasi, sehingga berdampak
terhadap berkembangnya tabuhan kacapi indung, baik dalam tabuhan
gelenyu maupun pirigan lagunya. Teknik modifikasi dapat

Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal | 137




dikelompokkan ke dalam tiga bagian, yaitu: teknik mapaes, teknik
raehan, dan teknik sanggian. Untuk lebih jelasnya, berikut ini akan
dibahas ketiga teknik modifikasi tersebut.

1. Teknik Mapaes

Teknik mapaes yaitu melakukan perubahan melodi, ritme, atau
tempo pada bagian-bagian frase tertentu, namun tidak seluruhnya
diubah hanya bagian tertentu saja. Teknik mapaes ini dapat dilakukan
pada bagian awal, tengah, atau akhir melodi yang kecenderungannya
untuk membuat variasi-variasi melodi atau ritme yang berbeda dari
sebelumnya. Teknik mapaes ini sering kali dilakukan oleh para pemain
kacapi indung seperti Rukruk Rukmana, Toto Sumadipraja, Gan Gan
Garmana, Rahmat Rupiandi, Yusdiana, Heri Herdini, dan lain-lain.
Sebagai bukti untuk menunjukkan bahwa teknik mapaes ini banyak
dilakukan oleh para pemain kacapi indung yaitu dapat dilihat dari
tabuhan gelenyu yang satu sama lain berbeda. Misalnya, tabuhan
gelenyu pada lagu Kaleon antara Uking Sukri, Rukruk Rukmana, dan
Toto Sumadipradja satu sama lain berbeda walaupun struktur
melodinya pada dasarnya sama. Kemudian tabuhan gelenyu pada lagu
Udan Mas, antara Rukruk Rukmana, Gan-Gan Garmana, dan Yusdiana
juga berbeda (dilihat dari beberapa channel youtube yang mengupload
Tembang Sunda Cianjuran). Perbedaan antara satu pemain Kkacapi
indung dan pemain kacapi indung lainnya di samping disebabkan oleh
perbedaan guru dan sumber musikal yang dipelajarinya, juga
disebabkan oleh ungkapan ekspresi dari setiap pemain kacapi indung
satu sama lain berbeda, bergantung pada pengalaman dan kebutuhan
“rasa musikal” yang dikehendakinya. Berdasarkan pengakuan dari para
pemain kacapi indung seperti Rukruk Rukmana, Gan-Gan Garmana,
dan Toto Sumadipradja, bahwa terjadinya modifikasi (melalui teknik
mapaes) ini didasari oleh kebutuhan ekspresi dirinya untuk
memperlihatkan gaya (style) individu dari setiap pemain kacapi indung.
Dari data musikal yang kami temukan, baik berupa kaet, CD, maupun
video youtube, ternyata ketiga pemain kacapi indung ini masing-
masing memiliki gaya tersendiri, baik dalam tabuhan pasieupa,
gelenyu, maupun pirigan lagunya.

Apabila ditelusuri dari berbagai macam pirigan kacapi indung
dalam mengiringi lagu-lagu Tembang Sunda Cianjuran, teknik mapaes

138 | Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal



kebanyakan diterapkan pada tabuhan gelenyu dan pirigan lagu yang
bentuk tabuhannya dikemprang. Misalnya, dalam pirigan lagu
jejemplangan antara UKking Sukri, Rukruk Rukmana, dan Toto
Sumadipradja satu sama lain berbeda meskipun perbedaannya tidak
terlalu mencolok. Demikian pula dalam pirigan lagu Kapati-pati, ketiga
pemain kacapi indung tersebut satu sama alin berbeda dalam membuat
varian-varian pirigan lagunya (dilihat dari beberapa kaset dan channel
youtube yang mengupload Tembang Sunda Cianjuran).

2. Teknik Raehan

Teknik raehan yaitu membuat tabuhan gelenyu lagu yang
sebelumnya tidak ada (belum dibuat), namun pirigan lagunya sudah ada
seperti pada lagu Manyeuseup, Balagenyat, Muara Beres, Jemplang
Karang, dan sejumlah lagu lainnya yang belum ada gelenyunya, tetapi
memungkinkan untuk dibuat tabuhan gelenyu. Dalam tabuhan kacapi
indung Tembang Sunda Cianjuran, kasus seperti ini banyak ditemukan,
dalam arti masih banyak pirigan lagu-lagu Tembang Sunda Cianjuran
yang tidak memiliki gelenyu. Salah seorang pemain kacapi indung yang
pernah membuat raehan gelenyu terhadap pirigan lagu Tembang Sunda
Cianjuran di antaranya yaitu Toto Sumadipradja dan Rukruk Rukmana.
Toto Sumadipradja telah membuat raehan gelenyu terhadap pirigan
lagu Papatet yang sebelumnya tidak ada gelenyunya. Rukruk Rukmana
juga pernah membuat tabuhan gelenyu terhadap pirigan lagu Duriat Teu
Sarasa (laras mandalungan). Yusdiana telah membuat tabuhan gelenyu
khususnya pada lagu-lagu Sekar Anyar karya Ubun Kubarsyah.
Kemudian Heri Herdini juga telah membuat gelenyu lagu Muara Beres
dan Manyeuseup yang sebelumnya tidak ada. Dengan demikian, teknik
raehan ini pada dasarnya merupakan salah satu teknik modifikasi yang
dibuat untuk melengkapi tabuhan kacapi indung khususnya dalam
pembuatan tabuhan gelenyu yang sebelumnya tidak ada.

Salah satu cara teknik raehan untuk membuat tabuhan gelenyu
terhadap lagu baru atau lagu yang belum memiliki tabuhan gelenyunya
tersebut, di antaranya yaitu: 1) memerhatikan nada-nada kenongan dan
goongan yang terdapat pada lagu baru tersebut; 2) memerhatikan
struktur melodi lagunya; dan 3) memerhatikan karakteristik dari lagu
baru tersebut, baik dari sisi nada pusatnya (nada dominan), tempo,
maupun isi rumpaka lagunya.

Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal | 139



3. Teknik Sanggian

Teknik sanggian yaitu membuat tabuhan, baik berupa gelenyu
maupun pirigan lagu untuk mengiringi lagu baru yang dibuat oleh
seorang pencipta lagu. Misalnya, ketika muncul lagu-lagu sekar anyar,
baik ciptaan Ubun Kubarsyah maupun Yus Wiradiredja, tentu kedua
pencipta lagu ini tidak sekaligus membuat tabuhan kacapi untuk
mengiringi lagu tersebut. Tabuhan kecapinya dibuat oleh Yusdiana,
seorang pemain kacapi indung yang sudah berpengalaman. Dengan
demikian, teknik sanggian ini merupakan salah satu teknik rekayasa
yang digunakan untuk membuat tabuhan kacapi indung, baik gelenyu
maupun pirigan yang sebelumnya tidak ada. Teknik sanggian yang
merupakan bagian dari teknik modifikasi ini telah dilakukan oleh
sejumlah pemain kecapi indung, di antaranya yaitu Rukruk Rukmana,
melahirkan tabuhan ropel dalam lagu panambih); Toto Sumadipraja,
melahirkan tabuhan narangtang (papantunan) yang dimainkan pada
bagian atas (nada-nada rendah); Yusdiana, melahirkan pirigan dan
gelenyu lagu-lagu sekar anyar; Gan-Gan Garmana, melahirkan pirigan
lagu-lagu dedegungan; dan Heri Herdini melahirkan bubuka lagu
Belanderan.

Teknik sanggian pada umumnya berupa ciptaan tabuhan kacapi
indung yang sebelumnya tidak ada. Penggunaan teknik sanggian ini
bisa disebabkan karena munculnya lagu baru (karya orang lain) yang
notabene belum ada pirigannya, dan bisa juga karena seorang pemain
kacapi indung menciptakan sebuah lagu (mamaos atau panambih) yang
sekaligus dibuat pirigan kacapinya oleh yang bersangkutan.
Berdasarkan pengakuan para pemain kacapi indung (Yusdiana dan
Rahmat Rupiandi), teknik sanggian ini pada umumnya mengacu pada
struktur melodi lagu, karakteristik lagu, dan dominasi nada kenongan
dan goongan yang terdapat pada lagunya. Dengan demikian, teknik
sanggian ini sifatnya fleksibel bergantung pada kepekaan, daya ungkap,
dan pengalaman estetis yang membuatnya (si pencipta).

Setelah teridentifikasi tiga jenis teknik tabuhan kacapi indung, baik
teknik membunyikan dawai kacapi indung, teknik garap komposisi,
maupun teknik modifikasi, dapat dinyatakan bahwa ketiga teknik
tabuhan tersebut satu sama lain saling berkait. Kemampuan teknik
membunyikan dawai kacapi berpengaruh besar terhadap tercapainya

140 | Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal



kemampuan teknik garap komposisi, sementara kemampuan teknik
garap komposisi berpengaruh besar terhadap tercapainya kemampuan
teknik modifikasi. Berdasarkan pengamatan terhadap sejumlah kaset,
CD, atau video youtube yang menampilkan Tembang Sunda Cianjuran,
para pemain kacapi indung senior seperti Rukruk Rukmana Toto
Sumadipradja, dan Gan Gan Garmana, mereka telah melakukan teknik
modifikasi dalam upaya mengembangkan gaya tabuhan kacapi
indungnya. Misalnya, Rukruk Rukmana telah menghasilkan tabuhan
ropel dalam mengiringi lagu-lagu wanda panambih. Tabuhan ropel ini
meskipun pada awal kemunculannya mendapatkan kritik dari Uking
Sukri (pemain kacapi indung yang lebih senior), namun sekarang ini
tabuhan ropel tersebut banyak digunakan oleh pemain kacapi indung
generasi berikutnya. Selain melahirkan tabuhan ropel, Rukruk
Rukmana juga telah mengembangan beberapa tabuhan gelenyu,
misalnya pada lagu Jemplang Pamirig, Jemplang Leumpang, gelenyu
Papatet, Gelenyu Randegan, dan bubuka dalam lagu Duriat Teu Sarasa.
Demikian pula dengan Toto Sumadipradja, ia juga telah menerapkan
teknik modifikasi dalam hal tabuhan narangtang khusus untuk pirigan
lagu wanda papantunan yang diawali oleh nada kempyung (2 dan 5)
dengan menggunakan nada-nada rendah (urutan dawai ke-12 dan dawai
ke-15). Tabuhan narangtang yang dikembangkan oleh Toto
Sumadipradja tersebut, sekarang ini banyak diikuti oleh para pemain
kacapi indung generasi berikutnya. Fenomena pengembangan tabuhan
kacapi indung dengan menggunakan teknik modifikasi ini tidak hanya
dilakukan oleh Rukruk Rukmana dan Toto Sumadipradja, tetapi juga
dilakukan oleh pemain kacapi indung generasi berikutnya yaitu Gan
Gan Garmana. Gan-Gan Garmana telah menerapkan teknik modifikasi
(mapaes) terutama dalam tabuhan gelenyu sehingga muncul beberapa
versi tabuhan gelenyu seperti pada tabuhan gelenyu lagu Tatalegongan,
Papatet, Pangapungan, Mupu Kembang, dan Kaleon.

Berdasarkan fenomena tersebut dapat dinyatakan bahwa
kemampuan “teknik dapat membentuk gaya individu” sehingga dapat
berpengaruh terhadap perkembangan tabuhan kacapi indung yang
kemudian diejawantahkan menjadi gaya individu dari seorang pemain
kacapi indung. Tanpa disadari bahwa tabuhan kacapi indung terus
berkembang sesuai dengan tuntutan dan perkembangan zaman. Apabila
dirunut lebih dalam lagi, terjadinya perkembangan tabuhan kacapi

Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal | 141



indung ini boleh jadi tidak hanya disebabkan oleh persoalan “teknik”
semata, tetapi ada faktor lain yang juga memengaruhinya sejalan
dengan tantangan dan munculnya lagu-lagu baru dalam Tembang
Sunda Cianjuran.

PENUTUP

Berdasarkan uraian di atas, dapat disimpulkan bahwa
“perkembangan tabuhan kacapi indung” sejak tahun 1960-an sampai
sekarang (2024) telah terjadi melalui kreativitas dan inovasi para
senimannya, yang kemudian dari hasil kreativitas dan inovasi tersebut
telah melahirkan gaya individu dari seorang pemain kacapi indung.
Berdasarkan pengamatan dan analisis audio terhadap sejumlah tabuhan
kacapi indung dari beberapa orang pemain, tabuhan kacapi indung
Rukruk Rukmana, Toto Sumadipradja, dan Gan Gan Garmana memiliki
ciri khas dan gaya tersendiri sehingga dapat membentuk gaya individu
yang berbeda dari para pemain kacapi indung lainnya. Gaya tabuhan
kacapi indung individu ini kemudian ditiru dan diikuti oleh para pemain
kacapi indung berikutnya, sehingga memunculkan gaya kelompok
sesuai dengan gaya individu yang diikutinya. Apabila dipetakan
sejumlah pemain kacapi indung saat ini dapat diidentifikasi ada tiga
aliran gaya permainan kacapi indung yang dianggap sebagai sumber
berkembangnya tabuhan kacapi indung yaitu: gaya individu Rukruk
Rukmana, gaya individu Toto Sumadipradja, dan gaya individu Gan
Gan Garmana. Generasi pemain kacapi indung sebagai penerus gaya
individu Rukruk Rukmana di antaranya yaitu Tatang Sobari, Ade Gan
Gan, dan Jujun. Pemain kacapi indung sebagai generasi penerus gaya
individu Toto Sumadipradja yaitu Asep Nugraha, Sementara itu,
pemain kacapi indung sebagai generasi penerus gaya individu Gan Gan
Garmana yaitu Rahmat Rupiandi dan Julia Kartawinata. Dari fenomena
di atas, dapat diduga bahwa gaya individu dalam permainan kacapi
indung akan bermunculan kembali sesuai dengan tuntutan dan
perkembangan zaman, dan tidak tertutup kemungkinan para pemain
kacapi indung generasi saat ini dapat membentuk gaya individu masing-
masing, baik dengan cara mencampurkan beberapa motif tabuhan
sebagai perbendaharaan yang telah dimilikinya, maupun dengan cara
eksplorasi tabuhan sesuai dengan interpretasinya masing-masing.

142 | Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal



REFERENSI

Apung S. Wiratmadja. Mengenal Seni Tembang Sunda. Bandung:
Dinas P & K Provinsi Jawa Barat, 1996.

Asep Nugraha. 2004. “Gaya Seni Permainan Kacapi Indung R. Toto
Sumadipradja pada Wanda Papantunan dan Jejemplangan”. Skripsi
Sekolah Tinggi Seni Indonesia (STSI) Bandung.

---------------- 2008.“Seniman Kacapi Indung Meraih Kemampuan”.
Tesis. Program Pascasarjana Institut Seni Indonesia (IS1) Surakarta.

Deni Hermawan. 1990. “Tabuhan Kacapi Tembang Sunda Cianjuran:
Tinjauan Musikologis terhadap Teknik dan Gaya Permainan Uking
Sukri.” Skripsi Sarjana USU Medan

Enip Sukanda. 1996. Kacapi Sunda. Jakarta: Direktorat Kesenian

--------------- . “Tembang Sunda Cianjuran: Sekitar Pembentukan dan
Perkembangannya”. Bandung: Proyek Pengembangan IKI ASTI
Bandung, 1984.

Heri Herdini. 2003. Metode Pembelajaran Kacapi Indung dalam
Tembang Sunda Cianjuran. Bandung: STSI Press.

Lembaga Pancaniti. “"Kumpulan Hasil-hasil Seminar Tembang Sunda
1976”. Bandung: Yayasan Lembaga Pancaniti, 1977.

Jonathan Falla. 2021. “Karawitan Sunda: Tradition Newly Writa
Survey of Sundanese (West Java) Music Since Independence”.
London: Journal of the British Institute of Recorded Sound.

Julia. 2017. “Orientasi Estetik Gaya Pirigan Kacapi Indung Dalam
Kesenian Tembang Sunda Cianjuran di Jawa Barat.” Disertasi,
Program Studi Pendidikan Seni, Universitas Negeri Semarang
(UNNES).

————————————— 2017 “Formation of Individual Music Style of Kacapi
Indung Accompaniment Music in Tembang Sunda Cianjuran in
Indonesia”. PONTE (International Journal) No. 3, Volume 73.

Lukman Ali dkk. 1996. Kamus Besar Bahasa Indonesia. Jakarta: Balai
Pustaka.

Muhamad Agustiawan. 2020. ”Pola Pasieupan Kacapi Indung pada
Lagu Gunungsari dalam Tembang Cianjuran di Institut Seni
Budaya Indonesia.” Tesis UNJ

Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal | 143



144 | Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal



