
Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal | 121 

PENGEMBANGAN TABUHAN 

KACAPI INDUNG DALAM 

TEMBANG SUNDA CIANJURAN: 

PEMBENTUKAN GAYA INDIVIDU 

KE DALAM GAYA KELOMPOK 

 

 

 

Heri Herdini 
 

  



122 | Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal 

PENDAHULUAN 

Penelitian tentang perkembangan tabuhan kacapi indung dalam 

Tembang Sunda Cianjuran memiliki daya tarik tersendiri karena dapat 

menghasilkan gaya individu yang kemudian setiap gaya tersebut akan 

diikuti oleh para pemain kacapi indung generasi berikutnya. Gaya 

individu merupakan kekhasan atau ciri mandiri yang dimiliki oleh 

seseorang yang kecenderungannya memiliki perbedaan dengan orang 

lain. Terkait dengan kekhasan atau ciri mandiri ini dapat dipahami 

sebagai identitas pribadi yang merupakan hasil akumulasi dari proses 

pengalaman empiris seseorang dalam menekuni kacapi indung, baik 

kaitannya dengan proses belajar, pertunjukan, melatih, maupun 

perenungannya terhadap tantangan yang dihadapi.  Sejumlah pemain 

kacapi indung yang sudah diakui memiliki kekhasan atau ciri mandiri 

dalam memainkan kacapi indungnya di antaranya yaitu Rukruk 

Rukmana, Toto Sumadipradja, dan Gan Gan Garmana. Ketiga tokoh 

pemain kacapi indung ini (dilihat dari sisi kemunculan dan 

popularitasnya) lahir dalam waktu yang berbeda. Rukruk Rukmana 

dapat dikatakan lebih dulu kemunculannya dibandingkan dengan Toto 

Sumadipradaja, sedangkan Toto Sumadipradja lebih dulu 

kemunculannya daripada Gan Gan Garmana. 

Perkembangan tabuhan kacapi indung salah satunya disebabkan 

oleh penguasaan “teknik rekayasa” yang dimiliki oleh para pemain 

kacapi indung. Munculnya “teknik rekayasa” pada seorang pemain 

kacapi indung salah satunya disebabkan oleh penguasaan “teknik 

garap” dan “teknik membunyikan” dawai kacapi indung. Dengan 

demikian, ketiga teknik ini, baik teknik membunyikan dawai kacapi, 

teknik garap, maupun teknik rekayasa, satu sama lain saling terkait. 

Sebelum munculnya gaya individu dari tabuhan kacapi indung sebagai  

hasil inovasi dari ketiga pemain kacapi indung senior ini, persoalan 

“teknik” hanya dipahami sebatas pada teknik cara membunyikan dawai 

kacapi saja seperti teknik disintreuk, ditoel, dikaut, ditengkep, dikeleter, 

dan diteken.  Namun, setelah adanya kecenderung bahwa tabuhan 

kacapi indung terus berkembang, persoalan teknik dalam tabuhan 

kacapi indung ternyata tidak hanya terbatas pada teknik membunyikan 

dawainya saja, tetapi lebih dari itu, ada kecenderungan penggunaan 

teknik yang berkait dengan garap komposisi dan rekayasa. 



Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal | 123 

Tulian ilmiah yang membahas tentang perkembangan tabuhan 

kacapi indung dalam tembang Sunda Cianjuran memang sangat langka 

kecuali yang berkaitan dengan permasalahan pola tabuhan kacapi 

indung, gaya tabuhan kacapi indung, kajian teks musikal secara 

instrisik, dan peran kacapi indung dalam mengiringi lagu-lagu 

Tembang Sunda Ciajuran. Beberap penulis yang telah membahas 

kacapi indung di antaranya yaitu Muhamad Agustiawan dengan 

judul: ”Pola Pasieupan Kacapi Indung pada Lagu Gunungsari dalam 

Tembang Cianjuran di Institut Seni Budaya Indonesia” (2020);  Tulisan 

ini membahas tentang pola-pola tabuhan  pasieupan yang diterapkan 

pada lagu Gunungsari seperti pola tabuhan cacag, merean, beulit, 

golosor, kulincer, buntut, gulung, dan cindek. Kemudian, Julia 

Kartawinata telah menulis tentang gaya musikal individu dalam 

permainan kecapi indung yang dimuat pada Jurnal PONTE 

(International Journal) No. 3, Volume 73, tahun 2017 yang berjudul: 

“Formation of Individual Music Style of Kacapi Indung 

Accompaniment Music in Tembang Sunda Cianjuran in Indonesia.”  

Tulisan ini pada dasarnya membahas tentang terbentuknya gaya 

permainan seorang pemain kacapi idung (Yusdiana) dalam memainkan 

kacapi indung yang dilatarbelakangi oleh keterampilan dan 

pengalamannya sebagai seorang pemain kacapi indung.  Yusdiana 

dipandang sebagai seorang seniman yang telah berhasil menempatkan 

dirinya sebagai seorang pemain kacapi indung, sehingga ia menjadi 

barometer bagi para seniman lainnya khususnya dalam bidang 

Tembang Sunda Cianjuran. Selain Julia Kartawinata, Asep Nugraha 

juga telah membahas tentang  tabuhan kacapi indung Toto Sumadipraja 

yang dituangkan ke dalam skripsinya yang berjudul: “Gaya Seni 

Permainan Kacapi Indungw R. Toto Sumadipradja pada Wanda 

Papantunan dan Jejemplangan” (2004). Skripsi ini pada dasarnya 

membahas tentang teknik dan gaya tabuhan kacapi indung Toto 

Sumadipradja, dan diperoleh hasil analisis terhadap tabuhan 

narangtang dan pasieupan Toto Sumadipradja sebanyak 15 motif 

tabuhan yang terdiri atas empat motif tabuhan pada narangtang dan 

pasieupan, satu motif tabuhan kemprangan, dua motif tabuhan pada 

gelenyu, dan 8 motif tabuhan pada pirigan lagu Jemplang Panganten. 

Sebelum muncul tulisan-tulisan tersebut, Deni Hermawan pernah 

mengkaji gaya permainan kacapi indung Uking Sukri yang 



124 | Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal 

dibandingkan dengan gaya permainan kacapi indung Rukruk Rukmana 

dan Dadang Purnaman yang dituangkan ke dalam skripsinya yang 

berjudul: “Tabuhan Kacapi Tembang Sunda Cianjuran: Tinjauan 

Musikologis terhadap Teknik dan Gaya Permainan Uking Sukri” 

(1990). Skripsi ini pada dasarnya membahas tentang gaya permainan 

kacapi indung Uking Sukri yang kemudian dibandingkan dengan gaya 

permainan kacapi indung Rukruk Rukmana dan Dadang Purnaman. 

Berdasarkan hasil analisis terhadap ketiga pemain kacapi indung ini, 

Hermawan menyimpulkan bahwa permainan kacapi Indung Uking 

Sukri tampak lebih sederhana dibandingkan dengan Rukruk Rukmana 

dan Dadang Purnaman. Kemudian dilihat dari hubungan antara lagu 

dan cara mengiringinya (terutama dalam pasieupan), gaya permainan 

kacapi indung Uking Sukri—dalam setiap akhir frase lagu—senantiasa 

mengikuti melodi lagu yang dibawakan oleh penembang (berada di 

belakang jatuhnya nada goong lagu yang dibawakan oleh penembang). 

Dari beberapa tulisan tentang kacapi indung, tidak ada satu tulisan 

pun yang membahas tentang perkembangan tabuhan kacapi indung. 

Dengan demikian, penelitian yang kami lakukan ini berbeda dengan 

tulisan-tulisan sebelumnya. Pokok permasalahan yang dikaji dalam 

tulisan ini yaitu bagaimana perkembangan tabuhan kacapi indung saat 

ini yang bertolak dari tabuhan kacapi indung Uking Sukri yang eksis 

sekitar tahun 1960-1990an. Selama kurang lebih 60 tahun, Tembang 

Sunda Cianjuran, termasuk juga tabuhan kacapi indungnya telah 

mengalami perkembangan, dan selama berkembangnya jenis kesenian 

ini, tidak tertutup kemungkinan muncul pro-kontra di antara para 

pendukungnya.  

Pro-kontra terhadap pengembangan Tembang Sunda Cianjuran 

tidak hanya berlaku pada pengembangan lagu-lagunya saja, tetapi juga 

berlaku pada pengembangan pirigan lagunya. Ketika Rukruk Rukmana 

menciptakan tabuhan ropel (tabuhan balik yang temponya dipercepat 

dua kali lipat) ternyata ada juga salah seorang pemain kecapi indung 

senior (Uking Sukri alm.) yang tidak setuju terhadap tabuhan ropel 

tersebut. Sekitar tahun 1987, Uking Sukri pernah menyampaikan 

permasalahan ini kepada penulis dengan menyatakan: “nya, mun tiasa 

mah teu kedah dikitu-kitu ngacapi teh, bapa oge lain teu bisa, ngan di 

bapa mah teu aya tabuhan nu kitu teh.” (ya, kalu bisa tidak usah begitu 

memainkan kecapi itu, Bapak juga bukan berarti tidak bisa, hanya di 



Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal | 125 

bapa itu tidak ada tabuhan seperti itu). Hal serupa pernah terjadi juga 

pada diri penulis ketika kami melakukan siaran Tembang Sunda 

Cianjuran di RRI Bandung sekitar tahun 1988. Waktu itu, ada dua orang 

pemain kacapi indung yang sama-sama mengisi acara siaran dan juga 

sama-sama sebagai murid Uking Sukri yaitu Gan-Gan Garmana dan 

Heri Herdini. Penembangnya pun ada dua orang yaitu Neneng Dinar 

dan Elis Rosliani. Gan-Gan Garmana mengiringi penembang Neneng 

Dinar, sedangkan Heri Herdini mengiringi penembang Elis Rosliani. 

Neneng Dinar dan Gan-Gan Garmana tampil di sesi pertama, 

sedangkan Elis Rosliani dan Heri Herdini tampil di sesi kedua. Waktu 

itu, penulis membawakan salah satu lagu dedegungan dengan 

menyajikan tabuhan narangtang yang diawali dari nada 2 tinggi, (2 3 5   

2 3 5   2 5 2   3,  345   432    2, dsb), kemudian setelah selesai dan ke 

luar dari studio siaran, tanpa diduga Uking Sukri (guru penulis) 

menyampaikan ucapan seperti berikut: “Her, mun bisa mah ulah waka 

dikitu-kitu masieup teh, anggo we heula nu ti Bapak” (Her, kalau bisa 

jangan seperti itu membawakan tabuhan pasieup itu, pakai saja dulu 

tabuhan pasieup yang dari Bapak). Waktu itu, penulis hanya 

menganggukkan kepala, namun sekarang penulis sangat paham bahwa 

yang dimaksud oleh Uking Sukri (guru penulis) ini bukan berarti tidak 

boleh melakukan perubahan, tetapi selama sedang belajar kepada 

seseorang, tekuni saja materi yang telah diberikannya sampai bisa, 

mahir, dan bagus, setelah itu, silakan cari lagi keterampilan dan 

pengetahuan kacapi kepada guru yang lain agar semakin kaya 

perbendaharaan pirigannya dan dianggap “hatam” sebagai seorang 

pemain kacapi indung. 

Selain fenomena di atas, hal serupa juga terjadi pada seorang 

pemain kacapi indung, Rahmat Rupiandi, ketika ia mencoba 

mengembangkan tabuhan kacapi di luar pengetahuan gurunya (Toto 

Sumadipradja). Oleh karena Toto Sumadipradja mungkin tidak setuju 

terhadap apa yang dilakukan oleh muridnya, sehingga Rahmat 

Rupiandi dianggap sebagai murid yang “murtad.” Terlepas dari itu 

semua, yang jelas bahwa realitas dalam Tembang Sunda Cianjuran 

meskipun dianggap seolah “baku,” namun kenyataannya Tembang 

Sunda Cianjuran, khususnya dalam tabuhan kacapi indung, terus 

berkembang sesuai dengan perkembangan zaman. Fenomena ini tentu 

saja sangat menarik untuk didiskusikan, di satu sisi komunitas Tembang 



126 | Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal 

Sunda Cianjuran sangat protektif terhadap adanya perubahan, namun di 

sisi lain, para pelaku Tembang Sunda Cianjuran itu sendiri, disadari 

maupun tidak, telah berupaya mengembangkan Tembang Sunda 

Cianjuran, baik dari sisi lagu maupun pirigannya.   

 

Metode 

Pemain kacapi indung yang dijadikan objek kajian dalam penelitian ini 

sedapat mungkin memenuhi aspek kompetensi yang telah diakui oleh 

masyarakat pendukungnya. Cara memilih sampel (tiga orang seniman 

praktisi kacapi indung) ini dilakukan berdasarkan track record dan 

pengakuan kelompok masyarakat Tembang Sunda Canjuran. Langkah 

pertama, dilakukan penelusuran, baik melalui media sosial (youtube, Fb, dan 

google), maupun melalui keterangan lisan dari para seniman Tembang 

Sunda Cianjuran. Langkah berikutnya yaitu pembuktian untuk melihat 

kompeten-tidaknya ketiga orang pemain kacapi indung tersebut melalui 

penggalian sejumlah dokumen, baik secara tertulis maupun melalui media 

sosial dan pengakuan komunitas Tembang Sunda Cianjuran. Berdasarkan 

hasil penelusuran ini diperoleh tiga orang seniman (praktisi pemain kacapi 

indung) yang layak untuk dijadikan sebagai narasumber yaitu Rukruk 

Rukmana, Toto Sumadipradja, dan Gan Gan Garmana. Ketiga pemain 

kacapi indung ini akan dijadikan sebagai narasumber sekaligus pula diamati 

dan dianalisis bagaimana bentuk permainan kacapi indung yang mereka 

miliki untuk dilihat sejauh mana fenomena perkembangan tabuhan kacapi 

indung hingga saat ini. Oleh sebab itu, metode penelitian yang digunakan 

yaitu mulai dari studi pustaka, observasi, wawancara, perekaman gambar 

dan video, serta pengolahan data. 

Studi pustaka dilakukan dengan mengumpulkan semua literatur tentang 

kacapi, baik yang telah ditulis pada jurnal ilmiah, laporan penelitian (skripsi, 

tesis, disertasi), maupun buku. Hasil studi pustaka ini menjadi bekal untuk 

melakukan field work (studi lapangan) dan desk work (kerja analisis dan 

pengolahan data) yang kemudian  semua data dan fakta lapangan diolah 

dengan mengikuti prosedur karya ilmiah. Kegiatan observasi dan 

wawancara dilakukan untuk mengupdate informasi tentang kacapi indung 

dan pandangan para senimannya terkait dengan upaya pengembangan 

tabuhan kacapi indung yang telah mereka lakukan. Sementara itu, kegiatan 

pendokumentasian dilakukan untuk melengkapi data, validasi data, dan 

memperlancar dalam melakukan analisis dan penyusunan tulisan ini. 



Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal | 127 

Di samping keempat langkah di atas, kami juga berusaha melakukan 

pengolahan data dengan cara menganalisis dan mensintesis semua data, 

dokumen, informasi, dan hasil pengambilan gambar untuk diklasifikasikan 

dan dirumuskan ke dalam pernyataan-pernyataan bermakna untuk 

mendeskripsikan “pengembangan tabuhan kacapi indung” yang dilakukan 

oleh Rukruk Rukmana, Toto Sumadipradja, dan Gan Gan Garmana. Metode 

yang digunakan untuk menganalisis ‘keterampilan teknik” ini, baik yang 

terkait dengan cara membunyikan dawai kacapi indung, garap komposisi, 

maupun teknik modifikasi dilakukan dengan cara mengidentifikasi bagian-

perbagian dengan dibubuhi “tanda” sebagai “pengcodingan” terhadap materi 

yang sudah diurai. Sementara itu, untuk mengidentifikasi data “keterampilan 

teknik” dari ketiga kategori di atas (teknik membunyikan, garap komposisi, 

dan modifikasi) dilakukan dengan cara mengamati video rekaman dari 

permaianan kacapi kedua orang pemain kacapi indung tersebut. 

 

ISI 

Perkembangan Tabuhan Kacapi Indung 

Tujuan penelitian ini tidak hanya untuk memperoleh gambaran 

bagaimana perkembangan tabuhan kacapi indung ini dalam kurun 

waktu 60 tahun, tetapi juga untuk mengeksplanasikan bagaimana gaya 

tabuhan individu dari seorang pemain kacapi indung dapat menjadi 

gaya tabuhan kelompok akibat dari gaya individu tadi ditiru dan diikuti 

oleh pemain kacapi indung generasi berikutnya. Apabila dipetakan ke 

dalam pembagian generasi secara periodesasi sejak tahun 1960-an 

sampai sekarang (2024) selama kurang lebih 60 tahun, para pemain 

kecapi indung dapat dikelompokkan ke dalam tiga generasi yaitu 

generasi Uking Sukri dan Mang Engkos (tahun 1970-an-1990); 

generasi Rukruk Rukmana, Ujang Suherli, dan Toto Sumadipraja 

(tahun 1990-an-2010); dan generasi Gan-Gan Garmana, Yusdiana, 

Rahmat Rupiandi, Ade Gan-Gan, dan Asep Nugraha, dan lain-lain 

(2010-2023). Perwakilan dari setiap generasi yang dapat dikatakan 

sangat populer dan dianggap sebagai tokoh atau figur yaitu Uking Sukri 

(mewakili generasi pertama); Rukruk Rukmana (mewakili generasi 

kedua); dan Gan-Gan Garmana (mewakili generasi ketiga). Setiap 

tokoh atau figur dari setiap generasi ini masing-masing telah 

melahirkan murid yang juga berprofesi sebagai pemain kacapi indung. 

Misalnya, Uking Sukri melahirkan Gan-Gan Garmana; Rukruk 



128 | Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal 

Rukmana melahirkan Ade Gan-Gan; Toto Sumadipradja melahirkan 

Asep Nugraha; dan Gan-Gan Garmana melahirkan Rahmat Rupiandi. 

Berikut ini tiga tokoh atau figur pemain kecapi indung yang mewakili 

setiap generasinya.  

 

 
Gambar 3. Uking Sukri sedang memainkan kecapi indung 

(Foto diunduh dari internet, 24 September 2023) 

https://images.search.yahoo.com/search/images;_ylt=Awr.wW77VDtl9T0Ia

QOJzbkF; 

 

 
Gambar 4. Rukruk Rukmana sedang memainkan kecapi indung di rumah 

Euis Komariah dalam acara latihan Tembang Sunda Cianjuran 

(Foto: Koleksi Pribadi) 

https://images.search.yahoo.com/search/images;_ylt=Awr.wW77VDtl9T0IaQOJzbkF
https://images.search.yahoo.com/search/images;_ylt=Awr.wW77VDtl9T0IaQOJzbkF


Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal | 129 

 
Gambar 5. Gan-Gan Garmana sedang memainkan kecapi Rincik di rumah 

Euis Komariah dalam acara latihan Tembang Sunda Cianjuran 

(Foto: Koleksi Pribadi) 

 

Setelah para pemain kacapi indung dipetakan ke dalam tiga 

generasi, dan setiap tokoh atau figur yang mewakili setiap generasinya 

itu masing-masing telah melahirkan murid yang juga berprofesi sebagai 

pemain kecapi indung, muncul permasalahan yang cukup menarik yaitu 

gaya tabuhan kecapi indung antara guru dan muridnya itu lambat laun 

tampak berbeda. Misalnya, gaya tabuhan kacapi indung antara Uking 

Sukri dan Gan-Gan Garmana ternyata berbeda. Demikian pula gaya 

tabuhan kacapi indung antara Gan-gan garmana dan Rahmat Rupiandi 

juga berbeda. Perbedaan gaya tabuhan dari setiap pemain kacapi indung 

ini, meskipun terjadi antara guru dan murid, ini membuktikn bahwa 

tabuhan kacapi indung mengalami perkembangan. Perkembangan 

tabuhan kacapi indung ini dapat dilihat dari munculnya variasi-variasi 

dalam gelenyu, dan juga dalam pengembangan bentuk pirigannya. 

Misalnya, gelenyu lagu Kaleon yang dibawakan oleh Uking Sukri 

tampak berbeda dengan gelenyu lagu Kaleon yang dibawakan oleh 

Gan-Gan Garmana (saat ini). Demikian pula, bentuk pirigan lagu Udan 

Mas yang dibawakan oleh Rukruk Rukmana berbeda dengan bentuk 

pirigan yang dibawakan oleh pemain kacapi indung generasi sekarang, 

misalnya Yusdiana atau Asep Nugraha. Perbedaan gaya pirigan dari 

pemain kacapi indung ini hanya sebatas pada munculnya variasi-variasi 

yang dikembangkan oleh seorang pemain kacapi indung. Misalnya, 

dalam gelenyu lagu Papatet (sebelumnya tidak ada gelenyu, terutama 

masa generasi Uking Sukri dan Mang Engkos), ada tiga versi tabuhan 

yang satu sama lain berbeda. Kalau kita bandingkan antara gelenyu lagu 



130 | Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal 

Papatet versi Rukruk Rukmana, Gan-Gan Garmana, dan Asep Nugraha, 

tampak sekali perbedaannya (diamati dari beberapa channel youtube 

yang telah mengupload Tembang Sunda Cianjuran). 

Indikator telah terjadinya perkembangan dalam tabuhan kacapi 

indung, dapat pula dilihat dari bentuk pirigan lagu yang terkadang 

mencampurkan antara tabuhan pasieupan dan kemprangan. Misalnya 

dalam pirigan lagu Sebrakan Sapuratina (wanda kakawin, laras 

salendro), Rukruk Rukmana telah memasukkan bentuk tabuhan 

kemprangan yang diambil dari pola tabuhan gambang 

(calanakomprang) pada bagian tengah pirigan lagu tersebut, sehingga 

terdengar lebih variatif.  Sementara itu, gaya tabuhan pirigan Uking 

Sukri ketika ia mengiringi lagu Sebrakan Sapuratina hanya 

menggunakan bentuk pirigan pasieupan. Apabila dibandingkan dengan 

generasi ketiga, misalnya Yusdiana, ia pun yang notabene sebagai salah 

seorang murid Uking Sukri, ketika mengiringi lagu Sebrakan 

Sapuratina, ia juga menggunakan bentuk pirigan campuran antara 

dipasieup dan kemprangan sama halnya dengan Rukruk Rukmana. 

Fenomena ini sekaligus dapat membuktikan bahwa pirigan kacapi 

indung telah mengalami perkembangan khususnya dari sisi pirigannya 

(iringannya). 

Berdasarkan pengamatan terhadap permainan kacapi indung Uking 

Sukri, Rukruk Rukmana, Toto Sumadipradja, dan Gan Gan Garmana,  

ditemukan variasi tabuhan kacapi indung yang telah dikembangkan 

oleh mereka, baik dari sisi tabuhan pasieupan, tabuhan gelenyu, 

maupun tabuhan pirigan (iringan) lagunya. Ketiga aspek ini (tabuhan 

pasieupan, gelenyu, dan pirigan) akan dianalisis untuk melihat 

persoalan gaya tabuhan, khususnya dalam garap komposisi kacapi 

indung yang mereka mainkan. Untuk menelusuri bagaimana tabuhan 

kacapi indung yang umumnya dilakukan oleh para seniman lainnya 

seperti  Uking Sukri, Rukruk Rukmana, Toto Sumadipradja, Gan-Gan 

Garmana, Yusdiana, Ade Gan-Gan, Asep Nugraha, dan Dadan Budiana 

akan dilihat dari beberapa Channel Youtube yang banyak mengupload 

sajian Tembang Sunda Cianjuran. Sementara itu, untuk melihat 

bagaimana teknik dan gaya permainan kacapi indung Rukruk 

Rukmana, Toto Sumadipradja, dan Gan Gan Garmana diamati secara 

langsung, baik berupa audio maupun audiovisual.  



Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal | 131 

Pada prinsipnya, kacapi indung dimainkan oleh tangan kanan dan 

kiri. Tangan kanan kecenderungannya memainkan nada-nada yang 

lebih tinggi daripada nada-nada yang dimainkan oleh tangan kiri. 

Hubungan antara tangan kanan dan kiri bergantung pada jenis tabuhan 

yang dimainkannya. Apabila yang dimainkannya jenis tabuhan 

pasieupan, maka hubungan antara tangan kanan dan kiri sifatnya saling 

mengisi dalam batas wilayah melodi yang dimainkannya. Berikut ini 

adalah beberapa teknik membunyikan dawai kacapi yang telah 

diidentifikasi dari tiga orang pemain kacapi indung yaitu Rukruk 

Rukmana, Toto Sumadipradja, dan Gan Gan Garmana. 

 

1. Disintreuk  

Teknik membunyikan kacapi indung dengan menggunakan 

telunjuk tangan kanan dengan cara ditekukkan berkisar 45 derajat, 

kemudian telunjuk kanan tersebut disentuh-tekankan ke dawai kecapi 

dengan sedikit tenaga yang ada di sekitar jari telunjuk tersebut. Teknik 

disinteuk ini sangat dominan digunakan dalam mengiringi lagu-lagu 

Tembang Sunda Cianjuran, baik dalam tabuhan narangtang, gelenyu, 

maupun pirigan lagunya. Untuk lebih jelasnya, lihat foto berikut ini. 

 

 
Gambar 1. Teknik membunyikan dawai disintreuk 

(Foto: Koleksi pribadi) 

 

2. Diteken  

Teknik memanipulasi bunyi dawai kacapi pada nada tertentu dengan 

cara mematikan sustain dari bunyi dawai tersebut agar dapat menghasilkan 

bunyi yang berbeda dari bunyi aslinya (yang bernada) menjadi bunyi samar 

seolah tidak bernada. Teknik membunyikannya dibantu dengan ibu jari 



132 | Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal 

tangan kanan, dan ibu jari ini berfungsi untuk menekan (menutup) bunyi 

dawai kacapi yang hendak dimanipulasi. Teknik diteken ini biasa digunakan 

dalam pirigan lagu kemprangan, misalnya pada pirigan lagu Eros (laras 

madenda) atau lagu Goyong (laras pelog degung). 

 

 
Gambar 2. Teknik membunyikan kacapi diteueul 

(Foto: Koleksi pribadi) 

 

3. Ditengkep 

Teknik membunyikan dawai kacapi dalam nada tertentu secara 

berulang dengan cara dipetik oleh telunjuk jari kanan kemudian 

dawainya ditekan oleh ibu jari tangan kanan agar dapat menghasilkan 

bunyi yang pendek. Teknik tabuhan ini biasa digunakan dalam gelenyu 

Pangapungan atau gelenyu Dedegungan. 

 

 
Gambar 3. Teknik membunyikan dawai ditengkep 

(Foto: Koleksi pribadi) 

4. Dikeleter  



Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal | 133 

Teknik membunyikan dawai kecapi oleh telunjuk kanan dengan 

cara disintreuk dua kali untuk menghaslkan kesan bunyi bergetar, dan 

kecepatannya kurang lebih bernilai seperempat atau seperdelapan ketuk 

bergantung pada kecepatan temponya. Nada yang dibunyikannya 

biasanya terdiri atas dua nada, dari nada rendah ke nada tinggi, misalnya 

dari nada 3 ke nada 2, dan nada 2 dibunyikan dua kali. Misalnya seperti 

contoh berikut ini. 

 

 

        0   3    22  0 

 

Teknik dikeleter ini biasa digunakan dalam gelenyu lagu 

Pangapungan ketika memainkan nada tinggi (3 dan 2) atau pada 

gelenyu lagu Rajamantri dengan nada yang dimainkan 2 dan 1seperti 

contoh berikut ini. 

 

 

        0  .  2   11 2   3 2    11 2   3  2 

 

 
Gambar 4. Teknik membunykan dawai ditoel 

(Foto koleksi pribadi) 

 

Ditoel: Teknik membunyikan kecapi oleh telunjuk tangan kiri, dan jari 

telunjuk kiri tersebut ditarik-lepas mendekat ke arah pemain. Teknik ditoel 

ini bisa digunakan dalam tabuhan pasieupan atau tabuhan gelenyu lagu, 

perannya hampir sama dengan teknik disintreuk. Perbedaannya yaitu teknik 

ditoel dimainkan oleh telunjuk kiri, sedangkan teknik disintreuk dimainkan 

oleh telunjuk kanan. Untuk lebih jelasnya, lihat foto di bawah ini. 



134 | Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal 

 

5. Ditungkup  

Teknik membunyikan dawai kecapi oleh telunjuk kiri dengan 

dibantu oleh jari tengah kiri untuk menutup bunyi atau menahan bunyi 

suspensi yang dihasilkan oleh telunjuk kiri. 

 

 
Gambar 5. Teknik membunyikan kacapi ditungkup 

(Foto: Koleksi pribadi) 

 

6. Dikaut  

Teknik membunyikan dawai kacapi dengan cara memfungsikan 

dua buah jari tangan kiri, jari telunjuk dan jari tengah, di mana dawai 

yang dibunyikan terdiri atas dua bauh nada. Misalnya, dawai yang 

bernada 3 dan 2 dibunyikan sekaligus, posisi jari tengah menekan nada 

3 sedangkan telunjuk kiri menyentuh nada 3 sambil noel nada 2. 

 

 
Gambar 6. Teknik membunyikan dawai dikaut 

(Foto: Koleksi pribadi) 

Teknik Garap Komposisi 

1. Teknik Garap Gembyangan: 



Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal | 135 

Teknik garap melodi  yang dimainkan oleh telunjuk tangan kanan 

dan kiri  di mana tangan kanan dan kiri memainkan nada-nada yang 

berjarak satu gembyang (oktaf), baik dengan kontur melodi naik, turun, 

maupun naik dan turun.  Prinsip dasar teknik garap gembyangan diawali 

oleh permainan nada satu gembyang, kemudian  berakhir pada nada 

satu gembyang.  Contoh teknik garap gembyangan dapat dilihat pada 

pirigan lagu Mangu-Mangu, Bubuka Arang-arang, atau gelenyu 

Dedegungan. Untuk lebih jelasnya, lihat contoh berikut ini. 

 

 

 

 

      5  .  4   3    .  4   5            .  2    0      1   5 4   3    .  2     3            5 

 

 

      5  5 4   3 3 3 4   5 1 2 1    2    .  2     1   5 4   3 3 3 2     3 4 5 4   5 

     

2. Teknik Garap Kempyungan: 

Teknik garap melodi yang dimainkan oleh telunjuk tangan kanan 

dan kiri yang ditandai oleh munculnya nada-nada kempyung, 1-4, 2-5, 

atau 3-1 yang dimainkan secara bersama oleh telunjuk tangan kanan 

dan kiri. Prinsip dasar teknik garap kempyungan yaitu pada bagian 

awal, tengah, atau akhir melodi terdapat dua buah nada (berjarak 

kempyung) yang dimainkan secara bersama-sama. Contoh teknik garap 

kempyungan dapat dilihat pada pirigan lagu Jemplang Leumpang, 

bubuka lagu Jejemplangan, atau pirigan lagu Eros. 

 

 

       0    1    0    1    5           4             1    1     0    1    5          4 

 

 

       0    3    1    3    2    3     1    3       0    3     1    3    2    3    1 

 

 

3. Teknik Garap Kempyung-Gembyangan 

Teknik garap melodi yang merupakan gabungan antara teknik 

kempyungan dan gembyangan, dalam setiap siklus teknik kempyungan 

 

 



136 | Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal 

dan gembyangan hadir secara bergantian, di awal atau di akhir frase 

melodi. Prinsip dasar teknik garap kempyung-gembayangan yaitu 

adanya dua nada yang berjarak satu kempyung atau satu gembyang 

yang dimainkan secara bergantian. Contoh teknik garap kempyung-

gembyangan dapat dilihat pada pirigan (iringan) lagu Goyong. 

 

 

         0     2    0    2    3          1           5    2    0    2    3         1          

 

  

         0     5    1    2    3    5   1     5     0    5    1    5    3    5   1    5 

 

4. Teknik Garap Kendangan 

Teknik garap melodi  yang dimainkan oleh telunjuk tangan kanan 

dan kiri di mana tangan kanan dan kiri masing-masing memiliki peran  

yang berbeda. Tangan kanan berperan memainkan melodi, sedangkan 

telunjuk tangan kiri berperan sebagai kendangan dengan membunyikan 

nada-nada rendah secara berulang dengan irama tetap. Contoh teknik 

garap kendangan dapat dilihat pada gelenyu lagu Pangapungan, 

gelenyu lagu Kaleon, dan gelenyu lagu Rajamantri. 

 

   

     0  0  3    2   1   5              0  0 3   2       1           5            0   0 3   2          

1           5      

 

                         

        0  2 2      2   2    2   2  34  54   5 2 2    2    2    2   2     34 54    5     

 

 

5. Teknik Garap Gumekan 

Teknik garap gumekan pada dasarnya mengadopsi dari pola 

tabuhan bonang dalam degung klasik di mana alunan melodi dimainkan 

oleh kerja sama antara tangan kanan dan kiri. Prinsip dasar teknik garap 

gumekan yaitu telunjuk tangan kanan senantiasa memainkan nada-nada 

yang lebih tinggi daripada nada-nada yang dimainkan oleh telunjuk 

tangan kiri. Contoh teknik garap gumekan dapat dilihat pada pirigan 

lagu Udan Mas, Kapati-pati, Cirebonan, atau Garutan. 

 

 



Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal | 137 

 

 

       0           0          0           0    3     0    3       0    3       0    3      0    5     

0 4        2 

   

     

0  2 2    2  2 2   2   .  2    1 2 0 5    1 2 0 2     1 2 0 5    1 2 0 2    3 

4 0 4  3 0 3 2   0 

 

6. Teknik Garap Ungkut-Ungkut: 

Teknik garap Ungkut-Ungkut yaitu garap melodi yang dimainkan oleh 

telunjuk tangan kanan dan kiri. Telunjuk kanan memainkan nada yang 

lebih tinggi satu gembyang daripada nada yang dimainkan oleh telunjuk 

kiri dengan pembagian peran telunjuk tangan kiri lebih banyak 

memainkan nada daripada telunju kanan. Telunjuk kanan hanya 

memainkan satu atau dua nada yang berfungsi sebagai ketukan, 

sedangkan telunjuk tangan kiri memainkan beberapa nada untuk 

mengisi ketukan yang dimainkan oleh telunjuk tangan kanan. 

 

 

 

                      3          3         3 0 1    5  . 4     5  . 1    5  . 4     5  . 1   5  .  

4    3         3 

 

 

 0   3    0   3     0   3      0   3     0   3     0    3    0    3     0   3    0   3      0   

3     0    

 

Teknik Modifikasi 

Teknik modifikasi pada dasarnya merupakan hasil akumulasi dari 

kemampuan teknik membunyikan dawai dan teknik garap komposisi. 

Teknik modifikasi ini pada umumnya muncul sebagai hasil akumulasi 

dari pengalaman, ketekunan, ekspresi, dan skill  seniman yang 

diejawantahkan ke dalam permainan kacapinya. Teknik modifikasi ini 

dapat memunculkan vaiasi, style, dan inovasi, sehingga berdampak 

terhadap berkembangnya tabuhan kacapi indung, baik dalam tabuhan 

gelenyu maupun pirigan lagunya. Teknik modifikasi dapat 

 

 



138 | Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal 

dikelompokkan ke dalam tiga bagian, yaitu: teknik mapaes, teknik 

raehan, dan teknik sanggian. Untuk lebih jelasnya, berikut ini akan 

dibahas ketiga teknik modifikasi tersebut. 

 

1. Teknik Mapaes 

Teknik mapaes yaitu melakukan perubahan melodi, ritme, atau 

tempo pada bagian-bagian frase tertentu, namun tidak seluruhnya 

diubah hanya bagian tertentu saja. Teknik mapaes ini dapat dilakukan 

pada bagian awal, tengah, atau akhir melodi yang kecenderungannya 

untuk membuat variasi-variasi melodi atau ritme yang berbeda dari 

sebelumnya. Teknik mapaes ini sering kali dilakukan oleh para pemain 

kacapi indung seperti Rukruk Rukmana, Toto Sumadipraja, Gan Gan 

Garmana, Rahmat Rupiandi, Yusdiana, Heri Herdini, dan lain-lain. 

Sebagai bukti untuk menunjukkan bahwa teknik mapaes ini banyak 

dilakukan oleh para pemain kacapi indung yaitu dapat dilihat dari 

tabuhan gelenyu yang satu sama lain berbeda. Misalnya, tabuhan 

gelenyu pada lagu Kaleon antara  Uking Sukri, Rukruk Rukmana, dan 

Toto Sumadipradja satu sama lain berbeda walaupun struktur 

melodinya pada dasarnya sama. Kemudian tabuhan gelenyu pada lagu 

Udan Mas, antara Rukruk Rukmana, Gan-Gan Garmana, dan Yusdiana 

juga berbeda (dilihat dari beberapa channel youtube yang mengupload 

Tembang Sunda Cianjuran). Perbedaan antara satu pemain kacapi 

indung dan pemain kacapi indung lainnya di samping disebabkan oleh 

perbedaan guru dan sumber musikal yang dipelajarinya, juga 

disebabkan oleh ungkapan ekspresi dari setiap pemain kacapi indung 

satu sama lain berbeda, bergantung pada pengalaman dan kebutuhan 

“rasa musikal” yang dikehendakinya. Berdasarkan pengakuan dari para 

pemain kacapi indung seperti Rukruk Rukmana, Gan-Gan Garmana, 

dan Toto Sumadipradja, bahwa terjadinya modifikasi (melalui teknik 

mapaes) ini didasari oleh kebutuhan ekspresi dirinya untuk 

memperlihatkan gaya (style) individu dari setiap pemain kacapi indung. 

Dari data musikal yang kami temukan, baik berupa kaet, CD, maupun 

video youtube, ternyata ketiga pemain kacapi indung ini masing-

masing memiliki gaya tersendiri, baik dalam tabuhan pasieupa, 

gelenyu, maupun pirigan lagunya. 

Apabila ditelusuri dari berbagai macam pirigan kacapi indung 

dalam mengiringi lagu-lagu Tembang Sunda Cianjuran, teknik mapaes 



Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal | 139 

kebanyakan diterapkan pada tabuhan gelenyu dan pirigan lagu yang 

bentuk tabuhannya dikemprang. Misalnya, dalam pirigan lagu 

jejemplangan antara Uking Sukri, Rukruk Rukmana, dan Toto 

Sumadipradja satu sama lain berbeda meskipun perbedaannya tidak 

terlalu mencolok. Demikian pula dalam pirigan lagu Kapati-pati, ketiga 

pemain kacapi indung tersebut satu sama alin berbeda dalam membuat 

varian-varian pirigan lagunya (dilihat dari beberapa kaset dan channel 

youtube yang mengupload Tembang Sunda Cianjuran).  

 

2. Teknik Raehan 

Teknik raehan yaitu membuat tabuhan gelenyu lagu yang 

sebelumnya tidak ada (belum dibuat), namun pirigan lagunya sudah ada 

seperti pada lagu Manyeuseup, Balagenyat, Muara Beres, Jemplang 

Karang, dan sejumlah lagu lainnya yang belum ada gelenyunya, tetapi 

memungkinkan untuk dibuat tabuhan gelenyu. Dalam tabuhan kacapi 

indung Tembang Sunda Cianjuran, kasus seperti ini banyak ditemukan, 

dalam arti masih banyak pirigan lagu-lagu Tembang Sunda Cianjuran 

yang tidak memiliki gelenyu. Salah seorang pemain kacapi indung yang 

pernah membuat raehan gelenyu terhadap pirigan lagu Tembang Sunda 

Cianjuran di antaranya yaitu Toto Sumadipradja dan Rukruk Rukmana. 

Toto Sumadipradja telah membuat raehan gelenyu terhadap pirigan 

lagu Papatet yang sebelumnya tidak ada gelenyunya. Rukruk Rukmana 

juga pernah membuat tabuhan gelenyu terhadap pirigan lagu Duriat Teu 

Sarasa (laras mandalungan). Yusdiana telah membuat tabuhan gelenyu 

khususnya pada lagu-lagu Sekar Anyar karya Ubun Kubarsyah. 

Kemudian Heri Herdini  juga telah membuat gelenyu lagu Muara Beres 

dan Manyeuseup yang sebelumnya tidak ada. Dengan demikian, teknik 

raehan ini pada dasarnya merupakan salah satu teknik modifikasi yang 

dibuat untuk melengkapi tabuhan kacapi indung khususnya dalam 

pembuatan tabuhan gelenyu yang sebelumnya tidak ada.  

Salah satu cara teknik raehan untuk membuat tabuhan gelenyu 

terhadap lagu baru atau lagu yang belum memiliki tabuhan gelenyunya 

tersebut, di antaranya yaitu: 1) memerhatikan nada-nada kenongan dan 

goongan yang terdapat pada lagu baru tersebut; 2) memerhatikan 

struktur melodi lagunya; dan 3) memerhatikan karakteristik dari lagu 

baru tersebut, baik dari sisi nada pusatnya (nada dominan), tempo, 

maupun isi rumpaka lagunya. 



140 | Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal 

 

3. Teknik Sanggian 

Teknik sanggian yaitu membuat tabuhan, baik berupa gelenyu 

maupun pirigan lagu untuk mengiringi lagu baru yang dibuat oleh 

seorang pencipta lagu. Misalnya, ketika muncul lagu-lagu sekar anyar, 

baik ciptaan Ubun Kubarsyah maupun Yus Wiradiredja, tentu kedua 

pencipta lagu ini tidak sekaligus membuat tabuhan kacapi untuk 

mengiringi lagu tersebut. Tabuhan kecapinya dibuat oleh Yusdiana, 

seorang pemain kacapi indung yang sudah berpengalaman. Dengan 

demikian, teknik sanggian ini merupakan salah satu teknik rekayasa 

yang digunakan untuk membuat tabuhan kacapi indung, baik gelenyu 

maupun pirigan yang sebelumnya tidak ada. Teknik sanggian yang 

merupakan bagian dari teknik modifikasi ini telah dilakukan oleh 

sejumlah pemain kecapi indung, di antaranya yaitu Rukruk Rukmana, 

melahirkan tabuhan ropel dalam lagu panambih); Toto Sumadipraja, 

melahirkan tabuhan narangtang (papantunan) yang dimainkan pada 

bagian atas (nada-nada rendah); Yusdiana, melahirkan pirigan dan 

gelenyu lagu-lagu sekar anyar; Gan-Gan Garmana, melahirkan pirigan 

lagu-lagu dedegungan; dan Heri Herdini melahirkan bubuka lagu 

Belanderan. 

Teknik sanggian pada umumnya berupa ciptaan tabuhan kacapi 

indung yang sebelumnya tidak ada. Penggunaan teknik sanggian ini 

bisa disebabkan karena munculnya lagu baru (karya orang lain) yang 

notabene belum ada pirigannya, dan bisa juga karena seorang pemain 

kacapi indung menciptakan sebuah lagu (mamaos atau panambih) yang 

sekaligus dibuat pirigan kacapinya oleh yang bersangkutan. 

Berdasarkan pengakuan para pemain kacapi indung (Yusdiana dan 

Rahmat Rupiandi), teknik sanggian ini pada umumnya mengacu pada 

struktur melodi lagu, karakteristik lagu, dan dominasi nada kenongan 

dan goongan yang terdapat pada lagunya. Dengan demikian, teknik 

sanggian ini sifatnya fleksibel bergantung pada kepekaan, daya ungkap, 

dan pengalaman estetis yang membuatnya (si pencipta). 

Setelah teridentifikasi tiga jenis teknik tabuhan kacapi indung, baik 

teknik membunyikan dawai kacapi indung, teknik garap komposisi, 

maupun teknik modifikasi, dapat dinyatakan bahwa ketiga teknik 

tabuhan tersebut satu sama lain saling berkait. Kemampuan teknik 

membunyikan dawai kacapi berpengaruh besar terhadap tercapainya 



Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal | 141 

kemampuan teknik garap komposisi, sementara kemampuan teknik 

garap komposisi berpengaruh besar terhadap tercapainya kemampuan 

teknik modifikasi. Berdasarkan pengamatan terhadap sejumlah kaset, 

CD, atau video youtube yang menampilkan Tembang Sunda Cianjuran, 

para pemain kacapi indung senior seperti Rukruk Rukmana Toto 

Sumadipradja, dan Gan Gan Garmana, mereka telah melakukan teknik 

modifikasi dalam upaya mengembangkan gaya tabuhan kacapi 

indungnya. Misalnya, Rukruk Rukmana telah menghasilkan tabuhan 

ropel dalam mengiringi lagu-lagu wanda panambih. Tabuhan ropel ini 

meskipun pada awal kemunculannya mendapatkan kritik dari Uking 

Sukri (pemain kacapi indung yang lebih senior), namun sekarang ini 

tabuhan ropel tersebut banyak digunakan oleh pemain kacapi indung 

generasi berikutnya. Selain melahirkan tabuhan ropel, Rukruk 

Rukmana juga telah mengembangan beberapa tabuhan gelenyu, 

misalnya pada lagu Jemplang Pamirig, Jemplang Leumpang, gelenyu 

Papatet, Gelenyu Randegan, dan bubuka dalam lagu Duriat Teu Sarasa.  

Demikian pula dengan Toto Sumadipradja, ia juga telah menerapkan 

teknik modifikasi dalam hal tabuhan narangtang khusus untuk pirigan 

lagu wanda papantunan yang diawali oleh nada kempyung (2 dan 5) 

dengan menggunakan nada-nada rendah (urutan dawai ke-12 dan dawai 

ke-15). Tabuhan narangtang yang dikembangkan oleh Toto 

Sumadipradja tersebut, sekarang ini banyak diikuti oleh para pemain 

kacapi indung generasi berikutnya. Fenomena pengembangan tabuhan 

kacapi indung dengan menggunakan teknik modifikasi ini tidak hanya 

dilakukan oleh Rukruk Rukmana dan Toto Sumadipradja, tetapi juga 

dilakukan oleh pemain kacapi indung generasi berikutnya yaitu Gan 

Gan Garmana. Gan-Gan Garmana telah menerapkan teknik modifikasi 

(mapaes) terutama dalam tabuhan gelenyu sehingga muncul beberapa 

versi tabuhan gelenyu seperti pada tabuhan gelenyu lagu Tatalegongan, 

Papatet, Pangapungan, Mupu Kembang, dan Kaleon. 

Berdasarkan fenomena tersebut dapat dinyatakan bahwa 

kemampuan “teknik dapat membentuk gaya individu” sehingga dapat 

berpengaruh terhadap perkembangan tabuhan kacapi indung yang 

kemudian diejawantahkan menjadi gaya individu dari seorang pemain 

kacapi indung. Tanpa disadari bahwa tabuhan kacapi indung terus 

berkembang sesuai dengan tuntutan dan perkembangan zaman. Apabila 

dirunut lebih dalam lagi, terjadinya perkembangan tabuhan kacapi 



142 | Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal 

indung ini boleh jadi tidak hanya disebabkan oleh persoalan “teknik” 

semata, tetapi ada faktor lain yang juga memengaruhinya sejalan 

dengan tantangan dan munculnya lagu-lagu baru dalam Tembang 

Sunda Cianjuran. 

 

PENUTUP 

Berdasarkan uraian di atas, dapat disimpulkan bahwa 

“perkembangan tabuhan kacapi indung” sejak tahun 1960-an sampai 

sekarang (2024) telah terjadi melalui kreativitas dan inovasi para 

senimannya, yang kemudian dari hasil kreativitas dan inovasi tersebut 

telah melahirkan gaya individu dari seorang pemain kacapi indung. 

Berdasarkan pengamatan dan analisis audio terhadap sejumlah tabuhan 

kacapi indung dari beberapa orang pemain, tabuhan kacapi indung 

Rukruk Rukmana, Toto Sumadipradja, dan Gan Gan Garmana memiliki 

ciri khas dan gaya tersendiri sehingga dapat membentuk gaya individu 

yang berbeda dari para pemain kacapi indung lainnya.  Gaya tabuhan 

kacapi indung individu ini kemudian ditiru dan diikuti oleh para pemain 

kacapi indung berikutnya, sehingga memunculkan gaya kelompok 

sesuai dengan gaya individu yang diikutinya. Apabila dipetakan 

sejumlah pemain kacapi indung saat ini dapat diidentifikasi ada tiga 

aliran gaya permainan kacapi indung yang dianggap sebagai sumber 

berkembangnya tabuhan kacapi indung yaitu: gaya individu Rukruk 

Rukmana, gaya individu Toto Sumadipradja, dan gaya individu Gan 

Gan Garmana. Generasi pemain kacapi indung sebagai penerus gaya 

individu Rukruk Rukmana di antaranya yaitu Tatang Sobari, Ade Gan 

Gan, dan Jujun. Pemain kacapi indung sebagai generasi penerus gaya 

individu Toto Sumadipradja yaitu Asep Nugraha, Sementara itu, 

pemain kacapi indung sebagai generasi penerus gaya individu Gan Gan 

Garmana yaitu Rahmat Rupiandi dan Julia Kartawinata.  Dari fenomena 

di atas, dapat diduga bahwa gaya individu dalam permainan kacapi 

indung akan bermunculan kembali sesuai dengan tuntutan dan 

perkembangan zaman, dan tidak tertutup kemungkinan para pemain 

kacapi indung generasi saat ini dapat membentuk gaya individu masing-

masing, baik dengan cara mencampurkan beberapa motif tabuhan 

sebagai perbendaharaan yang telah dimilikinya, maupun dengan cara 

eksplorasi tabuhan sesuai dengan interpretasinya masing-masing.  

 



Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal | 143 

REFERENSI 

Apung S. Wiratmadja. Mengenal Seni Tembang Sunda. Bandung: 

Dinas P & K Provinsi Jawa Barat, 1996. 

Asep Nugraha. 2004. “Gaya Seni Permainan Kacapi Indung R. Toto 

Sumadipradja pada Wanda Papantunan dan Jejemplangan”. Skripsi 

Sekolah Tinggi Seni Indonesia (STSI) Bandung. 

----------------2008.“Seniman Kacapi Indung Meraih Kemampuan”. 

Tesis. Program Pascasarjana Institut Seni Indonesia (ISI) Surakarta. 

Deni Hermawan. 1990. “Tabuhan Kacapi Tembang Sunda Cianjuran: 

Tinjauan Musikologis terhadap Teknik dan Gaya Permainan Uking 

Sukri.” Skripsi Sarjana USU Medan  

Enip Sukanda. 1996. Kacapi Sunda. Jakarta: Direktorat Kesenian  

---------------. “Tembang Sunda Cianjuran: Sekitar Pembentukan dan 

Perkembangannya”. Bandung: Proyek Pengembangan IKI ASTI 

Bandung, 1984. 

Heri Herdini. 2003. Metode Pembelajaran Kacapi Indung dalam 

Tembang Sunda Cianjuran. Bandung: STSI Press. 

Lembaga Pancaniti. ”Kumpulan Hasil-hasil Seminar Tembang Sunda 

1976”. Bandung: Yayasan Lembaga Pancaniti, 1977. 

Jonathan Falla. 2021. “Karawitan Sunda: Tradition Newly Writa 

Survey of Sundanese (West Java) Music Since Independence”. 

London:  Journal of the British Institute of Recorded Sound. 

Julia.  2017. “Orientasi Estetik Gaya Pirigan Kacapi Indung Dalam 

Kesenian Tembang Sunda Cianjuran di Jawa Barat.” Disertasi, 

Program Studi Pendidikan Seni, Universitas Negeri Semarang 

(UNNES). 

------------- 2017 “Formation of Individual Music Style of Kacapi 

Indung Accompaniment Music in Tembang Sunda Cianjuran in 

Indonesia”. PONTE (International Journal) No. 3, Volume 73. 

Lukman Ali dkk. 1996. Kamus Besar Bahasa Indonesia. Jakarta: Balai 

Pustaka. 

Muhamad Agustiawan. 2020. ”Pola Pasieupan Kacapi Indung pada 

Lagu Gunungsari dalam Tembang Cianjuran di Institut Seni 

Budaya Indonesia.” Tesis UNJ 

 

 

 



144 | Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal 

  


