
 

Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal | 227 

TRADISI LISAN: 

PERAN FOLKLOR DALAM 

MELESTARIKAN IDENTITAS 

BUDAYA KEC. KUMUN DEBAI 

KOTA SUNGAI PENUH 

 

 

 

Monita Precillia 
  



228 | Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal 

PENDAHULUAN  

Warisan kebudayaan yang bersifat moral dan spiritual mengandung 

informasi berharga tentang konsep dan pola pemikiran, pola tingkah 

laku, adat-istiadat, sistem peribadatan dan kepercayaan, pendidikan dan 

tradisi budaya, serta hal-hal lainnya dari kehidupan nenek moyang 

bangsa Indonesia (Jame Danandjaja, 1984). Warisan budaya 

merupakan produk atau hasil budaya fisik dari perbedaan tradisi 

ataupun prestasi-prestasi spiritual yang membangun nilai dari masa lalu 

sehingga membentuk elemen pokok dalam jati diri suatu kelompok atau 

bangsa. Artinya, warisan budaya merupakan hasil budaya fisik 

(tangible) dan nilai budaya (intangible) dari masa lalu (Davison & 

Conville, 1991). Nilai budaya dari masa lalu (intangible heritage) yang 

berasal dari budaya Indonesia, terdiri dari: tradisi, cerita rakyat dan 

legenda, bahasa ibu, sejarah lisan, kreativitas (tari, lagu, drama 

pertunjukan), kemampuan beradaptasi dan keunikan masyarakat 

setempat (Galla, 2001). Budaya tak benda berarti budaya yang tidak 

dapat diraba. Aspek-aspek intangible atau tak benda selalu melekat 

pada benda budaya yang besifat tangible yaitu yang dapat disentuh, 

berupa benda kongkret yang merupakan hasil buatan manusia dan 

dibuat untuk memenuhi kebutuhan tertentu (Wardi, 2019). Setiap orang 

memiliki hak dan kewajiban untuk memahami, mengapresiasi, dan 

melestarikan nilai-nilai universal dan budaya lokal indonesia 

(Ardiwidjaja, 2018).  Kegiatan kehidupan yang dilakukan oleh bangsa 

Indonesia memiliki nilai histori yang berbeda di setiap daerah (Putri 

Lusianti & Rani, 2012). 

Warisan budaya dapat tumbuh dan berkembang apabila ada pelaku 

yang terus berkarya, ada kelompok masyarakat yang mencintai budaya 

dan pemerintah yang melindungi ataupun memberikan fasilitas 

terselengaranya pementasan budaya tersebut (Kusbiyanto, 2015). 

Pengenalan yang baik terhadap warisan kebudayaan oleh generasi 

penerus dapat memperteguh tradisi bangsa dalam menjawab tantangan 

masa depan yang semakin berat dalam era globalisasi sekarang (Ws, 

2015). Budaya bangsa mewarisi nilai-nilai unggulan dari budaya-

budaya lokal, bukan sebaliknya. Budaya-budaya lokal yang ada di 

Indonesia selanjutnya menjadi warisan budaya (cultural heritage) bagi 

bangsa Indonesia (Karmadi, 2007). Sehingga mempertahan budaya 



 

Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal | 229 

bangsa menjadi sangat penting, salah satu warisan budaya Indonesia 

adalah tradisi lisan. 

Kata “tradisi” berasal dari bahasa Latin traditio, sebuah nomina 

yang dibentuk dari kata kerja traderere atau trader ‘mentransmisi, 

menyampaikan, dan mengamankan’. Sebagai nomina, kata traditio 

berarti kebiasaan yang disampaikan dari satu generasi ke generasi 

berikutnya dalam waktu yang cukup lama sehingga kebiasaan itu 

menjadi bagian dari kehidupan sosial komunitas (Sibarani, 2015). 

Menciptakan dan mengukuhkan identitas dengan cara berpartisipasi 

dalam suatu tradisi menjadikan tradisi tersebut dikenal dan diakui 

sebagai sesuatu yang bermakna oleh kelompok tersebut (Sibarani, 

2014). Tradisi lisan adalah warisan leluhur yang banyak menyimpan 

kearifan lokal, kebijakan, dan filosofi hidup yang terekspresikan dalam 

bentuk mantera, pepatahpetitih, pertunjukan, dan upacara adat 

(Supriatin, 2012). Tradisi lisan merupakan wacana yang diucapkan 

meliputi yang lisan dan beraksara, atau sistem wacana yang bukan 

aksara (Sedyawati & Et.al, 2015). Nilai-nilai budaya tradisi sebagai 

suatu tipe pengucapan merupakan suatu sistem dalam berkomunikasi 

(Navis, 1984). 

Tradisi lisan merupakan kebiasaan yang dijalankan secara turun 

temurun oleh suatu kelompok masyarakat tertentu dan digunakan untuk 

menyampaikan suatu pesan dalam bentuk lisan (bahasa lisan) kepada 

masyarakat generasi muda (Hasanah & Andari, 2021). Tradisi lisan 

merupakan tuturan yang dibedakan dengan tulisan, yang memiliki pola 

pengetahuan bersama dalam sebuah komunitas dan memiliki berbagai 

versi yang disampaikan secara turun menurun (Sibarani, 2012). Sastra 

lisan menyimpan dan menyampaikan nilai yang dianut dan dipedomani 

oleh masyarakatnya (Amir, 2013). Bahasa lisan yang dicitrakan oleh 

budaya leluhur yang sampai saat ini dinikmati sebagai bahan untuk 

mencirikan identitas budaya (Andalas, 2018). Tradisi lisan yang 

diturunkan membawa dampak positif bagi masyarakat yang 

menganutnya. Masyarakat menjadi kaya akan budayanya dan memiliki 

nilai pendidikan karakter tersendiri yang membedakan dengan budaya 

lain (Rohmadi et al., 2021). 

Salah satu bagian folklore adalah tradisi lisan tentang aneka ragam 

pengetahuan dan gagasan kebiasaan yang diwujudkan dan disampaikan 

melalui lisan secara turun temurun antara lain berupa cerita rakyat, 



230 | Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal 

legenda, mite, dan system kekerabatan/kognasi yang asli dan lengkap, 

di mana tradisi ini dijadikan sebagai contoh sejarah, hukum, peraturan, 

kebiasaan, dan pengobatan yang berlaku dalam masyrakat 

(Endraswara, 2013).  Masyarakat Kumun Debai masih mewarisi tradisi 

dan kebudayaan terdahulu, walaupun dari masa ke masa mengalami 

perubahan tetapi tidak menghilangkan nilai estetis dan nilai filosofis 

yang mencerminkan kehidupan sosial masyarakatnya (Monita. Precillia 

& Julisa, 2022). Pada dasarnya masyarakat Kumun masih sangat terikat 

dengan tradisi lisan terutama sastra lisan seperti penggunaan petatih 

dalam kehidupan sosial masyarakat. Seperti contoh; Adat Kumun 

mempertahankan falsafah “adat basandi syara’, syara’ basandi 

Kitabullah, adat yang mengatakan, adat yang memakai” (Monita; 

Precillia et al., 2023). 

Sastra lisan mempunyai spesifikasi dalam penceritaan atau 

pengkhabarannya yaitu berbentuk biografi atau penceritaan tentang 

perjalanan kehidupan seseorang sehingga memungkinkan menjadi tema 

dalam sebuah karya (Mardiansyah & Precillia, 2021). Sastra lisan juga 

berkaitan dengan kepercayaan masyarakat, sehingga seringkali tema 

dalam sastra lisan menceritakan mitos-mitos yang berkembang 

ditengah masyarakat pada zaman dahulu (Monita Precillia, 2023). 

Kecamatan Kumun Debai memiliki warisan budaya yang kaya dan khas 

berkaitan erat dengan tradisi lisan dan folklor. Penelitian menjelaskan 

bagaimana praktik-praktik tradisional di Kumun Debai menjalankan 

peran penting dalam mempertahankan identitas budaya lokal di tengah 

arus modernisasi dan globalisasi. Dengan memahami peran folklor 

dalam konteks tersebut, penelitian dapat memberikan wawasan 

mendalam tentang bagaimana warisan budaya bisa dilestarikan secara 

relevan dan berkelanjutan untuk masa depan. Sebab, kecamatan Kumun 

Debai dihadapkan pada ancaman keberlangsungan warisan budaya 

akibat arus modernisasi. Tradisi lisan dan folklor, sebagai bagian 

integral dari identitas budaya lokal, berpotensi mengalami penurunan 

dalam praktik dan pemahaman generasi muda. 

Dari penjelasan di atas, penelitian ini bertujuan untuk 

mendokumentasikan, menganalisis, mengevaluasi, dan merumuskan 

strategi pelestarian tradisi lisan atau folklor sebagai bagian dari upaya 

mempertahankan identitas budaya lokal di Kecamatan Kumun Debai, 

Kota Sungai Penuh. Dengan demikian, warisan budaya tak benda 



 

Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal | 231 

masyarakat setempat dapat terus dijaga dan diwariskan kepada generasi 

mendatang. Manfaat dari penelitian ini adalah untuk 

mendokumentasikan, melestarikan, memperkuat, dan meningkatkan 

kesadaran akan warisan budaya tak benda masyarakat Kumun Debai 

melalui kajian peran tradisi lisan atau folklor. Hal ini diharapkan dapat 

memberikan kontribusi yang signifikan bagi upaya mempertahankan 

identitas budaya lokal di wilayah Kumun Debai. 

 

ISI 

Kecamatan Kumun Debai merupakan salah satu kecamatan di Kota 

Sungai Penuh, Provinsi Jambi. Kecamatan ini terdiri dari 8 desa, yaitu 

Air Teluh, Debai, Kumun Hilir, Kumun Mudik, Muara Jaya, Pinggir 

Air, Renah Kayu Embun, dan Sandaran Galeh. Mayoritas penduduknya 

adalah masyarakat asli Kumun yang memiliki budaya dan adat istiadat 

yang khas. Budaya masyarakat Kumun Debai masih terjaga dengan 

baik, Hal tersebut dapat dilihat dari berbagai aspek kehidupan, seperti 

bahasa, pakaian, adat-istiadat, makanan tradisional, dan kesenian.  

a) Bahasa: Bahasa khas yang digunakan masyarakat Desa Kumun 

Debai adalah Lumun, bahasa Kordofanian dari kelompok 

Talodi yang digunakan di Pegunungan Nuba Sudan (J & Idris, 

n.d.). Bahasa tersebut diperkirakan memiliki 15.000 penutur 

dan dicirikan oleh aturan tata bahasa tertentu, termasuk 

fonologi segmental, sistem nada, sistem nominal, infleksi 

verbal, jamak, dan berbagai turunan kata kerja seperti kata kerja 

bermanfaat, aplikatif-lokatif, kausatif, pasif, dan kata kerja 

timbal balik (Herman et al., 2016).  

b) Pakaian: Pakaian adat kecamatan Kumun Debai merupakan 

identitas masyarakat Kumun Debai, Berdasarkan hasil 

penelitian pakaian adat Depati dan Ninik Mamak merupakan 

pakaian tradisioal di Kumun Debai. Masyarakat Kumun Debai 

masih mewarisi pakaian adat, walaupun dari masa ke masa 

mengalami perubahan tetapi tidak menghilangkan nilai estetis 

dan nilai filosofis yang mencerminkan kehidupan (Monita; 

Precillia & Julisa, 2022).  

c) Rumah Adat: Rumah adat Kerinci disebut dengan "Gedung 4 

jenis", rumah adat terbuat dari kayu (rumah panggung).  



232 | Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal 

d) Makanan Tradisional: Makanan tradisional Kumun Debai 

antara lain gulai keladi, gulai labu kuning dicampur siput 

(tekuyung/langkitang), cabe belut kering (mentah), dan cabe 

daun ketumbar (milea) (wawancara, Syafrida di Kumun 

Mudik).  

e) Kesenian: Kesenian tradisional masyarakat Kumun antara lain 

sastra lisan, tale, tari piring, tari rangguk, dan tari iyo-iyo, dll 

(wawancara, Kasmawati di Kumun Mudik). Masyarakat 

Kumun Debai juga masih menjaga beberapa ritual adat seperti 

kenduri sko dan kenduri tuai.  

 

Bagi masyarakat kerinci terutama Kumun Debai, suatu kehidupan 

baru dianggap ideal apabila telah diatur oleh adat istiadat dan agama 

islam. Antara adat dan agama islam telah menjadi suatu kesatuan yang 

tidak bisa di pisahkan. Sama halnya pada masyarakat melayu lainnya, 

pengaruh agama islam terhadap masyarakat Kerinci sangat dominan 

(Idris, prof. H. idris Djakfar Depati Agung & SE, 1995). Adat atas 

tumbuh, lumbago atas tua, sko dengan buatannya, demikian selukoh 

adat. Artinya adat tetap berjalan dalam perkembangannya. Kendati 

terjadi pergeseran nilai, adat yang baik tidak boleh hilang; adat lamo 

pusako usang akan tetap berjalan. Artinya aturan- aturan ataupun 

kebiasaan masyarakat akan mengikuti perkembangan zaman, namun 

tidak meninggalkan kebaikan dari adat tersebut. selama hal yang 

dilakukan baik dan tidak bertentangan dengan adat serta agama islam 

hal itu diperbolehkan. Di Kumun Debai berbagai praktik budaya dan 

tradisi dijunjung tinggi, seperti upacara Kenduri Sko yang merupakan 

bentuk upacara adat untuk mengungkapkan rasa syukur atas hasil bumi 

dan membawa pesan integrasi, kesadaran, dan pelestarian sumber daya 

alam (Wawancara, Padri Depati di Kumun Hilir). Selain itu, hukum 

adat di Kerinci, seperti praktik kawin paksa, ditegakkan oleh 

pemerintah setempat untuk menjaga norma-norma agama dan 

mencegah pelanggaran, sehingga menunjukkan persilangan antara adat 

dan peraturan masyarakat di wilayah tersebut (Helida, 2016). 

Elemen-elemen budaya menyoroti kekayaan warisan dan praktik 

masyarakat yang mendefinisikan identitas unik masyarakat kota Sungai 

Penuh. Masyarakat Kumun Debai kota Sungai Penuh yang tinggal di 

wilayah Provinsi Jambi, merupakan salah satu contoh komunitas yang 



 

Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal | 233 

masih memegang teguh tradisi dan Folklor warisan leluhur (Monita 

Precillia, 2024). Di Kumun Debai terdapat berbagai sastra lisan ataupun 

tradisi lisan yang berkembang di tengah masyarakat, seperti; Kunoung 

(cerita rakyat), Petatah-petitih, Mantra, Tale (Lagu tradisional Kerinci), 

dll (wawancara, Agustina di Kumun Mudik). Pada umumnya sastra 

tersebut merupakan rangkaian dari pantun-pantun yang terdiri dari a-b 

a-b. beberapa sastra lisan (Folklor) yang berkembang di masyarakat 

Kumun Debai:  

 

A. Kunoung  

Kunoung juga dapat diartikan sebagai cerita rakyat (folktales) 

merupakan narasi atau kisah tradisional yang berkembang dan 

diwariskan secara lisan di dalam masyarakat Kumun Debai. Cerita 

rakyat tersebut hadir secara anonim, tanpa diketahui siapa pencipta 

awalnya, dan kemudian disebarkan melalui mulut ke mulut. Penyebaran 

atau pengkisahannya biasa dilakukan orang tuatua dahulu di saat malam 

hari menjelang tidur kepada anak-anaknya ataupun disela-sela waktu 

istirahat berkerja (Wawancara, Permawati di Kumun Mudik). Hal 

tersebut berfungsi untuk membangun kedekatan emosi antara anak dan 

orang tua  ataupun dengan masyarakat sekitar (Wawancara, Kasmawati 

di Kumun Mudik). Cara pengisah berkunoung tidak hanya duduk saja 

tetapi kadang kala pengisah memperagakan tokoh-tokoh ataupun 

karakter yang ada dalam cerita. 

Ciri-ciri utama Kunoung antara lain:  

a) Sifat Tradisional: berebentuk cerita rakyat yang telah ada 

sejak zaman dahulu dan diwariskan secara turun-temurun. 

Versi-versi cerita dapat bervariasi seiring perkembangan 

waktu dan penyebarannya di masyarakat.  

b) Anonim: Tidak diketahui secara pasti siapa pencipta atau 

pengarang awal kisah. Kisah dianggap sebagai milik 

bersama masyarakat Kumun Debai.  

c) Lisan: Cerita awalnya disampaikan dan disebarkan melalui 

tradisi lisan, dari mulut ke mulut. Namun saat ini, adanya 

upaya untuk mendokumentasikan cerita rakyat secara 

tertulis.  



234 | Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal 

d) Beragam Fungsi: Cerita rakyat dapat berfungsi untuk 

menghibur, mendidik, menyampaikan nilai-nilai, maupun 

menjelaskan fenomena alam. Cerita rakyat sering kali 

memuat unsur magis, supernatural, atau mistis.  

 

Beberapa kisah yang sering diceritakan oleh orang tua kepada 

anaknya, seperti; cerita ku tiao, si pahit lidah, mata empat, putai, 

ataupun cerita hantu- hantu (hantu tinggi dan hantu suluh). Cerita 

tersebut merupakan mitos-mitos di masyarakat yang tidak pasti 

kebenarannya, namun di setiap versi alur cerita pasti diselipkan nasehat 

ataupun pesan dalam kehidupan sosial masyarakat (Wawancara, 

Permawati di Kumun Mudik). Salah contoh satu kisah yang kunoung 

berjudul putri tangguk:  

Dahulu kala, ada sebuah negeri yang bernama Negeri Bunga yang berada 

di kecamatan Danau Kerinci. Di sana hiduplah seorang perempuan 

bernama Putri Tangguk dan suami beserta ketujuh anaknya. Putri Tangguk 

dan suaminya bekerja sebagai petani. Setiap hari, Putri Tangguk dan 

suaminya bekerja membajak sawah demi memenuhi kebutuhan hidup 

keluarganya. Mereka bekerja sampai lupa untuk mengurusi anak-anaknya 

dan juga berhubungan dengan keluarga mereka. Putri Tangguk menyadari 

bahwa ia pun harus mengurusi anak-anaknya serta keluarganya. Putri 

Tangguk mengatakan kepada suaminya bahwa mereka harus bekerja 

sampai gudang persediaan padi mereka penuh sehingga mereka tidak perlu 

bekerja selama persediaan masih cukup. Ia mengatakan kepada suaminya 

demikian dan suaminya pun menyetujunyai. Mereka pun mulai bekerja 

untuk memenuhi gudang persediaan padi mereka. Suatu hari Putri 

Tangguk sedang berjalan ke sawah bersama dengan suami beserta ketujuh 

anaknya. Jalan sedang licin karena hujan yang turun. Putri Tangguk pun 

terpeleset, ia marah dan memaki jalanan tersebut. Sepulang dari sawah, 

Putri Tangguk menabur padi di jalanan tersebut agar jalanan tersebut tidak 

licin. Setelah hari itu, gudang persediaan penuh oleh padi dan Putri 

tangguk bersama suaminya tidak perlu bekerja karena persedian padi yang 

cukup. Ia pun bekerja menenun kain untuk mengisi waktu kosongnya 

sambil mengurusi anak-anak dan keluarganya. Namun, hari seperti itu 

tidak berlangsung lama. Karena pada esok hari, ketujuh anak Putri 

Tangguk merengek karena kelaparan. Putri Tangguk kemudian pergi 

untuk memeriksa persediaan padi yang ada di gudang. Ia terkejut dan 

panik saat mengetahui bahwa persediaan padi sudah tidak ada di gudang. 

Ia tidak habis pikir karena seharusnya persediaan padi tersebut cukup 



 

Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal | 235 

untuk waktu yang lama.  Sepulangnya dari gudang, ia melintasi jalan di 

mana ia membuang padi agar jalan tersebut tidak licin, Ia menyadari 

seharusnya tidak melakukan itu. Saat malam hari tiba, Putri Tangguk 

bermimpi ia berjumpa dengan seseorang laki-laki tua. Laki-laki itu 

mengatakan bahwa Putri Tangguk beserta keluarganya akan hidup 

sengsara karena ia telah membuang padi di jalan. Putri Tangguk terbangun 

dari mimpinya lalu menangis, Ia menyesali perbuatannya.  

 

Kisah Putri Tangguk bisa di kunoungkan dengan pengembangan 

alur yang berbeda-beda sesuai keinginan si pengisah. Namun pesan 

yang disampaikan dalam cerita umumnya hampir sama seperti; tidak 

boleh membuang padi (makanan sembarangan) sebab dengan begitu 

kita tidak menghormati makanan dan akan kesulitan mendapatkan 

makan, serta meskipun dalam keadaan marah kita tidak boleh berbicara 

sembarangan sebab harus menjaga ucapan dan tingkah laku. 

 

B. Petatah-petitih 

Petatah-petitih Kumun Debai adalah wujud ekspresi lisan 

masyarakat Kumun Debai yang umumnya dipakai dalam bahasa adat 

Kumun. Karakteristik kategori petatah-petitih dari aspek struktur 

bahasanya ditandai dengan tiga hal: 1) larik-larik (kalimat/tuturan), 2) 

tidak didahului oleh sampiran (larik-larik bayangan/teka-teki), 3) 

jumlah larik-larik pepatah-petitih tidak terikat dari segi jumlah sehingga 

sifatnya lebih longgar. Pepatah petitih adat Kumun Debai yang sarat 

makna tidak hanya sebagai lipservice, tetapi perlu penghayatan dan 

penggalian makna yang lebih mendalam. Setiap kegiatan adat 

(syukuran, pernikahan, qurban, rapat adat, dll) diwajibkan 

menggunakan petatah petitih yang dilakukan oleh para pemangku adat 

tuan rumah penyelenggara kegiatan. Petatah petitih di lakukan oleh 

ninik mamak dan tengganai yang di buka oleh depati. Petatah-petitih 

merupakan hal wajib dan memiliki aturan-aturan tertentu di lembaga 

adat Kumun, jika melanggar para pemangku adat di perbolehkan 

memberikan sanksi ataupun denda adat (Padri Depati, wawancara di 

kumun hilir). Petatah-petitih yang digunakan dalam kegiatan di 

sesuaikan dengan kegiatan apa yang dilakukan. Seperti contoh petatah-

petitih mempersilahkan makan dalam sebuah kegiatan atau acara;  

Permulaan mempersilahkan makan/minum kawo;  



236 | Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal 

Mano kayo wakil yang berhadir…. Bak selukoh ngatao : Tuoh gading 

cilako pinggan retak pinggan tando ndak pecah Apo unding ilok sudah 

makan kinai kantai ndak nyampai kato sepatah  

Apo kok kinai……  

  Artinya: Dimana tuan 

wakil yang hadir…    

 Bak pepatah 

mengatakan:  

     Lempar gading celaka piring  

     Retak piring tanda mau pecah  

Apa yang di runding bagus setelah makan 

sekarang kawan akan menyampaikan 

sepatah kata  

 apa yang sekarang…… (kegiatan yang sedang dilaksanakan) 

   

 Permulaan Jawab  

  Lah sampai itoh kayo sepengkalan…..  

  Nan kinai bagi kamai pulao, Bak kato adat mangatokan:  

  Gayung besambut kato berjawab  

Gayung datang gayung disambut  

Kato datang kato di jawab  

Hendak berjalan jauh kaki lah berat bergantung tulang  

Hendak perago panjang waktu lah suntuk pulo….  

    Artinya: Sudah sampaikah itu tuan penyelenggara….  

      Yang sekarang kami lagi, bak kata adat mengatakan:  

       Gayung bersambut kata berjawab  

       Gayung datang gayung disambut  

       Kata datang kata di jawab  

       Hendak berjalan jauh kaki sudah berat bergantung tulang  

Hendak menyampaikan petatah-petitih panjang sudah tidak sempat lagi….  

 

 

 

  

C. Mantra  

Kumun Debai adalah sebuah wilayah yang telah mengalami 

modernisasi seperti bangsa Indonesia pada umumnya. Namun, 

kepercayaan ataupun budaya nenek moyang Kumun masih diyakini 

oleh masyarakat Kumun. Mantra adalah serangkaian kata atau frasa 

yang diucapkan secara berulang dengan tujuan tertentu, sering kali 



 

Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal | 237 

terkait dengan pengobatan, perlindungan, atau ritual keagamaan dan 

spiritual. Dalam konteks etnografi Kecamatan Kumun Debai di Kota 

Sungai Penuh, mantra memiliki peran penting dalam pengobatan 

tradisional dan budaya masyarakat setempat. Penggunaan mantra dalam 

kehidupan masih dapat ditemui seperti saat seseorang tibatiba pusing 

muntah-muntah itu dianggap “keteguran roh halus” (tasapao) 

dibacakan mantra, makna mantra bisa bersifat: denotatif (makna harfiah 

atau langsung dari kata-kata yang digunakan dalam mantra) atau 

konotatif (makna yang lebih dalam atau simbolis yang terkait dengan 

kepercayaan dan tradisi masyarakat).  

Keberadaan mantra di tengah masyarakat adat Kumun bukan 

berarti kalau ada yang sakit cukup di bacakan mantra tetapi mantra 

dianggap sebagai “obat lama/obat tua”, masyarakat tetap di anjurkan 

untuk berobat ke tenaga medis (Wawancara, Jari di Kumun Hilir). 

Mantra bukanlah hal yang asing bagi masyarakat Indonesia, mantra 

terdiri daripada kata-kata yang mempunyai kekuatan ghaib sehingga 

dapat berhubung dengan kuasa luar biasa dan bersifat sakral dengan 

orang yang berwibawa seperti bomoh. Mantra juga dilihat mempunyai 

falsafah yang tersendiri apabila dirangkai maksud yang tersirat dalam 

mantra tersebut (Waluyo, 1987).  Mantra biasanya digunakan oleh 

bomoh atau pun pawang yang penyebutannya boleh menimbulkan 

kuasa ghaib (Musa & Yunos, 2011). Mantra di Kumun Debai 

digunakan untuk berbagai tujuan, antara lain:  

a) Pengobatan: Mantra pengobatan digunakan untuk 

menyembuhkan berbagai penyakit seperti sakit perut, sakit 

gigi, luka bakar, dan lain-lain.  

b) Perlindungan: Mantra digunakan sebagai penangkal tubuh dari 

marabahaya atau roh jahat.  

c) Ritual: Mantra dibacakan dalam upacara rumah atau syukuran 

rumah baru, dan sebagai pawang hujan untuk mengendalikan 

cuaca (wawancara, Jari di Kumun Mudik).  

   

D. Tale  

Tale adalah genre nyanyian tradisional yang berkembang di daerah 

Kerinci, termasuk di kecamatan Kumun Debai. Tale merupakan salah 



238 | Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal 

satu bentuk kesenian vokal yang masih dilestarikan dan menjadi ciri 

khas budaya masyarakat setempat. Karakteristik utama Tale adalah:  

1) Lirik dan Melodi Khas Kerinci: Lirik Tale menggunakan 

bahasa Kerinci dengan pilihan kata-kata yang indah dan puitis.  

2) Melodinya memiliki ciri khas nada dan irama yang 

menggambarkan suasana alam dan kehidupan masyarakat 

Kerinci.  

3) Fungsi Sosial dan Budaya: Tale dinyanyikan pada berbagai 

acara adat, ritual, dan perayaan komunal. Berfungsi sebagai 

media untuk menyampaikan pesan, nasihat, dan nilai-nilai 

budaya Kerinci.  

4) Tradisi Lisan dan Improvisasi Tale pada awalnya diwariskan 

secara lisan, dinyanyikan dari mulut ke mulut. Penyanyi Tale 

memiliki keleluasaan untuk berimprovisasi pada lirik maupun 

melodinya.  

5) Kepiawaian Vokal Penampilan Tale membutuhkan 

kemampuan vokal yang terlatih, seperti teknik pernafasan, 

modulasi, dan pembawaan yang ekspresif (Wawancara, 

Agustina di Kumun Mudik)  

 

Di Kecamatan Kumun Debai, Tale masih dilestarikan dan diajarkan 

kepada generasi muda sebagai warisan budaya yang kaya akan nilai-

nilai luhur. Tradisi mendengarkan dan menyanyikan Tale menjadi 

bagian tak terpisahkan dari kehidupan sosial dan budaya masyarakat 

setempat (Agustina, wawancara di Kumun Mudik). Lagu-lagu daerah 

Kerinci, khususnya di Kumun Debai mempunyai peranan penting 

dalam mencerminkan budaya dan kehidupan masyarakatnya 

(Wulandari & Bahar, 2022). 

Dari penjelasan di atas dapat disimpulkan bahwa folklor (sastra 

lisan) memiliki peran penting dalam melestarikan identitas budaya  

masyarakat di kecamatan Kumun Debai kota Sungai Penuh, seperti:  

1. Pewarisan Nilai-Nilai Budaya:  

Folklor atau sastra lisan yang terdiri dari kunoung, tale, mantra, 

dan petatah-petitih (cerita rakyat, legenda, dan mitos) 

merupakan sarana efektif untuk mewariskan nilai-nilai budaya 

khas masyarakat Kumun Debai dari generasi ke generasi. 



 

Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal | 239 

Melalui penuturan lisan, nilainilai seperti kearifan lokal, 

kepercayaan, dan tradisi dapat disampaikan dan terinternalisasi 

dalam masyarakat Kumun Debai. Penjelasan tersebut sejalan 

dengan pengertian folklor merupakan bagian dari kebudayaan 

suatu kolektif, yang tersebar dan diwariskan secara turun-

temurun, di antara kolektif macam apa saja, secara tradisional 

dalam versi yang berbeda, baik dalam bentuk lisan maupun 

contoh yang disertai dengan gerak isyarat atau alat pembantu 

pengingat (James Danandjaja, 1984).  

 

2. Refleksi Identitas Budaya:  

Folklor merupakan cerminan dari identitas budaya masyarakat 

Kumun Debai melalui berbagai bentuk folklor, seperti 

kunoung, tale, mantra, dan petatah-petitih (cerita rakyat, 

legenda, dan mitos) masyarakat Kumun Debai dapat 

mengekspresikan dan memperkuat identitas budaya mereka. 

Sebagaimana dikemukakan oleh Danandjaja, folklor memiliki 

fungsi sebagai cermin identitas budaya masyarakat 

pendukungnya (James Danandjaja, 2007).  

 

3. Pelestarian Tradisi dan Kearifan Lokal:  

Folklor berperan dalam melestarikan tradisi dan kearifan lokal 

masyarakat Kumun Debai melalui penuturan lisan, tradisi dan 

kearifan lokal yang khas dapat dipertahankan dan diwariskan 

kepada generasi muda sehingga folklore tersebut tidak hilang 

(tereliminasi) di tengah masyarakat Kumun Debai. Hal ini 

sejalan dengan fungsi folklor, folklore dapat berfungsi sebagai 

sarana pemeliharaan tradisi dan kearifan lokal masyarakat.  

4. Pembentukan Karakter dan Jati Diri:  

Folklor dapat berkontribusi dalam pembentukan karakter dan 

jati diri masyarakat Kumun Debai melalui cerita-cerita rakyat, 

nilai-nilai luhur, norma-norma, dan keteladanan yang 

disampaikan, sehingga mempengaruhi pembentukan karakter 

dan identitas budaya masyarakat Kumun Debai. Hal ini sesuai 

dengan pendapat bahwa folklor memiliki peran dalam 



240 | Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal 

pembentukan karakter dan jati diri masyarakat (Pudentia, 

2015).  

  

PENUTUP 

Tradisi lisan di Kecamatan Kumun Debai memiliki peran penting 

dalam mempertahankan identitas budaya masyarakat. Dengan 

memahami mekanisme komunikasi dalam tradisi lisan melalui teori 

Gerald C. Miller, kita dapat melihat bagaimana tradisi ini dapat terus 

dilestarikan dalam menghadapi tantangan globalisasi dan modernisasi. 

Tradisi lisan, dalam bentuk cerita rakyat dan seni pertunjukan 

tradisional, memiliki peran penting dalam melestarikan warisan budaya 

di Kecamatan Kumun Debai. Folklor lokal seperti legenda Kunoung 

dan nyanyian tradisional Tale telah menjadi bagian integral dari 

identitas budaya masyarakat setempat. Melalui pewarisan dan 

penyebaran tradisi lisan secara turun-temurun, nilai-nilai kearifan lokal, 

pengetahuan tradisional, dan filosofi hidup masyarakat Kumun Debai 

dapat terus dipertahankan dan diwariskan kepada generasi berikutnya. 

Kondisi tersebut membantu memperkuat rasa memiliki dan kebanggaan 

terhadap warisan budaya tersebut. Keterlibatan aktif masyarakat, 

pemerintah daerah, dan pemangku kepentingan lainnya menjadi kunci 

keberhasilan dalam menjaga keberlangsungan tradisi tersebut. 

Meskipun menghadapi tantangan modernisasi dan globalisasi, 

masyarakat Kumun Debai tetap berupaya mempertahankan identitas 

budaya mereka melalui pelestarian tradisi lisan. Hal tersebut 

menunjukkan kuatnya komitmen dan rasa memiliki masyarakat 

terhadap warisan budaya yang telah menjadi bagian tak terpisahkan dari 

kehidupan sosial dan spiritual masyarakat setempat.  

  

 

REFERENSI 

Amir, A. (2013). Sastra Lisan Indonesia. Penerbit Andi.  

Andalas, E. F. (2018). Meninjau Identitas Budaya Jawa di Era 

Globalisasi: Panji Sebuah Representasi Identitas Lokal Jawa Timur. 

In Conference: Budaya Jawa dalam Tantangan Globalisasi dan 

Pengembangan Budaya Nasional. Universitas Muhammadiyah 

Malang.https://www.researchgate.net/publication/323143710_Me



 

Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal | 241 

ninjau_Identitas_Budaya_Jawa_di_Era_Globalisasi_Panji_Sebuah

_Representasi_Identitas_Lokal_Jawa_Timur  

Ardiwidjaja, R. (2018). Arkeowisata: Mengembangkan Daya Tarik 

Pelestarian Warisan Budaya. Deepublish (Grup Penerbitan CV 

Budi Utama).  

Danandjaja, Jame. (1984). Folklor Indonesia: Ilmu Gosip, Dongeng, 

Dan Lain-la. Grafiti Pers.  

Danandjaja, James. (1984). Folklor Indonesia: Ilmu Gosip, Dongeng, 

dan Lain-Lain (cetakan pe). Jakarta Grafiti Pers.  

Danandjaja, James. (2007). Folklor Indonesia: ilmu gosip, dongeng, 

dan lain-lain. Pustaka Utama Grafiti.  

Davison, G., & Conville, C. M. (1991). A Heritage Handbook. Allen & 

Unwin.  

Endraswara, S. (2013). Folklor Nusantara. Ombak.  

Galla, A. (2001). Guidebook for the Participation of Young People in 

Heritage Conservation. Hall and jones Advertising.  

Hasanah, L. U. (Universitas 17 A. 1945 surabaya), & Andari, N. 

(Universitas 17 A. 1945 S. (2021). Tradisi Lisan sebagai Media 

Pembelajaran Nilai Sosial dan Budaya Masyarakat. Jurnal Ilmiah 

FONEMA : Jurnal Edukasi Bahasa Dan Sastra Indonesia, 4(2), 

48–66. https://doi.org/http://dx.doi.org/10.25139/fn.v4i1. 3232  

Helida, A. (2016). Perhelatan kenduri sko sebagai sebuah pesan 

kebudayaan masyarakat Kerinci di taman nasional Kerinci Seblat. 

Masyarakat, Kebudayaan Dan Politik, 29(1), 34–43. 

https://doi.org/https://doi.org/10.20473/mkp.V29I12016.34-43  

Herman, S., Rahmiati, R., & Yanita, M. (2016). Modifikasi Tata Rias 

Pengantin dalam Upacara Pernikahan Adat di Kecamatan Kumun 

Debai Kabupaten Kerinci. Home Economics and Tourism: A Social 

Sciences Journal, 11(1). 

https://ejournal.unp.ac.id/index.php/jhet/article/view/5822  

Idris, prof. H. idris Djakfar Depati Agung, S., & SE, I. I. (1995). hukum 

waris adat kerinci. Pustaka ANDA Sungai Penuh.  

J, P. S., & Idris, I. (n.d.). Penyelesaian Sengketa Tanah Kavling 

Perumahan Pada Masyarakat Hukum Adat Di Wilayah Kerinci 

Kecamatan Kumun Debai. 2021, 2(2), 196–22. 

https://doi.org/https://doi.org/10.22437/zaaken.v2i2.12239  



242 | Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal 

Karmadi, A. D. (2007). BUDAYA LOKAL SEBAGAI WARISAN 

BUDAYA DAN UPAYA PELESTARIANNYA. In Budaya 

Daerah Jawa Tengah (Balai Pelestarian Sejarah Dan Nilai 

Tradisional Yogyakarta Bekerjasama Dengan Dinas Pendidikan 

Dan Kebudayaan Propinsi Jawa Tengah). http://www.yayasan-

kertagama.org/article/article1.pdf  

Kusbiyanto, M. (2015). UPAYA MENCEGAH HILANGNYA 

WAYANG KULIT SEBAGAI EKSPRESI BUDAYA WARISAN 

BUDAYA BANGSA. Jurnal Hukum Dan Pembangunan-45, 4, 

589–606. 

https://d1wqtxts1xzle7.cloudfront.net/73770404/46libre.pdf?1635

462186=&response-

contentdisposition=inline%3B+filename%3DUpaya_Mencegah_

Hilangnya_Wayang_Kulit_Se.pdf&Expires=1708467450&Signat

ure=fRB3jI-

ZsqvW3IBj23IF1cOO~U2rsN8k3ig5LgWYmeNFzAhvdDei3c87

kBG  

Mardiansyah, E., & Precillia, M. (2021). PASIA MAIMBAU 

(SEBUAH EKSPRESI TENTANG  

KEPUNAHAN IKAN BILIH): VISUALISASI KERESAHAN ANAK 

NAGARI. Jurnal Seni Makalangan, 8(2). 

https://doi.org/10.26742/MKLNG.V8I2.1795  

Musa, A., & Yunos, Y. (2011). Simptom-simptom penyakit dalam 

Main Teri: Satu kajian kes di kampung Pasir Mas Kelantan. Jurnal 

Melayu, 8, 233–249.  

Navis, A. A. (1984). Alam terkembang jadi guru : adat dan kebudayaan 

Minangkabau (cetakan 1). PT Grafiti Pers.  

Precillia, Monita, & Julisa, A. (2022). FUNGSI PAKAIAN ADAT 

DEPATI DAN NINIK MAMAK KECAMATAN KUMUN 

DEBAI KOTA SUNGAI PENUH. Jurnal Cerano Seni | 

Pengkajian  Dan  Penciptaan  Seni  Pertunjukan, 1(01), 

26–40. https://doi.org/10.22437/cs.v1i01.18690  

Precillia, Monita, Mardiansyah, E., & Arimbi, D. (2023). Pertunjukan 

Tari Piring Kumun Sebagai Representasi Sosiologi Gender dan 

Upaya Pelestarian Adat Budaya Kerinci Piring Kumun Dance 

Performance as a Representation of Gender Sociology and Efforts 

to Preserve Kerinci Cultural Customs. Jurnal Sendratasik; Jurnal 



 

Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal | 243 

Ilmiah Pendidikan Seni Pertunjukan, 12, 364– 379. 

https://doi.org/10.24036/js.v12i3.124845  

Precillia, Monita., & Julisa, A. (2022). FUNGSI PAKAIAN ADAT 

DEPATI DAN NINIK MAMAK KECAMATAN KUMUN 

DEBAI KOTA SUNGAI PENUH Monita Precillia, Atik Julisa. 

Carano Seni, 01, 31–45. 

https://onlinejournal.unja.ac.id/gurindam/article/view/18690/1370

0  

Precillia, Monita. (2023). Intertekstual Lakon Randai Sabai Nan Aluih 

Karya Efyuhardi Dalam Lakon Pray For Sabai. Tamumatra : Jurnal 

Seni Pertunjukan, 5(2), 122–140. 

 https://doi.org/10.29408/tmmt.v5i2.7885  

Precillia, Monita. (2024). Peran Folklor dalam Pembentukan dan 

Pemeliharaan Identitas Budaya Masyarakat Kumun Debai : Sebuah 

Analisis Etnografis The Role of Folklor e in the Formation and 

Maintenance of Cultural Identity in the Kumun Debai Community : 

An Ethnographic Analysis. Jurnal Sendratasik; Jurnal Ilmiah 

Pendidikan Seni Pertunjukan, 13, 48–61. 

https://doi.org/10.24036/js.v13i2.129217  

Pudentia MPSS (Ed.). (2015). Metodologi Kajian Tradisi Lisan (Edisi 

Revi). Yayasan Pustaka Obor Indonesia.  

Putri Lusianti, L., & Rani, F. (2012). Model Diplomasi Indonesia 

Terhadap UNESCO Dalam Mematenkan Batik Sebagai Warisan 

Budaya Indonesia Tahun 2009. Jurnal Transnasional, 3(2),  1–

19. 

http://suaramerdeka.com/v1/index.php/read/cetak/2009/10/02/824

87/10/Diplomasi.K  

Rohmadi, R. W., Maulana, A. K., & Suprapto, S. (2021). Representasi 

Tradisi Lisan Dalam Tradisi Jawa Methik Pari Dan Gejug Lesung. 

Jurnal Diwangkara, 1(1), 36–41.  

Sedyawati, E., & Et.al. (2015). Metodologi Kajian Tradisi Lisan 

(Revisi). Asosiasi Tradisi Lisan (ATL) bekerjasama  dengan 

yayasan Pustaka Obor Indonesia.  

https://books.google.co.id/books?hl=id&lr=&id=tCBIDAAAQBA

J&oi=fnd&pg=PR1&dq=Tradisi+Lisan&ots=AaFJ8mBAoZ&sig

=YuB5SzC5K5dmTTWBtwKk64Irmqw&redir_esc 

=y#v=onepage&q=Tradisi Lisan&f=false  



244 | Eksplorasi dan Elaborasi Budaya Lokal 

Sibarani, R. (2012). Kearifan Lokal: Hakikat, Peran dan Metode 

Tradisi Lisan. Asosiasi Tradisi Lisan (ATL) bekerjasama dengan 

yayasan pustakaObor Indonesia.  

Sibarani, R. (2014). Pembentukan KARAKTER Yang Arif. In Badan 

Perpustakaan, Arsip, dan Dokumentasi Provinsi Sumatera Utara. 

Badan Perpustakaan, Arsip, dan Dokumentasi Provinsi Sumatera 

Utara.  

Sibarani, R. (2015). Pendekatan Antropolinguistik Terhadap Kajian 

Tradisi Lisan. RETORIKA: Jurnal Ilmu Bahasa, 1(1), 1. 

https://doi.org/10.22225/jr.v1i1.9  

Supriatin, Y. M. (2012). NTRADISI LISAN DAN IDENTITAS 

BANGSA: STUDI KASUS KAMPUNG ADAT SINARRESMI, 

SUKABUMIo Title. PATANJALA: Jurnal Penelitian Sejarah Dan 

Buadaya, 4(3).  

https://doi.org/http://dx.doi.org/10.30959/patanjala.v4i3.155 

Waluyo, H. J. (1987). Teori dan aspirasi puisi. Penerbit Erlangga.  

Wardi, Z. (2019). UPAYA MENCEGAH HILANGNYA WAYANG 

KULIT SEBAGAI EKSPRESI BUDAYA WARISAN BUDAYA 

BANGSA. Pena; Jurnal Ilmu Pengetahuan dan Teknologi, 33(2), 

2019. http://www.ghbook.ir/index.php?name= فرهنگ و  رسانه   های 

option=com_dbook&task=readonline&book_id=13650&pag&نوین

e=73&chkhashk=ED9C9 

491B4&Itemid=218&lang=fa&tmpl=component%0Ahttp://www.

albayan.ae%0Ahttps://sch 

olar.google.co.id/scholar?hl=en&q=APLIKASI+PENGENA  

Ws, H. (2015). Kearifan Lokal Dalam Tradisi Lisan Kepercayaan 

Rakyat Ungkapan Larangan. Kembara: Jurnal Keilmuan Bahasa, 

Sastra, Dan Pengajarannya, 1(2), 198–204.  

Wulandari, S., & Bahar, M. (2022). UNGKAPAN TRADISIONAL 

MASYARAKAT KERINCI SEBAGAI SUMBER NILAI 

MORAL UNTUK PENDIDIKAN KARAKTER (THE 

TRADITIONAL EXPRESSION OF THE KERINCI 

COMMUNITY AS A SOURCE OF MORAL VALUES FOR 

CHARACTER EDUCATION). Kandai, 18(1). 

https://doi.org/https://doi.org/10.26499/jk.v18i1.2885  

  

 

https://doi.org/http:/dx.doi.org/10.30959/patanjala.v4i3.155

