KOROMONG SENI RITUAL
KESUBURAN SEBAGAI IDENTITAS
MASYARAKAT DESA SUKAHAYU
RANCAKALONG - SUMEDANG

Asep Jatnika




PENDAHULUAN
Sumedang sebagai puseur budaya Sunda juga didasarkan

pada kekuatan budaya tradisional Sunda yang masih dipegang
teguh oleh masyarakat dalam kehidupan sehari-hari. Hal ini
tercermin dalam berbagai aspek kehidupan, mulai dari kesenian,
adat istiadat, hingga filosofi hidup yang tetap dijaga dan
diwariskan secara turun-temurun. Seiring dengan pernyataan
tersebut (Thohir, 2013, hlm. 149) menyatakan, bahwa:.

Sumedang dinyatakan atau menyatakan diri sebagai Puseur
Budaya Sunda ditopang oleh beberapa aspek, selain modal sejarah,
warisan bangunan dan benda-benda budaya dan artefaktual juga
adat di setiap daerah, desa dan kecamatan menunjukkan kekayaan
tradisi dan adat ke Sundaan dan ke Islaman. Beberapa fenomena
dan refleksi keagamaan dan kesundaan jelas membaur dalam
wadah  berbagai upacara adat dan tradisi  sosial
kemasyarakatannya.

Rancakalong sebagai salah satu wilayah di Kabupaten
Sumedang merupakan salah satu daerah yang memiliki corak
kesenian yang beraneka macam, salah satunya adalah kesenian
yang bersifat ritual yaitu seni koromong. Koromong adalah salah
satu jenis kesenian tradisional yang hidup dan berkembang di
salah satu kampung bernama Cikubang, Desa Sukahayu,
Kecamatan Rancakalong, Kabupaten Sumedang. Konteks
penyajian terutama dari sisi fungsinya sebagai sarana upacara
penghormatan terhadap dewi padi, atau ada yang menyebutnya
Dewi Sri atau Nyai Mas Pohaci Sang Hyang Sri, adapun fungsi
lainnya yaitu sebagai media hiburan para petani setelah selesai
menuai padi di sawah atau di huma. Pelaksanaan dalam konteks
upacara biasanya dilakukan pada waktu sasaka 14 yang
bertepatan dengan kelahiran Nabi Muhamad SAW, serta

pelaksanan upacara dilakukan di dalam rumah.



Cikal bakal tumbuh kembangnya bentuk seni pada dasarnya
terusung oleh peristiwa yang berbau kepercayaan tradisional
adanya proses pembauran antara usur kepercayaan animisme
dan agama terutama Hindu dan Budha. (Subagja, 1981, hlm. 76)
berpandapat bahwa Animisme terutama tersebar di antara
golongan penduduk yang hidup dari pertanian. Animisme
seringkali sejajar dengan kepercayaan kepada Tuhan Yang Maha
Esa, yang mengisi kekosongan iman ketuhanan dengan
mengkhayalkan dewa-dewi dan roh pengantara. Kepercayaan
itu sebagian besar berkembang dikalangan rakyat dan sedikit
kemungkinan berkembang dikalangan para bangsawan,
sehingga sesungguhnya jenis seni di Sumedang khususnya
daerah Sukahayu pada awalnya lahir dari kalangan rakyat
sebagai hasil dari ritus-ritus pertanian dan alam.

Kampung Cikubang Desa Sukahayu yang berada di wilayah
Kecamatan Rancakalong merupakan suatu bagian dari wilayah
Kabupaten Sumedang, dan wilayah Sumedang ini mempunyai
sebutan Sunda Parahyangan, meliputi daerah-daerah yang
dipengaruhi Mataram-Sultan Agung (Sumardjo,2003,hlm.103).
Secara realitas masyarakat Desa Sukahayu kampung Cukubang
mayoritas muslim, tetapi masih sangat kental unsur
kepercayaan di luar Islam, dalam pola kehidupan sehari-hari.
Sistem kepercayaan itu merupakan tujuan untuk memelihara
keseimbangan alam lingkungan sekitar kehidupan mereka yang
divisualkan melalui upacara magis, yakni dengan harapan
mampu menghasilkan keseimbangan dalam pranata kehidupan
sosial sehari-hari. Berarti dalam hal ini kesenian dijadikan
sebagai sarana atau media komunikasi antara masyarakat
dengan yang dianggap mempunyai kekuatan magis dalam hal
ini Sanghyang Sri.



Seni ritual koromong tidak memperlihatkan kerumitan dan
kecanggihan ekspresi estetika yang tinggi, tetapi dalam
kesederhanaannya sekalipun ternyata sarat dengan makna yang
simbolis mengenai kehidupan masyarakat pemiliknya. Upaya
beradaptasi dengan lingkungan kesenian diciptakan atas dasar
kehidupan dan tujuannya untuk memenuhi salah satu
kebutuhan manusia. Dalam ekspresi ungkapnya selain
mengutamakan estetika juga mengutamakan simbol-simbol
kehidupan yang maknanya hanya bisa dibaca dengan kearifan
berfikir dan kearifan rasa. Sejalan dengan pernyataan itu,
(Kincaid dan Schramm,dalam Jaeni, 2004, hlm. 14) dengan
menggunakan model komunikasi secara linear, menyatakan
bahwa makna yang terkandung oleh suatu simbol bukan
terletak pada simbol itu sendiri manusialah yang memberikan
makna. Upacara dipahami sebagai ekspresi ungkapan
keyakinan yang berhubungan dengan berbagai macam
peristiwa yang dipandang penting bagi kehidupan manusia.
Sebagai sistem komunikasi simbolik, pemahaman atas seni
koromong yang di dalamnya kental dengan kandungan ritual,
dapat diinterpretasi bahwa upacara adalah pernyataan yang
bersifat simbolik sebagai sistem komunikasi yang
mengkomunikasikan keyakinan pengikutnya kepada sekalian
orang (Leach dan Moris dalam Goldscmidt dan Radam, 2001:2).
Upacara merupakan wujud nyata dari keyakinan dan
kepercayaan pendukung upacara tersebut, karena upacara
adalah upaya untuk membenarkan keyakinan masyarakatnya
terhadap sesuatu yang dikultuskan.

Kehidupan masyarakat Sukahayu merupakan hasil dari
kebudayaan yang dibingkai menurut konsep simbolik yang
diwariskan dari generasi ke generasi. Pola pewarisan menurut
(Cavalli-Sforza dan Peidman dalam Sumiati 2014. hlm. 173-174)
mengungkapkan bahwa:



Pewarisan memiliki tiga bentuk yaitu pola ‘pewarisan tegak’
(vertical transmission), mendatar, dan miring. Bentuk pewarisan/
pemindahan tegak, orang tua mewariskan nilai, keterampilan,
keyakinan, motif budaya, dan sebagainya kepada anak cucu. Pola
pemindahan mendatar adalah apabila seseorang belajar dari
sebayanya yang dimulai sejak lahir sampai dewasa. Adapun pola
pewarisan miring dimaksudkan sebagai ajang belajar seseorang
dari orang dewasa dan lembaga-lembaga.

Pewarisan yang terjadi dalam koromong yaitu pewarisan
tegak dan mendatar, walaupun untuk kondisi saat ini proses
pewarisan tidak terjadi seperti genersi sebelumnya. Untuk
proses pewarisan banyak kendala karena terjadi perubahan
selera dan pemahaman terhadap seni koromong terutama

hubungannya dengan ritual.

ISI
Kepercayan Masyarakat Sukahayu Terhadap Sanghyang Sri

Perpaduan mitos dengan agama Islam yang menjadi latar
belakang yang dianut oleh mayoritas warga masyarakat
Sukahayu banyak divisualkan dalam bentuk kesenian, seperti
halnya Seni Koromong. Mereka berkeyakinan akan keberadaan
Sanghyang Sri sebagai dewi kesuburan yang memberi berkah
keselamatan serta penghasilan melimpah pada lahan pertanian.
Sukahayu sebagai daerah agamis sebagian besar masyarakat
memeluk dan taat terhadap ajaran agama Islam, namun
keyakinan mereka terhadap Sanghyang Sri tetap konsisten
menjadi bagian dari pola perilaku kehidupan masyarakat.
Keyakinan masyarakat terhadap Sanghyang Sri tidak bisa
dihilangkan dan menganggap bahwa kepercayaannya tersebut
merupakan kebudayaan. Kehadiran atau keberadaan upacara
dipandang oleh Radam (2001: 1) sebagai upaya membenarkan
keyakinan. Keyakinan dengan praktik religius hanyalah sebagai



tata cara manusia untuk mengungkapkan dan mewujudkan
keharmonisan antara dirinya dengan keseluruhan alam ini.
Ungkapan rasa keyakinan masyarakat terhadap terhadap hal
gaib dituangkan dalam bentuk ritus. Religiusitas itu tercermin
dari pola perilaku serta sikap masyarakat yang divisualkan
dalam bentuk upacara, dan seni koromong sebagai media
ungkap ritus. Religi menjanjikan pada manusia hubungan erat
antara alam, sesama manusia, daya adiduniawi, dan bahkan
dengan yang Ilahi.

Perilaku ritus masyarakat bersumber pada kepercayaan
terhadap hal yang bersifat adikodrati, dalam hal ini Sanghyang
Sri sebagai dewi padi, tindakan tersebut terutama tertuang
dalam bentuk ritual. Esensi yang terdapat dalam Seni Koromong
dapat dilihat dalam suatu perilaku ritual dan keagamaan
masyarakat Sukahayu. Analisis terhadap perilaku ritual
mempunyai arti penting dalam studi ini karena warga
masyarakat tidak memberi penjelasan khusus mengenai arti
agama bagi mereka. Pada intinya ritus memuat kandungan
kepercayaan, dilihat secara emosional memperkuat ikatan
solidaritas di antara individu atau kelompok, juga merefleksikan
mengenai pemahaman tentang fungsi sosial secara psikologis
dalam kehidupan masyarakat.

Sebagai masyarakat agraris tradisional warga masyarakat
Sukahayu mayoritas bermata pencaharian sebagai petani penanam
padi, dalam peristiwa yang berhubungan dengan padi pasti identik
dengan Sanghyang Sri, diipercaya sebagai ibu padi, pelindung
tanaman, dan sebagai simbol kesuburan. Seperti menurut (Suyami,
2001,hlm. 2) Dewi Sri atau Sanghyang Sri sebagai tokoh mitis yang
dapat mempengaruhi kehidupan manusia, yaitu sebagai pelindung
pertanian khususnya dan kebahagiaan pada umumnya. Sanghyang
Sri sering diidentikkan dengan dewi padi, dewi kekayaan, dewi



kesuburan, = kemakmuran, dewi yang melimpahi ketenaran,
kesuksesan, dapat memberi umur panjang, sehat, dan banyak anak.
Ceritera yang bersifat mitos yang hubungannya dengan Sanghyang
Sri merupakan bagian yang tidak bisa dipisahkan bagi masyarakat

agraris.

Padi Sebagai Visualisasi SanghyangSri

Setiap penyelenggaraan seni Koromong berfungsi sebagai
sarana upacara, tujuannya untuk mupusti padi sebagai bahan
makanan pokok seluruh masyarakat. Cara mupusti padi seperti
itu, para petani mengungkapkan rasa hormat dan terima kasih
kepada Tuhan dan kepada Sanghyang Sri sebagai tokoh simbolik
yang mereka kultuskan. Warga masyarakat Cikubang masih
tetap setia mempertahankan nilai kehidupan yang dibalut oleh
tradisi, serta melaksanakan dan mempercayai suatu kekuatan
magis melalui media kesenian yaitu Koromong. Sementara seni
Koromong hidup ditengah-tengah masyarakat khususnya di
daerah Kampung Cikubang Desa Sukahayu yang difungsikan
dalam tatanan kehidupannya yang berkaitan dengan masalah
kepercayaan dan hiburan. Untuk konteks kehidupan manusia
yang lebih luas, Koromong mempunyai fungsi yang sangat
berarti dalam pola kehidupan, yang menunjukkan keterkaitan
dalam penyelenggaraannya dengan kompleksitas kehidupan
masyarakat. Aktivitas yang tercermin dalam pertunjukan
koromong menjadi bagian dari keseluruhan kehidupan
komunitas masyarakat Cikubang Sukahayu.

Seni koromong merupakan bagian yang tidak bisa
dipisahkan dari tatanan kehidupan masyarakat Cikubang,
karena koromong sebagai media yang mempunyai peranan dan
fungsi penting untuk terselenggaranya upacara. Peritiwa dalam

koromong terdapat muatan sikap, tindakan, yang mengandung



makna ritual, makna ini mengindikasikan tentang arti dan
maksud dari bentuk tindakan simbolis yang terdapat di
dalamnya, sehingga fungsi dalam koromong merupakan

rangkaian yang sudah menjadi satu kesatuan.

Sekilas Tentang Koromong

Koromong adalah salah satu jenis kesenian tradisional yang
hidup dan berkembang di salah satu kampung bernama
Cikubang, Desa Sukahayu, Kecamatan Rancakalong, Kabupaten
Sumedang. Secara etimologis istilah koromong dalam Kamus
Umum Basa Sunda diartikan, sarupaning tatabeuhan tina parunggu,
yaitu sejenis alat tabuh yang terbuat dari perunggu. Berdasarkan
pada istilah koromong menurut (Deni, wawancara, Agustus
2025), diambil dari dua buah kata, yaitu kakara atau kokoro, dan
ngomong menjadi istilah koromong. Seni koromong dilihat dari
fungsinya digunakan sebagai media upacara untuk
menghormati Dewi Padi atau Dewi Kesuburan. Adapun dalam
penyajiannya pertunjukan ini merupakan perpaduan antara
musik, tari, dan media lainnya seperti  sesaji sebagai
persembahan kepada Sang Hyang Sri. Dipertegas menurut
(Nandang, wawancara, Agustus 2025), Koromong dibuat pada
tahun 1883 Masehi oleh Embah Wiguna atau ada yang
menyebutnya Embah Pangeran Bonang, sedangkan yang
memelihara gamelan koromong adalah Embah Pasayangan dan
Embah Pangbagongan Setelah berada di Cikubang gamelan
koromong menjadi hak milik masyarakat Cikubang yang
dipelihara dari satu generasi ke generasi. Mulai dari generasi
pertama eyang Santing turun ke eyang Uding, turun ke aki
Ahud, turun ke ibu Aminah serta suaminya bapak Sukatja, dan
diwariskan ke putranya yaitu Nandang dan sampai sekarang
yang bertanggung jawab memelihara koromong.



Seni Koromong dipercaya sebagai media upacara
penyambutan Sanghyang Sri merupakan bagian integral dari
budaya bercocok tanam padi. Dalam keterkaitannya dengan
budaya bercocok tanam pada masa  sebelumnya
penyelenggaraan Seni Koromong selalu menandai akhir masa
tanam dan untuk menyambut masa tanam berikutnya sebagai
puncak dari kegiatan kehidupan bertani sehingga masyarakat
percaya bahwa peristiwa ini dianggap bisa mempengaruhi
kesuburan tanah dan kesuburan alam.

Berubahnya pola perilaku masyarakat yang terpengaruh
oleh kemajuan teknologi, sehingga merubah pula pola pikir
masyarakat pendukung Seni Koromong tadi. Efek dari
perubahan tersebut mempengaruhi pola pikir serta
mempengaruhi fungsi dari Upacara Koromong, akan tetapi
tidak mengubah makna ritual dari Koromong yang tetap
dipertahankan karena didasari oleh kepercayaan lama yang
sudah mereka yakini secara turun temurun. Sehingga fungsi
Koromong tidak hanya dipakai sebagai sarana upacara tetapi
juga sudah diangkat sebagai media hiburan misalnya
dipertunjukkan dalam acara pesanan selamatan rumah,
khitanan, dan acara lainnya. Secara tradisi Koromong selalu
dipergelarkan satu tahun sekali sebagai sarana upacara, tetapi
dalam perkembangannya dikemas sebagai seni pertunjukan
untuk kepentingan pariwisata. Setelah dibukanya Desa wisata,
tempat pertunjukan seperti geotheater di Rancakalong sehingga
seni yang bersifat ritual seperti halnya Koromong mengalami
transformasi terutama dari sisi sajian. Dampak dari perubahan
tersebut terutama kedalaman ritus kurang nampak lebih ke arah
psedoritual yang dikemas dijadikan sebagai seni hiburan untuk
suguhan wisata baik domestik ataupun mancanegara. Sebagai



seni tontonan atau hiburan Koromong yang biasanya semalam
suntuk, kini dipergelarkan pada siang hari dengan durasi waktu
yang tidak seperti biasanya, di sini dikemas lebih singkat dengan
sesaji tidak lengkap juga struktur pertunjukan yang berbeda.
Seni Koromong memiliki fungsi yang sangat penting bagi
masyarakat Cikubang yaitu sebagai media upacara juga sebagai
media hiburan. Salah satu alasan mengapa koromong ini masih
terpelihara untuk konteks upacara penyambutan Sanghyang Sri,
karena koromong ini merupakan seni pertunjukan lama untuk

Sarana upacara.

Proses Ritual dalam Koromong

Kesenian koromong digunakan dalam konteks upacara adat
untuk menghormati Dewi Padi yang disajikan dalam bentuk
perpaduan antara musik dan tari, sehingga membentuk suatu
pertunjukan yang utuh. Proses penyajian dalam upacara mapag
Sanghyang Sri dalam koromong terdiri dari dua tahap yaitu
ritual ngamandian dan ritual inti, ini sudah menjadi ketentuan dan
harus dilaksanakan oleh masyarakat yang terlibat dalam

upacara.

1. Ritual Ngamandian.

Sebelum upacara inti dilaksanakan seminggu sebelumnya
tepatnya tanggal 9 Mulud diawali dengan acara memandikan
atau ngamandian sekaligus “menyucikan” alat-alat musik
koromong, juga barang pusaka diantaranya batu ali/ batu akik,
keris, atau benda lainnya yang dianggap keramat yang mana
benda tersebut akan dipersiapkan untuk keperluan pelaksanaan
upacara. Sarana yang digunakan untuk memandikan pusaka
dan gamelan koromong adalah air tawar yang dicampur dengan

comrang, yaitu sejenis lengkuas yang mempunyai rasa asam

10



ditumbuk serta diaduk dalam ember/jolang dicampur dengan
air jeruk nipis, kapur barus, dan air kelapa yang diberi mantera
oleh ketua adat atau saehu. Proses memandikan mulai dari keris,
bonang, goong, dan mantera yang dibacakan mantra/ jampi-

jampi.

2. Ritual Inti dalam Koromong

Seminggu setelah upacara memandikan yaitu tepatnya
waktu sasaka 14 yang jatuh pada tanggal 14 Mulud, merupakan
waktu diselenggarakannya upacara yang pelaksaannya sudah
mentradisi di dalam rumah. Waktu sasaka 14 yang jatuh pada
tanggal 14 Mulud, merupakan pelaksanaan upacara mapag
Sanghyang Sri yang bertepatan dengan kelahiran Nabi Muhamad
SAW, dimana tahapan penyajiannya sebagai berikut; bubuka,
ngalungsurkeun, tari sachu pameget, tari penghormatan, tari kelompok
laki-laki, tarisaehu istri (paibuan), tari kelompok wanita , siraman atau
nyiram ineban, dan diakhiri dengan acara Nginebkeun. Penyajian
upacara koromong biasanya ditampilkan enam lagu pokok dan
tiga lagu tambahan, yang terbagi dalam enam bagian
pertunjukan, yaitu:

a. Bubuka

Pada bagian bubuka diawali dengan melakukan do’a

bersama yang dipimpin oleh orang yang mempunyai

pengaruh biasanya orang yang dituakan atau sesepuh

kampung, disini sesepuh kampung mengulas mengenai

tujuan dilaksanakannya upacara, dengan do’a bersama

membacakan  Sholawat Nabi. Dilanjutkan dengan

membagikan kemenyan kepada peserta upacara, dengan

diberi do’a oleh peserta upacara tadi dan dikumpulkan

kembali oleh kuncen, dibakar pada tempat pembakaran

kemenyan (parukuyan) dengan membacakan mantera.

11



Setelah proses pembacaan mantera oleh Kuncen dilanjutkan
dengan para nayaga menabuh gamelan dengan lagu bubuka
yaitu lagu buncis. Pada bagian lagu bubuka pada intinya
untuk megundang masyarakat supaya hadir pada acara

upacara.

b. Ngalungsurkeun

Peristiwa upacara setelah bubuka yaitu ngalungsurkeun yang
identik dengan menurunkan, Ngalungsurkeun dalam upacara
koromong menggambarkan para petani membawa bibit padi
ke sawah untuk segera di tanam. Peristiwa ini merupakan
proses membawa ineban atau pangkonan, serta padi sebagai
gambaran Sanghyang Sri.

Bagian ngalungsurkeun dipimpin oleh saehu yang diikuti oleh
penari perempuan, pada bagian ini tujuannya untuk
memindahkan padi dan ineban dari goah ke tengah rumah.
(Sumardjo,2000, hlm. 316-317) menegaskan bahwa dari arah
sakralnya rumah terbagi dalam tiga bagian, yakni depan
(serambi, ruang tamu, tempat kerja lelaki, tempat menaruh
alat-alat pertanian), tengah yang berarti ruang keluarga, dan
ruang tempat diadakannya acara selamatan, dan bagian
belakang merupakan ruang dapur dan tempat nyimpan
beras atau goah. Ruang depan berarti luar dan profan, tengah
berarti ruang luar dalam, sakral profan tempat bertemunya
dunia atas dan dunia bawah di situ adanya axis mundi. Ruang
paling belakang adalah sakral dan perempuan, karena
adanya goah tempat menyimpan beras yang merupakan
transfomasi tubuh Sanghyang Sri. Daerah goah hanya boleh

dimasuki perempuan (ibu).

12



Gambar 1. Goah
(dok. Asep Jatnika)

Bagian ngalungsurkeun ini dilakukan oleh penari perempuan
dengan saehu, dimana penari perempuan menimang ineban
dengan pola melingkar mengelilingi saehu dilakukan dengan 7
putaran, ini menggambarkan tujuh pohaci atau bidadari dalam
menjaga kebutuhan para petani supaya hidup dan selamat di
dunia.
Saehu melakukan upacara dengan menari diiringi enam lagu
yang berurutan, diantaranya: “Lagu Pamapag”, “Lagu
Pangambet/Eupat Eundang”,”Lagu legon”, “Lagu Arileu”, “Lagu
Bale Bandung”, dan “Lagu badud”, yang masing-masing lagu
mempunyai makna tertentu, diantaranya:
1) Lagu Pamapag, mengandung makna proses menjemput
Nuyai Sri serta para karuhun untuk hadir dalam upacara;

2) Lagu Eupat Eundang (Pangambet), mengandung makna
proses perjalanan Sanghyang Sri dalam melaksanakan
kemauannya untuk menari;

3) Lagu Legon, mengandung makna proses istirahat

Sanghyang Sri;
4) Lagu Arileu, mengandung makna proses menghibur

Sanghyang Sri yang diungkapkan melalui tarian;

13



5) Lagu Bale Bandung, mengandung makna proses
duduknya Sanghyang Sri sambil menyaksikan tarian;
6) Lagu Badud, mengandung makna serempak merupakan

gambaran pola kebersamaan masyarakat.

PENUTUP
Penghormatan terhadap Sanghyang Sri yang dikemas dalam

seni koromong merupakan salah satu bentuk pertunjukan yang
bernuansa ritual, yang terjadi di masyarakat agraris Cikubang
Sukahayu. Peristiwa ini merupakan bentuk ungkapan rasa
syukur masyarakat terhadap Sanghyang Sri sebagai kepanjangan
tangan dari sang pencipta dalam hal ini Tuhan. Ini merupakan
fakta di masyarakat Sukahayu masih terpeliharanya peristiwa
kearifan lokal yang di bingkai dalam ritual seni koromong.
Ritual penghormatan ini merupakan peristiwa yang berkaitan
dengan peristiwa kesuburan, yang mana padi sebagai simbol
dari Sanghyang Sri yang harus dihormati dan dipupusti, karena
dianggap sebagai sumber dari segala kehidupan yang akan
mendatangkan berkah keselamatan, kesehatan, rejeki yang
melimpah, serta kesuburan lahan pertanian terutama padi.

Seni koromong sebagai produk kreatif serta sekaligus proses
kreatif yang berkaitan dengan kompleksitas kehidupan
masyarakat, yang di dalamnya terjadi peristiwa sosial yang
berhubungan dengan komunitas para petani. Seni koromong
memiliki ciri khas dan keunikan, sehingga menjadi suatu
kebanggaan sebagai bagian yang integral bagi kehidupan
masyarakat Sukahayu. Koromong sebagai sarana pengesahan
identitas, dari sisi lain sebagai sarana untuk memperkuat
solidaritas, juga sebagai sarana pendidikan, pergaulan, serta

hiburan. Peristiwa pertunjukan ritual yang terjadi dalam seni

14



koromong yang melibatkan banyak orang, dan mereka merasa
diakui keberadaannya dalam komunitas masyarakatnya.
Peristiwa ritual mapag Sanghyang Sri menimbulkan beragam
makna bukan hanya sebagai sarana upacara, tetapi sebagai
peristiwa sosial, ekonomi, hiburan, dan pendidikan.

Bagi masyarakat Sukahayu seni koromong dipercaya
sebagai media turunnya Sanghyang Sri dan roh para leluhur,
maka disini terjadi proses komunikasi yang bersifat vertikal,
antara masyarakat dengan dunia gaib, yang tujuannya supaya
terjadi keseimbangan dan keteraturan (kosmos). Peristiwa yang
terjadi dalam seni koromong banyak hal yang bersifat simbolik
yang sarat akan makna. Ritual mapag Sanghyang Sri seni
koromong dijadikan sebagai media yang mewadahinya,
diharapkan peristiwa kosmos dapat terpelihara sehingga
kesuburan lahan pertanian, keselarasan alam, dan lingkungan,
serta solidaritas masyarakat dapat terjaga dengan baik. Sehingga
makna yang terjadi dalam Ritual Sanghyang Sri yang paling inti
yaitu makna kesuburan.

Makna yang terkandung dalam pertunjukan seni koromong
mengandung makna simbolik, terutama dalam pola
pertunjukan, perangkat ritual, tarian, serta waktu dan tempat
pertunjukan. Selain ada kaitannya dengan maksud dan tujuan
dari upacara juga adanya nilai- nilai serta norma yang
terkandung di dalamnya. Dari berbagai bentuk yang besifat
simbolik diwujudkan dalam seni koromong, bahwa makna yang
ingin disampaikan dan yang paling mendasar adalah makna
kesuburan. Ini merupakan hal yang wajar mengingat seni
koromong lahir karena adanya kepercayaan terhadap Sanghyang
Sri yang identik dengan simbol kesuburan serta prinsif
kesuburan yang mereka percayai bersama. Konsep religius-
magis serta peran sosial dalam upacara mapag Sanghyang Sri,

15



merupakan cerminan perilaku masyaraka, yang mampu
memberi kontribusi bagi keberadaan masyarakat khususnya
kaum petani. Sehingga dalam sistem sosial budaya masyarakat
Sukahayu dapat berjalan serta lestari seiring kemajuan jaman.

Kehidupan masyarakat Sukahayu sebagai organisasi petani
yang berakar dari budaya lokal sepatutnya dipertahankan
eksistensinya karena telah memenuhi kepentingan komunitas
masyarakat. Dengan pertimbangan masyarakat Sukahayu yang
bersifat location specifik karena ke khasannya dilihat dari sistem
sosial budaya yang didalamnya masih tertanam budaya
primordial dan diharapkan adanya upaya pembinaan yang
disesuaikan dengan karakteristik budaya setempat. Pemerintah
sebagai significan orther dalam menjaga kelestarian dari kearifan
tradisi masyarakat tidak semata berorientasi pada pembinaan
nilai adat, tetapi keutuhan kelangsungan nilai budaya dapat
menjadi target bagi pemerintah untuk upaya dalam pelestarian.
Peristiwa budaya dalam ritual mapag Sanghyang Sri menarik
untuk dikaji lebih dalam terutama merevitalisasi seni Koromong
yang menjadi identitas masyarakat Sukahayu. Pengertian
Revitalisasi menurut (Hadi 2018, hlm. 2):

Termasuk proses pelestarian atau perlindungan, pengembangan,
dan pemeliharaan, serta sekaligus dipahami sebagai proses
kreativitas. Oleh karena itu, dapat dipahami bahwa proses
revitalisasi (revitalization), yaitu suatu cara memperbaiki vitalitas
(restore the vitality) yang dapat memberi kehidupan baru atau to
inpart new life.

Keterlibatan kelompok usia muda dalam aktifitas upacara
tampak relatif rendah, hal ini akan berdampak pada kelestarian
budaya. Untuk itu diharapkan pemerintah harus lebih proaktif
kerjasama dengan para seniman koromong untuk menjaga
kelestarian aset kearifan lokal tersebut. Salah satu cara

regenerasi dengan mengkaderkan dan merangsang anak muda

16



untuk mencintai budaya lokal dalam hal ini Seni Koromong
pada upacara mapag Sanghyang Sri. Koromong merupakan
media ritual selain sebagai pengikat solidaritas masyarakat juga
diharapkan dapat dilestarikan, karena adanya nilai positif yakni
kepentingan kolektif, di sisi lain berfungsi sebagai pelestarian

seni budaya yang bermanfaat untuk ajang penelitian.

REFERENSI

Hadi, Sumandiyo. (2018). Revitalisasi Tari Tradisional. Penerbit
Dwiquantum

Radam, Noerid Halaoi (2001). Relegi Orang Bukit, Yogyakarta:
Yayasan Semesta.

Saipudin, Fedyani, Achmad. (2005). Antropologi Kontemporer,
Suatu Pengantar Kritis Mengenai Paradigma, Jakarta:
Edisi Pertama, cetakan ke-1.

Subagya, Rachmat.(1981). Agama Asli Indonesia, Jaya Pirusa.
Jakarta.

Suyami. (2001). Serat Carios Dewi Sri Dalam Perbandingan,
Diterbitkan Atas Kerja Sama Dengan Yayasan Adikarya
IKAPI dan Ford Fondation.

Sumardjo, Jakob, (2003). Simbol-Simbol Artefak Budaya Sunda,
Tafsir-Tafsir Pantun Sunda.

Thohir, A. (2013). Sumedang Puseur Budaya Sunda: Kajian Sejarah
Lokal.

17



18



