
1 

KOROMONG SENI RITUAL 

KESUBURAN SEBAGAI IDENTITAS 

MASYARAKAT DESA SUKAHAYU 

RANCAKALONG - SUMEDANG 
 

 

 

Asep Jatnika 

 

   

  

 

  



 

2 

PENDAHULUAN 

Sumedang sebagai puseur budaya Sunda juga didasarkan 

pada kekuatan budaya tradisional Sunda yang masih dipegang 

teguh oleh masyarakat dalam kehidupan sehari-hari. Hal ini 

tercermin dalam berbagai aspek kehidupan, mulai dari kesenian, 

adat istiadat, hingga filosofi hidup yang tetap dijaga dan 

diwariskan secara turun-temurun. Seiring dengan pernyataan 

tersebut  (Thohir, 2013, hlm. 149) menyatakan, bahwa:. 

Sumedang dinyatakan atau menyatakan diri sebagai Puseur 

Budaya Sunda ditopang oleh beberapa aspek, selain modal sejarah, 

warisan bangunan dan benda-benda budaya dan artefaktual juga 

adat di setiap daerah, desa dan kecamatan menunjukkan kekayaan 

tradisi dan adat ke Sundaan dan ke Islaman. Beberapa fenomena 

dan refleksi keagamaan dan kesundaan jelas membaur dalam 

wadah berbagai upacara adat dan tradisi sosial 

kemasyarakatannya. 

 

Rancakalong sebagai salah satu wilayah di Kabupaten 

Sumedang merupakan salah satu daerah yang memiliki corak 

kesenian yang beraneka macam, salah satunya adalah kesenian 

yang bersifat ritual yaitu seni koromong. Koromong adalah salah 

satu jenis kesenian tradisional yang hidup dan berkembang di 

salah satu kampung bernama Cikubang, Desa Sukahayu, 

Kecamatan Rancakalong, Kabupaten Sumedang. Konteks  

penyajian terutama dari sisi fungsinya sebagai sarana upacara 

penghormatan terhadap dewi padi, atau ada yang menyebutnya 

Dewi Sri atau Nyai Mas Pohaci Sang Hyang Sri, adapun fungsi 

lainnya yaitu sebagai media hiburan para petani setelah selesai 

menuai padi di sawah atau di huma. Pelaksanaan dalam konteks 

upacara biasanya dilakukan pada waktu sasaka 14 yang 

bertepatan dengan kelahiran Nabi Muhamad SAW, serta 

pelaksanan upacara dilakukan di dalam rumah.  

 



 

3 

Cikal bakal tumbuh kembangnya bentuk seni pada dasarnya 

terusung oleh peristiwa yang berbau kepercayaan tradisional 

adanya proses pembauran antara usur kepercayaan animisme 

dan agama terutama Hindu dan Budha. (Subagja, 1981, hlm. 76) 

berpandapat bahwa Animisme terutama tersebar di antara 

golongan penduduk yang hidup dari pertanian. Animisme 

seringkali sejajar dengan kepercayaan kepada Tuhan Yang Maha 

Esa, yang mengisi kekosongan iman ketuhanan dengan 

mengkhayalkan dewa-dewi dan roh pengantara. Kepercayaan 

itu sebagian besar berkembang dikalangan rakyat dan sedikit 

kemungkinan berkembang dikalangan para bangsawan, 

sehingga sesungguhnya jenis seni di Sumedang khususnya 

daerah Sukahayu  pada awalnya lahir dari kalangan rakyat 

sebagai hasil dari ritus-ritus pertanian dan alam. 

Kampung Cikubang  Desa Sukahayu yang berada di wilayah 

Kecamatan Rancakalong merupakan suatu bagian dari wilayah 

Kabupaten Sumedang, dan wilayah Sumedang ini mempunyai 

sebutan Sunda Parahyangan, meliputi daerah-daerah yang 

dipengaruhi Mataram-Sultan Agung (Sumardjo,2003,hlm.103). 

Secara realitas masyarakat Desa Sukahayu kampung Cukubang  

mayoritas muslim, tetapi masih sangat kental unsur 

kepercayaan di luar Islam,  dalam pola kehidupan sehari-hari. 

Sistem kepercayaan itu merupakan tujuan untuk memelihara 

keseimbangan alam lingkungan sekitar kehidupan mereka yang 

divisualkan melalui upacara magis, yakni dengan harapan 

mampu menghasilkan keseimbangan dalam pranata kehidupan 

sosial sehari-hari.  Berarti dalam hal ini   kesenian dijadikan 

sebagai sarana atau media komunikasi antara masyarakat 

dengan yang dianggap mempunyai kekuatan magis dalam hal 

ini  Sanghyang Sri.  

 



 

4 

Seni ritual koromong tidak memperlihatkan kerumitan dan 

kecanggihan ekspresi estetika yang tinggi, tetapi dalam 

kesederhanaannya sekalipun ternyata sarat dengan makna yang 

simbolis mengenai kehidupan masyarakat pemiliknya. Upaya 

beradaptasi dengan lingkungan kesenian diciptakan atas dasar 

kehidupan dan tujuannya untuk memenuhi salah satu 

kebutuhan manusia. Dalam ekspresi ungkapnya selain 

mengutamakan estetika juga mengutamakan simbol-simbol 

kehidupan yang maknanya hanya bisa dibaca dengan kearifan 

berfikir dan kearifan rasa. Sejalan dengan pernyataan itu, 

(Kincaid dan Schramm,dalam Jaeni, 2004, hlm. 14) dengan 

menggunakan model komunikasi secara linear, menyatakan 

bahwa makna yang terkandung oleh suatu simbol bukan 

terletak pada simbol itu sendiri manusialah yang memberikan 

makna. Upacara dipahami sebagai ekspresi ungkapan 

keyakinan yang berhubungan dengan berbagai macam 

peristiwa yang dipandang penting bagi kehidupan manusia. 

Sebagai sistem komunikasi simbolik, pemahaman atas seni 

koromong yang di dalamnya kental dengan kandungan ritual, 

dapat diinterpretasi bahwa upacara adalah pernyataan yang 

bersifat simbolik sebagai sistem komunikasi yang 

mengkomunikasikan keyakinan pengikutnya kepada sekalian 

orang (Leach dan Moris dalam Goldscmidt dan Radam, 2001:2). 

Upacara merupakan wujud nyata dari keyakinan dan 

kepercayaan pendukung upacara tersebut, karena upacara 

adalah upaya untuk membenarkan keyakinan masyarakatnya 

terhadap sesuatu yang dikultuskan.   

Kehidupan masyarakat Sukahayu merupakan hasil dari 

kebudayaan yang dibingkai menurut konsep simbolik yang 

diwariskan dari generasi ke generasi. Pola pewarisan menurut 

(Cavalli-Sforza dan Peidman dalam Sumiati 2014. hlm. 173-174) 

mengungkapkan bahwa: 

 



 

5 

Pewarisan memiliki tiga bentuk yaitu pola ‘pewarisan tegak’ 

(vertical transmission), mendatar, dan miring. Bentuk pewarisan/ 

pemindahan tegak, orang tua mewariskan nilai, keterampilan, 

keyakinan, motif budaya, dan sebagainya kepada anak cucu. Pola 

pemindahan mendatar adalah apabila seseorang belajar dari 

sebayanya yang dimulai sejak lahir sampai dewasa. Adapun pola 

pewarisan miring dimaksudkan sebagai ajang belajar seseorang 

dari orang dewasa dan lembaga-lembaga. 

 

Pewarisan yang terjadi dalam koromong yaitu pewarisan 

tegak dan  mendatar, walaupun untuk kondisi saat ini proses 

pewarisan  tidak terjadi seperti genersi sebelumnya. Untuk 

proses pewarisan banyak kendala karena terjadi perubahan 

selera dan pemahaman terhadap seni koromong terutama 

hubungannya dengan ritual. 

 

ISI 

Kepercayan Masyarakat Sukahayu Terhadap Sanghyang Sri 

Perpaduan mitos dengan agama Islam yang menjadi latar 

belakang  yang dianut oleh mayoritas warga masyarakat 

Sukahayu banyak divisualkan dalam bentuk kesenian, seperti 

halnya Seni Koromong. Mereka berkeyakinan akan keberadaan 

Sanghyang Sri sebagai  dewi kesuburan yang memberi berkah 

keselamatan serta penghasilan melimpah pada lahan pertanian. 

Sukahayu sebagai daerah agamis sebagian besar masyarakat 

memeluk dan taat terhadap ajaran agama Islam, namun 

keyakinan mereka terhadap Sanghyang Sri tetap konsisten 

menjadi bagian dari pola perilaku kehidupan masyarakat. 

Keyakinan masyarakat terhadap Sanghyang Sri tidak bisa 

dihilangkan dan menganggap bahwa kepercayaannya tersebut 

merupakan kebudayaan. Kehadiran atau keberadaan upacara 

dipandang oleh Radam (2001: 1) sebagai upaya membenarkan 

keyakinan. Keyakinan dengan praktik religius hanyalah sebagai 



 

6 

tata cara manusia untuk mengungkapkan dan mewujudkan 

keharmonisan antara dirinya dengan keseluruhan alam ini. 

Ungkapan rasa keyakinan masyarakat  terhadap terhadap hal 

gaib dituangkan dalam bentuk ritus. Religiusitas itu tercermin 

dari pola perilaku serta sikap masyarakat yang divisualkan 

dalam bentuk upacara, dan seni koromong sebagai media 

ungkap ritus. Religi menjanjikan pada manusia hubungan erat 

antara alam, sesama manusia, daya adiduniawi, dan bahkan 

dengan yang Ilahi. 

Perilaku ritus masyarakat bersumber pada kepercayaan 

terhadap hal yang bersifat adikodrati, dalam hal ini Sanghyang 

Sri sebagai  dewi padi, tindakan tersebut terutama tertuang 

dalam bentuk ritual. Esensi yang terdapat dalam Seni Koromong  

dapat dilihat dalam suatu perilaku  ritual dan keagamaan  

masyarakat Sukahayu. Analisis terhadap perilaku ritual 

mempunyai arti penting dalam studi ini karena warga 

masyarakat  tidak memberi penjelasan khusus mengenai arti 

agama bagi mereka. Pada intinya ritus memuat kandungan 

kepercayaan, dilihat secara emosional memperkuat ikatan 

solidaritas di antara individu atau kelompok, juga merefleksikan 

mengenai pemahaman tentang fungsi sosial secara psikologis 

dalam kehidupan masyarakat.  

Sebagai masyarakat agraris tradisional warga masyarakat 

Sukahayu mayoritas bermata pencaharian sebagai petani penanam 

padi, dalam peristiwa yang berhubungan dengan padi pasti identik 

dengan Sanghyang Sri, diipercaya sebagai ibu padi, pelindung 

tanaman, dan sebagai simbol kesuburan. Seperti menurut (Suyami, 

2001,hlm. 2)  Dewi Sri atau Sanghyang Sri sebagai tokoh mitis yang 

dapat mempengaruhi kehidupan manusia, yaitu sebagai pelindung 

pertanian khususnya dan kebahagiaan pada umumnya. Sanghyang 

Sri sering diidentikkan dengan dewi padi, dewi kekayaan, dewi 



 

7 

kesuburan,  kemakmuran, dewi yang melimpahi ketenaran, 

kesuksesan, dapat memberi umur panjang, sehat, dan banyak anak. 

Ceritera yang bersifat mitos yang hubungannya dengan Sanghyang 

Sri merupakan bagian yang tidak bisa dipisahkan bagi masyarakat 

agraris. 

  

Padi Sebagai Visualisasi SanghyangSri 

Setiap penyelenggaraan seni Koromong berfungsi sebagai 

sarana upacara, tujuannya untuk mupusti padi sebagai bahan 

makanan pokok seluruh masyarakat. Cara mupusti padi seperti 

itu, para petani mengungkapkan rasa hormat dan terima kasih 

kepada Tuhan dan kepada  Sanghyang Sri sebagai tokoh simbolik 

yang mereka kultuskan. Warga masyarakat Cikubang masih 

tetap setia mempertahankan nilai kehidupan yang dibalut oleh 

tradisi, serta melaksanakan dan mempercayai suatu kekuatan 

magis melalui media kesenian yaitu Koromong. Sementara  seni 

Koromong hidup ditengah-tengah masyarakat khususnya di 

daerah Kampung Cikubang Desa Sukahayu yang difungsikan 

dalam tatanan kehidupannya yang berkaitan dengan masalah 

kepercayaan dan hiburan. Untuk konteks kehidupan manusia 

yang lebih luas, Koromong mempunyai fungsi yang sangat 

berarti dalam pola kehidupan, yang menunjukkan keterkaitan 

dalam penyelenggaraannya dengan kompleksitas kehidupan 

masyarakat. Aktivitas yang tercermin dalam pertunjukan 

koromong menjadi bagian dari keseluruhan kehidupan 

komunitas masyarakat Cikubang Sukahayu.  

Seni koromong merupakan bagian yang tidak bisa 

dipisahkan dari tatanan kehidupan masyarakat Cikubang, 

karena koromong sebagai media yang mempunyai peranan dan 

fungsi penting untuk terselenggaranya upacara. Peritiwa dalam  

koromong terdapat muatan sikap, tindakan, yang mengandung 



 

8 

makna  ritual, makna ini mengindikasikan tentang arti dan 

maksud dari bentuk tindakan simbolis yang terdapat di 

dalamnya, sehingga fungsi dalam koromong merupakan 

rangkaian yang sudah menjadi satu kesatuan.  

 

Sekilas Tentang Koromong 

Koromong adalah salah satu jenis kesenian tradisional yang 

hidup dan berkembang di salah satu kampung bernama 

Cikubang, Desa Sukahayu, Kecamatan Rancakalong, Kabupaten 

Sumedang. Secara etimologis istilah koromong dalam Kamus 

Umum Basa Sunda diartikan, sarupaning tatabeuhan tina parunggu, 

yaitu sejenis alat tabuh yang terbuat dari perunggu. Berdasarkan 

pada  istilah koromong menurut (Deni, wawancara, Agustus 

2025), diambil dari dua buah kata, yaitu kakara atau kokoro, dan 

ngomong menjadi istilah koromong. Seni koromong dilihat dari 

fungsinya digunakan sebagai media upacara untuk 

menghormati Dewi Padi atau Dewi Kesuburan. Adapun dalam 

penyajiannya pertunjukan ini merupakan perpaduan antara 

musik, tari, dan media lainnya seperti  sesaji sebagai 

persembahan kepada Sang Hyang Sri. Dipertegas menurut   

(Nandang, wawancara, Agustus 2025), Koromong dibuat pada 

tahun 1883 Masehi oleh Embah Wiguna atau ada yang 

menyebutnya Embah Pangeran Bonang, sedangkan yang 

memelihara gamelan koromong adalah Embah Pasayangan dan 

Embah Pangbagongan Setelah berada di Cikubang gamelan 

koromong menjadi hak milik masyarakat Cikubang yang 

dipelihara dari satu generasi ke generasi. Mulai dari generasi 

pertama  eyang Santing turun ke eyang Uding, turun ke aki 

Ahud,  turun ke ibu Aminah serta suaminya bapak Sukatja, dan 

diwariskan ke putranya yaitu Nandang dan sampai sekarang 

yang bertanggung jawab memelihara koromong. 



 

9 

 

Seni Koromong dipercaya sebagai media upacara 

penyambutan Sanghyang Sri  merupakan bagian integral dari 

budaya bercocok tanam padi. Dalam keterkaitannya dengan 

budaya bercocok tanam pada masa sebelumnya 

penyelenggaraan Seni Koromong selalu menandai akhir masa 

tanam dan untuk menyambut masa tanam berikutnya sebagai 

puncak dari kegiatan kehidupan bertani sehingga masyarakat 

percaya bahwa peristiwa ini dianggap bisa mempengaruhi 

kesuburan tanah dan kesuburan alam.  

Berubahnya pola perilaku masyarakat yang terpengaruh 

oleh kemajuan teknologi, sehingga merubah pula pola pikir 

masyarakat pendukung Seni Koromong tadi. Efek dari 

perubahan tersebut mempengaruhi pola pikir serta 

mempengaruhi fungsi dari Upacara Koromong, akan tetapi 

tidak mengubah makna ritual dari Koromong yang tetap 

dipertahankan karena didasari oleh kepercayaan lama yang 

sudah mereka yakini secara turun temurun. Sehingga fungsi 

Koromong tidak hanya dipakai sebagai sarana upacara tetapi 

juga sudah diangkat sebagai media hiburan misalnya 

dipertunjukkan dalam acara pesanan selamatan rumah, 

khitanan, dan acara  lainnya. Secara tradisi  Koromong selalu 

dipergelarkan  satu tahun sekali sebagai sarana upacara, tetapi 

dalam perkembangannya dikemas sebagai seni pertunjukan 

untuk kepentingan pariwisata. Setelah dibukanya Desa wisata, 

tempat pertunjukan seperti geotheater di Rancakalong sehingga 

seni yang bersifat ritual seperti halnya Koromong mengalami 

transformasi terutama dari sisi sajian. Dampak dari perubahan 

tersebut terutama kedalaman  ritus kurang nampak lebih ke arah 

psedoritual yang dikemas dijadikan sebagai seni hiburan untuk 

suguhan wisata baik domestik ataupun mancanegara. Sebagai 



 

10 

seni tontonan atau hiburan Koromong yang biasanya semalam 

suntuk, kini dipergelarkan pada siang hari dengan durasi waktu 

yang tidak seperti biasanya, di sini dikemas lebih singkat dengan 

sesaji tidak lengkap juga struktur pertunjukan yang berbeda. 

Seni Koromong  memiliki fungsi yang sangat penting bagi 

masyarakat Cikubang yaitu sebagai media upacara juga sebagai 

media hiburan. Salah satu alasan mengapa koromong ini masih 

terpelihara untuk konteks upacara penyambutan Sanghyang Sri, 

karena koromong ini merupakan seni pertunjukan lama untuk 

sarana upacara.  

 

Proses Ritual dalam Koromong 

Kesenian koromong digunakan dalam konteks upacara adat 

untuk menghormati Dewi Padi yang disajikan dalam bentuk 

perpaduan antara musik dan tari, sehingga membentuk suatu 

pertunjukan yang utuh. Proses penyajian dalam upacara mapag 

Sanghyang Sri dalam koromong terdiri dari dua tahap  yaitu 

ritual ngamandian dan ritual inti, ini sudah menjadi  ketentuan dan  

harus dilaksanakan oleh masyarakat yang terlibat dalam 

upacara.  

 

1. Ritual Ngamandian.  

Sebelum upacara inti dilaksanakan seminggu sebelumnya 

tepatnya tanggal 9 Mulud diawali dengan acara memandikan 

atau ngamandian sekaligus “menyucikan” alat-alat musik 

koromong, juga barang pusaka diantaranya batu ali/ batu akik, 

keris, atau benda lainnya yang dianggap keramat yang mana 

benda tersebut akan dipersiapkan untuk keperluan pelaksanaan 

upacara. Sarana yang digunakan untuk memandikan pusaka 

dan gamelan koromong adalah air tawar yang dicampur dengan 

comrang, yaitu sejenis lengkuas yang mempunyai rasa asam  



 

11 

ditumbuk serta diaduk dalam ember/jolang dicampur dengan 

air jeruk nipis, kapur barus, dan air kelapa yang diberi mantera 

oleh ketua adat atau saehu. Proses memandikan mulai dari keris, 

bonang, goong, dan mantera yang dibacakan mantra/ jampi-

jampi.  

  

2. Ritual Inti dalam Koromong 

Seminggu setelah upacara memandikan yaitu tepatnya 

waktu sasaka 14 yang jatuh pada tanggal 14 Mulud, merupakan 

waktu diselenggarakannya upacara yang pelaksaannya sudah 

mentradisi di dalam rumah. Waktu sasaka 14 yang jatuh pada 

tanggal 14 Mulud, merupakan pelaksanaan upacara mapag 

Sanghyang Sri yang bertepatan dengan kelahiran Nabi Muhamad 

SAW, dimana tahapan penyajiannya sebagai berikut; bubuka, 

ngalungsurkeun, tari saehu pameget, tari penghormatan, tari kelompok 

laki-laki,  tari saehu istri (paibuan), tari kelompok wanita , siraman atau 

nyiram ineban, dan diakhiri dengan acara Nginebkeun. Penyajian 

upacara koromong biasanya ditampilkan enam lagu pokok dan 

tiga lagu tambahan, yang terbagi dalam enam bagian 

pertunjukan, yaitu: 

a. Bubuka 

Pada bagian bubuka diawali dengan melakukan do’a 

bersama yang dipimpin oleh orang yang mempunyai 

pengaruh biasanya orang yang dituakan atau sesepuh 

kampung, disini sesepuh kampung mengulas mengenai 

tujuan dilaksanakannya upacara, dengan do’a bersama 

membacakan Sholawat Nabi. Dilanjutkan dengan 

membagikan kemenyan kepada peserta upacara, dengan 

diberi do’a oleh peserta upacara tadi dan dikumpulkan 

kembali oleh kuncen,  dibakar pada tempat pembakaran 

kemenyan (parukuyan) dengan membacakan mantera.  



 

12 

Setelah proses pembacaan mantera oleh Kuncen dilanjutkan 

dengan para nayaga menabuh gamelan dengan lagu bubuka 

yaitu  lagu  buncis. Pada bagian lagu bubuka pada intinya 

untuk megundang masyarakat supaya hadir pada acara 

upacara. 

 

b. Ngalungsurkeun 

Peristiwa upacara setelah bubuka yaitu ngalungsurkeun yang 

identik dengan menurunkan, Ngalungsurkeun dalam upacara 

koromong menggambarkan para petani membawa bibit padi 

ke sawah untuk segera di tanam. Peristiwa ini merupakan 

proses membawa ineban atau pangkonan, serta padi sebagai 

gambaran Sanghyang Sri. 

Bagian ngalungsurkeun dipimpin oleh saehu  yang diikuti oleh 

penari perempuan, pada bagian ini tujuannya untuk 

memindahkan padi dan ineban dari goah ke tengah rumah.  

(Sumardjo,2000, hlm. 316-317) menegaskan bahwa dari arah 

sakralnya rumah terbagi dalam tiga bagian, yakni depan 

(serambi, ruang tamu, tempat kerja lelaki, tempat menaruh 

alat-alat pertanian), tengah yang berarti ruang keluarga, dan 

ruang tempat diadakannya acara selamatan, dan bagian 

belakang merupakan ruang dapur dan tempat nyimpan 

beras atau goah. Ruang depan berarti luar dan profan, tengah 

berarti ruang luar dalam, sakral profan tempat bertemunya 

dunia atas dan dunia bawah di situ adanya axis mundi. Ruang 

paling belakang adalah sakral dan perempuan, karena 

adanya goah tempat menyimpan beras yang merupakan 

transfomasi tubuh Sanghyang Sri. Daerah goah hanya boleh 

dimasuki perempuan (ibu). 



 

13 

 
Gambar 1. Goah 

(dok. Asep Jatnika) 

 

Bagian ngalungsurkeun ini dilakukan oleh penari perempuan 

dengan saehu, dimana penari perempuan menimang  ineban 

dengan pola melingkar mengelilingi saehu dilakukan dengan 7 

putaran, ini menggambarkan tujuh pohaci atau bidadari dalam 

menjaga kebutuhan para petani supaya hidup dan selamat di 

dunia.  

Saehu melakukan upacara dengan menari  diiringi enam lagu 

yang berurutan, diantaranya: “Lagu Pamapag”, “Lagu 

Pangambet/Eupat Eundang”,”Lagu legon”, “Lagu Arileu”, “Lagu 

Bale Bandung”, dan “Lagu badud”, yang masing-masing lagu 

mempunyai makna tertentu, diantaranya: 

1) Lagu Pamapag, mengandung makna proses menjemput 

Nyai Sri serta para karuhun untuk hadir dalam upacara; 

2) Lagu Eupat Eundang (Pangambet), mengandung makna 

proses perjalanan Sanghyang Sri dalam melaksanakan 

kemauannya untuk menari; 

3) Lagu Legon, mengandung makna proses istirahat 

Sanghyang Sri; 

4) Lagu Arileu, mengandung makna  proses menghibur 

Sanghyang Sri yang diungkapkan melalui tarian; 



 

14 

5) Lagu Bale Bandung, mengandung makna proses 

duduknya Sanghyang Sri sambil menyaksikan tarian; 

6) Lagu Badud, mengandung makna serempak merupakan 

gambaran pola kebersamaan masyarakat. 

 

 

PENUTUP 

Penghormatan terhadap Sanghyang Sri yang dikemas dalam 

seni koromong merupakan salah satu bentuk pertunjukan yang 

bernuansa ritual, yang terjadi di masyarakat agraris Cikubang 

Sukahayu. Peristiwa ini merupakan bentuk ungkapan rasa 

syukur masyarakat terhadap Sanghyang Sri sebagai kepanjangan 

tangan dari sang pencipta dalam hal ini Tuhan. Ini merupakan 

fakta di masyarakat Sukahayu masih terpeliharanya peristiwa 

kearifan lokal yang di bingkai dalam ritual seni koromong.  

Ritual penghormatan ini merupakan peristiwa  yang berkaitan 

dengan peristiwa kesuburan, yang mana padi sebagai simbol 

dari Sanghyang Sri yang harus dihormati dan dipupusti, karena 

dianggap sebagai sumber dari  segala kehidupan yang akan 

mendatangkan berkah keselamatan, kesehatan, rejeki yang 

melimpah, serta kesuburan lahan pertanian terutama padi. 

Seni koromong sebagai produk kreatif serta sekaligus proses 

kreatif yang berkaitan dengan kompleksitas kehidupan 

masyarakat, yang di dalamnya terjadi peristiwa sosial yang 

berhubungan dengan komunitas para petani. Seni koromong  

memiliki ciri  khas dan keunikan, sehingga menjadi suatu 

kebanggaan sebagai bagian yang integral  bagi kehidupan 

masyarakat Sukahayu. Koromong sebagai sarana pengesahan 

identitas, dari sisi lain sebagai sarana untuk memperkuat 

solidaritas, juga sebagai sarana pendidikan, pergaulan, serta 

hiburan. Peristiwa pertunjukan ritual yang terjadi dalam seni 



 

15 

koromong yang melibatkan  banyak orang, dan mereka merasa 

diakui keberadaannya dalam komunitas masyarakatnya. 

Peristiwa ritual mapag Sanghyang Sri menimbulkan beragam 

makna bukan hanya sebagai sarana upacara, tetapi sebagai 

peristiwa sosial, ekonomi, hiburan, dan pendidikan.   

Bagi masyarakat Sukahayu seni koromong  dipercaya 

sebagai media turunnya Sanghyang Sri dan roh para leluhur, 

maka disini terjadi proses komunikasi yang bersifat vertikal, 

antara masyarakat dengan dunia gaib, yang tujuannya supaya 

terjadi keseimbangan dan keteraturan (kosmos). Peristiwa yang 

terjadi dalam seni koromong banyak hal yang bersifat simbolik 

yang sarat akan makna. Ritual mapag Sanghyang Sri seni 

koromong dijadikan sebagai media yang mewadahinya, 

diharapkan peristiwa kosmos dapat terpelihara sehingga 

kesuburan lahan pertanian, keselarasan alam, dan lingkungan, 

serta solidaritas masyarakat dapat terjaga dengan baik. Sehingga 

makna yang terjadi dalam Ritual Sanghyang Sri yang paling inti 

yaitu makna kesuburan. 

Makna yang terkandung dalam pertunjukan seni koromong 

mengandung makna simbolik, terutama dalam pola 

pertunjukan, perangkat ritual, tarian, serta waktu dan tempat 

pertunjukan. Selain ada kaitannya dengan maksud dan tujuan 

dari upacara juga adanya nilai- nilai serta norma yang 

terkandung di dalamnya. Dari berbagai bentuk yang besifat 

simbolik diwujudkan dalam seni koromong, bahwa makna yang  

ingin disampaikan dan yang paling mendasar adalah makna 

kesuburan. Ini merupakan hal yang wajar mengingat seni 

koromong lahir karena adanya kepercayaan terhadap Sanghyang 

Sri yang identik dengan simbol kesuburan  serta prinsif 

kesuburan yang mereka percayai bersama. Konsep religius-

magis serta peran sosial dalam upacara mapag Sanghyang Sri, 



 

16 

merupakan cerminan perilaku masyaraka, yang mampu 

memberi kontribusi bagi keberadaan masyarakat khususnya 

kaum petani. Sehingga dalam sistem sosial budaya masyarakat 

Sukahayu dapat berjalan serta lestari seiring kemajuan jaman.  

Kehidupan masyarakat Sukahayu sebagai organisasi petani 

yang berakar dari budaya lokal sepatutnya dipertahankan 

eksistensinya karena telah memenuhi kepentingan komunitas 

masyarakat. Dengan pertimbangan masyarakat  Sukahayu yang 

bersifat location specifik karena ke khasannya dilihat dari sistem 

sosial budaya yang didalamnya masih tertanam budaya 

primordial dan diharapkan adanya upaya pembinaan yang 

disesuaikan dengan karakteristik budaya setempat. Pemerintah 

sebagai significan orther dalam menjaga kelestarian dari kearifan 

tradisi masyarakat tidak semata berorientasi pada pembinaan 

nilai adat, tetapi keutuhan kelangsungan nilai budaya dapat 

menjadi target bagi pemerintah untuk upaya dalam pelestarian. 

Peristiwa budaya dalam ritual mapag Sanghyang Sri menarik 

untuk dikaji lebih dalam terutama merevitalisasi seni Koromong 

yang menjadi identitas masyarakat Sukahayu. Pengertian 

Revitalisasi menurut  (Hadi 2018, hlm. 2): 

Termasuk proses pelestarian atau perlindungan, pengembangan, 

dan pemeliharaan, serta sekaligus dipahami sebagai proses 

kreativitas. Oleh karena itu, dapat dipahami bahwa proses 

revitalisasi (revitalization), yaitu suatu cara memperbaiki vitalitas 

(restore the vitality) yang dapat memberi kehidupan baru atau to 

inpart new life. 

 

Keterlibatan kelompok usia muda dalam aktifitas upacara 

tampak relatif rendah, hal ini akan berdampak pada kelestarian 

budaya. Untuk itu diharapkan pemerintah harus lebih proaktif 

kerjasama dengan para seniman koromong untuk menjaga 

kelestarian aset kearifan lokal tersebut. Salah satu cara 

regenerasi dengan mengkaderkan dan merangsang anak muda 



 

17 

untuk mencintai budaya lokal dalam hal ini Seni Koromong 

pada upacara mapag Sanghyang Sri. Koromong merupakan 

media ritual selain sebagai pengikat solidaritas masyarakat juga 

diharapkan dapat dilestarikan, karena adanya nilai positif yakni 

kepentingan kolektif, di sisi lain berfungsi sebagai pelestarian 

seni budaya yang bermanfaat untuk ajang penelitian.  

 

REFERENSI 

Hadi, Sumandiyo. (2018). Revitalisasi Tari Tradisional. Penerbit 

Dwiquantum 

Radam, Noerid Halaoi (2001). Relegi Orang Bukit, Yogyakarta: 

Yayasan     Semesta. 

Saipudin, Fedyani, Achmad. (2005). Antropologi Kontemporer, 

Suatu Pengantar Kritis  Mengenai Paradigma, Jakarta: 

Edisi Pertama, cetakan ke-1. 

Subagya, Rachmat.(1981). Agama Asli Indonesia, Jaya Pirusa. 

Jakarta. 

Suyami. (2001). Serat Carios Dewi Sri Dalam Perbandingan, 

Diterbitkan Atas Kerja Sama Dengan Yayasan Adikarya 

IKAPI dan Ford Fondation. 

Sumardjo, Jakob, (2003).  Simbol-Simbol Artefak Budaya Sunda, 

Tafsir-Tafsir Pantun  Sunda. 

Thohir, A. (2013). Sumedang Puseur Budaya Sunda: Kajian Sejarah 

Lokal. 

 

 

 

 

  



 

18 

  


