
 

19 

REVITALISASI SENI TRADISI 

SEBAGAI OBJEK PEMAJUAN 

KEBUDAYAAN DI DESA SUKAMAJU, 

RANCAKALONG, SUMEDANG 

 
 
 

Asep Miftahul Falah, Nira Janifa Aulia, Sugiantoro 

 
 
  



 

20 

PENDAHULUAN 

Pemajuan kebudayaan di Indonesia menjadi agenda strategis 

sejak lahirnya Undang-Undang Nomor 5 Tahun 2017 tentang 

Pemajuan Kebudayaan, yang menekankan empat pilar utama, yaitu 

pelindungan, pengembangan, pemanfaatan, dan pembinaan 

terhadap sepuluh objek pemajuan kebudayaan. Dalam kerangka 

tersebut, seni tradisi menempati posisi penting karena berfungsi 

sebagai hiburan, sekaligus juga sebagai wahana ekspresi nilai sosial, 

religius, spiritual, dan identitas kolektif masyarakat (Nurhadi & 

Budhi, 2025; Falah, Ramli, & Cahyana, 2025). Desa Sukamaju di 

Kecamatan Rancakalong, Kabupaten Sumedang, merupakan salah 

satu wilayah yang memiliki kekayaan seni tradisi yang masih hidup 

hingga kini, seperti reak, tarawangsa, terbangan, kuda renggong, 

batik kasumedangan, serta ritual budaya seperti bubur suro dan 

hajat buruan. Berbagai bentuk kesenian ini mencerminkan 

kreativitas estetik yang menjadi bagian dari sistem simbolik untuk 

menjaga kohesi sosial dan kontinuitas nilai budaya pada masyarakat 

setempat. 

Namun demikian, dinamika sosial akibat globalisasi, 

modernisasi, dan penetrasi budaya populer telah menghadirkan 

tantangan serius bagi keberlangsungan seni tradisi tersebut. 

Minat generasi muda terhadap seni tradisi kian menurun, media 

hiburan digital mendominasi ruang sosial, dan orientasi 

ekonomi pragmatis terkadang menggeser perhatian masyarakat 

dari nilai-nilai kultural. Fenomena ini sejalan dengan temuan 

Koentjaraningrat (dalam Fox, 2024) yang menyebutkan bahwa 

perubahan orientasi masyarakat modern cenderung mengikis 

praktik tradisi, serta penelitian terkini yang menegaskan bahwa 

tantangan utama pelestarian seni tradisi terletak pada regenerasi 

pelaku dan adaptasi konteks pertunjukan dalam ruang 

kontemporer (Frenadya & Safara, 2024). 



 

21 

Dalam perspektif antropologi budaya, revitalisasi seni tradisi 

dipahami sebagai proses menghidupkan kembali praktik 

kultural agar relevan dengan situasi kontemporer tanpa 

kehilangan esensi lokalnya (Bihari, 2023; Amelia, Kiani, & 

Sondakh, 2025). Schippers (2006) menegaskan bahwa tradisi 

pada hakikatnya bersifat dinamis dan dapat direkonstruksi, 

sedangkan Afolaranmi & Afolaranmi (2024) melihat revitalisasi 

sebagai strategi menjaga kesinambungan seni pertunjukan di 

tengah arus perubahan. Lebih jauh, Wulandari dkk (2021) 

menekankan bahwa seni tradisi merupakan sistem simbolik 

yang berperan mengikat solidaritas sosial, sementara kajian 

cultural studies mutakhir menempatkan revitalisasi seni sebagai 

bagian dari politik kebudayaan, ekonomi kreatif, serta strategi 

menghadapi homogenisasi budaya global (Muhtar et al., 2025). 

Dengan demikian, revitalisasi seni tradisi di Desa Sukamaju 

dapat dipahami sebagai upaya pelestarian, sekaligus sebagai 

strategi pembangunan berbasis seni tradisi yang berorientasi 

pada penguatan identitas, pemberdayaan ekonomi desa, dan 

pemajuan kebudayaan nasional. 

Untuk menggali dinamika tersebut, penelitian ini 

menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan etnografi, 

sehingga peneliti memahami praktik budaya dalam kehidupan 

sehari-hari masyarakat desa Sukamaju. Data dikumpulkan 

melalui observasi partisipan dalam pertunjukan seni, 

wawancara dengan tokoh adat, seniman, dan perangkat desa, 

serta telaah dokumen seperti arsip budaya dan buku Objek 

Pemajuan Kebudayaan Desa Sukamaju (2025) yang berfungsi 

sebagai inventarisasi seni tradisi. Analisis dilakukan melalui 

reduksi data, interpretasi makna simbolik seni tradisi, serta 

triangulasi sumber untuk menjaga validitas. Dengan kerangka 

tersebut, penelitian ini berupaya menelaah bagaimana seni 



 

22 

tradisi di Desa Sukamaju diposisikan sebagai objek pemajuan 

kebudayaan, strategi revitalisasi apa yang ditempuh 

masyarakat, serta sejauh mana praktik tersebut berkontribusi 

terhadap identitas budaya, partisipasi masyarakat, dan 

pembangunan kebudayaan desa. 

 

ISI 

Profile Desa Sukamaju 

Desa Sukamaju di Kecamatan Rancakalong, Kabupaten 

Sumedang, merupakan ruang hidup masyarakat agraris yang 

masih kuat memegang tradisi, namun pada saat yang sama 

berhadapan dengan tantangan modernisasi dan perubahan 

sosial. Dengan luas wilayah sekitar 466 hektar yang terbagi atas 

dua dusun, delapan rukun warga, dan dua puluh sembilan 

rukun tetangga, Sukamaju dihuni oleh 4.729 jiwa atau 1.577 

kepala keluarga. Persebaran penduduk relatif merata dengan 

karakter sosial ekonomi yang ditopang oleh sektor pertanian 

sebagai mata pencaharian utama. Kondisi ini membentuk corak 

ekonomi yang memengaruhi praktik budaya, terutama ritus dan 

kesenian yang terkait erat dengan siklus pertanian. 

Masyarakat Sukamaju dikenal religius dengan aktivitas 

keagamaan yang cukup intens, tercermin dari banyaknya masjid 

dan majelis taklim yang tersebar di seluruh dusun. Religiusitas 

ini berkelindan erat dengan seni tradisi yang tumbuh di desa, 

seperti tarawangsa yang berhubungan dengan mitologi padi, 

atau terbangan yang sarat dengan nuansa islami. Kesenian 

tersebut dipandang sebagai hiburan, serta sebagai sarana 

spiritual, simbol sosial, serta penanda identitas kolektif. Hal ini 

memperlihatkan bagaimana seni tradisi melekat dalam 

kehidupan sehari-hari dan membentuk karakter kultural 

masyarakat Sukamaju. 

 



 

23 

Visi pembangunan desa yang dirumuskan pemerintah 

setempat, yakni “Terwujudnya masyarakat Sukamaju yang 

Maju, Agamis, Kreatif, Mandiri, Unggul, dan Responsif 

(MAKMUR) pada tahun 2026,” memberikan arah yang jelas bagi 

masa depan desa. Visi tersebut dijabarkan dalam sejumlah misi 

strategis, mulai dari peningkatan infrastruktur, penguatan 

norma agama, pengembangan ekonomi kreatif, hingga 

penguatan budaya dan pariwisata. Salah satu fokus penting 

adalah menjadikan Sukamaju sebagai desa wisata berbasis 

budaya. Dengan demikian, seni tradisi ditempatkan sebagai 

modal utama pembangunan, sekaligus sebagai objek pemajuan 

kebudayaan yang mampu mengintegrasikan dimensi ekonomi, 

sosial, dan kultural. 

Dari sisi infrastruktur, Sukamaju relatif memiliki sarana 

yang mendukung keberlangsungan kegiatan sosial dan budaya. 

Jaringan jalan desa sebagian besar sudah berupa aspal dan rabat 

beton, meski masih ada beberapa ruas yang rusak atau berupa 

jalan tanah. Fasilitas sosial mencakup 26 masjid, 6 PAUD/TK, 3 

SD, 1 SLTP, 7 posyandu, serta lapangan olahraga yang berfungsi 

untuk kegiatan sehari-hari, dan juga sebagai ruang ekspresi 

budaya masyarakat setempat. Balai desa dan masjid misalnya, 

sering dimanfaatkan sebagai ruang pertunjukan atau latihan 

seni, menunjukkan adanya keterkaitan erat antara infrastruktur 

sosial dengan keberlangsungan seni tradisi. 

Potensi budaya Desa Sukamaju sangat besar dan berlapis. 

Inventarisasi Objek Pemajuan Kebudayaan Desa Sukamaju 

(2025) menunjukkan bahwa desa ini memiliki kekayaan pada 

sepuluh kategori kebudayaan, mulai dari tradisi lisan, 

manuskrip, adat istiadat, ritus, pengetahuan tradisional, 

teknologi tradisional, seni, permainan rakyat, olahraga 

tradisional, hingga bahasa. Di antara berbagai kategori tersebut, 



 

24 

seni tradisi menempati posisi paling menonjol. Kesenian reak, 

tarawangsa, terbangan, kuda renggong, dan batik 

kasumedangan masih dipraktikkan dalam konteks sosial, ritual, 

maupun hiburan, sehingga memiliki peran penting dalam 

menjaga kesinambungan nilai-nilai budaya tradisi. 

Seni tradisi yang hidup di Sukamaju menyimpan potensi besar 

untuk dikembangkan sebagai daya tarik pariwisata budaya. 

Kehadirannya dapat menjadi modal kultural sekaligus modal 

ekonomi yang mendukung pembangunan desa. Namun, agar 

potensi tersebut tidak terjebak pada komodifikasi semata, 

diperlukan strategi revitalisasi yang mampu menyeimbangkan nilai 

spiritual, sosial, dan ekonomi. Revitalisasi seni tradisi di Sukamaju 

karenanya tidak hanya dimaknai sebagai upaya pelestarian, tetapi 

juga sebagai strategi pemajuan kebudayaan yang memperkuat 

identitas, mendorong partisipasi masyarakat, serta membuka 

peluang pengembangan desa wisata seni budaya. 

 

Objek Pemajuan Kebudayaan Desa Sukamaju 

Objek Pemajuan Kebudayaan (OPK) sebagaimana diatur 

dalam Undang-Undang Nomor 5 Tahun 2017 menjadi landasan 

bagi pelindungan, pengembangan, pemanfaatan, dan 

pembinaan kebudayaan di Indonesia. Dalam konteks Desa 

Sukamaju, inventarisasi OPK yang dilakukan oleh  ISBI 

Bandung tahun 2025 memperlihatkan sepuluh kategori 

kebudayaan yang masih hidup dalam praktik masyarakat. Hasil 

inventarisasi ini menegaskan bahwa Sukamaju merupakan salah 

satu wilayah dengan kekayaan budaya Sunda yang relatif 

lengkap, mulai dari tradisi lisan hingga seni pertunjukan, 

dengan setiap kategorinya mengandung nilai historis, sosial, 

dan spiritual yang berkelindan erat dengan kehidupan agraris-

religius masyarakat setempat. 



 

25 

Tradisi lisan masih bertahan melalui kisah-kisah mitologis 

seperti mitos Curug Cangcut, yang dipercaya memiliki kekuatan 

magis sekaligus menjadi media pendidikan moral. Pantangan 

hari juga menjadi bagian dari tradisi lisan yang mengatur ritme 

kehidupan masyarakat, baik dalam bercocok tanam, pernikahan, 

maupun hajatan. Warisan literasi masyarakat hadir melalui 

manuskrip berupa pupuh dan wedal atau primbon Sunda. Pupuh 

berfungsi sebagai media pendidikan etika dan moral, sedangkan 

wedal memberikan pedoman hidup, ramalan, serta aturan adat, 

yang mencerminkan kearifan filosofis masyarakat dalam menata 

kehidupan. 

Adat istiadat yang masih dijalankan antara lain tradisi sawen 

dan hajat buruan, yang  menjadi simbol persembahan kepada 

leluhur, memperkuat kohesi sosial melalui keterlibatan kolektif 

masyarakat. Ritus bubur suro dan hajat buruan memperlihatkan 

sinergi antara tradisi Sunda dan religiusitas Islam, yang di 

dalamnya terkandung do’a, syukur, dan solidaritas sosial 

masyarakat. Pengetahuan tradisi masyarakat Sukamaju 

tercermin dalam praktik bercocok tanam, penentuan musim, 

serta penggunaan hitungan wedalan, yang menjadi bukti 

keterikatan masyarakat dengan ritme alam sekaligus praktik 

pengelolaan sumber daya yang berkelanjutan. 

Selain itu, teknologi tradisional juga masih dipraktikkan, 

salah satunya melalui penggunaan canting cap dalam 

pembuatan batik Kasumedangan. Inovasi sederhana ini 

menunjukkan bagaimana tradisi tetap hidup sekaligus 

menyesuaikan diri dengan kebutuhan ekonomi kreatif. Seni 

tradisi sendiri merupakan kekuatan utama Sukamaju, dengan 

ragam kesenian seperti reak, tarawangsa, terbangan, kuda 

renggong, dan batik Kasumedangan yang berfungsi sebagai 

hiburan, sarana ritual, ekspresi kolektif masyarakat, serta 



 

26 

potensi ekonomi desa. Dalam konteks pemajuan kebudayaan, 

seni tradisi ini berpotensi menjadi motor penggerak desa wisata 

berbasis budaya. 

Lebih jauh, permainan rakyat seperti engklek, ucing sumput, 

ucing udag, ucing dongko, dan sepdur masih dilakukan oleh 

anak-anak sebagai sarana melatih kreativitas, kebersamaan, dan 

motorik, meski keberadaannya kian terdesak oleh permainan 

digital. Olahraga tradisional silat tetap dilestarikan melalui 

Padepokan Sancawangi, sebagai olahraga bela diri, pendidikan 

karakter, disiplin, dan spiritualitas. Sementara itu, bahasa Sunda 

masih dominan digunakan dalam interaksi sehari-hari, meski 

menghadapi tantangan dari bahasa Indonesia dan bahasa global 

dalam pendidikan maupun komunikasi lintas generasi. 

Secara keseluruhan, sepuluh OPK di Desa Sukamaju 

membentuk sebuah ekosistem budaya yang utuh, di mana seni 

tradisi berdiri sejajar dengan ritus, adat, pengetahuan, bahasa, 

hingga permainan rakyat. Inventarisasi ini menjadi fondasi 

penting dalam merumuskan strategi revitalisasi, karena hanya 

dengan mengenali, mendokumentasikan, dan memahami 

kekayaan budaya tradisi secara komprehensif, upaya 

pelindungan, pengembangan, dan pemanfaatannya dapat 

dijalankan secara berkelanjutan. Seni tradisi, dalam hal ini, 

menjadi lokomotif yang menjaga kesinambungan nilai-nilai 

budaya, serta membuka jalan bagi pemajuan kebudayaan 

berbasis kearifan lokal di Desa Sukamaju. 

 

Seni Tradisi sebagai Objek Pemajuan Kebudayaan Desa 

Sukamaju 

Seni tradisi di Desa Sukamaju merupakan salah satu 

komponen paling menonjol dalam ekosistem budaya tradisi. 

Keberadaannya berfungsi sebagai hiburan, media ritual, sarana 



 

27 

pendidikan, dan simbol identitas kolektif masyarakat. Lima 

kesenian utama yang masih hidup di Sukamaju adalah reak, 

terbangan, kuda renggong, tarawangsa, dan batik 

kasumedangan. Masing-masing memiliki sejarah, nilai, dan 

tantangan yang berbeda, tetapi semuanya memiliki kedudukan 

penting sebagai objek pemajuan kebudayaan. 

 

a) Reak 

Reak merupakan salah satu kesenian hiburan yang ada di 

Desa Sukamaju. Kesenian ini biasanya ditampilkan di berbagai 

acara dan upacara seperti sunatan, agustusan, dan acara yang 

memerlukan hiburan. Reak Mekar Saluyu ini masih 

menampilkan kesenian Reak buhun (memegang pinsip leluhur) 

yang dicirikan dengan penggunaan lagu-lagu yang sering 

digunakan oleh pendahulunya seperti Kidung Kembang 

Gadung. Adapun struktur pertunjukan pada kesenian reak 

adalah dibuka dengan kidung kembang gadung, lagu pamundut 

(permintaan dari penonton) dapat berupa genre dangdut, koplo 

lalu penutup. Dalam iringan reak terdapat patokan atau istilah 

iringan yakni dog-dog 1,2,3 sesuai kreativitas grup. 

 

 
Gambar 1. Grup Reak Mekar Saluyu Sukamaju 

(Sumber: Dok. Tim Penulis, 2025) 

 

Reak secara umum merupakan kesenian rakyat yang 

berkembang di wilayah Priangan, termasuk Sumedang, sejak 

masa kolonial. Pada mulanya, kesenian ini berhubungan dengan 

ritual pengusiran roh jahat yang diyakini dapat mengganggu 

 



 

28 

kehidupan masyarakat (Rudiana & Irmawandi, 2023). Seiring 

waktu, fungsi ritual tersebut mengalami transformasi sehingga 

reak kemudian lebih sering dipertunjukkan dalam hajatan, baik 

pernikahan maupun khitanan, sebagai bentuk hiburan kolektif. 

Pertunjukan reak biasanya melibatkan musik perkusi dengan 

tabuhan ritmis yang menghentak, penggunaan topeng dengan 

karakter ekspresif, serta unsur trance atau kesurupan yang 

memperlihatkan dimensi magis sekaligus menegaskan relasi 

masyarakat dengan dunia spiritual. 

Nilai yang terkandung dalam kesenian reak mencerminkan 

perpaduan antara hiburan dan spiritualitas. Di satu sisi, ia 

menjadi ajang kegembiraan bersama yang memperkuat rasa 

kebersamaan warga desa, sementara di sisi lain menyimpan nilai 

sakral karena diyakini menghadirkan kekuatan gaib sebagai 

bentuk perlindungan dari leluhur. Dengan demikian, reak 

berfungsi sebagai tontonan dan simbol keyakinan kolektif yang 

berakar pada kosmologi masyarakat Sunda. Fungsi sosialnya 

sangat nyata, yakni memperkuat kohesi masyarakat melalui 

partisipasi bersama dalam pertunjukan, baik sebagai penampil, 

penyelenggara, maupun penonton yang terlibat secara aktif. 

Dalam konteks aktual, reak menghadapi tantangan yang 

cukup kompleks. Sebagian kalangan memberi stigma negatif 

terhadap reak karena dianggap sebagai kesenian “keras” atau 

terlalu sarat dengan unsur magis yang dipandang tidak sejalan 

dengan nilai religius tertentu. Stigma ini membuat sebagian 

masyarakat enggan menggelar reak dalam hajatan. Namun, 

pada saat yang sama, generasi muda mulai menunjukkan upaya 

untuk menghidupkan kembali reak dengan menekankan aspek 

hiburan, musik, dan kreativitas artistik, sehingga kesenian ini 

dapat menemukan bentuk baru yang lebih adaptif terhadap 

perkembangan zaman tanpa sepenuhnya kehilangan akar 

tradisinya. 

 



 

29 

b) Terbangan 

Grup kesenian terbangan Al Kirom, terbangan merupakan 

kesenian khas dusun Sukamanah, Sukamaju yang diadaptasi 

dari seni qasidah. Namun, iringan atau lagu yang dibawakan 

tidak terpatok pada lagu religi. Lagu pengiring yang digunakan 

biasanya sesuai dengan permintaan dari audiens atau penonton. 

 

 
Gambar 2. Alat Musik Terbangan Desa Sukamaju 

(Sumber: Tim. Penulis, 2025) 

 

Secara umum terbangan merupakan salah satu kesenian 

tradisional Sunda yang berkembang sebagai hasil sinkretisme 

dengan kebudayaan Islam pada abad ke-15 hingga ke-16. 

Kesenian ini lahir dari tradisi qasidah dan marawis yang 

diperkenalkan oleh para penyebar Islam, lalu mengalami 

adaptasi sesuai dengan konteks tradisi masyarakat Sunda 

(Kartini, Setiaji, & Dharma, 2023). Instrumen utamanya adalah 

rebana besar yang disebut terbang, dimainkan secara 

berkelompok dengan irama dinamis, sementara syair yang 

dilantunkan berisi puji-pujian kepada Nabi Muhammad SAW. 

Keberadaan terbangan menjadi bukti penting bagaimana seni 

pertunjukan tradisional dapat menjadi media dakwah yang 

halus sekaligus sarana hiburan religius yang diterima luas oleh 

masyarakat pedesaan. 



 

30 

Nilai-nilai yang terkandung dalam kesenian terbangan 

sangat kental dengan aspek religiusitas. Lirik-lirik yang 

dilantunkan menyampaikan pesan keagamaan, 

menginternalisasi ajaran moral Islam ke dalam kehidupan 

sehari-hari masyarakat. Selain itu, terbangan menumbuhkan 

rasa kebersamaan karena dimainkan secara kolektif, sehingga 

setiap pertunjukan menjadi ruang pertemuan sosial yang 

memperkuat ikatan kelompok seni. Fungsi utama terbangan pun 

tampak dalam penyelenggaraan berbagai acara keagamaan, 

seperti peringatan maulid Nabi, upacara khitanan, atau 

pengajian di kampung-kampung, di mana kesenian ini berfungsi 

ganda: sebagai hiburan bernuansa religius sekaligus sarana 

pendidikan spiritual yang membumikan nilai-nilai Islam di 

tengah masyarakat. 

Dalam konteks kekinian, terbangan di Desa Sukamaju masih 

relatif terjaga kelestariannya karena erat kaitannya dengan 

tradisi keagamaan masyarakat yang religius. Akan tetapi, 

tantangan yang dihadapi adalah semakin kuatnya dominasi 

musik modern yang lebih digemari generasi muda, sehingga 

daya tarik terbangan cenderung berkurang. Oleh sebab itu, 

keberlanjutan terbangan sangat bergantung pada proses 

regenerasi yang konsisten dan upaya inovasi dalam penyajian, 

misalnya melalui pengemasan yang lebih kreatif tanpa 

menghilangkan esensi religiusnya. Dengan demikian, terbangan 

memiliki peluang untuk tetap relevan di tengah perubahan 

zaman sekaligus mempertahankan posisinya sebagai salah satu 

warisan seni tradisi yang memperkuat identitas budaya 

Sukamaju. 

 

 

 



 

31 

c) Kuda Renggong 

Kuda renggong merupakan tradisi asli Sumedang, salah 

satunya berada di Cisoka, Sukamaju. Kesenian ini biasanya 

digunakan untuk hiburan di hajatan, sunatan, ulang tahun, dan 

acara adat lainnya. Dalam pertunjukannya, kuda bergerak dan 

berjoget mengikuti irama musik dalam pertunjukan. Sebelum 

pertunjukan, biasanya akan dilakukan ritual berupa doa dan 

sesajen dengan bimbingan tokoh adat. Ritual bertujuan untuk 

keselamatan dan kelancaran pertunjukan. 

 

 
Gambar 3. Alat Musik Terbangan Desa Sukamaju 

(Sumber: https://1001indonesia.net/asset/2022/02/Kuda-Renggong.jpg, 2025) 

 

Kuda renggong sendiri merupakan kesenian khas Sumedang 

yang telah hidup sejak abad ke-19 dan hingga kini tetap menjadi 

salah satu ikon budaya daerah (Tresia, 2012). Awalnya, tradisi 

ini berakar dari latihan kuda untuk keperluan militer, yang 

kemudian mengalami transformasi menjadi atraksi budaya 

dalam pesta rakyat. Perubahan fungsi tersebut menjadikan kuda 

renggong lebih dekat dengan masyarakat, terutama ketika 

dipertunjukkan pada upacara khitanan anak laki-laki. Dalam 

konteks ini, kuda yang dilatih menari dan berhias indah menjadi 

simbol penghormatan sekaligus media perayaan dalam fase 

penting kehidupan seorang anak (Supriatna, 2014). 



 

32 

Nilai sosial dan spiritual yang terkandung dalam kuda 

renggong sangat kuat. Kesenian ini sarat dengan simbol 

penghormatan terhadap anak yang dikhitan, sekaligus doa agar 

ia kelak tumbuh menjadi laki-laki yang tangguh dan berguna 

bagi masyarakat. Hiasan warna-warni pada kuda 

melambangkan kemegahan, kebanggaan, serta semangat 

kolektif warga desa yang hadir untuk menyaksikan peristiwa 

tersebut. Dengan demikian, kuda renggong merupakan hiburan 

untuk representasi kearifan lokal yang menghubungkan aspek 

estetika dengan makna sosial-spiritual. 

Fungsi utama kuda renggong dalam masyarakat Sunda 

adalah sebagai hiburan sekaligus ritus peralihan (rites de passage) 

yang menandai transisi anak laki-laki menuju kedewasaan. 

Pertunjukan ini menjadi tontonan kolektif yang memperkuat 

solidaritas sosial, sebab seluruh warga biasanya terlibat baik 

sebagai penonton maupun sebagai bagian dari prosesi. Melalui 

kuda renggong, masyarakat merayakan keberanian anak yang 

dikhitan, merayakan kohesi sosial dan identitas budaya mereka. 

Dalam kondisi aktual, kuda renggong masih bertahan 

sebagai salah satu ikon budaya Kabupaten Sumedang. Namun, 

biaya penyelenggaraan yang relatif tinggi terutama untuk sewa 

kuda, kostum, dan iringan musik menjadi kendala sehingga 

kesenian ini semakin jarang dipertunjukkan dalam lingkup 

keluarga. Untuk menjaga eksistensinya, pemerintah daerah 

berperan penting melalui penyelenggaraan festival budaya, 

parade kuda renggong, serta promosi pariwisata yang 

menempatkan kesenian ini sebagai daya tarik utama. Dengan 

demikian, kuda renggong dapat dipertahankan sebagai tradisi 

masyarakat yang diproyeksikan sebagai aset budaya dan 

pariwisata serta dapat memperkuat citra Sumedang sebagai 

daerah yang kaya akan warisan seni tradisi. 



 

33 

 

d) Tarawangsa 

 
Gambar 4. Seniman Memegang Alat Musik Tarawangsa 

(Sumber: Tim. Penulis, 2025) 

 

Kesenian tarawangsa atau yang dulu disebut seni jentreng 

merupakan perpaduan kesenian alat musik gesek tarawangsa 

(mirip rebab) dan alat musik petik (kecapi). Pak Udin, salah satu 

seniman tarawangsa dari dusun Cisoka desa Sukamaju yang 

sudah mempelajari kesenian ini dari tahun 1977 secara otodidak. 

Terdapat satu grup kesenian tarawangsa di Cisoka yang masih 

aktif sampai saat ini, yakni Grup Pusaka Mekar Saluyu. Lahirnya 

kesenian tarawangsa erat kaitannya dengan asal mula benih 

padi di Sumedang. 

Tarawangsa sendiri secara umum merupakan salah satu 

bentuk musik sakral Sunda yang memiliki usia sangat tua 

(Supriadi, 2020). Instrumen utamanya terdiri atas tarawangsa, 

yakni alat musik gesek berdawai dua, dan jentreng, alat musik 

petik yang dimainkan secara bersamaan untuk menghasilkan 

harmoni khas bernuansa meditatif. Tradisi tarawangsa sangat 

erat kaitannya dengan ritus agraris masyarakat Sunda, terutama 

dalam syukuran panen padi (Maulana, Lusiana, & Khadijah, 

2023). Pertunjukan ini bernilai musikal, yang sarat dengan 



 

34 

simbolisme spiritual, khususnya penghormatan kepada Dewi 

Sri sebagai personifikasi kesuburan dan lambang kehidupan 

agraris masyarakat Jawa Barat (Nastiti, 2020). 

Nilai-nilai sosial, spiritual, dan kearifan lokal yang 

terkandung dalam kesenian tarawangsa. Musiknya dipandang 

sebagai hiburan dan sebagai media komunikasi dengan 

kekuatan kosmos, yang diyakini mampu menghadirkan berkah 

serta melindungi masyarakat dari marabahaya. Kehadiran 

tarawangsa menjadi ekspresi rasa syukur masyarakat agraris 

atas hasil bumi sekaligus pengingat akan hubungan harmonis 

antara manusia dan alam. Dalam dimensi sosial, ritus 

tarawangsa memperkuat kohesi kelompok seni, sebab 

pertunjukan biasanya berlangsung secara kolektif, dihadiri 

masyarakat desa, dan diwarnai interaksi yang mempererat 

solidaritas sosial. 

Dalam kehidupan masyarakat, tarawangsa memiliki fungsi 

ganda. Selain berfungsi sebagai sarana hiburan yang 

menghadirkan pengalaman estetis unik, ia juga berperan sebagai 

media ritual dalam upacara syukuran panen padi dan doa 

keselamatan. Kehadiran tarawangsa mengandung nilai 

pendidikan, karena mengajarkan filosofi keseimbangan antara 

manusia, alam, dan kekuatan spiritual. Melalui tradisi ini, 

masyarakat diajarkan pentingnya menjaga siklus alam sebagai 

sumber kehidupan yang harus dihormati dan disyukuri. 

Namun, kondisi aktual tarawangsa menunjukkan bahwa 

kesenian ini semakin menghadapi tantangan serius. Generasi 

muda cenderung kurang tertarik mempelajari tarawangsa 

karena proses belajarnya yang panjang dan kompleks, 

sementara konteks ritus pertanian semakin berkurang seiring 

bergesernya masyarakat dari pola hidup agraris menuju 

pekerjaan non-agraris. Akibatnya, tarawangsa tidak lagi 



 

35 

memiliki ruang yang luas dalam kehidupan sehari-hari. Untuk 

menjaga eksistensinya, diperlukan strategi revitalisasi yang 

mencakup dokumentasi secara sistematis, pendidikan seni 

melalui sekolah dan sanggar, serta festival budaya yang 

menghadirkan tarawangsa dalam format baru agar tetap relevan 

dengan dinamika masyarakat modern.  

 

e) Batik Kasumedangan 

 
Gambar 5. Motif Batik Kasumedangan 

(Sumber: Tim. Penulis, 2025) 

 

Batik Kasumedangan adalah salah satu jenis batik yang 

diproduksi oleh Nafira Batik yang merupakan salah satu UMKM 

yang tempat produksinya berada di Desa Sukamaju. Motif-motif 

yang dihasilkan UMKM ini merupakan motif khas Sumedang. 

Dalam pengelolaannya menghasilkan produk yang terinspirasi 

dari potensi dan kreasi masyarakat. 

Adapun macam–macam motif batik yang dihasilkan 

diantaranya adalah motif kasumedangan, motif lingga, motif 

lereng, mahkuta binokasih, motif hanjuang, motif tarawangsa, 

motif paralayang, motif taman endog, motif kebon kopi, motif 

cadas pangeran, motif jati gede dan masih banyak lagi. Teknik 

dalam pembuatan batik kasumedangan diantaranya adalah 

dengan cara teknik tulis (canting), teknik cap menggunakan 

cetakan, teknik print, dan teknik ecoprint. 



 

36 

Batik Kasumedangan merupakan salah satu ekspresi seni 

rupa yang lahir sebagai upaya pengembangan batik tradisi 

dengan ciri khas identitas Sumedang. Berbeda dengan kesenian 

tradisi lain yang berusia tua seperti tarawangsa atau reak, batik 

Kasumedangan relatif lebih baru, namun memiliki akar kuat 

dalam identitas budaya daerah. Motif-motif yang dihadirkan, 

seperti motif padi, kujang, atau ikon-ikon tradisi lainnya, 

menjadi representasi simbolik dari sejarah dan kekayaan alam 

Sumedang. Kehadiran batik ini menunjukkan bagaimana seni 

rupa tradisi dapat bertransformasi menjadi medium visual 

untuk memperkuat jati diri daerah sekaligus memperkaya 

khazanah batik Nusantara. 

Di balik motifnya, Batik Kasumedangan menyimpan nilai 

sosial, spiritual, dan kearifan lokal. Motif padi, misalnya, 

melambangkan kesuburan, kemakmuran, dan keberlanjutan 

kehidupan masyarakat agraris, sementara motif kujang 

merepresentasikan kekuatan, keteguhan, dan jati diri Sunda. 

Simbol-simbol tersebut berfungsi sebagai hiasan, sebagai narasi 

visual yang menghubungkan generasi sekarang dengan nilai-

nilai leluhur masyarakat. Dengan demikian, batik ini 

menghadirkan ruang refleksi budaya melalui kain, yang 

menyampaikan pesan-pesan filosofis dalam kehidupan 

masyarakat Sumedang. 

Dalam konteks sosial, Batik Kasumedangan berfungsi 

sebagai penanda identitas masyarakat. Ia kerap dikenakan 

dalam acara-acara resmi pemerintahan, upacara, atau kegiatan 

adat, sehingga mempertegas posisi batik ini sebagai pakaian 

identitas yang meneguhkan kebanggaan masyarakat Sumedang 

terhadap budayanya sendiri. Lebih dari itu, Batik 

Kasumedangan juga berperan sebagai produk ekonomi kreatif 

yang mendukung pemberdayaan masyarakat melalui 



 

37 

pengembangan UMKM batik. Produksi batik yang melibatkan 

pengrajin membuka peluang kerja, meningkatkan kesejahteraan, 

dan menciptakan rantai ekonomi berbasis budaya yang 

berkelanjutan. 

Kondisi aktual Batik Kasumedangan menunjukkan adanya 

perkembangan positif sebagai bagian dari branding budaya 

Sumedang. Pemerintah daerah mulai menjadikan batik ini 

sebagai ikon baru yang dapat dipromosikan ke tingkat regional 

maupun nasional. Meski demikian, terdapat sejumlah tantangan 

yang perlu dihadapi, antara lain keterbatasan regenerasi perajin 

yang membuat keberlanjutan produksi belum sepenuhnya 

terjamin, serta daya saing pasar yang cukup ketat mengingat 

dominasi batik dari daerah lain yang lebih mapan. Oleh sebab 

itu, dukungan pemerintah desa, kolaborasi dengan lembaga 

seni, serta inovasi desain dan pemasaran digital menjadi faktor 

penting untuk memastikan Batik Kasumedangan mampu 

berkembang dan bertahan di tengah persaingan. 

Secara sintesis, Batik Kasumedangan berperan sebagai 

produk seni rupa, sebagai medium representasi identitas dan 

strategi pembangunan ekonomi kreatif. Keberadaannya 

menegaskan bahwa pemajuan kebudayaan bertumpu pada seni 

pertunjukan, juga pada seni rupa yang mampu menjembatani 

antara tradisi, estetika, dan industri kreatif. Dengan pengelolaan 

yang tepat, Batik Kasumedangan dapat menjadi salah satu pilar 

penting dalam memperkuat citra Sumedang sebagai daerah 

yang kaya warisan budaya sekaligus adaptif terhadap dinamika 

perkembangan jaman. 

Kelima seni tradisi tersebut menunjukkan bahwa Desa 

Sukamaju memiliki kekayaan seni yang unik. Reak dan 

tarawangsa merepresentasikan seni magis-spiritual, terbangan 

menekankan aspek religius Islam, kuda renggong menjadi ikon 



 

38 

hiburan sekaligus ritus peralihan, sementara batik 

Kasumedangan memperlihatkan seni rupa dengan identitas 

daerah. Dalam kerangka pemajuan kebudayaan, kesenian-

kesenian tradisi ini dapat dijadikan modal sosial, kultural, dan 

ekonomi untuk mendukung program desa wisata serta 

memperkuat identitas Sukamaju sebagai desa budaya. Namun, 

keberlanjutan seni tradisi menghadapi tantangan regenerasi, 

komersialisasi, serta perubahan pola hidup masyarakat. Oleh 

karena itu, diperlukan strategi revitalisasi yang integratif, 

melibatkan kelompok seni, pemerintah, lembaga pendidikan, 

dan pemanfaatan teknologi digital. 

 

Revitalisasi Seni Tradisi di Desa Sukamaju 

Revitalisasi seni tradisi di Desa Sukamaju, Kecamatan 

Rancakalong, Sumedang, tidak sekadar dipahami sebagai upaya 

menjaga warisan agar tidak hilang, tetapi juga sebagai strategi 

adaptasi agar kesenian tetap hidup, relevan, dan berdaya dalam 

menghadapi perubahan sosial. Revitalisasi ini berlangsung 

melalui keterlibatan berbagai aktor kelompok seni, pemerintah 

desa, lembaga pendidikan, hingga pemanfaatan teknologi 

digital yang bersama-sama berkontribusi dalam menjaga 

kesinambungan kebudayaan. Seni tradisi di Sukamaju dengan 

demikian bukanlah entitas statis, melainkan modal kultural 

dinamis yang mampu mendorong transformasi menuju 

pembangunan desa yang berkelanjutan. 

Revitalisasi berbasis kelompok seni menjadi fondasi utama, 

sebab seni tradisi bertahan terutama berkat peran aktif seniman, 

tokoh adat, dan kelompok budaya. Sanggar seni serta kelompok 

kesenian berfungsi sebagai pusat aktivitas sekaligus ruang 

interaksi sosial, di mana anak-anak muda dilibatkan dalam 

hajatan, pertunjukan, maupun pelatihan informal. Meski 



 

39 

menghadapi keterbatasan dana, minimnya regenerasi, dan 

dominasi hiburan modern, kelompok seni tetap menjadi aktor 

kunci dalam pelestarian. Di sisi lain, pemerintah desa 

mengintegrasikan seni tradisi ke dalam arah pembangunan 

melalui visi MAKMUR (Maju, Agamis, Kreatif, Mandiri, 

Unggul, Responsif). Seni tradisi seperti kuda renggong, reak, 

dan tarawangsa dijadikan atraksi utama dalam program desa 

wisata, serta dipromosikan melalui festival budaya, pameran 

UMKM, dan bazar yang menampilkan produk masyarakat 

seperti Batik Kasumedangan. Upaya ini tidak hanya 

menciptakan ruang apresiasi, tetapi juga membangun seni 

tradisi sebagai identitas branding desa. 

Revitalisasi juga berlangsung melalui jalur pendidikan. 

Sekolah-sekolah mulai mengintegrasikan seni tradisi ke dalam 

kegiatan ekstrakurikuler seperti terbangan, pencak silat, dan tari 

rakyat, sementara sanggar-sanggar membuka ruang belajar bagi 

anak-anak untuk mengenal reak, tarawangsa, maupun batik. 

Pendidikan seni tradisi berpeluang untuk dikembangkan lebih 

jauh melalui kurikulum muatan lokal, yang mengajarkan 

keterampilan teknis, nilai filosofis dan kearifan budaya. 

Tantangan tetap ada, seperti keterbatasan tenaga pengajar dan 

sarana, sehingga kolaborasi antara sekolah, kelompok seni, dan 

pemerintah desa menjadi kunci dalam regenerasi. 

Sejalan dengan perkembangan zaman, teknologi digital 

membuka medium baru bagi revitalisasi. Dokumentasi melalui 

foto, video, dan penulisan buku inventarisasi budaya seperti 

Objek Pemajuan Kebudayaan Desa Sukamaju (2025) menjadi 

langkah awal penting. Media sosial dan website desa 

dimanfaatkan untuk mempublikasikan pertunjukan reak, 

tarawangsa, atau kuda renggong, sekaligus memperkuat daya 

tarik wisata dan promosi produk UMKM. Lebih jauh, teknologi 



 

40 

digital digunakan untuk inovasi seperti konten multimedia, 

digital storytelling, hingga tur virtual berbasis seni tradisi, yang 

memperluas aksesibilitas sekaligus meningkatkan nilai 

ekonomi. 

Proses revitalisasi ini membawa sejumlah dampak nyata. 

Pertama, terjadi penguatan identitas budaya masyarakat. 

Kesenian harus diposisikan sebagai hiburan, serta sebagai 

simbol kebersamaan. Tampilnya kelompok reak dalam hajatan, 

misalnya, menjadi momen warga merayakan kebersamaan 

sekaligus memperkuat rasa memiliki terhadap desa. Kedua, 

revitalisasi mendorong partisipasi masyarakat dalam kegiatan 

budaya. Festival desa, latihan di sanggar, hingga hajatan 

keluarga menjadi ruang pertemuan antargenerasi, di mana 

anak-anak secara alami mewarisi keterampilan dan nilai budaya 

dari para pelaku seni sebelumnya. 

Ketiga, lahir potensi ekonomi kreatif berbasis seni tradisi. 

Kuda renggong kini diposisikan sebagai atraksi wisata berbayar, 

Batik Kasumedangan berkembang menjadi produk unggulan 

UMKM, sementara tarawangsa dan terbangan mulai dipasarkan 

dalam bentuk audio-visual. Inisiatif ini dapat meningkatkan 

kesejahteraan seniman, juga memperkuat peran BUMDes dalam 

menggerakkan ekonomi masyarakat. Keempat, revitalisasi 

meningkatkan daya tarik Sukamaju sebagai destinasi wisata 

budaya. Atraksi kuda renggong atau festival reak menjadi 

magnet bagi wisatawan, yang selain menonton pertunjukan juga 

membeli batik, mencicipi kuliner, atau menikmati suasana desa 

bernuansa tradisi. 

Lebih jauh, revitalisasi seni tradisi di Sukamaju turut 

berkontribusi pada pembangunan kebudayaan nasional, sejalan 

dengan amanat Undang-Undang Nomor 5 Tahun 2017 tentang 

Pemajuan Kebudayaan. Desa penerima kebijakan OPK, harus 



 

41 

menjadi produsen pengetahuan dan identitas budaya yang 

memperkaya khazanah nasional. Dengan demikian, revitalisasi 

seni tradisi di Desa Sukamaju memiliki fungsi multidimensi: 

memperkuat identitas masyarakat, meningkatkan partisipasi 

masyarakat, mendorong ekonomi kreatif, memperluas daya 

tarik wisata, serta memberi kontribusi pada pembangunan 

kebudayaan nasional. Sinergi antara kelompok seni, pemerintah 

desa, akademisi, dan teknologi digital memberi harapan bahwa 

seni tradisi di Sukamaju tidak hanya lestari, tetapi juga adaptif, 

berdaya saing, dan mampu menjadi pilar pembangunan desa 

berbasis kearifan lokal. 

 

Tantangan dan Hambatan dalam Revitalisasi Seni Tradisi 

di Desa Sukamaju 

Meskipun Desa Sukamaju memiliki potensi seni tradisi yang 

kaya, upaya revitalisasi tidak terlepas dari berbagai tantangan 

dan hambatan yang mencerminkan kondisi struktural maupun 

kultural masyarakat dalam menjaga keberlanjutan kebudayaan. 

Persoalan paling mendasar terletak pada regenerasi pelaku seni. 

Generasi muda di Sukamaju cenderung kurang tertarik 

mendalami kesenian tradisi karena keterbatasan waktu, 

dominasi pendidikan formal, serta ketertarikan pada hiburan 

populer modern. Misalnya, dalam kelompok reak, sebagian 

besar pemain inti adalah seniman berusia di atas 40 tahun, 

sementara anak-anak muda hanya terlibat sebagai penonton 

pasif atau sesekali membantu dalam acara hajatan. Demikian 

pula pada tarawangsa, beberapa maestro di Sukamaju 

mengeluhkan minimnya murid yang serius belajar memainkan 

alat musik ini, sehingga pengetahuan yang bersifat turun-

temurun berisiko terputus. 

Selain itu, tantangan juga muncul dari fenomena 

komersialisasi seni tradisi. Di satu sisi, komersialisasi 



 

42 

memberikan nilai ekonomi bagi para seniman, namun di sisi 

lain, ada risiko pergeseran makna. Kuda renggong, misalnya, 

yang pada mulanya sarat simbol penghormatan terhadap anak 

yang dikhitan, kini kerap hanya diposisikan sebagai atraksi 

wisata untuk tamu desa atau festival di kabupaten. Hal serupa 

terjadi pada tarawangsa, yang di masa lalu hanya dipentaskan 

dalam ritus syukuran panen, kini sering ditampilkan sekadar 

sebagai hiburan panggung. Reduksi fungsi sakral ini 

menimbulkan dilema antara kebutuhan ekonomi dan upaya 

menjaga otentisitas budaya. 

Modernisasi gaya hidup juga membawa pengaruh besar. 

Anak-anak dan remaja Sukamaju kini lebih banyak 

menghabiskan waktu dengan gawai, media sosial, tiktok atau 

mengikuti tren musik K-pop, sehingga permainan rakyat seperti 

engklek atau ucing udag makin jarang terlihat dimainkan di 

lapangan desa. Pergeseran ini menciptakan jarak generasi antara 

pelaku seni tradisi dengan generasi penerus yang lebih akrab 

dengan budaya modern. Hal ini diperparah oleh arus 

homogenisasi budaya akibat globalisasi, di mana standar 

hiburan seragam yang dibawa musik populer dan tarian modern 

sering kali lebih menarik dibanding seni tradisi masyarakat. Jika 

tidak diantisipasi, keunikan Sukamaju justru tenggelam dalam 

arus budaya global yang serba instan dan seragam. 

Hambatan lain yang sangat terasa adalah minimnya 

dukungan finansial berkelanjutan. Kelompok seni di Sukamaju 

sebagian besar masih mengandalkan swadaya atau bantuan 

kecil dari pemerintah desa. Misalnya, kelompok batik 

Kasumedangan yang mulai tumbuh menghadapi kendala modal 

untuk membeli bahan baku dan alat produksi, sehingga 

produksi batik hanya berlangsung ketika ada pesanan. Begitu 

pula kelompok reak dan terbangan sering kali kesulitan 



 

43 

memperbarui instrumen musik atau kostum, karena biaya 

pertunjukan yang diperoleh tidak menutupi kebutuhan 

operasional. Keterbatasan dana membuat kelompok seni 

kesulitan melakukan regenerasi, produksi karya baru, atau 

tampil di event berskala lebih besar di luar desa. 

Berbagai tantangan tersebut memperlihatkan bahwa 

revitalisasi seni tradisi di Sukamaju bukan hanya soal 

melestarikan, tetapi juga bagaimana beradaptasi dengan 

perubahan zaman. Regenerasi membutuhkan strategi berbasis 

pendidikan dan kelompok seni, misalnya dengan menjadikan 

sanggar seni sebagai pusat belajar anak muda. Komersialisasi 

perlu diarahkan agar tidak menghapus nilai sakral, dengan cara 

membedakan konteks ritual dan hiburan. Modernisasi dan 

globalisasi harus diimbangi melalui branding identitas 

masyarakat yang kuat, seperti menjadikan batik Kasumedangan 

dan kuda renggong sebagai ikon budaya desa. Sementara itu, 

masalah finansial harus diatasi melalui kolaborasi pemerintah, 

swasta, dan masyarakat agar kelompok seni memperoleh 

dukungan yang lebih stabil. Tanpa langkah komprehensif, seni 

tradisi Sukamaju berisiko mengalami stagnasi atau bahkan 

kepunahan, tetapi dengan strategi tepat, hambatan-hambatan 

tersebut justru dapat menjadi pendorong untuk memperkuat 

posisi seni tradisi di tengah arus perubahan sosial. 

 

PENUTUP 

Pembahasan mengenai seni tradisi di Desa Sukamaju 

memperlihatkan bahwa kebudayaan tradisi dapat menjadi 

warisan leluhur yang diwariskan lintas generasi, berfungsi 

sebagai inti dari objek pemajuan kebudayaan sebagaimana 

diamanatkan dalam Undang-Undang Nomor 5 Tahun 2017 

tentang Pemajuan Kebudayaan. Seni tradisi seperti reak, 

terbangan, kuda renggong, tarawangsa, dan batik 



 

44 

Kasumedangan membuktikan peranannya yang multidimensi 

tidak hanya sekedar hiburan atau ritus sakral, melainkan juga 

sebagai sarana pendidikan, identitas kultural, hingga modal 

ekonomi kreatif. Kehadiran seni tradisi ini menegaskan bahwa 

Desa Sukamaju merupakan simpul penting dalam ekosistem 

kebudayaan Sunda di Sumedang, sekaligus penopang identitas 

kolektif masyarakat setempat. 

Namun demikian, keberlanjutan seni tradisi di Sukamaju 

tidak terlepas dari tantangan nyata yang harus dihadapi. Krisis 

regenerasi akibat minimnya minat generasi muda, 

komersialisasi yang berpotensi menggeser nilai sakral, 

modernisasi gaya hidup yang menciptakan jarak dengan budaya 

tradisi, arus homogenisasi global yang mengikis identitas tradisi, 

serta keterbatasan dukungan finansial yang berkelanjutan 

merupakan hambatan mendasar. Oleh karena itu, revitalisasi 

seni tradisi memerlukan strategi multi-dimensi yang saling 

bersinergi. Revitalisasi berbasis kelompok seni harus terus 

didorong karena kelompok seni merupakan penjaga nilai asli 

dan pewaris utama tradisi. Pemerintah desa perlu hadir dengan 

kebijakan dan promosi yang konsisten, sementara pendidikan 

berperan penting dalam regenerasi melalui muatan tradisi di 

sekolah serta kegiatan ekstrakurikuler. Di sisi lain, teknologi 

digital menjadi medium baru yang mampu menghubungkan 

seni tradisi dengan audiens yang lebih luas melalui 

dokumentasi, promosi, dan branding desa wisata budaya. 

Rekomendasi yang dapat ditarik dari hasil kajian ini adalah 

perlunya kebijakan berkelanjutan yang dapat hadir sebagai 

program jangka panjang bagi penguatan budaya desa. 

Pemerintah desa bersama pemerintah kabupaten dan provinsi 

dapat menginisiasi skema insentif atau subsidi bagi kelompok 

seni, festival budaya, maupun produksi karya kreatif berbasis 



 

45 

tradisi. Integrasi seni tradisi dalam pendidikan formal dan 

nonformal juga harus lebih diperkuat melalui kemitraan sekolah 

dengan sanggar seni desa, sehingga generasi muda tidak hanya 

menjadi penonton, tetapi juga pelaku aktif dalam pewarisan 

budaya. Pemanfaatan teknologi digital harus dilihat sebagai 

peluang strategis, baik dalam bentuk dokumentasi berupa film 

dokumenter, publikasi digital, maupun promosi melalui media 

sosial yang menjadikan seni tradisi lebih mudah diakses. Selain 

itu, seni tradisi yang memiliki potensi ekonomi seperti kuda 

renggong dan batik Kasumedangan perlu dikembangkan secara 

berkelanjutan melalui UMKM dan BUMDes agar mampu 

memberikan dampak langsung bagi kesejahteraan masyarakat. 

Upaya-upaya tersebut hanya akan berhasil jika diiringi 

kolaborasi multipihak, yang melibatkan kelompok seni, 

pemerintah desa, akademisi, serta lembaga kebudayaan, baik di 

tingkat lokal maupun nasional. 

Dengan strategi yang komprehensif dan berlandaskan 

kearifan lokal, seni tradisi di Desa Sukamaju bisa bertahan, terus 

berkembang sebagai modal sosial, kultural, dan ekonomi yang 

memperkuat desa budaya. Revitalisasi yang dipadukan dengan 

pemanfaatan teknologi digital dapat menjadikan Sukamaju 

tampil sebagai model desa budaya yang mampu 

mengintegrasikan tradisi dengan modernitas. Pada akhirnya, 

seni tradisi Sukamaju akan menjadi milik masyarakat bersama, 

juga menjadi kontribusi penting bagi khazanah kebudayaan 

nasional Indonesia, serta sumber inspirasi dalam membangun 

pembangunan kebudayaan yang inklusif dan berkelanjutan. 

 

 

 

 



 

46 

REFERENSI 

Afolaranmi, V. B., & Afolaranmi, A. O. (2024). Cultural 

revitalization through dance as a panacea for 

peacebuilding. Advanced Journal of Theatre and Film 

Studies, 2(1), 39-45. 

Amelia, C., Kiani, P., & Sondakh, J. T. (2025). Antropologi Sosial 

Dan Pelestarian Budaya Lokal Di Era Globalisasi 

Multikultural. Jurnal Ilmiah Zona Psikologi, 7(3), 9-25. 

Bihari, S. (2023). Cultural heritage and indigenous knowledge: 

Reviving traditions for future generations. Sustainable 

Development Goals in SAARC Countries: Key Issues, 

Opportunities and Challenges, 1, 24-32. 

Falah, A. M., Ramli, Z., & Cahyana, A. (2025). The Legacy of 

Painting Values, Techniques, and Aesthetics through Art 

Education: A Case Study of Cirebon Glass Painting in the 

Contemporary Era. Jurnal Riset Ilmu Pendidikan, 5(3), 552-559. 

Fox, J. J. (2024). KOENTJARANINGRAT MEMORIAL 

LECTURE: Koentjaraningrat's Legacy and Contemporary 

Anthropology in Indonesia. The Asia Pacific Journal of 

Anthropology, 25(1), 49-63. 

Frenadya, A. E., & Safara, A. F. (2024). Penurunan Minat Generasi 

Muda Terhadap Tari Topeng: Resistensi Dan Tantangan 

Pelestarian Budaya. Studi Budaya Nusantara, 8(2), 148-161. 

Kartini, A. D., Setiaji, D., & Dharma, B. (2023). Nilai Kearifan 

Lokal Kesenian Terebang Sejak Sebagai Pembentuk 

Karakteristik Masyarakat Di Kampung Naga Desa Neglasari 

Kecamatan Salawu Kabupaten Tasikmalaya. 

AWILARAS, 10(2), 88-97. 

 

 



 

47 

Maulana, A., Lusiana, E., & Khadijah, U. L. (2023). Preservasi 

budaya terhadap pemaknaan simbol dalam seni tarawangsa 

melalui pembuatan video dokumenter di Rancakalong 

Sumedang. Jurnal Ilmiah Multidisiplin, 2(6), 57-65. 

Muhtar, M. K., Ariska, F., Firdaus, T. B., & Sartini, S. (2025). 

Globalisasi dan Rekonstruksi Identitas: Telaah Filosofis 

Restorasi Meiji untuk Revitalisasi Budaya 

Indonesia. KIRYOKU, 9(1), 210-227. 

Nastiti, T. S. (2020). Dewi Sri dalam kepercayaan masyarakat 

Indonesia. Tumotowa, 3(1), 1-12. 

Nurhadi, A., & Budhi, S. (2025). Kesenian Masukkiri sebagai 

Media Integrasi Sosial dan Nilai Keislaman Komunitas Bugis 

Pagatan. Huma: Jurnal Sosiologi, 4(2), 180-193. 

Rudiana, M., & Irmawandi, Y. (2023). Reak Dogdog sebagai Ikon 

Kesenian Desa Cinunuk Kec. Cileunyi Kab. 

Bandung. Bookchapter ISBI Bandung. Bandung: Sunan 

Ambu Press. 

Schippers, H. (2006). Tradition, authenticity and context: the case 

for a dynamic approach. British Journal of Music 

Education, 23(3), 333-349. 

Supriadi, D. (2020). Enkulturasi: Pola Pewarisan Kesenian 

Tarawangsa Di Desa Wisata Rancakalong. Jurnal Penelitian 

Musik, 1(1), 19-30. 

Supriatna, S. (2014). Komunikasi Visual pada Acuk Kuda 

Renggong. Panggung, 24(3), 275-284. 

Sutrisno, L. B. (2011). Pengaruh Islam dalam Kesenian Setrek di 

Magelang. Resital: Jurnal Seni Pertunjukan, 12(1), 14-30. 

Tresia, Y. (2012). Fungsi dan Perkembangan Seni Pertunjukan Kuda 

Renggong di Kabupaten Sumedang, Provinsi Jawa Barat (Skripsi, 

Universitas Negeri Jakarta). 



 

48 

Wulandari, W., Cahyana, A., & Falah, A. M. (2021). 

Perkembangan Kesenian Tutunggulan Kampung Sambawa 

Kabupaten Tasikmalaya. ATRAT: Jurnal Seni Rupa, 9(3), 215-

222. 

 

 

 

  


