KEBUDAYAAN DI DESA SUKAMAJU,

REVITALISASI SENI TRADISI
SEBAGAI OBJEK PEMAJUAN
RANCAKALONG, SUMEDANG

Sugiantoro

Asep Miftahul Falah, Nira Janifa Aulia,




PENDAHULUAN
Pemajuan kebudayaan di Indonesia menjadi agenda strategis

sejak lahirnya Undang-Undang Nomor 5 Tahun 2017 tentang
Pemajuan Kebudayaan, yang menekankan empat pilar utama, yaitu
pelindungan, pengembangan, pemanfaatan, dan pembinaan
terhadap sepuluh objek pemajuan kebudayaan. Dalam kerangka
tersebut, seni tradisi menempati posisi penting karena berfungsi
sebagai hiburan, sekaligus juga sebagai wahana ekspresi nilai sosial,
religius, spiritual, dan identitas kolektif masyarakat (Nurhadi &
Budhi, 2025; Falah, Ramli, & Cahyana, 2025). Desa Sukamaju di
Kecamatan Rancakalong, Kabupaten Sumedang, merupakan salah
satu wilayah yang memiliki kekayaan seni tradisi yang masih hidup
hingga kini, seperti reak, tarawangsa, terbangan, kuda renggong,
batik kasumedangan, serta ritual budaya seperti bubur suro dan
hajat buruan. Berbagai bentuk kesenian ini mencerminkan
kreativitas estetik yang menjadi bagian dari sistem simbolik untuk
menjaga kohesi sosial dan kontinuitas nilai budaya pada masyarakat
setempat.

Namun demikian, dinamika sosial akibat globalisasi,
modernisasi, dan penetrasi budaya populer telah menghadirkan
tantangan serius bagi keberlangsungan seni tradisi tersebut.
Minat generasi muda terhadap seni tradisi kian menurun, media
hiburan digital mendominasi ruang sosial, dan orientasi
ekonomi pragmatis terkadang menggeser perhatian masyarakat
dari nilai-nilai kultural. Fenomena ini sejalan dengan temuan
Koentjaraningrat (dalam Fox, 2024) yang menyebutkan bahwa
perubahan orientasi masyarakat modern cenderung mengikis
praktik tradisi, serta penelitian terkini yang menegaskan bahwa
tantangan utama pelestarian seni tradisi terletak pada regenerasi
pelaku dan adaptasi konteks pertunjukan dalam ruang

kontemporer (Frenadya & Safara, 2024).

20



Dalam perspektif antropologi budaya, revitalisasi seni tradisi
dipahami sebagai proses menghidupkan kembali praktik
kultural agar relevan dengan situasi kontemporer tanpa
kehilangan esensi lokalnya (Bihari, 2023; Amelia, Kiani, &
Sondakh, 2025). Schippers (2006) menegaskan bahwa tradisi
pada hakikatnya bersifat dinamis dan dapat direkonstruksi,
sedangkan Afolaranmi & Afolaranmi (2024) melihat revitalisasi
sebagai strategi menjaga kesinambungan seni pertunjukan di
tengah arus perubahan. Lebih jauh, Wulandari dkk (2021)
menekankan bahwa seni tradisi merupakan sistem simbolik
yang berperan mengikat solidaritas sosial, sementara kajian
cultural studies mutakhir menempatkan revitalisasi seni sebagai
bagian dari politik kebudayaan, ekonomi kreatif, serta strategi
menghadapi homogenisasi budaya global (Muhtar et al., 2025).
Dengan demikian, revitalisasi seni tradisi di Desa Sukamaju
dapat dipahami sebagai upaya pelestarian, sekaligus sebagai
strategi pembangunan berbasis seni tradisi yang berorientasi
pada penguatan identitas, pemberdayaan ekonomi desa, dan
pemajuan kebudayaan nasional.

Untuk menggali dinamika tersebut, penelitian ini
menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan etnografi,
sehingga peneliti memahami praktik budaya dalam kehidupan
sehari-hari masyarakat desa Sukamaju. Data dikumpulkan
melalui observasi partisipan dalam pertunjukan seni,
wawancara dengan tokoh adat, seniman, dan perangkat desa,
serta telaah dokumen seperti arsip budaya dan buku Objek
Pemajuan Kebudayaan Desa Sukamaju (2025) yang berfungsi
sebagai inventarisasi seni tradisi. Analisis dilakukan melalui
reduksi data, interpretasi makna simbolik seni tradisi, serta
triangulasi sumber untuk menjaga validitas. Dengan kerangka

tersebut, penelitian ini berupaya menelaah bagaimana seni

21



tradisi di Desa Sukamaju diposisikan sebagai objek pemajuan
kebudayaan, strategi revitalisasi apa yang ditempuh
masyarakat, serta sejauh mana praktik tersebut berkontribusi
terhadap identitas budaya, partisipasi masyarakat, dan

pembangunan kebudayaan desa.

ISI
Profile Desa Sukamaju
Desa Sukamaju di Kecamatan Rancakalong, Kabupaten

Sumedang, merupakan ruang hidup masyarakat agraris yang
masih kuat memegang tradisi, namun pada saat yang sama
berhadapan dengan tantangan modernisasi dan perubahan
sosial. Dengan luas wilayah sekitar 466 hektar yang terbagi atas
dua dusun, delapan rukun warga, dan dua puluh sembilan
rukun tetangga, Sukamaju dihuni oleh 4.729 jiwa atau 1.577
kepala keluarga. Persebaran penduduk relatif merata dengan
karakter sosial ekonomi yang ditopang oleh sektor pertanian
sebagai mata pencaharian utama. Kondisi ini membentuk corak
ekonomi yang memengaruhi praktik budaya, terutama ritus dan
kesenian yang terkait erat dengan siklus pertanian.

Masyarakat Sukamaju dikenal religius dengan aktivitas
keagamaan yang cukup intens, tercermin dari banyaknya masjid
dan majelis taklim yang tersebar di seluruh dusun. Religiusitas
ini berkelindan erat dengan seni tradisi yang tumbuh di desa,
seperti tarawangsa yang berhubungan dengan mitologi padi,
atau terbangan yang sarat dengan nuansa islami. Kesenian
tersebut dipandang sebagai hiburan, serta sebagai sarana
spiritual, simbol sosial, serta penanda identitas kolektif. Hal ini
memperlihatkan bagaimana seni tradisi melekat dalam
kehidupan sehari-hari dan membentuk karakter kultural

masyarakat Sukamaju.

22



Visi pembangunan desa yang dirumuskan pemerintah
setempat, yakni “Terwujudnya masyarakat Sukamaju yang
Maju, Agamis, Kreatif, Mandiri, Unggul, dan Responsif
(MAKMUR) pada tahun 2026,” memberikan arah yang jelas bagi
masa depan desa. Visi tersebut dijabarkan dalam sejumlah misi
strategis, mulai dari peningkatan infrastruktur, penguatan
norma agama, pengembangan ekonomi kreatif, hingga
penguatan budaya dan pariwisata. Salah satu fokus penting
adalah menjadikan Sukamaju sebagai desa wisata berbasis
budaya. Dengan demikian, seni tradisi ditempatkan sebagai
modal utama pembangunan, sekaligus sebagai objek pemajuan
kebudayaan yang mampu mengintegrasikan dimensi ekonomi,
sosial, dan kultural.

Dari sisi infrastruktur, Sukamaju relatif memiliki sarana
yang mendukung keberlangsungan kegiatan sosial dan budaya.
Jaringan jalan desa sebagian besar sudah berupa aspal dan rabat
beton, meski masih ada beberapa ruas yang rusak atau berupa
jalan tanah. Fasilitas sosial mencakup 26 masjid, 6 PAUD/TK, 3
SD, 1 SLTP, 7 posyandu, serta lapangan olahraga yang berfungsi
untuk kegiatan sehari-hari, dan juga sebagai ruang ekspresi
budaya masyarakat setempat. Balai desa dan masjid misalnya,
sering dimanfaatkan sebagai ruang pertunjukan atau latihan
seni, menunjukkan adanya keterkaitan erat antara infrastruktur
sosial dengan keberlangsungan seni tradisi.

Potensi budaya Desa Sukamaju sangat besar dan berlapis.
Inventarisasi Objek Pemajuan Kebudayaan Desa Sukamaju
(2025) menunjukkan bahwa desa ini memiliki kekayaan pada
sepuluh kategori kebudayaan, mulai dari tradisi lisan,
manuskrip, adat istiadat, ritus, pengetahuan tradisional,
teknologi tradisional, seni, permainan rakyat, olahraga

tradisional, hingga bahasa. Di antara berbagai kategori tersebut,

23



seni tradisi menempati posisi paling menonjol. Kesenian reak,
tarawangsa, terbangan, kuda renggong, dan batik
kasumedangan masih dipraktikkan dalam konteks sosial, ritual,
maupun hiburan, sehingga memiliki peran penting dalam
menjaga kesinambungan nilai-nilai budaya tradisi.

Seni tradisi yang hidup di Sukamaju menyimpan potensi besar
untuk dikembangkan sebagai daya tarik pariwisata budaya.
Kehadirannya dapat menjadi modal kultural sekaligus modal
ekonomi yang mendukung pembangunan desa. Namun, agar
potensi tersebut tidak terjebak pada komodifikasi semata,
diperlukan strategi revitalisasi yang mampu menyeimbangkan nilai
spiritual, sosial, dan ekonomi. Revitalisasi seni tradisi di Sukamaju
karenanya tidak hanya dimaknai sebagai upaya pelestarian, tetapi
juga sebagai strategi pemajuan kebudayaan yang memperkuat
identitas, mendorong partisipasi masyarakat, serta membuka

peluang pengembangan desa wisata seni budaya.

Objek Pemajuan Kebudayaan Desa Sukamaju
Objek Pemajuan Kebudayaan (OPK) sebagaimana diatur

dalam Undang-Undang Nomor 5 Tahun 2017 menjadi landasan
bagi pelindungan, pengembangan, pemanfaatan, dan
pembinaan kebudayaan di Indonesia. Dalam konteks Desa
Sukamaju, inventarisasi OPK yang dilakukan oleh  ISBI
Bandung tahun 2025 memperlihatkan sepuluh Kkategori
kebudayaan yang masih hidup dalam praktik masyarakat. Hasil
inventarisasi ini menegaskan bahwa Sukamaju merupakan salah
satu wilayah dengan kekayaan budaya Sunda yang relatif
lengkap, mulai dari tradisi lisan hingga seni pertunjukan,
dengan setiap kategorinya mengandung nilai historis, sosial,
dan spiritual yang berkelindan erat dengan kehidupan agraris-

religius masyarakat setempat.

24



Tradisi lisan masih bertahan melalui kisah-kisah mitologis
seperti mitos Curug Cangcut, yang dipercaya memiliki kekuatan
magis sekaligus menjadi media pendidikan moral. Pantangan
hari juga menjadi bagian dari tradisi lisan yang mengatur ritme
kehidupan masyarakat, baik dalam bercocok tanam, pernikahan,
maupun hajatan. Warisan literasi masyarakat hadir melalui
manuskrip berupa pupuh dan wedal atau primbon Sunda. Pupuh
berfungsi sebagai media pendidikan etika dan moral, sedangkan
wedal memberikan pedoman hidup, ramalan, serta aturan adat,
yang mencerminkan kearifan filosofis masyarakat dalam menata
kehidupan.

Adat istiadat yang masih dijalankan antara lain tradisi sawen
dan hajat buruan, yang menjadi simbol persembahan kepada
leluhur, memperkuat kohesi sosial melalui keterlibatan kolektif
masyarakat. Ritus bubur suro dan hajat buruan memperlihatkan
sinergi antara tradisi Sunda dan religiusitas Islam, yang di
dalamnya terkandung do’a, syukur, dan solidaritas sosial
masyarakat. Pengetahuan tradisi masyarakat Sukamaju
tercermin dalam praktik bercocok tanam, penentuan musim,
serta penggunaan hitungan wedalan, yang menjadi bukti
keterikatan masyarakat dengan ritme alam sekaligus praktik
pengelolaan sumber daya yang berkelanjutan.

Selain itu, teknologi tradisional juga masih dipraktikkan,
salah satunya melalui penggunaan canting cap dalam
pembuatan batik Kasumedangan. Inovasi sederhana ini
menunjukkan bagaimana tradisi tetap hidup sekaligus
menyesuaikan diri dengan kebutuhan ekonomi kreatif. Seni
tradisi sendiri merupakan kekuatan utama Sukamaju, dengan
ragam kesenian seperti reak, tarawangsa, terbangan, kuda
renggong, dan batik Kasumedangan yang berfungsi sebagai
hiburan, sarana ritual, ekspresi kolektif masyarakat, serta

25



potensi ekonomi desa. Dalam konteks pemajuan kebudayaan,
seni tradisi ini berpotensi menjadi motor penggerak desa wisata
berbasis budaya.

Lebih jauh, permainan rakyat seperti engklek, ucing sumput,
ucing udag, ucing dongko, dan sepdur masih dilakukan oleh
anak-anak sebagai sarana melatih kreativitas, kebersamaan, dan
motorik, meski keberadaannya kian terdesak oleh permainan
digital. Olahraga tradisional silat tetap dilestarikan melalui
Padepokan Sancawangi, sebagai olahraga bela diri, pendidikan
karakter, disiplin, dan spiritualitas. Sementara itu, bahasa Sunda
masih dominan digunakan dalam interaksi sehari-hari, meski
menghadapi tantangan dari bahasa Indonesia dan bahasa global
dalam pendidikan maupun komunikasi lintas generasi.

Secara keseluruhan, sepuluh OPK di Desa Sukamaju
membentuk sebuah ekosistem budaya yang utuh, di mana seni
tradisi berdiri sejajar dengan ritus, adat, pengetahuan, bahasa,
hingga permainan rakyat. Inventarisasi ini menjadi fondasi
penting dalam merumuskan strategi revitalisasi, karena hanya
dengan mengenali, mendokumentasikan, dan memahami
kekayaan budaya tradisi secara komprehensif, upaya
pelindungan, pengembangan, dan pemanfaatannya dapat
dijalankan secara berkelanjutan. Seni tradisi, dalam hal ini,
menjadi lokomotif yang menjaga kesinambungan nilai-nilai
budaya, serta membuka jalan bagi pemajuan kebudayaan

berbasis kearifan lokal di Desa Sukamaju.

Seni Tradisi sebagai Objek Pemajuan Kebudayaan Desa
Sukamaju
Seni tradisi di Desa Sukamaju merupakan salah satu

komponen paling menonjol dalam ekosistem budaya tradisi.

Keberadaannya berfungsi sebagai hiburan, media ritual, sarana

26



pendidikan, dan simbol identitas kolektif masyarakat. Lima
kesenian utama yang masih hidup di Sukamaju adalah reak,
terbangan, kuda renggong, tarawangsa, dan batik
kasumedangan. Masing-masing memiliki sejarah, nilai, dan
tantangan yang berbeda, tetapi semuanya memiliki kedudukan

penting sebagai objek pemajuan kebudayaan.

a) Reak
Reak merupakan salah satu kesenian hiburan yang ada di

Desa Sukamaju. Kesenian ini biasanya ditampilkan di berbagai
acara dan upacara seperti sunatan, agustusan, dan acara yang
memerlukan hiburan. Reak Mekar Saluyu ini masih
menampilkan kesenian Reak buhun (memegang pinsip leluhur)
yang dicirikan dengan penggunaan lagu-lagu yang sering
digunakan oleh pendahulunya seperti Kidung Kembang
Gadung. Adapun struktur pertunjukan pada kesenian reak
adalah dibuka dengan kidung kembang gadung, lagu pamundut
(permintaan dari penonton) dapat berupa genre dangdut, koplo
lalu penutup. Dalam iringan reak terdapat patokan atau istilah
iringan yakni dog-dog 1,2,3 sesuai kreativitas grup.

Gambar 1. Grup Reak Mekar Saluyil Sﬁkam;\]
(Sumber: Dok. Tim Penulis, 2025)

Reak secara umum merupakan kesenian rakyat yang
berkembang di wilayah Priangan, termasuk Sumedang, sejak
masa kolonial. Pada mulanya, kesenian ini berhubungan dengan
ritual pengusiran roh jahat yang diyakini dapat mengganggu

27



kehidupan masyarakat (Rudiana & Irmawandi, 2023). Seiring
waktu, fungsi ritual tersebut mengalami transformasi sehingga
reak kemudian lebih sering dipertunjukkan dalam hajatan, baik
pernikahan maupun khitanan, sebagai bentuk hiburan kolektif.
Pertunjukan reak biasanya melibatkan musik perkusi dengan
tabuhan ritmis yang menghentak, penggunaan topeng dengan
karakter ekspresif, serta unsur trance atau kesurupan yang
memperlihatkan dimensi magis sekaligus menegaskan relasi
masyarakat dengan dunia spiritual.

Nilai yang terkandung dalam kesenian reak mencerminkan
perpaduan antara hiburan dan spiritualitas. Di satu sisi, ia
menjadi ajang kegembiraan bersama yang memperkuat rasa
kebersamaan warga desa, sementara di sisi lain menyimpan nilai
sakral karena diyakini menghadirkan kekuatan gaib sebagai
bentuk perlindungan dari leluhur. Dengan demikian, reak
berfungsi sebagai tontonan dan simbol keyakinan kolektif yang
berakar pada kosmologi masyarakat Sunda. Fungsi sosialnya
sangat nyata, yakni memperkuat kohesi masyarakat melalui
partisipasi bersama dalam pertunjukan, baik sebagai penampil,
penyelenggara, maupun penonton yang terlibat secara aktif.

Dalam konteks aktual, reak menghadapi tantangan yang
cukup kompleks. Sebagian kalangan memberi stigma negatif
terhadap reak karena dianggap sebagai kesenian “keras” atau
terlalu sarat dengan unsur magis yang dipandang tidak sejalan
dengan nilai religius tertentu. Stigma ini membuat sebagian
masyarakat enggan menggelar reak dalam hajatan. Namun,
pada saat yang sama, generasi muda mulai menunjukkan upaya
untuk menghidupkan kembali reak dengan menekankan aspek
hiburan, musik, dan kreativitas artistik, sehingga kesenian ini
dapat menemukan bentuk baru yang lebih adaptif terhadap
perkembangan zaman tanpa sepenuhnya kehilangan akar
tradisinya.

28



b) Terbangan
Grup kesenian terbangan Al Kirom, terbangan merupakan

kesenian khas dusun Sukamanah, Sukamaju yang diadaptasi
dari seni qasidah. Namun, iringan atau lagu yang dibawakan
tidak terpatok pada lagu religi. Lagu pengiring yang digunakan

biasanya sesuai dengan permintaan dari audiens atau penonton.

B ! D 4
Gambar 2. Alat Musik Terbangan Desa Sukamaju
(Sumber: Tim. Penulis, 2025)

Secara umum terbangan merupakan salah satu kesenian
tradisional Sunda yang berkembang sebagai hasil sinkretisme
dengan kebudayaan Islam pada abad ke-15 hingga ke-16.
Kesenian ini lahir dari tradisi qasidah dan marawis yang
diperkenalkan oleh para penyebar Islam, lalu mengalami
adaptasi sesuai dengan konteks tradisi masyarakat Sunda
(Kartini, Setiaji, & Dharma, 2023). Instrumen utamanya adalah
rebana besar yang disebut terbang, dimainkan secara
berkelompok dengan irama dinamis, sementara syair yang
dilantunkan berisi puji-pujian kepada Nabi Muhammad SAW.
Keberadaan terbangan menjadi bukti penting bagaimana seni
pertunjukan tradisional dapat menjadi media dakwah yang
halus sekaligus sarana hiburan religius yang diterima luas oleh
masyarakat pedesaan.

29



Nilai-nilai yang terkandung dalam kesenian terbangan
sangat kental dengan aspek religiusitas. Lirik-lirik yang
dilantunkan menyampaikan pesan keagamaan,
menginternalisasi ajaran moral Islam ke dalam kehidupan
sehari-hari masyarakat. Selain itu, terbangan menumbuhkan
rasa kebersamaan karena dimainkan secara kolektif, sehingga
setiap pertunjukan menjadi ruang pertemuan sosial yang
memperkuat ikatan kelompok seni. Fungsi utama terbangan pun
tampak dalam penyelenggaraan berbagai acara keagamaan,
seperti peringatan maulid Nabi, upacara khitanan, atau
pengajian di kampung-kampung, di mana kesenian ini berfungsi
ganda: sebagai hiburan bernuansa religius sekaligus sarana
pendidikan spiritual yang membumikan nilai-nilai Islam di
tengah masyarakat.

Dalam konteks kekinian, terbangan di Desa Sukamaju masih
relatif terjaga kelestariannya karena erat kaitannya dengan
tradisi keagamaan masyarakat yang religius. Akan tetapi,
tantangan yang dihadapi adalah semakin kuatnya dominasi
musik modern yang lebih digemari generasi muda, sehingga
daya tarik terbangan cenderung berkurang. Oleh sebab itu,
keberlanjutan terbangan sangat bergantung pada proses
regenerasi yang konsisten dan upaya inovasi dalam penyajian,
misalnya melalui pengemasan yang lebih kreatif tanpa
menghilangkan esensi religiusnya. Dengan demikian, terbangan
memiliki peluang untuk tetap relevan di tengah perubahan
zaman sekaligus mempertahankan posisinya sebagai salah satu
warisan seni tradisi yang memperkuat identitas budaya

Sukamaju.

30



¢) Kuda Renggong
Kuda renggong merupakan tradisi asli Sumedang, salah

satunya berada di Cisoka, Sukamaju. Kesenian ini biasanya
digunakan untuk hiburan di hajatan, sunatan, ulang tahun, dan
acara adat lainnya. Dalam pertunjukannya, kuda bergerak dan
berjoget mengikuti irama musik dalam pertunjukan. Sebelum
pertunjukan, biasanya akan dilakukan ritual berupa doa dan
sesajen dengan bimbingan tokoh adat. Ritual bertujuan untuk

keselamatan dan kelancaran pertunjukan.

s _ -...-w’

Gambear 3. Alat Musik Terbangan Desa Sukamaju
(Sumber: https://1001indonesia.net/asset/2022/02/Kuda-Renggong.jpg, 2025)

Kuda renggong sendiri merupakan kesenian khas Sumedang
yang telah hidup sejak abad ke-19 dan hingga kini tetap menjadi
salah satu ikon budaya daerah (Tresia, 2012). Awalnya, tradisi
ini berakar dari latihan kuda untuk keperluan militer, yang
kemudian mengalami transformasi menjadi atraksi budaya
dalam pesta rakyat. Perubahan fungsi tersebut menjadikan kuda
renggong lebih dekat dengan masyarakat, terutama ketika
dipertunjukkan pada upacara khitanan anak laki-laki. Dalam
konteks ini, kuda yang dilatih menari dan berhias indah menjadi
simbol penghormatan sekaligus media perayaan dalam fase
penting kehidupan seorang anak (Supriatna, 2014).

31



Nilai sosial dan spiritual yang terkandung dalam kuda
renggong sangat kuat. Kesenian ini sarat dengan simbol
penghormatan terhadap anak yang dikhitan, sekaligus doa agar
ia kelak tumbuh menjadi laki-laki yang tangguh dan berguna
bagi masyarakat. Hiasan warna-warni pada kuda
melambangkan kemegahan, kebanggaan, serta semangat
kolektif warga desa yang hadir untuk menyaksikan peristiwa
tersebut. Dengan demikian, kuda renggong merupakan hiburan
untuk representasi kearifan lokal yang menghubungkan aspek
estetika dengan makna sosial-spiritual.

Fungsi utama kuda renggong dalam masyarakat Sunda
adalah sebagai hiburan sekaligus ritus peralihan (rites de passage)
yang menandai transisi anak laki-laki menuju kedewasaan.
Pertunjukan ini menjadi tontonan kolektif yang memperkuat
solidaritas sosial, sebab seluruh warga biasanya terlibat baik
sebagai penonton maupun sebagai bagian dari prosesi. Melalui
kuda renggong, masyarakat merayakan keberanian anak yang
dikhitan, merayakan kohesi sosial dan identitas budaya mereka.

Dalam kondisi aktual, kuda renggong masih bertahan
sebagai salah satu ikon budaya Kabupaten Sumedang. Namun,
biaya penyelenggaraan yang relatif tinggi terutama untuk sewa
kuda, kostum, dan iringan musik menjadi kendala sehingga
kesenian ini semakin jarang dipertunjukkan dalam lingkup
keluarga. Untuk menjaga eksistensinya, pemerintah daerah
berperan penting melalui penyelenggaraan festival budaya,
parade kuda renggong, serta promosi pariwisata yang
menempatkan kesenian ini sebagai daya tarik utama. Dengan
demikian, kuda renggong dapat dipertahankan sebagai tradisi
masyarakat yang diproyeksikan sebagai aset budaya dan
pariwisata serta dapat memperkuat citra Sumedang sebagai

daerah yang kaya akan warisan seni tradisi.

32



Gambar 4. Seniman Memegang Alat Musik Tarawangsa
(Sumber: Tim. Penulis, 2025)

Kesenian tarawangsa atau yang dulu disebut seni jentreng
merupakan perpaduan kesenian alat musik gesek tarawangsa
(mirip rebab) dan alat musik petik (kecapi). Pak Udin, salah satu
seniman tarawangsa dari dusun Cisoka desa Sukamaju yang
sudah mempelajari kesenian ini dari tahun 1977 secara otodidak.
Terdapat satu grup kesenian tarawangsa di Cisoka yang masih
aktif sampai saat ini, yakni Grup Pusaka Mekar Saluyu. Lahirnya
kesenian tarawangsa erat kaitannya dengan asal mula benih
padi di Sumedang,.

Tarawangsa sendiri secara umum merupakan salah satu
bentuk musik sakral Sunda yang memiliki usia sangat tua
(Supriadi, 2020). Instrumen utamanya terdiri atas tarawangsa,
yakni alat musik gesek berdawai dua, dan jentreng, alat musik
petik yang dimainkan secara bersamaan untuk menghasilkan
harmoni khas bernuansa meditatif. Tradisi tarawangsa sangat
erat kaitannya dengan ritus agraris masyarakat Sunda, terutama
dalam syukuran panen padi (Maulana, Lusiana, & Khadijah,

2023). Pertunjukan ini bernilai musikal, yang sarat dengan

33



simbolisme spiritual, khususnya penghormatan kepada Dewi
Sri sebagai personifikasi kesuburan dan lambang kehidupan
agraris masyarakat Jawa Barat (Nastiti, 2020).

Nilai-nilai sosial, spiritual, dan kearifan lokal yang
terkandung dalam kesenian tarawangsa. Musiknya dipandang
sebagai hiburan dan sebagai media komunikasi dengan
kekuatan kosmos, yang diyakini mampu menghadirkan berkah
serta melindungi masyarakat dari marabahaya. Kehadiran
tarawangsa menjadi ekspresi rasa syukur masyarakat agraris
atas hasil bumi sekaligus pengingat akan hubungan harmonis
antara manusia dan alam. Dalam dimensi sosial, ritus
tarawangsa memperkuat kohesi kelompok seni, sebab
pertunjukan biasanya berlangsung secara kolektif, dihadiri
masyarakat desa, dan diwarnai interaksi yang mempererat
solidaritas sosial.

Dalam kehidupan masyarakat, tarawangsa memiliki fungsi
ganda. Selain berfungsi sebagai sarana hiburan yang
menghadirkan pengalaman estetis unik, ia juga berperan sebagai
media ritual dalam upacara syukuran panen padi dan doa
keselamatan. Kehadiran tarawangsa mengandung nilai
pendidikan, karena mengajarkan filosofi keseimbangan antara
manusia, alam, dan kekuatan spiritual. Melalui tradisi ini,
masyarakat diajarkan pentingnya menjaga siklus alam sebagai
sumber kehidupan yang harus dihormati dan disyukuri.

Namun, kondisi aktual tarawangsa menunjukkan bahwa
kesenian ini semakin menghadapi tantangan serius. Generasi
muda cenderung kurang tertarik mempelajari tarawangsa
karena proses belajarnya yang panjang dan kompleks,
sementara konteks ritus pertanian semakin berkurang seiring
bergesernya masyarakat dari pola hidup agraris menuju
pekerjaan non-agraris. Akibatnya, tarawangsa tidak lagi

34



memiliki ruang yang luas dalam kehidupan sehari-hari. Untuk
menjaga eksistensinya, diperlukan strategi revitalisasi yang
mencakup dokumentasi secara sistematis, pendidikan seni
melalui sekolah dan sanggar, serta festival budaya yang
menghadirkan tarawangsa dalam format baru agar tetap relevan

dengan dinamika masyarakat modern.

P I SR
Gambar 5. Motif Batik Kasumedangan
(Sumber: Tim. Penulis, 2025)

Batik Kasumedangan adalah salah satu jenis batik yang
diproduksi oleh Nafira Batik yang merupakan salah satu UMKM
yang tempat produksinya berada di Desa Sukamaju. Motif-motif
yang dihasilkan UMKM ini merupakan motif khas Sumedang.
Dalam pengelolaannya menghasilkan produk yang terinspirasi
dari potensi dan kreasi masyarakat.

Adapun macam-macam motif batik yang dihasilkan
diantaranya adalah motif kasumedangan, motif lingga, motif
lereng, mahkuta binokasih, motif hanjuang, motif tarawangsa,
motif paralayang, motif taman endog, motif kebon kopi, motif
cadas pangeran, motif jati gede dan masih banyak lagi. Teknik
dalam pembuatan batik kasumedangan diantaranya adalah
dengan cara teknik tulis (canting), teknik cap menggunakan
cetakan, teknik print, dan teknik ecoprint.

35



Batik Kasumedangan merupakan salah satu ekspresi seni
rupa yang lahir sebagai upaya pengembangan batik tradisi
dengan ciri khas identitas Sumedang. Berbeda dengan kesenian
tradisi lain yang berusia tua seperti tarawangsa atau reak, batik
Kasumedangan relatif lebih baru, namun memiliki akar kuat
dalam identitas budaya daerah. Motif-motif yang dihadirkan,
seperti motif padi, kujang, atau ikon-ikon tradisi lainnya,
menjadi representasi simbolik dari sejarah dan kekayaan alam
Sumedang. Kehadiran batik ini menunjukkan bagaimana seni
rupa tradisi dapat bertransformasi menjadi medium visual
untuk memperkuat jati diri daerah sekaligus memperkaya
khazanah batik Nusantara.

Di balik motifnya, Batik Kasumedangan menyimpan nilai
sosial, spiritual, dan kearifan lokal. Motif padi, misalnya,
melambangkan kesuburan, kemakmuran, dan keberlanjutan
kehidupan masyarakat agraris, sementara motif kujang
merepresentasikan kekuatan, keteguhan, dan jati diri Sunda.
Simbol-simbol tersebut berfungsi sebagai hiasan, sebagai narasi
visual yang menghubungkan generasi sekarang dengan nilai-
nilai leluhur masyarakat. Dengan demikian, batik ini
menghadirkan ruang refleksi budaya melalui kain, yang
menyampaikan pesan-pesan filosofis dalam kehidupan
masyarakat Sumedang.

Dalam konteks sosial, Batik Kasumedangan berfungsi
sebagai penanda identitas masyarakat. Ia kerap dikenakan
dalam acara-acara resmi pemerintahan, upacara, atau kegiatan
adat, sehingga mempertegas posisi batik ini sebagai pakaian
identitas yang meneguhkan kebanggaan masyarakat Sumedang
terhadap budayanya sendiri. Lebih dari itu, Batik
Kasumedangan juga berperan sebagai produk ekonomi kreatif

yang mendukung pemberdayaan masyarakat melalui

36



pengembangan UMKM batik. Produksi batik yang melibatkan
pengrajin membuka peluang kerja, meningkatkan kesejahteraan,
dan menciptakan rantai ekonomi berbasis budaya yang
berkelanjutan.

Kondisi aktual Batik Kasumedangan menunjukkan adanya
perkembangan positif sebagai bagian dari branding budaya
Sumedang. Pemerintah daerah mulai menjadikan batik ini
sebagai ikon baru yang dapat dipromosikan ke tingkat regional
maupun nasional. Meski demikian, terdapat sejumlah tantangan
yang perlu dihadapi, antara lain keterbatasan regenerasi perajin
yang membuat keberlanjutan produksi belum sepenuhnya
terjamin, serta daya saing pasar yang cukup ketat mengingat
dominasi batik dari daerah lain yang lebih mapan. Oleh sebab
itu, dukungan pemerintah desa, kolaborasi dengan lembaga
seni, serta inovasi desain dan pemasaran digital menjadi faktor
penting untuk memastikan Batik Kasumedangan mampu
berkembang dan bertahan di tengah persaingan.

Secara sintesis, Batik Kasumedangan berperan sebagai
produk seni rupa, sebagai medium representasi identitas dan
strategi pembangunan ekonomi kreatif. Keberadaannya
menegaskan bahwa pemajuan kebudayaan bertumpu pada seni
pertunjukan, juga pada seni rupa yang mampu menjembatani
antara tradisi, estetika, dan industri kreatif. Dengan pengelolaan
yang tepat, Batik Kasumedangan dapat menjadi salah satu pilar
penting dalam memperkuat citra Sumedang sebagai daerah
yang kaya warisan budaya sekaligus adaptif terhadap dinamika
perkembangan jaman.

Kelima seni tradisi tersebut menunjukkan bahwa Desa
Sukamaju memiliki kekayaan seni yang unik. Reak dan
tarawangsa merepresentasikan seni magis-spiritual, terbangan

menekankan aspek religius Islam, kuda renggong menjadi ikon

37



hiburan  sekaligus ritus peralihan, sementara batik
Kasumedangan memperlihatkan seni rupa dengan identitas
daerah. Dalam kerangka pemajuan kebudayaan, kesenian-
kesenian tradisi ini dapat dijadikan modal sosial, kultural, dan
ekonomi untuk mendukung program desa wisata serta
memperkuat identitas Sukamaju sebagai desa budaya. Namun,
keberlanjutan seni tradisi menghadapi tantangan regenerasi,
komersialisasi, serta perubahan pola hidup masyarakat. Oleh
karena itu, diperlukan strategi revitalisasi yang integratif,
melibatkan kelompok seni, pemerintah, lembaga pendidikan,

dan pemanfaatan teknologi digital.

Revitalisasi Seni Tradisi di Desa Sukamaju
Revitalisasi seni tradisi di Desa Sukamaju, Kecamatan

Rancakalong, Sumedang, tidak sekadar dipahami sebagai upaya
menjaga warisan agar tidak hilang, tetapi juga sebagai strategi
adaptasi agar kesenian tetap hidup, relevan, dan berdaya dalam
menghadapi perubahan sosial. Revitalisasi ini berlangsung
melalui keterlibatan berbagai aktor kelompok seni, pemerintah
desa, lembaga pendidikan, hingga pemanfaatan teknologi
digital yang bersama-sama berkontribusi dalam menjaga
kesinambungan kebudayaan. Seni tradisi di Sukamaju dengan
demikian bukanlah entitas statis, melainkan modal kultural
dinamis yang mampu mendorong transformasi menuju
pembangunan desa yang berkelanjutan.

Revitalisasi berbasis kelompok seni menjadi fondasi utama,
sebab seni tradisi bertahan terutama berkat peran aktif seniman,
tokoh adat, dan kelompok budaya. Sanggar seni serta kelompok
kesenian berfungsi sebagai pusat aktivitas sekaligus ruang
interaksi sosial, di mana anak-anak muda dilibatkan dalam

hajatan, pertunjukan, maupun pelatihan informal. Meski

38



menghadapi keterbatasan dana, minimnya regenerasi, dan
dominasi hiburan modern, kelompok seni tetap menjadi aktor
kunci dalam pelestarian. Di sisi lain, pemerintah desa
mengintegrasikan seni tradisi ke dalam arah pembangunan
melalui visi MAKMUR (Maju, Agamis, Kreatif, Mandiri,
Unggul, Responsif). Seni tradisi seperti kuda renggong, reak,
dan tarawangsa dijadikan atraksi utama dalam program desa
wisata, serta dipromosikan melalui festival budaya, pameran
UMKM, dan bazar yang menampilkan produk masyarakat
seperti Batik Kasumedangan. Upaya ini tidak hanya
menciptakan ruang apresiasi, tetapi juga membangun seni
tradisi sebagai identitas branding desa.

Revitalisasi juga berlangsung melalui jalur pendidikan.
Sekolah-sekolah mulai mengintegrasikan seni tradisi ke dalam
kegiatan ekstrakurikuler seperti terbangan, pencak silat, dan tari
rakyat, sementara sanggar-sanggar membuka ruang belajar bagi
anak-anak untuk mengenal reak, tarawangsa, maupun batik.
Pendidikan seni tradisi berpeluang untuk dikembangkan lebih
jauh melalui kurikulum muatan lokal, yang mengajarkan
keterampilan teknis, nilai filosofis dan kearifan budaya.
Tantangan tetap ada, seperti keterbatasan tenaga pengajar dan
sarana, sehingga kolaborasi antara sekolah, kelompok seni, dan
pemerintah desa menjadi kunci dalam regenerasi.

Sejalan dengan perkembangan zaman, teknologi digital
membuka medium baru bagi revitalisasi. Dokumentasi melalui
foto, video, dan penulisan buku inventarisasi budaya seperti
Objek Pemajuan Kebudayaan Desa Sukamaju (2025) menjadi
langkah awal penting. Media sosial dan website desa
dimanfaatkan untuk mempublikasikan pertunjukan reak,
tarawangsa, atau kuda renggong, sekaligus memperkuat daya
tarik wisata dan promosi produk UMKM. Lebih jauh, teknologi

39



digital digunakan untuk inovasi seperti konten multimedia,
digital storytelling, hingga tur virtual berbasis seni tradisi, yang
memperluas aksesibilitas sekaligus meningkatkan nilai
ekonomi.

Proses revitalisasi ini membawa sejumlah dampak nyata.
Pertama, terjadi penguatan identitas budaya masyarakat.
Kesenian harus diposisikan sebagai hiburan, serta sebagai
simbol kebersamaan. Tampilnya kelompok reak dalam hajatan,
misalnya, menjadi momen warga merayakan kebersamaan
sekaligus memperkuat rasa memiliki terhadap desa. Kedua,
revitalisasi mendorong partisipasi masyarakat dalam kegiatan
budaya. Festival desa, latihan di sanggar, hingga hajatan
keluarga menjadi ruang pertemuan antargenerasi, di mana
anak-anak secara alami mewarisi keterampilan dan nilai budaya
dari para pelaku seni sebelumnya.

Ketiga, lahir potensi ekonomi kreatif berbasis seni tradisi.
Kuda renggong kini diposisikan sebagai atraksi wisata berbayar,
Batik Kasumedangan berkembang menjadi produk unggulan
UMKM,, sementara tarawangsa dan terbangan mulai dipasarkan
dalam bentuk audio-visual. Inisiatif ini dapat meningkatkan
kesejahteraan seniman, juga memperkuat peran BUMDes dalam
menggerakkan ekonomi masyarakat. Keempat, revitalisasi
meningkatkan daya tarik Sukamaju sebagai destinasi wisata
budaya. Atraksi kuda renggong atau festival reak menjadi
magnet bagi wisatawan, yang selain menonton pertunjukan juga
membeli batik, mencicipi kuliner, atau menikmati suasana desa
bernuansa tradisi.

Lebih jauh, revitalisasi seni tradisi di Sukamaju turut
berkontribusi pada pembangunan kebudayaan nasional, sejalan
dengan amanat Undang-Undang Nomor 5 Tahun 2017 tentang
Pemajuan Kebudayaan. Desa penerima kebijakan OPK, harus

40



menjadi produsen pengetahuan dan identitas budaya yang
memperkaya khazanah nasional. Dengan demikian, revitalisasi
seni tradisi di Desa Sukamaju memiliki fungsi multidimensi:
memperkuat identitas masyarakat, meningkatkan partisipasi
masyarakat, mendorong ekonomi kreatif, memperluas daya
tarik wisata, serta memberi kontribusi pada pembangunan
kebudayaan nasional. Sinergi antara kelompok seni, pemerintah
desa, akademisi, dan teknologi digital memberi harapan bahwa
seni tradisi di Sukamaju tidak hanya lestari, tetapi juga adaptif,
berdaya saing, dan mampu menjadi pilar pembangunan desa

berbasis kearifan lokal.

Tantangan dan Hambatan dalam Revitalisasi Seni Tradisi
di Desa Sukamaju
Meskipun Desa Sukamaju memiliki potensi seni tradisi yang

kaya, upaya revitalisasi tidak terlepas dari berbagai tantangan
dan hambatan yang mencerminkan kondisi struktural maupun
kultural masyarakat dalam menjaga keberlanjutan kebudayaan.
Persoalan paling mendasar terletak pada regenerasi pelaku seni.
Generasi muda di Sukamaju cenderung kurang tertarik
mendalami kesenian tradisi karena keterbatasan waktu,
dominasi pendidikan formal, serta ketertarikan pada hiburan
populer modern. Misalnya, dalam kelompok reak, sebagian
besar pemain inti adalah seniman berusia di atas 40 tahun,
sementara anak-anak muda hanya terlibat sebagai penonton
pasif atau sesekali membantu dalam acara hajatan. Demikian
pula pada tarawangsa, beberapa maestro di Sukamaju
mengeluhkan minimnya murid yang serius belajar memainkan
alat musik ini, sehingga pengetahuan yang bersifat turun-
temurun berisiko terputus.

Selain itu, tantangan juga muncul dari fenomena

komersialisasi seni tradisi. Di satu sisi, komersialisasi

41



memberikan nilai ekonomi bagi para seniman, namun di sisi
lain, ada risiko pergeseran makna. Kuda renggong, misalnya,
yang pada mulanya sarat simbol penghormatan terhadap anak
yang dikhitan, kini kerap hanya diposisikan sebagai atraksi
wisata untuk tamu desa atau festival di kabupaten. Hal serupa
terjadi pada tarawangsa, yang di masa lalu hanya dipentaskan
dalam ritus syukuran panen, kini sering ditampilkan sekadar
sebagai hiburan panggung. Reduksi fungsi sakral ini
menimbulkan dilema antara kebutuhan ekonomi dan upaya
menjaga otentisitas budaya.

Modernisasi gaya hidup juga membawa pengaruh besar.
Anak-anak dan remaja Sukamaju kini lebih banyak
menghabiskan waktu dengan gawai, media sosial, tiktok atau
mengikuti tren musik K-pop, sehingga permainan rakyat seperti
engklek atau ucing udag makin jarang terlihat dimainkan di
lapangan desa. Pergeseran ini menciptakan jarak generasi antara
pelaku seni tradisi dengan generasi penerus yang lebih akrab
dengan budaya modern. Hal ini diperparah oleh arus
homogenisasi budaya akibat globalisasi, di mana standar
hiburan seragam yang dibawa musik populer dan tarian modern
sering kali lebih menarik dibanding seni tradisi masyarakat. Jika
tidak diantisipasi, keunikan Sukamaju justru tenggelam dalam
arus budaya global yang serba instan dan seragam.

Hambatan lain yang sangat terasa adalah minimnya
dukungan finansial berkelanjutan. Kelompok seni di Sukamaju
sebagian besar masih mengandalkan swadaya atau bantuan
kecil dari pemerintah desa. Misalnya, kelompok batik
Kasumedangan yang mulai tumbuh menghadapi kendala modal
untuk membeli bahan baku dan alat produksi, sehingga
produksi batik hanya berlangsung ketika ada pesanan. Begitu
pula kelompok reak dan terbangan sering kali kesulitan

42



memperbarui instrumen musik atau kostum, karena biaya
pertunjukan yang diperoleh tidak menutupi kebutuhan
operasional. Keterbatasan dana membuat kelompok seni
kesulitan melakukan regenerasi, produksi karya baru, atau
tampil di event berskala lebih besar di luar desa.

Berbagai tantangan tersebut memperlihatkan bahwa
revitalisasi seni tradisi di Sukamaju bukan hanya soal
melestarikan, tetapi juga bagaimana beradaptasi dengan
perubahan zaman. Regenerasi membutuhkan strategi berbasis
pendidikan dan kelompok seni, misalnya dengan menjadikan
sanggar seni sebagai pusat belajar anak muda. Komersialisasi
perlu diarahkan agar tidak menghapus nilai sakral, dengan cara
membedakan konteks ritual dan hiburan. Modernisasi dan
globalisasi harus diimbangi melalui branding identitas
masyarakat yang kuat, seperti menjadikan batik Kasumedangan
dan kuda renggong sebagai ikon budaya desa. Sementara itu,
masalah finansial harus diatasi melalui kolaborasi pemerintah,
swasta, dan masyarakat agar kelompok seni memperoleh
dukungan yang lebih stabil. Tanpa langkah komprehensif, seni
tradisi Sukamaju berisiko mengalami stagnasi atau bahkan
kepunahan, tetapi dengan strategi tepat, hambatan-hambatan
tersebut justru dapat menjadi pendorong untuk memperkuat
posisi seni tradisi di tengah arus perubahan sosial.

PENUTUP
Pembahasan mengenai seni tradisi di Desa Sukamaju

memperlihatkan bahwa kebudayaan tradisi dapat menjadi
warisan leluhur yang diwariskan lintas generasi, berfungsi
sebagai inti dari objek pemajuan kebudayaan sebagaimana
diamanatkan dalam Undang-Undang Nomor 5 Tahun 2017
tentang Pemajuan Kebudayaan. Seni tradisi seperti reak,

terbangan, kuda renggong, tarawangsa, dan Dbatik

43



Kasumedangan membuktikan peranannya yang multidimensi
tidak hanya sekedar hiburan atau ritus sakral, melainkan juga
sebagai sarana pendidikan, identitas kultural, hingga modal
ekonomi kreatif. Kehadiran seni tradisi ini menegaskan bahwa
Desa Sukamaju merupakan simpul penting dalam ekosistem
kebudayaan Sunda di Sumedang, sekaligus penopang identitas
kolektif masyarakat setempat.

Namun demikian, keberlanjutan seni tradisi di Sukamaju
tidak terlepas dari tantangan nyata yang harus dihadapi. Krisis
regenerasi akibat minimnya minat generasi muda,
komersialisasi yang berpotensi menggeser nilai sakral,
modernisasi gaya hidup yang menciptakan jarak dengan budaya
tradisi, arus homogenisasi global yang mengikis identitas tradisi,
serta keterbatasan dukungan finansial yang berkelanjutan
merupakan hambatan mendasar. Oleh karena itu, revitalisasi
seni tradisi memerlukan strategi multi-dimensi yang saling
bersinergi. Revitalisasi berbasis kelompok seni harus terus
didorong karena kelompok seni merupakan penjaga nilai asli
dan pewaris utama tradisi. Pemerintah desa perlu hadir dengan
kebijakan dan promosi yang konsisten, sementara pendidikan
berperan penting dalam regenerasi melalui muatan tradisi di
sekolah serta kegiatan ekstrakurikuler. Di sisi lain, teknologi
digital menjadi medium baru yang mampu menghubungkan
seni tradisi dengan audiens yang lebih luas melalui
dokumentasi, promosi, dan branding desa wisata budaya.

Rekomendasi yang dapat ditarik dari hasil kajian ini adalah
perlunya kebijakan berkelanjutan yang dapat hadir sebagai
program jangka panjang bagi penguatan budaya desa.
Pemerintah desa bersama pemerintah kabupaten dan provinsi
dapat menginisiasi skema insentif atau subsidi bagi kelompok
seni, festival budaya, maupun produksi karya kreatif berbasis

44



tradisi. Integrasi seni tradisi dalam pendidikan formal dan
nonformal juga harus lebih diperkuat melalui kemitraan sekolah
dengan sanggar seni desa, sehingga generasi muda tidak hanya
menjadi penonton, tetapi juga pelaku aktif dalam pewarisan
budaya. Pemanfaatan teknologi digital harus dilihat sebagai
peluang strategis, baik dalam bentuk dokumentasi berupa film
dokumenter, publikasi digital, maupun promosi melalui media
sosial yang menjadikan seni tradisi lebih mudah diakses. Selain
itu, seni tradisi yang memiliki potensi ekonomi seperti kuda
renggong dan batik Kasumedangan perlu dikembangkan secara
berkelanjutan melalui UMKM dan BUMDes agar mampu
memberikan dampak langsung bagi kesejahteraan masyarakat.
Upaya-upaya tersebut hanya akan berhasil jika diiringi
kolaborasi multipihak, yang melibatkan kelompok seni,
pemerintah desa, akademisi, serta lembaga kebudayaan, baik di
tingkat lokal maupun nasional.

Dengan strategi yang komprehensif dan berlandaskan
kearifan lokal, seni tradisi di Desa Sukamaju bisa bertahan, terus
berkembang sebagai modal sosial, kultural, dan ekonomi yang
memperkuat desa budaya. Revitalisasi yang dipadukan dengan
pemanfaatan teknologi digital dapat menjadikan Sukamaju
tampil sebagai model desa budaya yang mampu
mengintegrasikan tradisi dengan modernitas. Pada akhirnya,
seni tradisi Sukamaju akan menjadi milik masyarakat bersama,
juga menjadi kontribusi penting bagi khazanah kebudayaan
nasional Indonesia, serta sumber inspirasi dalam membangun

pembangunan kebudayaan yang inklusif dan berkelanjutan.

45



REFERENSI
Afolaranmi, V. B., & Afolaranmi, A. O. (2024). Cultural

revitalization through dance as a panacea for
peacebuilding. Advanced  Journal of Theatre and Film
Studies, 2(1), 39-45.

Amelia, C., Kiani, P., & Sondakh, J. T. (2025). Antropologi Sosial
Dan Pelestarian Budaya Lokal Di Era Globalisasi
Multikultural. Jurnal Ilmiah Zona Psikologi, 7(3), 9-25.

Bihari, S. (2023). Cultural heritage and indigenous knowledge:
Reviving traditions for future generations. Sustainable
Development Goals in  SAARC Countries: Key Issues,
Opportunities and Challenges, 1, 24-32.

Falah, A. M., Ramli, Z., & Cahyana, A. (2025). The Legacy of
Painting Values, Techniques, and Aesthetics through Art
Education: A Case Study of Cirebon Glass Painting in the
Contemporary Era. Jurnal Riset [lmu Pendidikan, 5(3), 552-559.

Fox, J. J. (2024). KOENTJARANINGRAT MEMORIAL
LECTURE: Koentjaraningrat's Legacy and Contemporary
Anthropology in Indonesia. The Asia Pacific Journal of
Anthropology, 25(1), 49-63.

Frenadya, A. E., & Safara, A. F. (2024). Penurunan Minat Generasi
Muda Terhadap Tari Topeng: Resistensi Dan Tantangan
Pelestarian Budaya. Studi Budaya Nusantara, 8(2), 148-161.

Kartini, A. D., Setiaji, D., & Dharma, B. (2023). Nilai Kearifan
Lokal Kesenian Terebang Sejak Sebagai Pembentuk
Karakteristik Masyarakat Di Kampung Naga Desa Neglasari
Kecamatan Salawu Kabupaten Tasikmalaya.
AWILARAS, 10(2), 88-97.

46



Maulana, A., Lusiana, E., & Khadijah, U. L. (2023). Preservasi
budaya terhadap pemaknaan simbol dalam seni tarawangsa
melalui pembuatan video dokumenter di Rancakalong
Sumedang. Jurnal Ilmiah Multidisiplin, 2(6), 57-65.

Mubhtar, M. K., Ariska, F., Firdaus, T. B., & Sartini, S. (2025).
Globalisasi dan Rekonstruksi Identitas: Telaah Filosofis
Restorasi Meiji untuk Revitalisasi Budaya
Indonesia. KIRYOKU, 9(1), 210-227.

Nastiti, T. S. (2020). Dewi Sri dalam kepercayaan masyarakat
Indonesia. Tumotowa, 3(1), 1-12.

Nurhadi, A., & Budhi, S. (2025). Kesenian Masukkiri sebagai
Media Integrasi Sosial dan Nilai Keislaman Komunitas Bugis
Pagatan. Huma: Jurnal Sosiologi, 4(2), 180-193.

Rudiana, M., & Irmawandi, Y. (2023). Reak Dogdog sebagai lkon
Kesenian Desa Cinunuk Kec. Cileunyi Kab.
Bandung. Bookchapter ISBI Bandung. Bandung: Sunan
Ambu Press.

Schippers, H. (2006). Tradition, authenticity and context: the case
for a dynamic approach. British Journal of Music
Education, 23(3), 333-349.

Supriadi, D. (2020). Enkulturasi: Pola Pewarisan Kesenian
Tarawangsa Di Desa Wisata Rancakalong. Jurnal Penelitian
Musik, 1(1), 19-30.

Supriatna, S. (2014). Komunikasi Visual pada Acuk Kuda
Renggong. Pangqung, 24(3), 275-284.

Sutrisno, L. B. (2011). Pengaruh Islam dalam Kesenian Setrek di
Magelang. Resital: Jurnal Seni Pertunjukan, 12(1), 14-30.

Tresia, Y. (2012). Fungsi dan Perkembangan Seni Pertunjukan Kuda
Renggong di Kabupaten Sumedang, Provinsi Jawa Barat (Skripsi,
Universitas Negeri Jakarta).

47



Wulandari, W. Cahyana, A. & Falah, A. M. (2021).
Perkembangan Kesenian Tutunggulan Kampung Sambawa
Kabupaten Tasikmalaya. ATRAT: Jurnal Seni Rupa, 9(3), 215-
222.

48



