
 

49 

ASET PENGEMBANGAN 

DESA WISATA BERBASIS SENI DAN 

BUDAYA DI DESA  CIBUNAR, 

KECAMATAN RANCAKALONG, 

KABUPATEN SUMEDANG 

 

 

 

Atang Suryaman 

 
  



 

50 

PENDAHULUAN  

Indonesia merupakan negara kepulauan yang kaya akan 

warisan budaya, baik  yang bersifat material maupun non-

material. Setiap daerah memiliki keunikan dalam  tradisi, seni, 

serta sistem nilai yang terbentuk dari hasil interaksi masyarakat 

dengan  lingkungannya. Keragaman budaya tersebut 

menjadikan Indonesia dikenal luas sebagai  bangsa dengan 

identitas kultural yang sangat kuat di mata dunia. Budaya 

tradisional yang  diwariskan secara turun-temurun tidak hanya 

menjadi penanda jati diri suatu masyarakat,  tetapi juga menjadi 

cerminan dari sejarah panjang perjalanan bangsa 

(Koentjaraningrat,  1985).  

Kebudayaan di Indonesia tumbuh dan berkembang dari 

kehidupan masyarakat  agraris yang menempatkan seni, musik, 

tari, dan upacara adat sebagai bagian tak  terpisahkan dari 

kehidupan sehari-hari. Seni pertunjukan tradisional misalnya, 

bukan  sekadar hiburan, tetapi berfungsi sebagai sarana ritual, 

komunikasi simbolik, serta media  untuk memperkuat kohesi 

sosial dalam masyarakat. Clifford Geertz (1973) menjelaskan  

bahwa kebudayaan memiliki peranan penting dalam 

membentuk pandangan hidup,  sistem kepercayaan, serta 

identitas kelompok yang diwariskan dari generasi ke generasi.  

Dengan demikian, menjaga dan melestarikan tradisi lokal berarti 

sekaligus menjaga  keberlangsungan nilai-nilai luhur bangsa.  

Dalam era globalisasi dan modernisasi, tantangan 

pelestarian budaya semakin  kompleks. Arus budaya populer 

yang serba instan sering kali menggeser minat generasi  muda 

terhadap seni tradisional. Oleh karena itu, diperlukan strategi 

khusus agar warisan budaya tetap relevan dengan 

perkembangan zaman. Salah satu strategi tersebut adalah  

melalui pengembangan desa wisata berbasis seni dan budaya, 



 

51 

yang dapat menjadi ruang  aktualisasi tradisi sekaligus sarana 

pemberdayaan masyarakat. Konsep desa wisata  tidak hanya 

menawarkan pengalaman rekreasi, tetapi juga menghadirkan 

proses  pembelajaran dan keterlibatan langsung dengan 

kehidupan masyarakat lokal  (Kementerian Pariwisata, 2019).  

Lebih jauh, pengembangan desa wisata perlu memperhatikan 

prinsip autentisitas,  partisipasi masyarakat, keberlanjutan, serta 

pelestarian nilai dan norma lokal. Hal ini  sejalan dengan pemikiran 

Hadiwijoyo dalam Sudibya (2018) yang menekankan bahwa  desa 

wisata harus memiliki potensi atraksi budaya, aksesibilitas yang 

memadai,  dukungan masyarakat, serta fasilitas penunjang. Melalui 

kriteria tersebut, desa wisata  dapat dikembangkan secara sistematis 

tanpa kehilangan esensi budaya yang melekat  pada masyarakat 

setempat.  

Salah satu wilayah yang memiliki potensi besar untuk 

dikembangkan sebagai desa  wisata berbasis seni budaya adalah 

Desa Cibunar, Kecamatan Rancakalong, Kabupaten  Sumedang. 

Desa ini dikenal sebagai kawasan yang masih memegang teguh 

tradisi lisan,  mitos, serta praktik kesenian tradisional seperti 

pertunjukan wayang golek, alunan musik  gamelan, hingga 

berbagai upacara adat. Tradisi tersebut tidak hanya menjadi  

kebanggaan masyarakat setempat, tetapi juga berfungsi sebagai 

media komunikasi  intergenerasi yang memperkuat ikatan sosial 

dan identitas kolektif (Rizal dkk., 2017).  

Pengembangan Desa Cibunar sebagai desa wisata seni 

budaya akan  memberikan dua manfaat utama. Pertama, 

melestarikan seni dan tradisi lokal agar tidak  tergerus oleh 

modernisasi. Kedua, membuka peluang ekonomi kreatif dan 

pariwisata  yang berkelanjutan bagi masyarakat desa. Dengan 

demikian, Desa Cibunar dapat  menjadi contoh konkret 

bagaimana kearifan lokal dapat bersinergi dengan 



 

52 

pembangunan  pariwisata tanpa menghilangkan nilai-nilai 

autentik yang terkandung di dalamnya.  

 

Tujuan Penelitian  

Penelitian ini bertujuan menghadirkan pemahaman yang 

lebih utuh mengenai  praktik seni budaya di Desa Cibunar, 

dengan menyoroti sejarah, proses pelaksanaan,  

serta nilai dan fungsi sosial yang terkandung di dalamnya. 

Melalui pendekatan  multidisipliner yang menggabungkan 

kajian literatur, observasi lapangan, dan wawancara  mendalam, 

penelitian ini diharapkan dapat memberi kontribusi nyata bagi 

upaya  pelestarian warisan budaya lokal sekaligus memperkuat 

identitas masyarakat setempat.  

Lebih jauh, penelitian ini tidak hanya dimaksudkan sebagai 

dokumentasi tradisi  yang bersifat deskriptif, melainkan juga 

sebagai analisis kritis mengenai bagaimana seni  budaya lokal 

beradaptasi, bertahan, dan memainkan peran penting dalam 

dinamika  sosial masyarakat modern. Dalam konteks ini, 

kebudayaan dipahami bukan sekadar  peninggalan masa lalu, 

melainkan sebagai sistem makna yang terus dihidupi, 

ditafsirkan  ulang, dan direproduksi oleh komunitas 

pendukungnya (Geertz, 1973; Koentjaraningrat,  1985).  

 

Metodologi  

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan 

tiga teknik utama, yaitu  kajian literatur, observasi lapangan, dan 

wawancara mendalam. Pendekatan ini  dipandang relevan 

untuk mengkaji seni budaya di Desa Cibunar secara 

menyeluruh, baik  dari segi praktik, nilai, maupun makna yang 

terkandung di dalamnya.  

Kajian literatur dilakukan dengan menelaah berbagai sumber 

tertulis, meliputi  buku, artikel ilmiah, dan dokumen-dokumen 



 

53 

pendukung yang membahas kesenian  tradisional Sunda dan 

peranannya dalam kehidupan sosial. Kajian ini berfungsi  

memberikan kerangka konseptual sekaligus memperkuat landasan 

teoritis mengenai  dinamika seni budaya lokal, termasuk bagaimana 

tradisi tersebut bertahan di tengah arus  modernisasi (Foley, 1996; 

Sutrisno, 2022).  

Selanjutnya, observasi lapangan dilaksanakan di Desa Cibunar, 

Kecamatan  Rancakalong, Kabupaten Sumedang. Observasi ini 

dilakukan secara langsung dengan  mencatat berbagai aktivitas 

budaya masyarakat, mulai dari proses persiapan  pertunjukan, 

pelaksanaan kesenian, hingga interaksi sosial yang muncul sesudah  

kegiatan. Melalui pendekatan partisipatif, peneliti dapat menangkap 

detail-detail praktik  budaya yang tidak tercatat dalam literatur, 

sekaligus memahami dinamika sosial yang  terjadi di lingkungan 

masyarakat (Hadi, 2020). Dokumentasi berupa catatan lapangan,  

foto, dan rekaman audiovisual turut digunakan sebagai data 

pendukung. 

Di samping itu, penelitian ini juga memanfaatkan teknik 

wawancara mendalam  dengan melibatkan pemangku adat, 

seniman lokal, tokoh masyarakat, dan warga Desa  Cibunar yang 

aktif dalam kegiatan kesenian. Wawancara ini dilakukan dengan  

menggunakan pertanyaan terbuka agar narasumber dapat 

memberikan pandangan  personal mengenai praktik seni budaya, 

makna simbolis yang mereka pahami, serta  pandangan mereka 

terhadap perubahan tradisi seiring perkembangan zaman 

(Wahyudi,  2018; Endraswara, 2013).  

Dengan mengombinasikan kajian literatur, observasi lapangan, 

dan wawancara,  penelitian ini diharapkan mampu menghasilkan 

gambaran yang komprehensif mengenai  potensi seni budaya di 

Desa Cibunar, baik dari sisi historis, filosofis, maupun sosiologis.  

 

 

 



 

54 

ISI 

Gambaran Umum Desa Cibunar, Lokasi dan Geografis  

Desa Cibunar terletak di Kecamatan Rancakalong, 

Kabupaten Sumedang, dengan  koordinat -6,812581 Lintang 

Selatan dan 107,821426 Bujur Timur. Luas wilayahnya  mencapai 

410 hektar, terbagi ke dalam tiga dusun, enam Rukun Warga 

(RW), dan dua  puluh satu Rukun Tetangga (RT). Adapun batas 

administratif Desa Cibunar adalah  sebagai berikut:  

• Sebelah Utara: Desa Nagarawangi  

• Sebelah Selatan: Desa Rancakalong  

• Sebelah Timur: Desa Nagarawangi dan Desa Rancakalong  

• Sebelah Barat: kawasan kehutanan.  

 

a) Topografi   

Desa didominasi oleh perbukitan dengan ketinggian antara 

700–1.500 mdpl.  Sebagian besar wilayah termasuk daerah 

bergelombang hingga berbukit (15–25%  kemiringan) yang 

mencakup 69,63% dari luas wilayah, sementara 30,37% lainnya 

berupa  dataran berombak (8–15%). Kondisi ini menjadikan Desa 

Cibunar memiliki sumber daya alam yang potensial untuk 

pertanian dan kehutanan. Lahan sawah mencapai 21,95%,  

kebun/tegalan 23,04%, dan hutan rakyat 8,96%, sehingga lebih 

dari separuh wilayahnya  mendukung sektor pertanian dan 

kehutanan.  

 

b) Demografi dan Sosial Ekonomi  

Berdasarkan data tahun 2020, jumlah penduduk Desa 

Cibunar sebanyak 3.023  jiwa atau 1.147 kepala keluarga, dengan 

komposisi 1.514 laki-laki dan 1.509 perempuan.  Berdasarkan 

kelompok usia, 609 jiwa (20%) berusia 0–15 tahun, 2.031 jiwa 

(67%) berada  pada usia produktif 15–65 tahun, dan 383 jiwa 

(13%) berusia di atas 65 tahun.  



 

55 

Dari segi mata pencaharian, mayoritas penduduk bekerja 

sebagai  pedagang/wiraswasta (528 orang), petani (259 orang), 

buruh tani (145 orang), dan  karyawan swasta (100 orang). Selain 

itu, terdapat 38 PNS, 4 anggota TNI/Polri, 942 ibu  rumah tangga, 

serta 379 orang yang belum bekerja. Tingkat kemiskinan tercatat 

sebesar  371 jiwa menurut standar Badan Pusat Statistik.  

Dalam bidang pendidikan, mayoritas penduduk hanya 

menamatkan jenjang  sekolah dasar (1.424 orang), disusul 

lulusan SMP (579 orang), SMA (363 orang),  perguruan tinggi (68 

sarjana dan 3 pascasarjana). Fasilitas pendidikan di desa 

meliputi  satu TK dan tiga SD, namun belum tersedia SMP, SMA, 

maupun perguruan tinggi.  

 

c) Sarana dan Prasarana  

Desa Cibunar memiliki fasilitas dasar berupa kantor desa, 

satu poskesdes, enam  unit (seperti posyandu), dan 15 masjid 

serta 3 mushola sebagai pusat kegiatan  keagamaan. Prasarana 

umum lainnya meliputi 11 fasilitas olahraga, 3 sarana kesenian,  

1 balai pertemuan, dan 1 sumur desa. Namun, desa ini belum 

memiliki puskesmas  maupun pasar desa. Desa Cibunar juga 

telah memiliki laman resmi yang dapat diakses  di 

https://cibunar.desa.id  

Desa Cibunar termasuk wilayah Rancakalong yang dikenal 

dengan kekayaan seni  tradisionalnya. Seni bukan hanya 

ekspresi estetika, melainkan juga sarana  mempertahankan 

identitas komunitas dan komunikasi lintas generasi 

(Koentjaraningrat,  2009). Beberapa kesenian yang masih lestari 

di Desa Cibunar antara lain Tarawangsa,  Kuda Lumping Buhun, 

Sisingaan, Pencak Silat, Reak, dan Terbangan. 

Selain itu, masyarakat Desa Cibunar masih memelihara 

tradisi lisan, terutama dalam  bentuk mitos yang diwariskan 



 

56 

turun-temurun. Menurut Danandjaja (2007), mitos  berfungsi 

sebagai sarana pembentukan identitas, integrasi sosial, serta 

dasar bagi  lahirnya ritus-ritus tertentu. Hal ini sejalan dengan 

pandangan Geertz (1973: 93) yang  menyebutkan bahwa simbol 

budaya dan mitos merupakan perangkat penting dalam  

membentuk pandangan dunia suatu komunitas.  

Tradisi tersebut tetap relevan di masa kini karena 

masyarakat mampu  mengadaptasikannya. Konsep ini dikenal 

sebagai invented tradition (Hobsbawm, 1983:  5), yaitu proses 

memperbarui tradisi agar sesuai dengan perkembangan zaman 

tanpa  menghilangkan nilai dasarnya.  

Kekayaan seni dan budaya di Desa Cibunar tidak hanya 

berfungsi sebagai pengikat  identitas, tetapi juga memiliki 

potensi ekonomi kreatif dan pariwisata. Foley (1996: 41)  

menegaskan bahwa seni pertunjukan tradisional dapat menjadi 

daya tarik budaya  sekaligus sarana pengembangan ekonomi 

masyarakat.  

 

 
Gambar 1. Lokasi/peta Desa Cibunar  

 

 

 

 



 

57 

Obyek pemajuan kebudayaan Desa Cibunar  

Kebudayaan senantiasa berkaitan erat dengan manusia sebagai 

pencipta,  pewaris, sekaligus penjaganya. Upaya pendokumentasian 

budaya menjadi langkah  strategis yang tidak hanya berfungsi 

sebagai pelestarian, tetapi juga sebagai sarana  

pengembangan ilmu pengetahuan di era modernisasi digital. 

Melalui dokumentasi yang  terstruktur, warisan budaya dapat 

direkam secara lebih akurat sehingga tidak mudah  terdistorsi oleh 

pengaruh eksternal. Dokumentasi ini sekaligus menjadi media  

pembelajaran yang bermanfaat bagi berbagai lapisan akademik, 

serta menjadi sumber  inspirasi bagi generasi penerus dalam 

memperkuat identitas dan kebanggaan lokal.  

Pendokumentasian budaya juga memiliki nilai praktis yang 

besar, karena selain  menjaga keaslian tradisi, ia mampu membuka 

peluang bagi masyarakat untuk  mengembangkan potensi ekonomi 

kreatif dan pariwisata berbasis budaya. Dengan kata  lain, praktik 

pelestarian ini tidak hanya melindungi nilai-nilai spiritual dan sosial 

yang  terkandung dalam tradisi, tetapi juga mampu memberi 

manfaat nyata bagi kesejahteraan  masyarakat.  

Desa Cibunar, yang terletak di Kecamatan Rancakalong, 

Kabupaten Sumedang,  merupakan salah satu wilayah yang 

merepresentasikan kekuatan tersebut. Secara  geografis, wilayah ini 

menjadi sentral dalam mendukung kajian tentang pemajuan  

budaya, khususnya melalui praktik seni dan tradisi yang masih 

hidup hingga kini.  Rancakalong sendiri dikenal sebagai daerah 

dengan kekayaan budaya yang khas,  terutama dalam media 

ekspresi tradisional seperti seni pertunjukan wayang golek, cerita  

rakyat, serta musik tradisional Sunda (Rizal dkk., 2017). Berbagai 

bentuk kesenian ini  berfungsi sebagai sarana komunikasi 

intergenerasi yang memastikan nilai-nilai budaya  tetap terwariskan.  

 



 

58 

Berdasarkan keterangan masyarakat setempat, Desa Cibunar 

dikenal sebagai  desa yang masih kuat mempertahankan tradisi 

lisan, terutama mitos-mitos yang diyakini  sebagai bagian penting 

dari kehidupan sosial. Tradisi lisan ini bukan sekadar  pengetahuan 

non-material, tetapi juga berfungsi sebagai sarana integrasi sosial 

yang  mempererat solidaritas antaranggota masyarakat. Bahkan, 

dalam banyak kasus, mitos  menjadi dasar lahirnya ritual-ritual adat 

yang hingga kini tetap dijalankan. Pengetahuan  lokal yang 

diwariskan lintas generasi inilah yang menjadikan Desa Cibunar 

istimewa  dalam konteks pelestarian budaya.  

Lingkungan sosial yang kaya akan tradisi memberikan ruang 

bagi masyarakat  untuk terus bekerja sama menjaga ritus, seni, 

pengetahuan tradisional, dan objek budaya  lainnya. Upaya 

pelestarian ini sejalan dengan mandat Undang-Undang Nomor 5 

Tahun 2017 tentang Pemajuan Kebudayaan, yang menegaskan 

bahwa pemajuan budaya  merupakan usaha untuk memperkuat 

ketahanan budaya sekaligus memberikan  kontribusi pada 

peradaban dunia melalui perlindungan, pengembangan, 

pemanfaatan,  dan pembinaan budaya. Dengan dasar hukum 

tersebut, potensi budaya Desa Cibunar  memiliki legitimasi yang 

kuat untuk terus dikembangkan sebagai bagian dari pemajuan  

budaya nasional.  

 

Tradisi lisan (larangan Nabeuh di hari Selasa dan Sabtu)  

Warisan budaya yang hidup dalam bentuk ekspresi lisan — 

seperti cerita rakyat,  pantun, mantra, maupun folklor lainnya — 

berperan sebagai mekanisme transfer nilai dari  satu generasi ke 

generasi berikutnya. Tradisi ini tidak sekadar merepresentasikan  

kekayaan imajinasi kolektif, melainkan juga menjadi instrumen 

penting dalam  memperkuat identitas komunitas dan menjaga 

kesinambungan norma sosial.  



 

59 

Dalam bahasa Sunda, istilah nabeuh merujuk pada praktik 

pementasan seni, baik  yang ditujukan sebagai hiburan maupun 

sebagai mata pencaharian bagi kelompok  tertentu. Bagi 

masyarakat yang berprofesi sebagai penggiat seni, aktivitas 

nabeuh  merupakan bagian dari rutinitas sehari-hari, baik 

dilakukan di wilayah Cibunar maupun di  luar daerah. Hal ini 

menunjukkan bahwa masyarakat Cibunar memiliki minat yang 

kuat  terhadap kesenian, bahkan setiap dusun di wilayah ini 

dikenal dengan keunggulan dan  ciri khas keseniannya masing-

masing (Koentjaraningrat, 1985).  

Tradisi kesenian di Cibunar dijaga dengan ketat oleh 

masyarakatnya. Nilai-nilai  lokal yang diwariskan secara lisan 

maupun nonlisan dari generasi ke generasi menjadi  dasar dalam 

menjaga keberlangsungan tradisi tersebut. Kesenian tidak hanya 

dipandang  sebagai bentuk ekspresi, tetapi juga terhubung 

dengan praktik ritus adat yang  meneguhkan kedudukan 

masyarakat sebagai penjaga tradisi (Geertz, 1973). Melalui ritus  

tersebut, nilai-nilai adat dijunjung tinggi, dijaga, dan dipatuhi 

dengan penuh kesadaran.  

Kegiatan sehari-hari para seniman lokal tidak lepas dari 

aktivitas berlatih, mencipta  karya, hingga tampil dalam 

pementasan. Kehidupan masyarakat yang berpegang teguh  

pada aturan adat istiadat didasarkan pada norma yang 

diwariskan secara lisan, bukan  tertulis. Salah satu aturan yang 

dijunjung hingga kini adalah larangan melakukan nabeuh  

pada hari Sabtu dan Selasa. Bagi masyarakat Cibunar, kedua 

hari tersebut dianggap  

tidak tepat untuk pementasan seni, karena diyakini memiliki 

keterkaitan dengan dimensi  kosmologis yang menghubungkan 

manusia dengan waktu dan ruang (Endraswara,  2013).  

 



 

60 

Larangan ini bukan sekadar takhayul, melainkan wujud dari 

pengetahuan  tradisional yang lahir dari pengalaman empiris 

masyarakat selama berabad-abad.  Masyarakat meyakini bahwa 

Sabtu dan Selasa memiliki energi spiritual yang kurang  

harmonis sehingga tidak kondusif untuk kegiatan kesenian. 

Melanggar aturan ini diyakini  dapat membawa 

ketidakseimbangan, baik dalam kehidupan individu maupun 

dalam  hubungan sosial masyarakat (Danandjaja, 1984).  

Pelestarian tradisi lisan mengenai larangan dan aturan 

nabeuh dilakukan melalui  partisipasi aktif seluruh anggota 

komunitas. Sesepuh desa memegang peran sebagai  penjaga dan 

penafsir utama tradisi, sementara generasi muda diposisikan 

sebagai  penerus dan pengembangnya. Mekanisme pewarisan 

nilai ini menjadikan kesenian di  Cibunar bukan hanya sekadar 

hiburan, melainkan bagian dari sistem budaya yang sarat  

makna, sekaligus menegaskan identitas masyarakat setempat 

sebagai penjaga warisan  leluhur (Sutrisno, 2022).  

 

Cerita Rakyat: Asal Usul Tradisi Ngalaksa  

Tradisi Ngalaksa merupakan salah satu aktivitas komunal 

yang hingga kini rutin  dilaksanakan oleh masyarakat Desa 

Cibunar. Menurut Bah Abun, seorang pelaku seni  tarawangsa 

aktif di Cibunar, tradisi ini berawal dari kisah masa lalu ketika 

wilayah  Rancakalong mengalami masa paceklik pada zaman 

Kerajaan Mataram. Pada saat itu,  masyarakat menghadapi 

kelaparan akibat gagal panen, tingginya harga kebutuhan  

pokok, dan macetnya aktivitas ekonomi.  

Dalam kondisi sulit tersebut, para pemimpin dusun 

berusaha mencari jalan keluar.  Mereka mengetahui bahwa 

Kerajaan Mataram memiliki cadangan bibit padi yang  

melimpah, sehingga bibit tersebut diyakini dapat menjadi solusi 



 

61 

mengatasi paceklik.  Mengingat padi adalah bahan pokok 

makanan masyarakat, mendapatkan bibit tersebut  menjadi 

harapan utama. 

Beberapa tokoh kemudian menyusun strategi untuk 

memperoleh bibit padi. Salah  satu upaya yang ditempuh adalah 

dengan menampilkan seni pertunjukan musik  tradisional 

tarawangsa. Musik ini tidak hanya berfungsi sebagai hiburan, 

melainkan juga  mengandung nilai spiritual dan filosofi 

mendalam tentang hubungan manusia dengan  Tuhan. Upaya 

tersebut serupa dengan kegiatan mengamen, yaitu memainkan 

musik di  hadapan masyarakat dan bangsawan untuk 

mendapatkan imbalan.  

Para tokoh berangkat menuju Kerajaan Mataram dengan 

penuh keyakinan,  menampilkan musik Tarawangsa dengan 

sepenuh hati demi membawa pulang bibit padi  untuk 

menyelamatkan masyarakat dari kelaparan. Konon, 

sebagaimana diceritakan Bah Abun, bibit padi yang diperoleh 

disimpan di dalam tubuh alat musik Tarawangsa yang  memiliki 

lubang besar menyerupai gitar, meski dengan bentuk yang 

berbeda.  

Setelah melalui perjalanan panjang yang penuh kelelahan, 

para tokoh akhirnya  kembali dengan membawa bibit padi. 

Dalam perjalanan pulang, mereka juga  membagikan sebagian 

bibit tersebut kepada masyarakat di wilayah lain yang  

membutuhkan. Sesampainya di Rancakalong, masyarakat 

menyambut dengan penuh  kegembiraan dan rasa syukur 

karena terbebas dari paceklik.  

Sebagai wujud rasa syukur, para tokoh bersama masyarakat 

melaksanakan  sebuah upacara khusus yang kemudian dikenal 

sebagai Tradisi Ngalaksa. Kata ngalaksa  sendiri berarti 

melaksanakan, yang dalam konteks ini dimaknai sebagai usaha 



 

62 

kolektif  masyarakat untuk kembali meneguhkan ikhtiar, 

mengekspresikan rasa syukur atas  kelimpahan rezeki, serta 

memohon agar terhindar dari paceklik di masa mendatang.  

Hingga kini, masyarakat Desa Cibunar terus menjaga 

keberlangsungan tradisi  Ngalaksa. Upacara ini tidak hanya 

menjadi ritual spiritual, tetapi juga berfungsi sebagai  pengikat 

solidaritas sosial dan media pelestarian seni tradisional, 

khususnya seni musik Tarawangsa. Tradisi tersebut 

memperlihatkan betapa eratnya hubungan antara kesenian,  

spiritualitas, dan keberlangsungan hidup masyarakat.  

 

Mitos Perempuan Penunggu Pohon Beringin  

Dalam kehidupan masyarakat Cibunar, mitos menjadi 

bagian yang tidak  terpisahkan dari sistem nilai dan keyakinan 

kolektif. Salah satu mitos yang masih hidup  hingga kini adalah 

kisah tentang perempuan penunggu pohon beringin. 

Masyarakat  

percaya bahwa sosok perempuan tersebut dulunya 

merupakan seorang gadis cantik  jelita yang malang, wafat 

akibat konflik dan keegoisan sejumlah pihak yang  

memperebutkan dirinya. Agar tidak menjadi pendamping 

siapapun, perempuan itu  akhirnya dicelakakan hingga 

meninggal di sekitar pohon beringin. Lokasi kematiannya  

kemudian ditandai dengan bendera, sebagai simbol pengingat 

sekaligus bentuk  penghormatan.  

Konon, pernah ada seorang pendatang dari luar desa yang 

tidak mempercayai  mitos tersebut. Ia menentang keyakinan 

masyarakat setempat dengan mengucapkan  kata-kata sompral 

di sekitar pohon beringin. Tindakan tersebut dianggap sebagai  

perbuatan tidak sopan dan menantang kekuatan gaib yang 

diyakini bersemayam di sana.  Tidak lama berselang, angin 



 

63 

kencang bertiup dengan hiruk pikuk, dedaunan kering  

berterbangan, dan tanah beterbangan ke udara. Sebuah pohon 

tumbang menimpa  pendatang itu hingga meninggal di tempat. 

Peristiwa ini semakin memperkuat keyakinan  masyarakat akan 

kesakralan mitos tersebut.  

Mitos perempuan penunggu pohon beringin tidak sekadar 

cerita rakyat, melainkan  juga mekanisme kontrol sosial. Melalui 

narasi yang diwariskan secara lisan dari generasi  ke generasi, 

mitos ini berfungsi untuk:  

• Mengatur perilaku masyarakat – warga setempat diajarkan 

agar selalu menjaga  sikap, berbicara dengan hati-hati, serta 

menghormati tempat yang dianggap  keramat.  

• Mengandung pesan moral – mitos ini memberi pelajaran 

tentang bahaya sifat  egois, obsesi berlebihan, dan akibat dari 

tindakan jahat.  

• Menguatkan identitas budaya – keberadaan mitos tersebut 

memperkuat  solidaritas masyarakat Cibunar, 

menjadikannya sebagai warisan budaya takbenda  yang 

membedakan mereka dengan komunitas lain.  

 

Dengan demikian, mitos perempuan penunggu pohon beringin 

di Cibunar tidak  hanya dipandang sebagai kisah mistis semata, 

tetapi juga sebagai refleksi nilai-nilai etika, spiritual, dan sosial 

masyarakat. Tradisi lisan semacam ini menjadi bukti bahwa kearifan  

lokal masih berfungsi relevan dalam membentuk pola perilaku dan 

menjaga  keharmonisan hidup bermasyarakat. 

 

Manuskrip Desa Cibunar  

Naskah kuno merupakan dokumen tulisan tangan 

tradisional yang memuat  beragam pemikiran, pengetahuan, 

catatan sejarah, dan karya sastra pada masanya.  Keberadaannya 



 

64 

menjadi sumber primer yang autentik dalam upaya memahami  

peradaban masa lampau, karena menyimpan rekaman langsung 

tentang cara berpikir,  sistem nilai, dan pandangan hidup 

masyarakat di masa tersebut.  

Selain sebagai arsip pengetahuan, naskah kuno juga 

berfungsi sebagai media  transmisi budaya yang diwariskan 

lintas generasi. Melalui aksara, bahasa, serta gaya  penulisan 

yang digunakan, naskah ini sekaligus merefleksikan 

perkembangan intelektual  dan estetika suatu komunitas. Oleh 

karena itu, pengkajian naskah kuno tidak hanya  bermanfaat 

bagi bidang sejarah, tetapi juga penting dalam kajian filologi, 

sastra,  antropologi, hingga filsafat.  

Dalam konteks kekinian, naskah kuno dapat dianggap 

sebagai jejak identitas  kolektif yang memperkaya khazanah 

kebudayaan nasional. Upaya pelestarian dan  digitalisasi naskah 

menjadi langkah penting agar warisan intelektual ini tetap dapat  

diakses, dipelajari, dan dimaknai ulang sesuai dengan 

kebutuhan masyarakat modern,  tanpa kehilangan keaslian dan 

nilai historisnya.  

 

Kitab Keluarga dan Tradisi Manuskrip di Cibunar  

Di tengah masyarakat Cibunar, masih terdapat warisan 

budaya literasi dalam  bentuk kitab keluarga, salah satunya 

dimiliki oleh seorang tokoh masyarakat bernama  Pak Lebe. 

Kitab tersebut berisi doa-doa harian yang ditulis menggunakan 

aksara Arab,  dan diwariskan secara turun-temurun dari orang 

tuanya. Menurut penuturan beliau, kitab  ini dahulu bukan 

sekadar disimpan, melainkan benar-benar dipraktikkan dalam  

kehidupan sehari-hari oleh keluarganya, sehingga memiliki 

fungsi spiritual yang nyata  dalam mengatur aktivitas 

keagamaan harian.  



 

65 

Kitab keluarga ini termasuk dalam kategori manuskrip, 

yakni naskah kuno yang  ditulis tangan sebelum 

berkembangnya teknologi percetakan modern. Nilai historis dan  

budayanya terletak pada kenyataan bahwa ia menjadi cermin 

tradisi keagamaan lokal,  sekaligus bukti praktik literasi Islam 

tradisional di pedesaan Sunda. Selain itu, manuskrip ini juga 

menampilkan keindahan seni kaligrafi serta penguasaan 

pengetahuan agama  yang diwariskan oleh para penulis 

terdahulu.  

Tidak hanya Pak Lebe, beberapa keluarga Cibunar lainnya 

juga diketahui memiliki  kitab serupa. Namun, sebagian dari 

mereka memilih untuk membawa manuskrip tersebut  ketika 

merantau atau pindah domisili, sehingga keberadaannya kini 

semakin jarang  ditemukan di lingkungan desa. Hal ini 

menjelaskan mengapa kitab keluarga lebih banyak  berfungsi 

sebagai warisan simbolis ketimbang teks yang digunakan secara 

aktif.  

Meski demikian, manuskrip ini memiliki peran ganda: selain 

sebagai artefak  budaya, ia juga menjadi media pendidikan 

keagamaan informal. Generasi tua  menggunakannya untuk 

mengajarkan doa-doa harian kepada anak-anak, sekaligus  

menanamkan nilai-nilai spiritual, disiplin, dan tata cara ibadah. 

Proses pembelajaran ini  dilakukan melalui hafalan, pemahaman 

makna, serta penerapan langsung dalam  kehidupan sehari-hari. 

Dengan demikian, kitab keluarga tidak hanya berfungsi sebagai  

benda pusaka, melainkan juga sebagai penghubung identitas 

religius dan budaya  masyarakat Cibunar lintas generasi.  

 

Kitab Beluk sebagai Manuskrip Seni Tradisional  

Seni Beluk merupakan salah satu bentuk kesenian vokal 

tradisional yang pernah  tumbuh dan berkembang di Desa 



 

66 

Cibunar. Dalam proses perkembangannya, kesenian  ini tidak 

hanya diwariskan secara lisan, tetapi juga terdokumentasi 

melalui sebuah  panduan tertulis. Naskah tersebut berfungsi 

sebagai manuskrip berharga yang merekam  jejak seni Beluk, 

sekaligus menjadi bukti nyata kesadaran masyarakat lokal 

dalam  mendokumentasikan warisan budaya mereka.  

Manuskrip ini tidak hanya berperan sebagai panduan teknis 

bagi seniman untuk  mempelajari gaya, teknik vokal, maupun 

pola iringan dalam pertunjukan beluk, tetapi juga  menjadi arsip 

kultural yang menyimpan syair-syair, pantun, serta lirik-lirik 

autentik. Teks  yang tercatat di dalamnya merefleksikan nilai-

nilai luhur, filosofi kehidupan, dan  pengalaman kolektif 

masyarakat Cibunar, sehingga memperlihatkan fungsi beluk 

tidak  sekadar sebagai hiburan, melainkan juga sebagai sarana 

pendidikan moral dan ekspresi  identitas sosial. 

Dari sisi struktur, manuskrip Beluk ini ditulis dengan format 

yang relatif sistematis.  Isinya dimulai dengan pengenalan dasar 

mengenai kesenian Beluk, dilanjutkan dengan  uraian mengenai 

teknik vokal, gaya penyajian, hingga bentuk pengiringan 

instrumen.  Selain itu, koleksi syair yang terdapat di dalamnya 

juga dikategorikan menurut tema dan  fungsi pertunjukan, 

misalnya untuk upacara adat, hiburan masyarakat, atau ritual  

tertentu. Dengan demikian, manuskrip ini dapat dikatakan 

sebagai dokumen  komprehensif yang tidak hanya mencatat 

aspek teknis, tetapi juga dimensi filosofis dan  sosial seni Beluk.  

Keberadaan manuskrip Beluk memperlihatkan bahwa 

masyarakat Cibunar  memiliki kesadaran literasi budaya yang 

tinggi. Mereka berusaha mengubah tradisi lisan  menjadi bentuk 

tulisan agar pengetahuan mengenai seni Beluk dapat tetap 

diwariskan  kepada generasi berikutnya. Hal ini sejalan dengan 

pandangan bahwa transformasi  tradisi lisan ke dalam 



 

67 

manuskrip merupakan salah satu strategi penting untuk 

menjaga  keberlanjutan pengetahuan tradisional di tengah arus 

perubahan zaman. Dengan  demikian, kitab Beluk tidak hanya 

bernilai sebagai dokumen historis, tetapi juga sebagai  sumber 

utama revitalisasi kesenian tradisional yang dapat dimanfaatkan 

dalam konteks  pendidikan, penelitian, maupun pengembangan 

desa wisata seni budaya.  

 

Cagar Budaya  

Warisan budaya dalam bentuk material mencakup benda, 

bangunan, struktur,  situs, hingga kawasan yang mengandung 

nilai penting bagi sejarah, ilmu pengetahuan,  serta kebudayaan. 

Oleh karena itu, warisan tersebut perlu dijaga dan dilestarikan 

sebagai  bagian dari identitas kolektif dan sumber pembelajaran 

lintas generasi.  

a) Situs Pajaratan  

Situs Pajaratan memiliki makna kultural yang sangat penting 

bagi masyarakat  Desa Cibunar. Sejak lebih dari dua dekade lalu, 

Mi Uki Rukmini dipercaya sebagai  kuncen (penjaga situs) yang 

telah mengemban tugasnya selama kurang lebih 27 tahun.  

Secara umum, Pajaratan merupakan kompleks pemakaman 

yang sering dijadikan tujuan  ziarah dengan berbagai maksud 

spiritual maupun pribadi dari setiap pengunjung.  Sebagai 

bagian dari cagar budaya, situs ini dilindungi oleh undang-

undang karena mengandung warisan material dan immaterial 

yang mencerminkan peradaban serta  sistem kepercayaan 

masyarakat masa lampau. Status cagar budaya tersebut  

menegaskan pentingnya pelestarian situs ini, baik untuk 

kepentingan pendidikan,  penelitian, maupun penguatan 

identitas kebudayaan nasional.  

 



 

68 

Dalam kesaksiannya, Mi Uki menjelaskan bahwa Situs 

Pajaratan telah beberapa kali dikunjungi dan bahkan diresmikan 

oleh tokoh penting nasional, termasuk Presiden  Susilo Bambang 

Yudhoyono (SBY) dan Presiden Joko Widodo (Jokowi). 

Kunjungan serta  peresmian dari kepala negara ini tidak hanya 

meningkatkan citra situs, tetapi juga  memperkokoh legitimasi 

hukum serta komitmen pemerintah dalam menjaga kelestarian  

cagar budaya. Selain itu, Mi Uki juga memiliki dokumen resmi 

terkait legalitas perannya  sebagai kuncen, yang mempertegas 

posisinya sebagai penjaga spiritual sekaligus  mediator antara 

masyarakat dengan situs leluhur.  

Sebagai penjaga, Mi Uki berperan penting dalam memfasilitasi 

pelaksanaan ritual,  menyampaikan pesan, serta menafsirkan jawaban 

dari leluhur terkait kebutuhan spiritual  masyarakat. Tokoh-tokoh 

leluhur yang dimakamkan di situs ini antara lain: 

1. Eyang Agung Tapa Seda Sakti Dewi Kawasa  

2. Eyang Sugih Paneguh Ajengan Ali Suhud  

3. Ibu Ratu Purba Kawasa  

4. Eyang Abrul Pangancing  

5. Eyang Mah Gagah Bagus Singaianto  

 

Keberadaan Situs Pajaratan mencerminkan bentuk integrasi 

antara pelestarian  tradisi dan adaptasi terhadap tuntutan 

modernitas. Di satu sisi, situs ini tetap berfungsi  sebagai ruang 

spiritual yang hidup dalam masyarakat, sementara di sisi lain ia 

berhasil  mempertahankan statusnya sebagai warisan budaya 

yang dilindungi negara. Hal ini  menunjukkan resiliensi budaya 

lokal dalam menjaga tradisi agar tetap relevan. Peran  kuncen 

sebagai mediator antara ranah spiritual dan administratif 

menjadi bukti nyata  bahwa keterlibatan masyarakat lokal sangat 

penting dalam pengelolaan warisan budaya, sehingga 

keberlanjutan dan autentisitas tradisi dapat terjaga. 



 

69 

b) Tangkal Baros  

Tangkal Baros merupakan salah satu bagian penting dari cagar 

budaya yang  terdapat di Desa Cibunar. Secara fisik, Tangkal Baros 

adalah pohon tua berukuran besar  yang telah berdiri selama ratusan 

tahun dan kini menjadi penanda sejarah sekaligus  elemen penting 

dalam lanskap budaya desa. Keberadaannya tidak hanya dipandang  

sebagai objek alam biasa, melainkan juga sebagai simbol sakral yang 

menyimpan makna  spiritual bagi masyarakat setempat. Bagi 

sebagian orang, pohon ini menjadi tempat  berziarah, memanjatkan 

doa, sekaligus ruang kontemplasi untuk mencari ketenangan  batin.  

Tradisi ziarah di Tangkal Baros menunjukkan eratnya hubungan 

masyarakat  dengan alam dan leluhur mereka. Pohon ini dianggap 

sebagai penghubung antara dunia  nyata dengan dunia spiritual, 

sehingga memunculkan rasa hormat, keterikatan, dan  penghargaan 

mendalam terhadap warisan leluhur. Dengan cara ini, Tangkal Baros 

tidak  hanya berfungsi sebagai situs ziarah, tetapi juga sebagai 

wadah untuk menumbuhkan kesadaran spiritual dan menjaga 

kesinambungan tradisi.  

Dari perspektif sosial-budaya, Tangkal Baros memainkan peran 

penting sebagai  perekat nilai-nilai tradisi yang diwariskan secara 

turun-temurun. Kehadirannya  mendorong masyarakat untuk 

senantiasa menjaga keseimbangan antara manusia dan  alam, yang 

merupakan bagian dari konsep kearifan lokal masyarakat Sunda. 

Nilai-nilai  ini mengajarkan bahwa alam tidak sekadar sumber daya, 

melainkan bagian integral dari  kehidupan yang harus dihormati 

dan dilestarikan.  

Dengan demikian, Tangkal Baros bukan hanya sekadar pohon 

bersejarah,  melainkan juga simbol identitas masyarakat Desa 

Cibunar. Upaya pelestarian terhadap  pohon ini berarti menjaga 

kesinambungan warisan budaya,  

 



 

70 

c) Gunung Cupu  

Gunung Cupu merupakan sebutan yang umum digunakan 

masyarakat Desa  Cibunar untuk menggambarkan kawasan 

dataran tinggi dengan panorama alam yang  menyejukkan, 

ditandai oleh keberadaan hamparan tumbuhan kopi yang 

tumbuh subur di  sekitarnya. Secara geografis, kawasan ini 

sebenarnya lebih tepat disebut perbukitan  tinggi daripada 

gunung dalam arti sesungguhnya. Namun, penyematan nama 

“Gunung Cupu” mengandung makna simbolik sekaligus 

menunjukkan kedekatan emosional  masyarakat terhadap 

lanskap alam tersebut.  

Selain menyajikan keindahan alam yang menawan, Gunung 

Cupu juga  menyimpan nilai historis dan spiritual yang kuat. Di 

dalam kawasan ini terdapat sejumlah  petilasan yang kerap 

dijadikan tujuan ziarah, baik oleh masyarakat lokal maupun  

peziarah dari luar desa. Petilasan-petilasan tersebut diyakini sebagai 

jejak peninggalan  leluhur yang memiliki arti penting dalam 

perjalanan sejarah dan identitas masyarakat  Cibunar. Aktivitas 

ziarah yang berlangsung hingga kini mencerminkan bentuk 

penghormatan kepada leluhur serta keyakinan masyarakat terhadap 

nilai sakral yang  melekat pada tempat tersebut.  

Dalam pandangan masyarakat setempat, Gunung Cupu 

tidak hanya sekadar  perbukitan, tetapi merupakan ruang 

budaya yang merepresentasikan keterhubungan  antara 

manusia, alam, dan sejarah. Tradisi ziarah yang berlangsung di 

kawasan ini  berfungsi sebagai medium untuk memperkuat 

ikatan spiritual sekaligus menjaga  kesinambungan nilai-nilai 

moral yang diwariskan secara turun-temurun. Dengan  

demikian, Gunung Cupu menjadi bagian dari sistem 

kepercayaan dan kearifan lokal yang  mengajarkan pentingnya 

keseimbangan antara dimensi material dan spiritual kehidupan.  



 

71 

Selain nilai spiritual, Gunung Cupu juga terkait erat dengan 

kehidupan ekonomi  dan budaya agraris masyarakat. 

Keberadaan tanaman kopi yang tumbuh subur di  kawasan ini 

menegaskan bahwa Gunung Cupu tidak hanya berfungsi 

sebagai ruang  sakral, tetapi juga memiliki kontribusi nyata 

terhadap aktivitas ekonomi masyarakat desa.  Kopi yang 

dihasilkan dari kawasan ini menjadi identitas agraris sekaligus 

memperkuat  keterkaitan antara warisan alam, budaya, dan 

ekonomi lokal.  

Secara keseluruhan, Gunung Cupu dapat dipahami sebagai 

ruang  multidimensional yang mencakup aspek alam, sejarah, 

spiritual, dan sosial-ekonomi.  Pelestarian kawasan ini tidak 

hanya berarti menjaga kelestarian lingkungan, tetapi juga  

melestarikan memori kolektif, tradisi leluhur, dan identitas 

budaya masyarakat Cibunar.  Dengan demikian, Gunung Cupu 

memiliki peran strategis dalam memperkuat ketahanan  budaya 

lokal sekaligus memberikan inspirasi bagi upaya pelestarian 

warisan budaya di  tengah arus modernisasi. 

Baik Situs Pajaratan Tangkal Baros maupun Gunung Cupu 

memperlihatkan  bagaimana masyarakat Cibunar berhasil 

menjaga keseimbangan antara pelestarian  tradisi dan tuntutan 

modernitas. Kedua warisan budaya ini tidak hanya menyimpan 

nilai  historis, tetapi juga berfungsi sebagai ruang spiritual, 

sosial, dan edukatif bagi  masyarakat. Peran masyarakat lokal, 

terutama melalui figur kuncen dan tradisi ziarah,  menjadi kunci 

penting dalam memastikan keberlanjutan warisan budaya 

tersebut.  

Dengan demikian, keberadaan Situs Pajaratan, Tangkal 

Baros dan Gunung Cupu  bukan hanya menjadi bukti kekayaan 

budaya lokal, tetapi juga cerminan resiliensi  masyarakat 

Cibunar dalam menjaga dan menghidupkan kembali tradisi 



 

72 

leluhur di tengah  arus perubahan zaman. Pelestarian keduanya 

tidak hanya penting untuk masyarakat  setempat, melainkan 

juga menjadi bagian dari upaya lebih luas dalam memperkuat  

identitas budaya bangsa.  

 

Seni dan adat istiadat di Desa Cibunar  

Seni adalah manifestasi estetika yang bersumber dari daya 

cipta manusia,  diekspresikan melalui suara, gerak, rupa, dan 

tutur kata. Melalui jalur tersebut, manusia  mengartikulasikan 

perasaan, gagasan, sekaligus menyimpan jejak pengalaman 

budaya  yang membentuk ciri khas suatu Masyarakat, Adat 

istiadat dapat dipahami sebagai  sekumpulan tata kelakuan, 

norma, serta aturan yang tidak tertulis, yang mengatur  berbagai 

aspek kehidupan masyarakat, mulai dari kelahiran hingga 

kematian, dengan  tujuan menjaga keteraturan dan menciptakan 

harmoni sosial.  

a) Seni Reak di Desa Cibunar  

Seni Reak merupakan salah satu kesenian tradisional khas 

Jawa Barat yang  hingga kini masih lestari dan kerap 

ditampilkan pada berbagai perayaan masyarakat,  termasuk di 

wilayah Desa Cibunar, Kabupaten Sumedang. Seni ini biasanya 

hadir dalam  acara-acara komunal seperti khitanan, pesta rakyat, 

atau hajat lembur sebagai sarana  hiburan sekaligus pengikat 

solidaritas sosial. Kehadiran tabuhan kendang besar, suara  

terompet, alunan angklung, serta atraksi barong atau 

bangbarongan menjadikan  pertunjukan reak selalu 

menciptakan suasana riuh dan meriah. Kehadiran reak dalam 

ruang perayaan seakan menjadi penanda bahwa masyarakat 

sedang berada dalam  momen kebahagiaan bersama.  

Secara historis, seni reak diyakini mulai berkembang pada 

abad ke-19, yakni sejak  masa kolonial Belanda. Pada awal 



 

73 

kemunculannya, reak berfungsi sebagai bentuk  hiburan rakyat 

sekaligus sarana ekspresi untuk melepaskan kepenatan hidup 

akibat  tekanan sosial dan ekonomi. Unsur barong dalam seni 

reak, yang sering disebut  bangbarongan, dipercaya merupakan 

simbolisasi hewan mitologis yang mendapat  pengaruh dari 

tradisi Tiongkok. Namun, ketika berbaur dengan budaya lokal 

Sunda,  unsur tersebut bertransformasi menjadi simbol kearifan 

lokal yang lebih membumi. Hal  ini memperlihatkan adanya 

proses akulturasi budaya yang memperkaya bentuk ekspresi  

seni masyarakat Jawa Barat, khususnya di Sumedang.  

Dalam pertunjukan yang berlangsung di Cibunar, kelompok 

seni reak biasanya  terdiri atas para pemain musik dan seorang 

atau beberapa penari barong. Penari barong  menjadi pusat 

perhatian dengan gerakan atraktif, lincah, bahkan terkadang 

melakukan  interaksi langsung dengan penonton. Sementara 

musik pengiring yang keras,  menghentak, dan penuh semangat 

memberikan energi kolektif yang menyatukan  suasana antara 

seniman dengan masyarakat. Pola interaksi inilah yang 

membuat seni  reak tetap bertahan dan menjadi bagian dari 

memori kolektif masyarakat Cibunar.  

Selain sebagai hiburan, seni reak juga memiliki fungsi simbolis. 

Kehadiran barong  tidak hanya dipandang sebagai tontonan, tetapi 

juga sebagai representasi nilai-nilai  spiritual dan kultural. Barong 

sering dimaknai sebagai penjaga harmoni, penolak bala,  serta 

lambang kekuatan yang melindungi masyarakat dari hal-hal buruk. 

Dengan  demikian, seni reak bukan hanya sekadar seni pertunjukan, 

tetapi juga bagian dari sistem  pengetahuan tradisional yang 

memuat pesan moral dan spiritual.  

Hingga kini, seni reak masih dimainkan oleh kelompok-

kelompok kesenian di Desa  Cibunar, meskipun menghadapi 

tantangan modernisasi dan pergeseran minat generasi  muda. 



 

74 

Namun, semangat kolektif masyarakat untuk tetap menampilkan 

reak pada  momen penting menunjukkan bahwa kesenian ini masih 

memiliki fungsi sosial yang  relevan. Reak menjadi salah satu 

identitas budaya yang memperkuat posisi Cibunar  sebagai desa 

dengan kekayaan seni tradisi yang beragam. 

 

b) Seni Tarawangsa di Cibunar  

Seni Tarawangsa merupakan salah satu warisan budaya 

khas masyarakat Sunda  yang memiliki nilai estetis dan spiritual 

mendalam. Pertunjukan tarawangsa umumnya  dimainkan 

dengan dua instrumen utama, yaitu Tarawangsa (alat musik 

gesek berdawai  dua) dan Jentreng (alat musik petik berdawai 

enam atau tujuh). Gesekan tarawangsa  yang ritmis berpadu 

dengan petikan jentreng menghasilkan alunan yang khas, 

syahdu,  dan sarat nuansa magis. Keharmonisan ini biasanya 

diperkuat dengan lantunan vokal  sinden serta tabuhan 

instrumen tambahan, sehingga tercipta suasana musikal yang  

menyentuh perasaan penonton.  

Secara historis, tarawangsa memiliki kaitan erat dengan 

tradisi agraris masyarakat  Sunda. Pada masa lalu, kesenian ini 

sering dimainkan dalam upacara adat seperti  ngaseuk (menanam 

padi), mapag Sri (penyambutan Dewi Sri sebagai simbol 

kesuburan),  dan ngabedahkeun pare (upacara panen raya). Dalam 

konteks itu, tarawangsa bukan  hanya hiburan, melainkan sarana 

doa dan penghormatan kepada Sang Pencipta atas  karunia hasil 

bumi yang melimpah. Nilai sakral inilah yang menjadikan 

tarawangsa  sebagai salah satu kesenian dengan fungsi ritual 

yang penting di masyarakat pedesaan.  

Meskipun fungsinya sebagai pengiring ritual pertanian kini 

sudah jarang dijumpai,  beberapa kelompok seni di wilayah 

Cibunar masih tetap melestarikan tarawangsa sebagai bentuk 



 

75 

penghormatan terhadap leluhur dan warisan budaya. Dalam 

pertunjukan  yang diamati, suasana tarawangsa terasa begitu 

khidmat. Alunan gesekan dawai  tarawangsa berpadu harmonis 

dengan petikan jentreng, menciptakan atmosfer sunyi dan  sakral. 

Penonton sering kali larut dalam kesyahduan, bahkan ada yang 

hanyut terbawa  suasana hingga memejamkan mata atau 

bergumam mengikuti irama.  

Seorang tokoh setempat, Abah Abun, menuturkan bahwa 

memainkan tarawangsa tidak cukup hanya mengandalkan 

penguasaan teknik, tetapi juga menuntut kesiapan  batin. Nada-

nada tarawangsa dipercaya mampu memengaruhi suasana hati, 

sehingga  pemain harus menjaga sikap, konsentrasi, dan 

ketulusan jiwa ketika memainkan  instrumen tersebut. Hal ini 

menjelaskan mengapa tarawangsa sering dipandang memiliki  

dimensi spiritual yang lebih dalam dibanding kesenian lain yang 

sekadar bersifat hiburan. 

Dalam perkembangan zaman, modernisasi dan musik 

populer memang memberi  tantangan bagi eksistensi tarawangsa. 

Namun demikian, kesenian ini tetap memiliki  ruang dalam 

kehidupan masyarakat. Pertunjukan tarawangsa kini tidak hanya 

hadir  dalam upacara adat, melainkan juga tampil pada festival 

budaya, acara kebudayaan  daerah, dan hajatan desa. 

Keberlanjutan ini menunjukkan bahwa tarawangsa masih  

dipandang sebagai bagian penting dari identitas budaya Sunda 

yang patut dijaga serta  diwariskan kepada generasi muda. 

Dengan demikian, tarawangsa tidak hanya berfungsi  sebagai 

seni pertunjukan, tetapi juga sebagai medium penghubung 

antara manusia,  alam, dan Sang Pencipta.  

 

 

 



 

76 

c) Tradisi Bubur Suro di Desa Cibunar  

Salah satu tradisi penting yang masih dilestarikan oleh 

masyarakat Rancakalong  adalah Bubur Suro, yang dilaksanakan 

setiap tanggal 10 bulan Suro (Muharam dalam  kalender Hijriah). 

Tradisi ini diyakini memiliki keterkaitan dengan kisah Nabi Nuh 

AS.  Menurut cerita, setelah selamat dari peristiwa banjir besar, 

Nabi Nuh bersama para  pengikutnya membuat bubur dari sisa 

bahan makanan yang tersedia di dalam perahu  sebagai bentuk 

ungkapan rasa syukur kepada Tuhan.  

Dalam praktiknya, masyarakat Rancakalong menyiapkan 

bubur dengan dua jenis  warna, yaitu:  

1. Bubur Bodas (putih) melambangkan kesucian. 

Diidentikkan dengan air mani  sebagai simbol asal mula 

kehidupan.  

2. Bubur Beureum (merah) melambangkan keberanian dan 

kekuatan hidup. Dikaitkan dengan darah sebagai 

penopang kehidupan manusia.  

 

Kedua jenis bubur tersebut memiliki makna simbolis yang 

menggambarkan proses  penciptaan manusia sebelum lahir ke 

dunia. Dalam penyajiannya, bubur Suro biasanya  dipadukan 

dengan cau sewu (seribu pisang) sebagai penutup, yang 

dimaknai sebagai  simbol kelengkapan hidup manusia.  

Selain dimensi spiritual dan simbolisnya, tradisi Bubur Suro 

juga memiliki fungsi  sosial yang penting. Prosesi pembuatan 

dan penyajiannya dilakukan secara gotong  royong, melibatkan 

keluarga dan warga secara bersama-sama. Hal ini menjadikan 

tradisi  Bubur Suro sebagai sarana memperkuat solidaritas 

sosial, mempererat hubungan antarkeluarga, serta menjaga 

harmoni kehidupan bermasyarakat. Dengan demikian,  Bubur 

Suro tidak hanya sekadar tradisi kuliner, tetapi juga representasi 



 

77 

kearifan lokal  yang mengintegrasikan aspek religius, simbolis, 

dan sosial dalam kehidupan masyarakat  Desa Cibunar.  

 

Hajat Safar di Rancakalong  

Selain tradisi Bubur Suro, masyarakat Cibunar juga 

mengenal Hajat Safar, yaitu  upacara adat yang dilaksanakan 

pada bulan Safar dalam kalender Hijriah. Tradisi ini  memiliki 

tujuan utama untuk memohon keselamatan, menolak bala, dan 

menjaga diri dari  mara bahaya yang diyakini lebih sering 

muncul pada bulan tersebut.  

Dalam pelaksanaannya, masyarakat menyajikan berbagai 

hidangan yang memiliki  makna simbolis, antara lain:  

• Papais  

Melambangkan doa yang dibungkus dengan harapan baik. 

Bentuknya yang  terbungkus daun mengisyaratkan niat dan 

doa yang terjaga serta tulus  disampaikan kepada Tuhan.  

• Air putih  

Simbol kesucian hati dan ketulusan niat. Menegaskan bahwa 

setiap permohonan  harus didasari kebeningan jiwa dan 

ketulusan.  

• Bubur bodas (putih) dan bubur beureum (merah)  

Kembali merepresentasikan dualitas kehidupan manusia 

sejak awal penciptaan,  yaitu kesucian dan keberanian. 

Dipahami sebagai refleksi dari asal-usul  kehidupan serta 

kekuatan yang menopang perjalanan hidup.  

• Pisang  

Simbol kesuburan, kelimpahan, dan harapan akan 

keberlangsungan hidup yang  makmur.  

 

Upacara Hajat Safar biasanya dilakukan secara kolektif 

dengan melibatkan warga  desa, baik dalam penyediaan sesaji 



 

78 

maupun dalam prosesi ritualnya. Kehadiran unsur  gotong 

royong memperlihatkan bahwa tradisi ini bukan sekadar 

ekspresi religius,  melainkan juga menjadi wadah memperkuat 

kohesi sosial dan solidaritas masyarakat. 

Lebih jauh, tradisi Hajat Safar mencerminkan perpaduan 

antara nilai religius Islam  dengan tradisi lokal Sunda. Doa-doa 

yang dipanjatkan mengandung unsur keislaman,  namun bentuk 

sesaji dan tata cara pelaksanaan tetap mempertahankan warisan 

budaya  lokal.   

 

Ngalaksa   

Ngalaksa merupakan salah satu ritual adat terbesar yang 

dimiliki Masyarakat  Cibunar saja tetapi di daerah Keamatan 

Rancakalong, Kabupaten Sumedang. Tradisi ini  erat kaitannya 

dengan ungkapan rasa syukur atas keberkahan yang telah 

diberikan  Tuhan, khususnya hasil bumi dan ketentraman 

hidup. Dalam praktiknya, Ngalaksa tidak  hanya menjadi 

perayaan spiritual, tetapi juga mencerminkan jati diri 

masyarakat agraris  yang senantiasa menjaga hubungan 

harmonis dengan alam, leluhur, dan Sang Pencipta.  

Rangkaian pelaksanaan Ngalaksa biasanya melibatkan:  

• Doa Bersama.  

Dipimpin oleh tokoh agama atau sesepuh adat. Doa 

dipanjatkan sebagai bentuk  permohonan keselamatan, 

kelimpahan rezeki, serta rasa syukur atas hasil panen. • 

Pembagian makanan.   

Masyarakat membawa dan saling berbagi makanan dalam 

wadah yang disebut  laksa, yang kemudian menjadi penanda 

utama tradisi ini. Laksa bukan sekadar  makanan, melainkan 

simbol persatuan, kesetaraan, dan rezeki yang harus  dirasakan 

bersama.  



 

79 

• Kebersamaan dan gotong royong.   

Seluruh elemen masyarakat, dari anak-anak hingga orang 

tua, terlibat aktif dalam  mempersiapkan acara. Proses ini 

memperlihatkan nilai-nilai sosial berupa  solidaritas, 

kebersamaan, dan rasa memiliki terhadap tradisi leluhur. • 

Dimensi spiritual dan budaya  

Ritual ini memperlihatkan bagaimana spiritualitas, rasa 

syukur, dan identitas  budaya masyarakat Sunda menyatu 

dalam satu perayaan. Tradisi ini juga  berfungsi sebagai sarana 

pendidikan budaya bagi generasi muda, sehingga  mereka dapat 

memahami dan melestarikan kearifan lokal. 

Secara historis, Ngalaksa diyakini sudah ada sejak ratusan 

tahun lalu sebagai  bentuk perwujudan budaya agraris 

masyarakat Sunda. Tradisi ini menunjukkan  bagaimana 

masyarakat lokal menjadikan ritual sebagai media integrasi 

sosial sekaligus  sebagai bentuk resiliensi budaya dalam 

menghadapi perubahan zaman. Hingga kini,  Ngalaksa tetap 

dilestarikan, baik dalam lingkup desa maupun ditampilkan 

pada acara  kebudayaan tingkat kabupaten dan provinsi, 

menjadikannya sebagai salah satu identitas  khas Rancakalong.  

 

Hajat Mulud  

Hajat Mulud merupakan salah satu ritual keagamaan yang 

masih lestari di wilayah  Rancakalong, termasuk di Desa 

Cibunar. Ritual ini dilaksanakan pada bulan Rabiul Awal  dalam 

kalender Hijriah sebagai bentuk penghormatan dan peringatan 

hari kelahiran Nabi  Muhammad SAW. Bagi masyarakat, Hajat 

Mulud tidak sekadar menjadi perayaan  religius, melainkan juga 

ruang kebersamaan yang mempertemukan seluruh warga 

dalam  suasana sakral sekaligus meriah.  

 



 

80 

Dalam praktiknya, Hajat Mulud ditandai dengan pembacaan 

doa, shalawat, serta  penyajian hidangan tradisional yang 

dibawa secara gotong royong oleh warga. Kegiatan  berbagi 

makanan memiliki makna simbolis sebagai wujud sedekah, 

solidaritas sosial, dan  kebersamaan antaranggota masyarakat. 

Tradisi ini sekaligus memperlihatkan  bagaimana nilai religius 

dan kultural berpadu dalam keseharian masyarakat  

Rancakalong.  

Jika dibandingkan dengan Ngalaksa, yang merupakan ritual 

syukur atas  keberlimpahan hasil panen, Hajat Mulud lebih 

menekankan dimensi keagamaan Islam  sebagai basis utama. 

Meskipun berbeda fokus, keduanya memiliki benang merah 

berupa  ungkapan rasa syukur kepada Tuhan, serta 

meneguhkan prinsip gotong royong,  kebersamaan, dan 

spiritualitas yang menyatu dalam kehidupan masyarakat.  

Dengan demikian, Hajat Mulud dan Ngalaksa sama-sama 

memperlihatkan bahwa  ritual di Rancakalong tidak hanya 

menjadi sarana ibadah, tetapi juga media untuk  memperkuat 

ikatan sosial, melestarikan tradisi, dan menegaskan identitas 

budaya lokal. 

 

Makna Ritual dalam Kehidupan Masyarakat  

Ritual dapat dipahami sebagai rangkaian tindakan atau 

upacara yang  dilaksanakan secara berurutan, teratur, dan 

memiliki aturan tertentu yang ditetapkan oleh  adat atau agama. 

Setiap langkah dalam ritual bukanlah tindakan biasa, melainkan 

sarat  makna simbolis yang bertujuan untuk menandai peristiwa 

penting dalam kehidupan  individu maupun komunitas.  

Dalam konteks budaya, ritual berfungsi sebagai media 

untuk:  

 



 

81 

• Memelihara keteraturan sosial – karena setiap orang mengikuti 

tata cara yang  sama, maka tercipta harmoni dan 

kebersamaan.  

• Menghubungkan manusia dengan yang transenden – baik 

melalui doa,  persembahan, maupun simbol-simbol spiritual 

yang digunakan.  

• Melestarikan identitas dan tradisi – ritual diwariskan turun-

temurun, sehingga  menjadi bagian penting dari memori 

kolektif masyarakat.  

• Mendidik generasi muda – melalui partisipasi, anak-anak 

belajar tentang nilai,  norma, serta filosofi hidup yang dianut 

oleh komunitasnya.  

Bagi masyarakat tradisional, ritual bukan hanya sekadar 

peristiwa seremonial,  melainkan sarana untuk memperkuat 

ikatan sosial, menegaskan identitas budaya,  sekaligus 

menghayati nilai-nilai spiritual. Dengan demikian, ritual selalu 

hadir dalam  berbagai momen penting seperti kelahiran, 

pernikahan, panen, hingga kematian, yang  semuanya menjadi 

siklus kehidupan manusia dan komunitasnya. 

 

PENUTUP 
Dari keseluruhan uraian, dapat disimpulkan bahwa 

masyarakat Desa Cibunar dan  wilayah Rancakalong memiliki 

kekayaan budaya yang luar biasa, mencakup tradisi, seni  

pertunjukan, manuskrip kuno, hingga situs-situs bersejarah. 

Tradisi seperti Bubur Suro,  Hajat Safar, Hajat Mulud, dan 

Ngalaksa menunjukkan bagaimana ritual keagamaan dan  adat 

istiadat berpadu dalam menjaga keteraturan hidup, 

meneguhkan nilai syukur, serta  memperkuat solidaritas sosial.  

Di sisi lain, keberadaan seni tradisional seperti Reak dan 

Tarawangsa, manuskrip  kuno seperti Kitab Doa Sehari dan 



 

82 

Kitab Beluk, serta situs budaya seperti Pajaratan,  Tangkal Baros, 

dan Gunung Cupu mencerminkan upaya masyarakat dalam 

melestarikan  identitas budaya sekaligus membangun hubungan 

harmonis antara manusia, leluhur, dan  alam. Seluruh warisan 

ini tidak hanya memiliki nilai estetis dan spiritual, tetapi juga  

berfungsi sebagai sistem kontrol sosial, pendidikan, dan media 

pewarisan pengetahuan  bagi generasi berikutnya.  

Kebudayaan di Cibunar dan Rancakalong memperlihatkan 

adaptabilitas serta  resiliensi masyarakat lokal dalam 

menghadapi perkembangan zaman, tanpa  meninggalkan akar 

tradisi yang telah diwariskan secara turun-temurun. Dengan  

demikian, upaya pelestarian terhadap tradisi, seni, manuskrip, 

dan situs budaya tidak  hanya penting untuk menjaga memori 

kolektif, tetapi juga menjadi bagian dari strategi  kebudayaan 

bangsa dalam memperkuat identitas nasional di tengah arus 

globalisasi.  

• Pelestarian Tradisi dan Kesenian  

Pemerintah daerah, lembaga pendidikan, dan masyarakat perlu 

bekerja sama  dalam melestarikan kesenian tradisional seperti 

Reak dan Tarawangsa, baik  melalui festival budaya, lokakarya, 

maupun integrasi dalam kurikulum pendidikan  seni.  

• Digitalisasi Manuskrip dan Dokumentasi Budaya 

Manuskrip kuno seperti Kitab Doa  Sehari dan Kitab Beluk 

perlu didigitalisasi agar lebih mudah diakses sekaligus aman 

dari kerusakan fisik, sehingga tetap dapat diwariskan ke 

generasi  berikutnya.  

• Perlindungan Situs Budaya  

Situs penting seperti Pajaratan, Tangkal Baros, dan Gunung 

Cupu memerlukan  perlindungan hukum dan perawatan 

berkelanjutan agar tidak rusak oleh faktor  alam maupun 

aktivitas manusia.  



 

83 

• Pemberdayaan Ekonomi Kreatif  

Tradisi dan seni yang ada dapat dihubungkan dengan 

potensi ekonomi kreatif,  misalnya melalui pariwisata 

budaya, produk kerajinan lokal, serta pertunjukan seni  

sebagai daya tarik wisata.  

• Pendidikan dan Regenerasi  

Generasi muda perlu dilibatkan secara aktif dalam setiap 

kegiatan budaya agar  memiliki rasa kepemilikan dan 

tanggung jawab untuk meneruskan tradisi leluhur. 

 

REFERENSI 

Danandjaja, J. (207). Folklor Indonesia: Ilmu Gosip, Dongeng, 

dan Lain-Lain. Jakarta:  Pustaka Utama Grafiti.  

Endraswara, S. (2013). Antropologi Kesenian. Yogyakarta: 

Pustaka Widyatama. Foley, K. (1996). The Dancer and the 

Dance: Essays in Southeast Asian Performing Arts.  New 

Delhi: Manohar Publishers.  

Geertz, C. (1973). The Interpretation of Cultures. New York: Basic 

Books. Hadi, S. (2020). Metodologi Penelitian Kualitatif. 

Yogyakarta: Pustaka Pelajar. Hobsbawm, E., & Ranger, T. (1983). 

The Invention of Tradition. Cambridge: Cambridge  University 

Press.  

Kementerian Pariwisata Republik Indonesia. (2019). Pedoman 

Pengembangan Desa  Wisata. Jakarta: Kemenpar RI.  

Koentjaraningrat. (1985). Pengantar Ilmu Antropologi. Jakarta: 

Rineka Cipta. Rizal, S., dkk. (2017). Tradisi Lisan dan 

Identitas Budaya Lokal. Bandung: Humaniora  Press.  

Sudibya, I. G. A. (2018). Pengembangan Desa Wisata: Konsep 

dan Implementasi.  Denpasar: Udayana University Press.  

Sutrisno, M. (2022). Teori-Teori Kebudayaan. Jakarta: Kanisius.  

Wahyudi, A. (2018). Tradisi Lisan dan Identitas Budaya Lokal. 

Bandung: Humaniora  Press.  



 

84 

NARASUMBER  

Heni Susilawati, 56 tahun. Kepala Desa Cibunar  

Iim Abdurohim, 36 tahun. Sekdes Desa Cibunar   

Odang Suryana, 57 tahun. Lebe Desa Cibunar sekaligus sesepuh 

Desa Cibunar.  Abun, 60 tahun. Tokoh Tarawangsa dan 

sesepuh Desa Cibunar  

 

 

 

 

 

 

  


