DESA WISATA BERBASIS SENI DAN
BUDAYA DI DESA CIBUNAR,
KECAMATAN RANCAKALONG,

ASET PENGEMBANGAN
KABUPATEN SUMEDANG

ryaman

Atang Su




PENDAHULUAN
Indonesia merupakan negara kepulauan yang kaya akan

warisan budaya, baik yang bersifat material maupun non-
material. Setiap daerah memiliki keunikan dalam tradisi, seni,
serta sistem nilai yang terbentuk dari hasil interaksi masyarakat
dengan lingkungannya. Keragaman budaya tersebut
menjadikan Indonesia dikenal luas sebagai bangsa dengan
identitas kultural yang sangat kuat di mata dunia. Budaya
tradisional yang diwariskan secara turun-temurun tidak hanya
menjadi penanda jati diri suatu masyarakat, tetapijuga menjadi
cerminan dari sejarah  panjang perjalanan  bangsa
(Koentjaraningrat, 1985).

Kebudayaan di Indonesia tumbuh dan berkembang dari
kehidupan masyarakat agraris yang menempatkan seni, musik,
tari, dan upacara adat sebagai bagian tak terpisahkan dari
kehidupan sehari-hari. Seni pertunjukan tradisional misalnya,
bukan sekadar hiburan, tetapi berfungsi sebagai sarana ritual,
komunikasi simbolik, serta media untuk memperkuat kohesi
sosial dalam masyarakat. Clifford Geertz (1973) menjelaskan
bahwa kebudayaan memiliki peranan penting dalam
membentuk pandangan hidup, sistem kepercayaan, serta
identitas kelompok yang diwariskan dari generasi ke generasi.
Dengan demikian, menjaga dan melestarikan tradisi lokal berarti
sekaligus menjaga keberlangsungan nilai-nilai luhur bangsa.

Dalam era globalisasi dan modernisasi, tantangan
pelestarian budaya semakin kompleks. Arus budaya populer
yang serba instan sering kali menggeser minat generasi muda
terhadap seni tradisional. Oleh karena itu, diperlukan strategi
khusus agar warisan budaya tetap relevan dengan
perkembangan zaman. Salah satu strategi tersebut adalah

melalui pengembangan desa wisata berbasis seni dan budaya,

50



yang dapat menjadi ruang aktualisasi tradisi sekaligus sarana
pemberdayaan masyarakat. Konsep desa wisata tidak hanya
menawarkan pengalaman rekreasi, tetapi juga menghadirkan
proses  pembelajaran dan keterlibatan langsung dengan
kehidupan masyarakat lokal (Kementerian Pariwisata, 2019).

Lebih jauh, pengembangan desa wisata perlu memperhatikan
prinsip autentisitas, partisipasi masyarakat, keberlanjutan, serta
pelestarian nilai dan norma lokal. Hal ini sejalan dengan pemikiran
Hadiwijoyo dalam Sudibya (2018) yang menekankan bahwa desa
wisata harus memiliki potensi atraksi budaya, aksesibilitas yang
memadai, dukungan masyarakat, serta fasilitas penunjang. Melalui
kriteria tersebut, desa wisata dapat dikembangkan secara sistematis
tanpa kehilangan esensi budaya yang melekat pada masyarakat
setempat.

Salah satu wilayah yang memiliki potensi besar untuk
dikembangkan sebagai desa wisata berbasis seni budaya adalah
Desa Cibunar, Kecamatan Rancakalong, Kabupaten Sumedang.
Desa ini dikenal sebagai kawasan yang masih memegang teguh
tradisi lisan, mitos, serta praktik kesenian tradisional seperti
pertunjukan wayang golek, alunan musik gamelan, hingga
berbagai upacara adat. Tradisi tersebut tidak hanya menjadi
kebanggaan masyarakat setempat, tetapi juga berfungsi sebagai
media komunikasi intergenerasi yang memperkuat ikatan sosial
dan identitas kolektif (Rizal dkk., 2017).

Pengembangan Desa Cibunar sebagai desa wisata seni
budaya akan memberikan dua manfaat utama. Pertama,
melestarikan seni dan tradisi lokal agar tidak tergerus oleh
modernisasi. Kedua, membuka peluang ekonomi kreatif dan
pariwisata yang berkelanjutan bagi masyarakat desa. Dengan
demikian, Desa Cibunar dapat menjadi contoh konkret
bagaimana kearifan lokal dapat bersinergi dengan

51



pembangunan  pariwisata tanpa menghilangkan nilai-nilai

autentik yang terkandung di dalamnya.

Tujuan Penelitian
Penelitian ini bertujuan menghadirkan pemahaman yang

lebih utuh mengenai praktik seni budaya di Desa Cibunar,
dengan menyoroti sejarah, proses pelaksanaan,

serta nilai dan fungsi sosial yang terkandung di dalamnya.
Melalui pendekatan multidisipliner yang menggabungkan
kajian literatur, observasi lapangan, dan wawancara mendalam,
penelitian ini diharapkan dapat memberi kontribusi nyata bagi
upaya pelestarian warisan budaya lokal sekaligus memperkuat
identitas masyarakat setempat.

Lebih jauh, penelitian ini tidak hanya dimaksudkan sebagai
dokumentasi tradisi yang bersifat deskriptif, melainkan juga
sebagai analisis kritis mengenai bagaimana seni budaya lokal
beradaptasi, bertahan, dan memainkan peran penting dalam
dinamika sosial masyarakat modern. Dalam konteks ini,
kebudayaan dipahami bukan sekadar peninggalan masa lalu,
melainkan sebagai sistem makna yang terus dihidupij,
ditafsirkan ulang, dan direproduksi oleh komunitas

pendukungnya (Geertz, 1973; Koentjaraningrat, 1985).

Metodologi
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan

tiga teknik utama, yaitu kajian literatur, observasilapangan, dan
wawancara mendalam. Pendekatan ini dipandang relevan
untuk mengkaji seni budaya di Desa Cibunar secara
menyeluruh, baik dari segi praktik, nilai, maupun makna yang
terkandung di dalamnya.

Kajian literatur dilakukan dengan menelaah berbagai sumber
tertulis, meliputi buku, artikel ilmiah, dan dokumen-dokumen

52



pendukung yang membahas kesenian tradisional Sunda dan
peranannya dalam kehidupan sosial. Kajian ini berfungsi
memberikan kerangka konseptual sekaligus memperkuat landasan
teoritis mengenai dinamika seni budaya lokal, termasuk bagaimana
tradisi tersebut bertahan di tengah arus modernisasi (Foley, 1996;
Sutrisno, 2022).

Selanjutnya, observasi lapangan dilaksanakan di Desa Cibunar,
Kecamatan Rancakalong, Kabupaten Sumedang. Observasi ini
dilakukan secara langsung dengan mencatat berbagai aktivitas
budaya masyarakat, mulai dari proses persiapan pertunjukan,
pelaksanaan kesenian, hingga interaksi sosial yang muncul sesudah
kegiatan. Melalui pendekatan partisipatif, peneliti dapat menangkap
detail-detail praktik budaya yang tidak tercatat dalam literatur,
sekaligus memahami dinamika sosial yang terjadi di lingkungan
masyarakat (Hadi, 2020). Dokumentasi berupa catatan lapangan,
foto, dan rekaman audiovisual turut digunakan sebagai data
pendukung.

Di samping itu, penelitian ini juga memanfaatkan teknik
wawancara mendalam  dengan melibatkan pemangku adat,
seniman lokal, tokoh masyarakat, dan warga Desa Cibunar yang
aktif dalam kegiatan kesenian. Wawancara ini dilakukan dengan
menggunakan pertanyaan terbuka agar narasumber dapat
memberikan pandangan personal mengenai praktik seni budaya,
makna simbolis yang mereka pahami, serta pandangan mereka
terhadap perubahan tradisi seiring perkembangan zaman
(Wahyudi, 2018; Endraswara, 2013).

Dengan mengombinasikan kajian literatur, observasi lapangan,
dan wawancara, penelitian ini diharapkan mampu menghasilkan
gambaran yang komprehensif mengenai potensi seni budaya di
Desa Cibunar, baik dari sisi historis, filosofis, maupun sosiologis.

53



ISI
Gambaran Umum Desa Cibunar, Lokasi dan Geografis
Desa Cibunar terletak di Kecamatan Rancakalong,

Kabupaten Sumedang, dengan koordinat -6,812581 Lintang
Selatan dan 107,821426 Bujur Timur. Luas wilayahnya mencapai
410 hektar, terbagi ke dalam tiga dusun, enam Rukun Warga
(RW), dan dua puluh satu Rukun Tetangga (RT). Adapun batas
administratif Desa Cibunar adalah sebagai berikut:

e Sebelah Utara: Desa Nagarawangi

e Sebelah Selatan: Desa Rancakalong

e Sebelah Timur: Desa Nagarawangi dan Desa Rancakalong

e Sebelah Barat: kawasan kehutanan.

a) Topografi

Desa didominasi oleh perbukitan dengan ketinggian antara
700-1.500 mdpl. Sebagian besar wilayah termasuk daerah
bergelombang hingga berbukit (15-25% kemiringan) yang
mencakup 69,63% dari luas wilayah, sementara 30,37% lainnya
berupa dataran berombak (8-15%). Kondisi ini menjadikan Desa
Cibunar memiliki sumber daya alam yang potensial untuk
pertanian dan kehutanan. Lahan sawah mencapai 21,95%,
kebun/tegalan 23,04%, dan hutan rakyat 8,96%, sehingga lebih
dari separuh wilayahnya mendukung sektor pertanian dan

kehutanan.

b) Demografi dan Sosial Ekonomi

Berdasarkan data tahun 2020, jumlah penduduk Desa
Cibunar sebanyak 3.023 jiwa atau 1.147 kepala keluarga, dengan
komposisi 1.514 laki-laki dan 1.509 perempuan. Berdasarkan
kelompok usia, 609 jiwa (20%) berusia 0-15 tahun, 2.031 jiwa
(67%) berada pada usia produktif 15-65 tahun, dan 383 jiwa
(13%) berusia di atas 65 tahun.

54



Dari segi mata pencaharian, mayoritas penduduk bekerja
sebagai pedagang/wiraswasta (528 orang), petani (259 orang),
buruh tani (145 orang), dan karyawan swasta (100 orang). Selain
itu, terdapat 38 PNS, 4 anggota TNI/Polri, 942 ibu rumah tangga,
serta 379 orang yang belum bekerja. Tingkat kemiskinan tercatat
sebesar 371 jiwa menurut standar Badan Pusat Statistik.

Dalam bidang pendidikan, mayoritas penduduk hanya
menamatkan jenjang sekolah dasar (1.424 orang), disusul
lulusan SMP (579 orang), SMA (363 orang), perguruan tinggi (68
sarjana dan 3 pascasarjana). Fasilitas pendidikan di desa
meliputi satu TK dan tiga SD, namun belum tersedia SMP, SMA,

maupun perguruan tinggi.

¢) Sarana dan Prasarana

Desa Cibunar memiliki fasilitas dasar berupa kantor desa,
satu poskesdes, enam unit (seperti posyandu), dan 15 masjid
serta 3 mushola sebagai pusat kegiatan keagamaan. Prasarana
umum lainnya meliputi 11 fasilitas olahraga, 3 sarana kesenian,
1 balai pertemuan, dan 1 sumur desa. Namun, desa ini belum
memiliki puskesmas maupun pasar desa. Desa Cibunar juga
telah memiliki laman resmi yang dapat diakses di
https://cibunar.desa.id

Desa Cibunar termasuk wilayah Rancakalong yang dikenal
dengan kekayaan seni tradisionalnya. Seni bukan hanya
ekspresi estetika, melainkan juga sarana mempertahankan
identitas komunitas dan komunikasi lintas generasi
(Koentjaraningrat, 2009). Beberapa kesenian yang masih lestari
di Desa Cibunar antara lain Tarawangsa, Kuda Lumping Buhun,
Sisingaan, Pencak Silat, Reak, dan Terbangan.

Selain itu, masyarakat Desa Cibunar masih memelihara

tradisi lisan, terutama dalam bentuk mitos yang diwariskan

55



turun-temurun. Menurut Danandjaja (2007), mitos berfungsi
sebagai sarana pembentukan identitas, integrasi sosial, serta
dasar bagi lahirnya ritus-ritus tertentu. Hal ini sejalan dengan
pandangan Geertz (1973: 93) yang menyebutkan bahwa simbol
budaya dan mitos merupakan perangkat penting dalam
membentuk pandangan dunia suatu komunitas.

Tradisi tersebut tetap relevan di masa kini karena
masyarakat mampu mengadaptasikannya. Konsep ini dikenal
sebagai invented tradition (Hobsbawm, 1983: 5), yaitu proses
memperbarui tradisi agar sesuai dengan perkembangan zaman
tanpa menghilangkan nilai dasarnya.

Kekayaan seni dan budaya di Desa Cibunar tidak hanya
berfungsi sebagai pengikat identitas, tetapi juga memiliki
potensi ekonomi kreatif dan pariwisata. Foley (1996: 41)
menegaskan bahwa seni pertunjukan tradisional dapat menjadi
daya tarik budaya sekaligus sarana pengembangan ekonomi

masyarakat.

PETA DESA CIBUNAR

Gambar 1. Lokasi/peta Desa Cibunar

56



Obyek pemajuan kebudayaan Desa Cibunar
Kebudayaan senantiasa berkaitan erat dengan manusia sebagai

pencipta, pewaris, sekaligus penjaganya. Upaya pendokumentasian
budaya menjadi langkah strategis yang tidak hanya berfungsi
sebagai pelestarian, tetapi juga sebagai sarana

pengembangan ilmu pengetahuan di era modernisasi digital.
Melalui dokumentasi yang terstruktur, warisan budaya dapat
direkam secara lebih akurat sehingga tidak mudah terdistorsi oleh
pengaruh eksternal. Dokumentasi ini sekaligus menjadi media
pembelajaran yang bermanfaat bagi berbagai lapisan akademik,
serta menjadi sumber inspirasi bagi generasi penerus dalam
memperkuat identitas dan kebanggaan lokal.

Pendokumentasian budaya juga memiliki nilai praktis yang
besar, karena selain menjaga keaslian tradisi, ia mampu membuka
peluang bagi masyarakat untuk mengembangkan potensi ekonomi
kreatif dan pariwisata berbasis budaya. Dengan kata lain, praktik
pelestarian ini tidak hanya melindungi nilai-nilai spiritual dan sosial
yang terkandung dalam tradisi, tetapi juga mampu memberi
manfaat nyata bagi kesejahteraan masyarakat.

Desa Cibunar, yang terletak di Kecamatan Rancakalong,
Kabupaten Sumedang, merupakan salah satu wilayah yang
merepresentasikan kekuatan tersebut. Secara geografis, wilayah ini
menjadi sentral dalam mendukung kajian tentang pemajuan
budaya, khususnya melalui praktik seni dan tradisi yang masih
hidup hingga kini. Rancakalong sendiri dikenal sebagai daerah
dengan kekayaan budaya yang khas, terutama dalam media
ekspresi tradisional seperti seni pertunjukan wayang golek, cerita
rakyat, serta musik tradisional Sunda (Rizal dkk., 2017). Berbagai
bentuk kesenian ini  berfungsi sebagai sarana komunikasi

intergenerasi yang memastikan nilai-nilai budaya tetap terwariskan.

57



Berdasarkan keterangan masyarakat setempat, Desa Cibunar
dikenal sebagai desa yang masih kuat mempertahankan tradisi
lisan, terutama mitos-mitos yang diyakini sebagai bagian penting
dari kehidupan sosial. Tradisi lisan ini bukan sekadar pengetahuan
non-material, tetapi juga berfungsi sebagai sarana integrasi sosial
yang mempererat solidaritas antaranggota masyarakat. Bahkan,
dalam banyak kasus, mitos menjadi dasar lahirnya ritual-ritual adat
yang hingga kini tetap dijalankan. Pengetahuan lokal yang
diwariskan lintas generasi inilah yang menjadikan Desa Cibunar
istimewa dalam konteks pelestarian budaya.

Lingkungan sosial yang kaya akan tradisi memberikan ruang
bagi masyarakat untuk terus bekerja sama menjaga ritus, seni,
pengetahuan tradisional, dan objek budaya lainnya. Upaya
pelestarian ini sejalan dengan mandat Undang-Undang Nomor 5
Tahun 2017 tentang Pemajuan Kebudayaan, yang menegaskan
bahwa pemajuan budaya merupakan usaha untuk memperkuat
ketahanan budaya sekaligus memberikan kontribusi pada
peradaban dunia melalui perlindungan, pengembangan,
pemanfaatan, dan pembinaan budaya. Dengan dasar hukum
tersebut, potensi budaya Desa Cibunar memiliki legitimasi yang
kuat untuk terus dikembangkan sebagai bagian dari pemajuan

budaya nasional.

Tradisi lisan (larangan Nabeuh di hari Selasa dan Sabtu)
Warisan budaya yang hidup dalam bentuk ekspresi lisan —

seperti cerita rakyat, pantun, mantra, maupun folklor lainnya —
berperan sebagai mekanisme transfer nilai dari satu generasi ke
generasi berikutnya. Tradisi ini tidak sekadar merepresentasikan
kekayaan imajinasi kolektif, melainkan juga menjadi instrumen
penting dalam memperkuat identitas komunitas dan menjaga

kesinambungan norma sosial.

58



Dalam bahasa Sunda, istilah nabeuh merujuk pada praktik
pementasan seni, baik yang ditujukan sebagai hiburan maupun
sebagai mata pencaharian bagi kelompok tertentu. Bagi
masyarakat yang berprofesi sebagai penggiat seni, aktivitas
nabeuh  merupakan bagian dari rutinitas sehari-hari, baik
dilakukan di wilayah Cibunar maupun di luar daerah. Hal ini
menunjukkan bahwa masyarakat Cibunar memiliki minat yang
kuat terhadap kesenian, bahkan setiap dusun di wilayah ini
dikenal dengan keunggulan dan ciri khas keseniannya masing-
masing (Koentjaraningrat, 1985).

Tradisi kesenian di Cibunar dijaga dengan ketat oleh
masyarakatnya. Nilai-nilai lokal yang diwariskan secara lisan
maupun nonlisan dari generasi ke generasi menjadi dasar dalam
menjaga keberlangsungan tradisi tersebut. Kesenian tidak hanya
dipandang sebagai bentuk ekspresi, tetapi juga terhubung
dengan praktik ritus adat yang meneguhkan kedudukan
masyarakat sebagai penjaga tradisi (Geertz, 1973). Melalui ritus
tersebut, nilai-nilai adat dijunjung tinggi, dijaga, dan dipatuhi
dengan penuh kesadaran.

Kegiatan sehari-hari para seniman lokal tidak lepas dari
aktivitas berlatih, mencipta karya, hingga tampil dalam
pementasan. Kehidupan masyarakat yang berpegang teguh
pada aturan adat istiadat didasarkan pada norma yang
diwariskan secara lisan, bukan tertulis. Salah satu aturan yang
dijunjung hingga kini adalah larangan melakukan nabeuh

pada hari Sabtu dan Selasa. Bagi masyarakat Cibunar, kedua
hari tersebut dianggap

tidak tepat untuk pementasan seni, karena diyakini memiliki
keterkaitan dengan dimensi kosmologis yang menghubungkan

manusia dengan waktu dan ruang (Endraswara, 2013).

59



Larangan ini bukan sekadar takhayul, melainkan wujud dari
pengetahuan tradisional yang lahir dari pengalaman empiris
masyarakat selama berabad-abad. Masyarakat meyakini bahwa
Sabtu dan Selasa memiliki energi spiritual yang kurang
harmonis sehingga tidak kondusif untuk kegiatan kesenian.
Melanggar aturan ini diyakini dapat membawa
ketidakseimbangan, baik dalam kehidupan individu maupun
dalam hubungan sosial masyarakat (Danandjaja, 1984).

Pelestarian tradisi lisan mengenai larangan dan aturan
nabeuh dilakukan melalui partisipasi aktif seluruh anggota
komunitas. Sesepuh desa memegang peran sebagai penjaga dan
penafsir utama tradisi, sementara generasi muda diposisikan
sebagai penerus dan pengembangnya. Mekanisme pewarisan
nilai ini menjadikan kesenian di Cibunar bukan hanya sekadar
hiburan, melainkan bagian dari sistem budaya yang sarat
makna, sekaligus menegaskan identitas masyarakat setempat

sebagai penjaga warisan leluhur (Sutrisno, 2022).

Cerita Rakyat: Asal Usul Tradisi Ngalaksa
Tradisi Ngalaksa merupakan salah satu aktivitas komunal

yang hingga kini rutin dilaksanakan oleh masyarakat Desa
Cibunar. Menurut Bah Abun, seorang pelaku seni tarawangsa
aktif di Cibunar, tradisi ini berawal dari kisah masa lalu ketika
wilayah Rancakalong mengalami masa paceklik pada zaman
Kerajaan Mataram. Pada saat itu, masyarakat menghadapi
kelaparan akibat gagal panen, tingginya harga kebutuhan
pokok, dan macetnya aktivitas ekonomi.

Dalam kondisi sulit tersebut, para pemimpin dusun
berusaha mencari jalan keluar. Mereka mengetahui bahwa
Kerajaan Mataram memiliki cadangan bibit padi yang

melimpah, sehingga bibit tersebut diyakini dapat menjadi solusi

60



mengatasi paceklik. Mengingat padi adalah bahan pokok
makanan masyarakat, mendapatkan bibit tersebut menjadi
harapan utama.

Beberapa tokoh kemudian menyusun strategi untuk
memperoleh bibit padi. Salah satu upaya yang ditempuh adalah
dengan menampilkan seni pertunjukan musik tradisional
tarawangsa. Musik ini tidak hanya berfungsi sebagai hiburan,
melainkan juga mengandung nilai spiritual dan filosofi
mendalam tentang hubungan manusia dengan Tuhan. Upaya
tersebut serupa dengan kegiatan mengamen, yaitu memainkan
musik di  hadapan masyarakat dan bangsawan untuk
mendapatkan imbalan.

Para tokoh berangkat menuju Kerajaan Mataram dengan
penuh keyakinan, menampilkan musik Tarawangsa dengan
sepenuh hati demi membawa pulang bibit padi untuk
menyelamatkan ~ masyarakat dari kelaparan. = Konon,
sebagaimana diceritakan Bah Abun, bibit padi yang diperoleh
disimpan di dalam tubuh alat musik Tarawangsa yang memiliki
lubang besar menyerupai gitar, meski dengan bentuk yang
berbeda.

Setelah melalui perjalanan panjang yang penuh kelelahan,
para tokoh akhirnya kembali dengan membawa bibit padi.
Dalam perjalanan pulang, mereka juga membagikan sebagian
bibit tersebut kepada masyarakat di wilayah lain yang
membutuhkan. Sesampainya di Rancakalong, masyarakat
menyambut dengan penuh kegembiraan dan rasa syukur
karena terbebas dari paceklik.

Sebagai wujud rasa syukur, para tokoh bersama masyarakat
melaksanakan sebuah upacara khusus yang kemudian dikenal
sebagai Tradisi Ngalaksa. Kata ngalaksa sendiri berarti
melaksanakan, yang dalam konteks ini dimaknai sebagai usaha

61



kolektif =~ masyarakat untuk kembali meneguhkan ikhtiar,
mengekspresikan rasa syukur atas kelimpahan rezeki, serta
memohon agar terhindar dari paceklik di masa mendatang.
Hingga kini, masyarakat Desa Cibunar terus menjaga
keberlangsungan tradisi Ngalaksa. Upacara ini tidak hanya
menjadi ritual spiritual, tetapi juga berfungsi sebagai pengikat
solidaritas sosial dan media pelestarian seni tradisional,
khususnya seni musik Tarawangsa. Tradisi tersebut
memperlihatkan betapa eratnya hubungan antara kesenian,

spiritualitas, dan keberlangsungan hidup masyarakat.

Mitos Perempuan Penunggu Pohon Beringin
Dalam kehidupan masyarakat Cibunar, mitos menjadi

bagian yang tidak terpisahkan dari sistem nilai dan keyakinan
kolektif. Salah satu mitos yang masih hidup hingga kini adalah
kisah tentang perempuan penunggu pohon beringin.
Masyarakat

percaya bahwa sosok perempuan tersebut dulunya
merupakan seorang gadis cantik jelita yang malang, wafat
akibat konflik dan keegoisan sejumlah pihak yang
memperebutkan dirinya. Agar tidak menjadi pendamping
siapapun, perempuan itu  akhirnya dicelakakan hingga
meninggal di sekitar pohon beringin. Lokasi kematiannya
kemudian ditandai dengan bendera, sebagai simbol pengingat
sekaligus bentuk penghormatan.

Konon, pernah ada seorang pendatang dari luar desa yang
tidak mempercayai mitos tersebut. la menentang keyakinan
masyarakat setempat dengan mengucapkan kata-kata sompral
di sekitar pohon beringin. Tindakan tersebut dianggap sebagai
perbuatan tidak sopan dan menantang kekuatan gaib yang

diyakini bersemayam di sana. Tidak lama berselang, angin

62



kencang bertiup dengan hiruk pikuk, dedaunan kering

berterbangan, dan tanah beterbangan ke udara. Sebuah pohon

tumbang menimpa pendatang itu hingga meninggal di tempat.

Peristiwa ini semakin memperkuat keyakinan masyarakat akan

kesakralan mitos tersebut.

Mitos perempuan penunggu pohon beringin tidak sekadar
cerita rakyat, melainkan juga mekanisme kontrol sosial. Melalui
narasi yang diwariskan secara lisan dari generasi ke generasi,
mitos ini berfungsi untuk:

e Mengatur perilaku masyarakat — warga setempat diajarkan
agar selalu menjaga sikap, berbicara dengan hati-hati, serta
menghormati tempat yang dianggap keramat.

* Mengandung pesan moral — mitos ini memberi pelajaran
tentang bahaya sifat egois, obsesi berlebihan, dan akibat dari
tindakan jahat.

e Menguatkan identitas budaya — keberadaan mitos tersebut
memperkuat solidaritas ~ masyarakat = Cibunar,
menjadikannya sebagai warisan budaya takbenda yang

membedakan mereka dengan komunitas lain.

Dengan demikian, mitos perempuan penunggu pohon beringin
di Cibunar tidak hanya dipandang sebagai kisah mistis semata,
tetapi juga sebagai refleksi nilai-nilai etika, spiritual, dan sosial
masyarakat. Tradisi lisan semacam ini menjadi bukti bahwa kearifan
lokal masih berfungsi relevan dalam membentuk pola perilaku dan

menjaga keharmonisan hidup bermasyarakat.

Manuskrip Desa Cibunar
Naskah kuno merupakan dokumen tulisan tangan

tradisional yang memuat beragam pemikiran, pengetahuan,

catatan sejarah, dan karya sastra pada masanya. Keberadaannya

63



menjadi sumber primer yang autentik dalam upaya memahami
peradaban masa lampau, karena menyimpan rekaman langsung
tentang cara berpikir, sistem nilai, dan pandangan hidup
masyarakat di masa tersebut.

Selain sebagai arsip pengetahuan, naskah kuno juga
berfungsi sebagai media transmisi budaya yang diwariskan
lintas generasi. Melalui aksara, bahasa, serta gaya penulisan
yang digunakan, naskah ini sekaligus merefleksikan
perkembangan intelektual dan estetika suatu komunitas. Oleh
karena itu, pengkajian naskah kuno tidak hanya bermanfaat
bagi bidang sejarah, tetapi juga penting dalam kajian filologi,
sastra, antropologi, hingga filsafat.

Dalam konteks kekinian, naskah kuno dapat dianggap
sebagai jejak identitas kolektif yang memperkaya khazanah
kebudayaan nasional. Upaya pelestarian dan digitalisasi naskah
menjadi langkah penting agar warisan intelektual ini tetap dapat
diakses, dipelajari, dan dimaknai wulang sesuai dengan
kebutuhan masyarakat modern, tanpa kehilangan keaslian dan

nilai historisnya.

Kitab Keluarga dan Tradisi Manuskrip di Cibunar

Di tengah masyarakat Cibunar, masih terdapat warisan
budaya literasi dalam bentuk kitab keluarga, salah satunya
dimiliki oleh seorang tokoh masyarakat bernama Pak Lebe.
Kitab tersebut berisi doa-doa harian yang ditulis menggunakan
aksara Arab, dan diwariskan secara turun-temurun dari orang
tuanya. Menurut penuturan beliau, kitab ini dahulu bukan
sekadar disimpan, melainkan benar-benar dipraktikkan dalam
kehidupan sehari-hari oleh keluarganya, sehingga memiliki
fungsi spiritual yang nyata  dalam mengatur aktivitas

keagamaan harian.

64



Kitab keluarga ini termasuk dalam kategori manuskrip,
yakni naskah kuno yang ditulis tangan sebelum
berkembangnya teknologi percetakan modern. Nilai historis dan
budayanya terletak pada kenyataan bahwa ia menjadi cermin
tradisi keagamaan lokal, sekaligus bukti praktik literasi Islam
tradisional di pedesaan Sunda. Selain itu, manuskrip ini juga
menampilkan keindahan seni kaligrafi serta penguasaan
pengetahuan agama yang diwariskan oleh para penulis
terdahulu.

Tidak hanya Pak Lebe, beberapa keluarga Cibunar lainnya
juga diketahui memiliki kitab serupa. Namun, sebagian dari
mereka memilih untuk membawa manuskrip tersebut ketika
merantau atau pindah domisili, sehingga keberadaannya kini
semakin jarang ditemukan di lingkungan desa. Hal ini
menjelaskan mengapa kitab keluarga lebih banyak berfungsi
sebagai warisan simbolis ketimbang teks yang digunakan secara
aktif.

Meski demikian, manuskrip ini memiliki peran ganda: selain
sebagai artefak budaya, ia juga menjadi media pendidikan
keagamaan informal. Generasi tua menggunakannya untuk
mengajarkan doa-doa harian kepada anak-anak, sekaligus
menanamkan nilai-nilai spiritual, disiplin, dan tata cara ibadah.
Proses pembelajaran ini dilakukan melalui hafalan, pemahaman
makna, serta penerapan langsung dalam kehidupan sehari-hari.
Dengan demikian, kitab keluarga tidak hanya berfungsi sebagai
benda pusaka, melainkan juga sebagai penghubung identitas

religius dan budaya masyarakat Cibunar lintas generasi.

Kitab Beluk sebagai Manuskrip Seni Tradisional
Seni Beluk merupakan salah satu bentuk kesenian vokal

tradisional yang pernah tumbuh dan berkembang di Desa

65



Cibunar. Dalam proses perkembangannya, kesenian ini tidak
hanya diwariskan secara lisan, tetapi juga terdokumentasi
melalui sebuah panduan tertulis. Naskah tersebut berfungsi
sebagai manuskrip berharga yang merekam jejak seni Beluk,
sekaligus menjadi bukti nyata kesadaran masyarakat lokal
dalam mendokumentasikan warisan budaya mereka.

Manuskrip ini tidak hanya berperan sebagai panduan teknis
bagi seniman untuk mempelajari gaya, teknik vokal, maupun
pola iringan dalam pertunjukan beluk, tetapi juga menjadi arsip
kultural yang menyimpan syair-syair, pantun, serta lirik-lirik
autentik. Teks yang tercatat di dalamnya merefleksikan nilai-
nilai luhur, filosofi kehidupan, dan pengalaman kolektif
masyarakat Cibunar, sehingga memperlihatkan fungsi beluk
tidak sekadar sebagai hiburan, melainkan juga sebagai sarana
pendidikan moral dan ekspresi identitas sosial.

Dari sisi struktur, manuskrip Beluk ini ditulis dengan format
yang relatif sistematis. Isinya dimulai dengan pengenalan dasar
mengenai kesenian Beluk, dilanjutkan dengan uraian mengenai
teknik vokal, gaya penyajian, hingga bentuk pengiringan
instrumen. Selain itu, koleksi syair yang terdapat di dalamnya
juga dikategorikan menurut tema dan fungsi pertunjukan,
misalnya untuk upacara adat, hiburan masyarakat, atau ritual
tertentu. Dengan demikian, manuskrip ini dapat dikatakan
sebagai dokumen komprehensif yang tidak hanya mencatat
aspek teknis, tetapi juga dimensi filosofis dan sosial seni Beluk.

Keberadaan manuskrip Beluk memperlihatkan bahwa
masyarakat Cibunar memiliki kesadaran literasi budaya yang
tinggi. Mereka berusaha mengubah tradisi lisan menjadi bentuk
tulisan agar pengetahuan mengenai seni Beluk dapat tetap
diwariskan kepada generasi berikutnya. Hal ini sejalan dengan

pandangan bahwa transformasi tradisi lisan ke dalam

66



manuskrip merupakan salah satu strategi penting untuk
menjaga keberlanjutan pengetahuan tradisional di tengah arus
perubahan zaman. Dengan demikian, kitab Beluk tidak hanya
bernilai sebagai dokumen historis, tetapi juga sebagai sumber
utama revitalisasi kesenian tradisional yang dapat dimanfaatkan
dalam konteks pendidikan, penelitian, maupun pengembangan

desa wisata seni budaya.

Cagar Budaya

Warisan budaya dalam bentuk material mencakup benda,
bangunan, struktur, situs, hingga kawasan yang mengandung
nilai penting bagi sejarah, ilmu pengetahuan, serta kebudayaan.
Oleh karena itu, warisan tersebut perlu dijaga dan dilestarikan
sebagai bagian dari identitas kolektif dan sumber pembelajaran
lintas generasi.

a) Situs Pajaratan

Situs Pajaratan memiliki makna kultural yang sangat penting
bagi masyarakat Desa Cibunar. Sejak lebih dari dua dekade lalu,
Mi Uki Rukmini dipercaya sebagai kuncen (penjaga situs) yang
telah mengemban tugasnya selama kurang lebih 27 tahun.
Secara umum, Pajaratan merupakan kompleks pemakaman
yang sering dijadikan tujuan ziarah dengan berbagai maksud
spiritual maupun pribadi dari setiap pengunjung. Sebagai
bagian dari cagar budaya, situs ini dilindungi oleh undang-
undang karena mengandung warisan material dan immaterial
yang mencerminkan peradaban serta sistem kepercayaan
masyarakat masa lampau. Status cagar budaya tersebut
menegaskan pentingnya pelestarian situs ini, baik untuk
kepentingan pendidikan,  penelitian, maupun penguatan
identitas kebudayaan nasional.

67



Dalam kesaksiannya, Mi Uki menjelaskan bahwa Situs
Pajaratan telah beberapa kali dikunjungi dan bahkan diresmikan
oleh tokoh penting nasional, termasuk Presiden Susilo Bambang
Yudhoyono (SBY) dan Presiden Joko Widodo (Jokowi).
Kunjungan serta peresmian dari kepala negara ini tidak hanya
meningkatkan citra situs, tetapi juga memperkokoh legitimasi
hukum serta komitmen pemerintah dalam menjaga kelestarian
cagar budaya. Selain itu, Mi Uki juga memiliki dokumen resmi
terkait legalitas perannya sebagai kuncen, yang mempertegas
posisinya sebagai penjaga spiritual sekaligus mediator antara
masyarakat dengan situs leluhur.

Sebagai penjaga, Mi Uki berperan penting dalam memfasilitasi
pelaksanaan ritual, menyampaikan pesan, serta menafsirkan jawaban
dari leluhur terkait kebutuhan spiritual masyarakat. Tokoh-tokoh
leluhur yang dimakamkan di situs ini antara lain:

1. Eyang Agung Tapa Seda Sakti Dewi Kawasa

2. Eyang Sugih Paneguh Ajengan Ali Suhud

3. Ibu Ratu Purba Kawasa

4. Eyang Abrul Pangancing

5. Eyang Mah Gagah Bagus Singaianto

Keberadaan Situs Pajaratan mencerminkan bentuk integrasi
antara pelestarian tradisi dan adaptasi terhadap tuntutan
modernitas. Di satu sisi, situs ini tetap berfungsi sebagai ruang
spiritual yang hidup dalam masyarakat, sementara di sisi lain ia
berhasil mempertahankan statusnya sebagai warisan budaya
yang dilindungi negara. Hal ini menunjukkan resiliensi budaya
lokal dalam menjaga tradisi agar tetap relevan. Peran kuncen
sebagai mediator antara ranah spiritual dan administratif
menjadi bukti nyata bahwa keterlibatan masyarakat lokal sangat
penting dalam pengelolaan warisan budaya, sehingga
keberlanjutan dan autentisitas tradisi dapat terjaga.

68



b) Tangkal Baros
Tangkal Baros merupakan salah satu bagian penting dari cagar

budaya yang terdapat di Desa Cibunar. Secara fisik, Tangkal Baros
adalah pohon tua berukuran besar yang telah berdiri selama ratusan
tahun dan kini menjadi penanda sejarah sekaligus elemen penting
dalam lanskap budaya desa. Keberadaannya tidak hanya dipandang
sebagai objek alam biasa, melainkan juga sebagai simbol sakral yang
menyimpan makna spiritual bagi masyarakat setempat. Bagi
sebagian orang, pohon ini menjadi tempat berziarah, memanjatkan
doa, sekaligus ruang kontemplasi untuk mencari ketenangan batin.

Tradisi ziarah di Tangkal Baros menunjukkan eratnya hubungan
masyarakat dengan alam dan leluhur mereka. Pohon ini dianggap
sebagai penghubung antara dunia nyata dengan dunia spiritual,
sehingga memunculkan rasa hormat, keterikatan, dan penghargaan
mendalam terhadap warisan leluhur. Dengan cara ini, Tangkal Baros
tidak hanya berfungsi sebagai situs ziarah, tetapi juga sebagai
wadah untuk menumbuhkan kesadaran spiritual dan menjaga
kesinambungan tradisi.

Dari perspektif sosial-budaya, Tangkal Baros memainkan peran
penting sebagai perekat nilai-nilai tradisi yang diwariskan secara
turun-temurun. Kehadirannya mendorong masyarakat untuk
senantiasa menjaga keseimbangan antara manusia dan alam, yang
merupakan bagian dari konsep kearifan lokal masyarakat Sunda.
Nilai-nilai ini mengajarkan bahwa alam tidak sekadar sumber daya,
melainkan bagian integral dari kehidupan yang harus dihormati
dan dilestarikan.

Dengan demikian, Tangkal Baros bukan hanya sekadar pohon
bersejarah, melainkan juga simbol identitas masyarakat Desa
Cibunar. Upaya pelestarian terhadap pohon ini berarti menjaga

kesinambungan warisan budaya,

69



¢) Gunung Cupu

Gunung Cupu merupakan sebutan yang umum digunakan
masyarakat Desa Cibunar untuk menggambarkan kawasan
dataran tinggi dengan panorama alam yang menyejukkan,
ditandai oleh keberadaan hamparan tumbuhan kopi yang
tumbuh subur di sekitarnya. Secara geografis, kawasan ini
sebenarnya lebih tepat disebut perbukitan tinggi daripada
gunung dalam arti sesungguhnya. Namun, penyematan nama
“Gunung Cupu” mengandung makna simbolik sekaligus
menunjukkan kedekatan emosional masyarakat terhadap
lanskap alam tersebut.

Selain menyajikan keindahan alam yang menawan, Gunung
Cupu juga menyimpan nilai historis dan spiritual yang kuat. Di
dalam kawasan ini terdapat sejumlah petilasan yang kerap
dijadikan tujuan ziarah, baik oleh masyarakat lokal maupun
peziarah dari luar desa. Petilasan-petilasan tersebut diyakini sebagai
jejak peninggalan leluhur yang memiliki arti penting dalam
perjalanan sejarah dan identitas masyarakat Cibunar. Aktivitas
ziarah yang berlangsung hingga kini mencerminkan bentuk
penghormatan kepada leluhur serta keyakinan masyarakat terhadap
nilai sakral yang melekat pada tempat tersebut.

Dalam pandangan masyarakat setempat, Gunung Cupu
tidak hanya sekadar perbukitan, tetapi merupakan ruang
budaya yang merepresentasikan keterhubungan  antara
manusia, alam, dan sejarah. Tradisi ziarah yang berlangsung di
kawasan ini berfungsi sebagai medium untuk memperkuat
ikatan spiritual sekaligus menjaga kesinambungan nilai-nilai
moral yang diwariskan secara turun-temurun. Dengan
demikian, Gunung Cupu menjadi bagian dari sistem
kepercayaan dan kearifan lokal yang mengajarkan pentingnya
keseimbangan antara dimensi material dan spiritual kehidupan.

70



Selain nilai spiritual, Gunung Cupu juga terkait erat dengan
kehidupan ekonomi dan budaya agraris masyarakat.
Keberadaan tanaman kopi yang tumbuh subur di kawasan ini
menegaskan bahwa Gunung Cupu tidak hanya berfungsi
sebagai ruang sakral, tetapi juga memiliki kontribusi nyata
terhadap aktivitas ekonomi masyarakat desa. Kopi yang
dihasilkan dari kawasan ini menjadi identitas agraris sekaligus
memperkuat keterkaitan antara warisan alam, budaya, dan
ekonomi lokal.

Secara keseluruhan, Gunung Cupu dapat dipahami sebagai
ruang multidimensional yang mencakup aspek alam, sejarah,
spiritual, dan sosial-ekonomi. Pelestarian kawasan ini tidak
hanya berarti menjaga kelestarian lingkungan, tetapi juga
melestarikan memori kolektif, tradisi leluhur, dan identitas
budaya masyarakat Cibunar. Dengan demikian, Gunung Cupu
memiliki peran strategis dalam memperkuat ketahanan budaya
lokal sekaligus memberikan inspirasi bagi upaya pelestarian
warisan budaya di tengah arus modernisasi.

Baik Situs Pajaratan Tangkal Baros maupun Gunung Cupu
memperlihatkan  bagaimana masyarakat Cibunar berhasil
menjaga keseimbangan antara pelestarian tradisi dan tuntutan
modernitas. Kedua warisan budaya ini tidak hanya menyimpan
nilai historis, tetapi juga berfungsi sebagai ruang spiritual,
sosial, dan edukatif bagi masyarakat. Peran masyarakat lokal,
terutama melalui figur kuncen dan tradisi ziarah, menjadi kunci
penting dalam memastikan keberlanjutan warisan budaya
tersebut.

Dengan demikian, keberadaan Situs Pajaratan, Tangkal
Baros dan Gunung Cupu bukan hanya menjadi bukti kekayaan
budaya lokal, tetapi juga cerminan resiliensi masyarakat
Cibunar dalam menjaga dan menghidupkan kembali tradisi

71



leluhur di tengah arus perubahan zaman. Pelestarian keduanya
tidak hanya penting untuk masyarakat setempat, melainkan
juga menjadi bagian dari upaya lebih luas dalam memperkuat

identitas budaya bangsa.

Seni dan adat istiadat di Desa Cibunar
Seni adalah manifestasi estetika yang bersumber dari daya

cipta manusia, diekspresikan melalui suara, gerak, rupa, dan
tutur kata. Melalui jalur tersebut, manusia mengartikulasikan
perasaan, gagasan, sekaligus menyimpan jejak pengalaman
budaya yang membentuk ciri khas suatu Masyarakat, Adat
istiadat dapat dipahami sebagai sekumpulan tata kelakuan,
norma, serta aturan yang tidak tertulis, yang mengatur berbagai
aspek kehidupan masyarakat, mulai dari kelahiran hingga
kematian, dengan tujuan menjaga keteraturan dan menciptakan
harmoni sosial.

a) Seni Reak di Desa Cibunar
Seni Reak merupakan salah satu kesenian tradisional khas

Jawa Barat yang  hingga kini masih lestari dan kerap
ditampilkan pada berbagai perayaan masyarakat, termasuk di
wilayah Desa Cibunar, Kabupaten Sumedang. Seni ini biasanya
hadir dalam acara-acara komunal seperti khitanan, pesta rakyat,
atau hajat lembur sebagai sarana hiburan sekaligus pengikat
solidaritas sosial. Kehadiran tabuhan kendang besar, suara
terompet, alunan angklung, serta atraksi barong atau
bangbarongan menjadikan pertunjukan reak selalu
menciptakan suasana riuh dan meriah. Kehadiran reak dalam
ruang perayaan seakan menjadi penanda bahwa masyarakat
sedang berada dalam momen kebahagiaan bersama.

Secara historis, seni reak diyakini mulai berkembang pada

abad ke-19, yakni sejak masa kolonial Belanda. Pada awal

72



kemunculannya, reak berfungsi sebagai bentuk hiburan rakyat
sekaligus sarana ekspresi untuk melepaskan kepenatan hidup
akibat tekanan sosial dan ekonomi. Unsur barong dalam seni
reak, yang sering disebut bangbarongan, dipercaya merupakan
simbolisasi hewan mitologis yang mendapat pengaruh dari
tradisi Tiongkok. Namun, ketika berbaur dengan budaya lokal
Sunda, unsur tersebut bertransformasi menjadi simbol kearifan
lokal yang lebih membumi. Hal ini memperlihatkan adanya
proses akulturasi budaya yang memperkaya bentuk ekspresi
seni masyarakat Jawa Barat, khususnya di Sumedang.

Dalam pertunjukan yang berlangsung di Cibunar, kelompok
seni reak biasanya terdiri atas para pemain musik dan seorang
atau beberapa penari barong. Penari barong menjadi pusat
perhatian dengan gerakan atraktif, lincah, bahkan terkadang
melakukan interaksi langsung dengan penonton. Sementara
musik pengiring yang keras, menghentak, dan penuh semangat
memberikan energi kolektif yang menyatukan suasana antara
seniman dengan masyarakat. Pola interaksi inilah yang
membuat seni reak tetap bertahan dan menjadi bagian dari
memori kolektif masyarakat Cibunar.

Selain sebagai hiburan, seni reak juga memiliki fungsi simbolis.
Kehadiran barong tidak hanya dipandang sebagai tontonan, tetapi
juga sebagai representasi nilai-nilai spiritual dan kultural. Barong
sering dimaknai sebagai penjaga harmoni, penolak bala, serta
lambang kekuatan yang melindungi masyarakat dari hal-hal buruk.
Dengan demikian, seni reak bukan hanya sekadar seni pertunjukan,
tetapi juga bagian dari sistem pengetahuan tradisional yang
memuat pesan moral dan spiritual.

Hingga kini, seni reak masih dimainkan oleh kelompok-
kelompok kesenian di Desa Cibunar, meskipun menghadapi

tantangan modernisasi dan pergeseran minat generasi muda.

73



Namun, semangat kolektif masyarakat untuk tetap menampilkan
reak pada momen penting menunjukkan bahwa kesenian ini masih
memiliki fungsi sosial yang relevan. Reak menjadi salah satu
identitas budaya yang memperkuat posisi Cibunar sebagai desa

dengan kekayaan seni tradisi yang beragam.

b) Seni Tarawangsa di Cibunar
Seni Tarawangsa merupakan salah satu warisan budaya

khas masyarakat Sunda yang memiliki nilai estetis dan spiritual
mendalam. Pertunjukan tarawangsa umumnya dimainkan
dengan dua instrumen utama, yaitu Tarawangsa (alat musik
gesek berdawai dua) dan Jentreng (alat musik petik berdawai
enam atau tujuh). Gesekan tarawangsa yang ritmis berpadu
dengan petikan jentreng menghasilkan alunan yang khas,
syahdu, dan sarat nuansa magis. Keharmonisan ini biasanya
diperkuat dengan lantunan vokal sinden serta tabuhan
instrumen tambahan, sehingga tercipta suasana musikal yang
menyentuh perasaan penonton.

Secara historis, tarawangsa memiliki kaitan erat dengan
tradisi agraris masyarakat Sunda. Pada masa lalu, kesenian ini
sering dimainkan dalam upacara adat seperti ngaseuk (menanam
padi), mapag Sri (penyambutan Dewi Sri sebagai simbol
kesuburan), dan ngabedahkeun pare (upacara panen raya). Dalam
konteks itu, tarawangsa bukan hanya hiburan, melainkan sarana
doa dan penghormatan kepada Sang Pencipta atas karunia hasil
bumi yang melimpah. Nilai sakral inilah yang menjadikan
tarawangsa sebagai salah satu kesenian dengan fungsi ritual
yang penting di masyarakat pedesaan.

Meskipun fungsinya sebagai pengiring ritual pertanian kini
sudah jarang dijumpai, beberapa kelompok seni di wilayah

Cibunar masih tetap melestarikan tarawangsa sebagai bentuk

74



penghormatan terhadap leluhur dan warisan budaya. Dalam
pertunjukan yang diamati, suasana tarawangsa terasa begitu
khidmat. Alunan gesekan dawai tarawangsa berpadu harmonis
dengan petikan jentreng, menciptakan atmosfer sunyi dan sakral.
Penonton sering kali larut dalam kesyahduan, bahkan ada yang
hanyut terbawa suasana hingga memejamkan mata atau
bergumam mengikuti irama.

Seorang tokoh setempat, Abah Abun, menuturkan bahwa
memainkan farawangsa tidak cukup hanya mengandalkan
penguasaan teknik, tetapi juga menuntut kesiapan batin. Nada-
nada tarawangsa dipercaya mampu memengaruhi suasana hati,
sehingga pemain harus menjaga sikap, konsentrasi, dan
ketulusan jiwa ketika memainkan instrumen tersebut. Hal ini
menjelaskan mengapa tarawangsa sering dipandang memiliki
dimensi spiritual yang lebih dalam dibanding kesenian lain yang
sekadar bersifat hiburan.

Dalam perkembangan zaman, modernisasi dan musik
populer memang memberi tantangan bagi eksistensi tarawangsa.
Namun demikian, kesenian ini tetap memiliki ruang dalam
kehidupan masyarakat. Pertunjukan tarawangsa kini tidak hanya
hadir dalam upacara adat, melainkan juga tampil pada festival
budaya, acara kebudayaan  daerah, dan hajatan desa.
Keberlanjutan ini menunjukkan bahwa tarawangsa masih
dipandang sebagai bagian penting dari identitas budaya Sunda
yang patut dijaga serta diwariskan kepada generasi muda.
Dengan demikian, tarawangsa tidak hanya berfungsi sebagai
seni pertunjukan, tetapi juga sebagai medium penghubung

antara manusia, alam, dan Sang Pencipta.

75



¢) Tradisi Bubur Suro di Desa Cibunar
Salah satu tradisi penting yang masih dilestarikan oleh

masyarakat Rancakalong adalah Bubur Suro, yang dilaksanakan
setiap tanggal 10 bulan Suro (Muharam dalam kalender Hijriah).
Tradisi ini diyakini memiliki keterkaitan dengan kisah Nabi Nuh
AS. Menurut cerita, setelah selamat dari peristiwa banjir besar,
Nabi Nuh bersama para pengikutnya membuat bubur dari sisa
bahan makanan yang tersedia di dalam perahu sebagai bentuk
ungkapan rasa syukur kepada Tuhan.

Dalam praktiknya, masyarakat Rancakalong menyiapkan

bubur dengan dua jenis warna, yaitu:

1. Bubur Bodas (putih) melambangkan kesucian.
Diidentikkan dengan air mani sebagai simbol asal mula
kehidupan.

2. Bubur Beureum (merah) melambangkan keberanian dan
kekuatan hidup. Dikaitkan dengan darah sebagai

penopang kehidupan manusia.

Kedua jenis bubur tersebut memiliki makna simbolis yang
menggambarkan proses penciptaan manusia sebelum lahir ke
dunia. Dalam penyajiannya, bubur Suro biasanya dipadukan
dengan cau sewu (seribu pisang) sebagai penutup, yang
dimaknai sebagai simbol kelengkapan hidup manusia.

Selain dimensi spiritual dan simbolisnya, tradisi Bubur Suro
juga memiliki fungsi sosial yang penting. Prosesi pembuatan
dan penyajiannya dilakukan secara gotong royong, melibatkan
keluarga dan warga secara bersama-sama. Hal ini menjadikan
tradisi Bubur Suro sebagai sarana memperkuat solidaritas
sosial, mempererat hubungan antarkeluarga, serta menjaga
harmoni kehidupan bermasyarakat. Dengan demikian, Bubur

Suro tidak hanya sekadar tradisi kuliner, tetapi juga representasi

76



kearifan lokal yang mengintegrasikan aspek religius, simbolis,

dan sosial dalam kehidupan masyarakat Desa Cibunar.

Hajat Safar di Rancakalong
Selain tradisi Bubur Suro, masyarakat Cibunar juga

mengenal Hajat Safar, yaitu upacara adat yang dilaksanakan
pada bulan Safar dalam kalender Hijriah. Tradisi ini memiliki
tujuan utama untuk memohon keselamatan, menolak bala, dan
menjaga diri dari mara bahaya yang diyakini lebih sering
muncul pada bulan tersebut.

Dalam pelaksanaannya, masyarakat menyajikan berbagai
hidangan yang memiliki makna simbolis, antara lain:

* Papais

Melambangkan doa yang dibungkus dengan harapan baik.

Bentuknya yang terbungkus daun mengisyaratkan niat dan

doa yang terjaga serta tulus disampaikan kepada Tuhan.

e Air putih

Simbol kesucian hati dan ketulusan niat. Menegaskan bahwa

setiap permohonan harus didasari kebeningan jiwa dan

ketulusan.

* Bubur bodas (putih) dan bubur beureum (merah)

Kembali merepresentasikan dualitas kehidupan manusia

sejak awal penciptaan, yaitu kesucian dan keberanian.

Dipahami sebagai refleksi dari asal-usul kehidupan serta

kekuatan yang menopang perjalanan hidup.

¢ Pisang

Simbol kesuburan, kelimpahan, dan harapan akan

keberlangsungan hidup yang makmur.

Upacara Hajat Safar biasanya dilakukan secara kolektif

dengan melibatkan warga desa, baik dalam penyediaan sesaji

77



maupun dalam prosesi ritualnya. Kehadiran unsur gotong
royong memperlihatkan bahwa tradisi ini bukan sekadar
ekspresi religius, melainkan juga menjadi wadah memperkuat
kohesi sosial dan solidaritas masyarakat.

Lebih jauh, tradisi Hajat Safar mencerminkan perpaduan
antara nilai religius Islam dengan tradisi lokal Sunda. Doa-doa
yang dipanjatkan mengandung unsur keislaman, namun bentuk
sesaji dan tata cara pelaksanaan tetap mempertahankan warisan

budaya lokal.

Ngalaksa
Ngalaksa merupakan salah satu ritual adat terbesar yang

dimiliki Masyarakat Cibunar saja tetapi di daerah Keamatan
Rancakalong, Kabupaten Sumedang. Tradisi ini erat kaitannya
dengan ungkapan rasa syukur atas keberkahan yang telah
diberikan Tuhan, khususnya hasil bumi dan ketentraman
hidup. Dalam praktiknya, Ngalaksa tidak hanya menjadi
perayaan spiritual, tetapi juga mencerminkan jati diri
masyarakat agraris yang senantiasa menjaga hubungan
harmonis dengan alam, leluhur, dan Sang Pencipta.

Rangkaian pelaksanaan Ngalaksa biasanya melibatkan:

* Doa Bersama.

Dipimpin oleh tokoh agama atau sesepuh adat. Doa
dipanjatkan sebagai bentuk permohonan keselamatan,
kelimpahan rezeki, serta rasa syukur atas hasil panen. e
Pembagian makanan.

Masyarakat membawa dan saling berbagi makanan dalam
wadah yang disebut laksa, yang kemudian menjadi penanda
utama tradisi ini. Laksa bukan sekadar makanan, melainkan
simbol persatuan, kesetaraan, dan rezeki yang harus dirasakan

bersama.

78



* Kebersamaan dan gotong royong.

Seluruh elemen masyarakat, dari anak-anak hingga orang
tua, terlibat aktif dalam mempersiapkan acara. Proses ini
memperlihatkan nilai-nilai  sosial berupa solidaritas,
kebersamaan, dan rasa memiliki terhadap tradisi leluhur. e
Dimensi spiritual dan budaya

Ritual ini memperlihatkan bagaimana spiritualitas, rasa
syukur, dan identitas budaya masyarakat Sunda menyatu
dalam satu perayaan. Tradisi ini juga berfungsi sebagai sarana
pendidikan budaya bagi generasi muda, sehingga mereka dapat
memahami dan melestarikan kearifan lokal.

Secara historis, Ngalaksa diyakini sudah ada sejak ratusan
tahun lalu sebagai  bentuk perwujudan budaya agraris
masyarakat Sunda. Tradisi ini menunjukkan  bagaimana
masyarakat lokal menjadikan ritual sebagai media integrasi
sosial sekaligus sebagai bentuk resiliensi budaya dalam
menghadapi perubahan zaman. Hingga kini, Ngalaksa tetap
dilestarikan, baik dalam lingkup desa maupun ditampilkan
pada acara kebudayaan tingkat kabupaten dan provinsi,

menjadikannya sebagai salah satu identitas khas Rancakalong.

Hajat Mulud
Hajat Mulud merupakan salah satu ritual keagamaan yang

masih lestari di wilayah Rancakalong, termasuk di Desa
Cibunar. Ritual ini dilaksanakan pada bulan Rabiul Awal dalam
kalender Hijriah sebagai bentuk penghormatan dan peringatan
hari kelahiran Nabi Muhammad SAW. Bagi masyarakat, Hajat
Mulud tidak sekadar menjadi perayaan religius, melainkan juga
ruang kebersamaan yang mempertemukan seluruh warga

dalam suasana sakral sekaligus meriah.

79



Dalam praktiknya, Hajat Mulud ditandai dengan pembacaan
doa, shalawat, serta penyajian hidangan tradisional yang
dibawa secara gotong royong oleh warga. Kegiatan berbagi
makanan memiliki makna simbolis sebagai wujud sedekah,
solidaritas sosial, dan kebersamaan antaranggota masyarakat.
Tradisi ini sekaligus memperlihatkan bagaimana nilai religius
dan kultural berpadu dalam keseharian masyarakat
Rancakalong.

Jika dibandingkan dengan Ngalaksa, yang merupakan ritual
syukur atas keberlimpahan hasil panen, Hajat Mulud lebih
menekankan dimensi keagamaan Islam sebagai basis utama.
Meskipun berbeda fokus, keduanya memiliki benang merah
berupa ungkapan rasa syukur kepada Tuhan, serta
meneguhkan prinsip gotong royong, kebersamaan, dan
spiritualitas yang menyatu dalam kehidupan masyarakat.

Dengan demikian, Hajat Mulud dan Ngalaksa sama-sama
memperlihatkan bahwa ritual di Rancakalong tidak hanya
menjadi sarana ibadah, tetapi juga media untuk memperkuat
ikatan sosial, melestarikan tradisi, dan menegaskan identitas

budaya lokal.

Makna Ritual dalam Kehidupan Masyarakat
Ritual dapat dipahami sebagai rangkaian tindakan atau

upacara yang dilaksanakan secara berurutan, teratur, dan
memiliki aturan tertentu yang ditetapkan oleh adat atau agama.
Setiap langkah dalam ritual bukanlah tindakan biasa, melainkan
sarat makna simbolis yang bertujuan untuk menandai peristiwa
penting dalam kehidupan individu maupun komunitas.

Dalam konteks budaya, ritual berfungsi sebagai media
untuk:

80



* Memelihara keteraturan sosial — karena setiap orang mengikuti
tata cara yang sama, maka tercipta harmoni dan
kebersamaan.

* Menghubungkan manusia dengan yang transenden — baik
melalui doa, persembahan, maupun simbol-simbol spiritual
yang digunakan.

* Melestarikan identitas dan tradisi — ritual diwariskan turun-
temurun, sehingga menjadi bagian penting dari memori
kolektif masyarakat.

e Mendidik generasi muda — melalui partisipasi, anak-anak
belajar tentang nilai, norma, serta filosofi hidup yang dianut
oleh komunitasnya.

Bagi masyarakat tradisional, ritual bukan hanya sekadar
peristiwa seremonial, melainkan sarana untuk memperkuat
ikatan sosial, menegaskan identitas budaya, sekaligus
menghayati nilai-nilai spiritual. Dengan demikian, ritual selalu
hadir dalam berbagai momen penting seperti kelahiran,
pernikahan, panen, hingga kematian, yang semuanya menjadi

siklus kehidupan manusia dan komunitasnya.

PENUTUP
Dari keseluruhan wuraian, dapat disimpulkan bahwa

masyarakat Desa Cibunar dan wilayah Rancakalong memiliki
kekayaan budaya yang luar biasa, mencakup tradisi, seni
pertunjukan, manuskrip kuno, hingga situs-situs bersejarah.
Tradisi seperti Bubur Suro, Hajat Safar, Hajat Mulud, dan
Ngalaksa menunjukkan bagaimana ritual keagamaan dan adat
istiadat berpadu dalam menjaga keteraturan hidup,
meneguhkan nilai syukur, serta memperkuat solidaritas sosial.

Di sisi lain, keberadaan seni tradisional seperti Reak dan

Tarawangsa, manuskrip kuno seperti Kitab Doa Sehari dan

81



Kitab Beluk, serta situs budaya seperti Pajaratan, Tangkal Baros,
dan Gunung Cupu mencerminkan upaya masyarakat dalam
melestarikan identitas budaya sekaligus membangun hubungan
harmonis antara manusia, leluhur, dan alam. Seluruh warisan
ini tidak hanya memiliki nilai estetis dan spiritual, tetapi juga
berfungsi sebagai sistem kontrol sosial, pendidikan, dan media
pewarisan pengetahuan bagi generasi berikutnya.

Kebudayaan di Cibunar dan Rancakalong memperlihatkan
adaptabilitas serta resiliensi masyarakat lokal dalam
menghadapi perkembangan zaman, tanpa meninggalkan akar
tradisi yang telah diwariskan secara turun-temurun. Dengan
demikian, upaya pelestarian terhadap tradisi, seni, manuskrip,
dan situs budaya tidak hanya penting untuk menjaga memori
kolektif, tetapi juga menjadi bagian dari strategi kebudayaan
bangsa dalam memperkuat identitas nasional di tengah arus
globalisasi.

* Pelestarian Tradisi dan Kesenian

Pemerintah daerah, lembaga pendidikan, dan masyarakat perlu

bekerja sama dalam melestarikan kesenian tradisional seperti

Reak dan Tarawangsa, baik melalui festival budaya, lokakarya,

maupun integrasi dalam kurikulum pendidikan seni.

» Digitalisasi Manuskrip dan Dokumentasi Budaya

Manuskrip kuno seperti Kitab Doa Sehari dan Kitab Beluk

perlu didigitalisasi agar lebih mudah diakses sekaligus aman

dari kerusakan fisik, sehingga tetap dapat diwariskan ke
generasi berikutnya.

e Perlindungan Situs Budaya

Situs penting seperti Pajaratan, Tangkal Baros, dan Gunung

Cupu memerlukan perlindungan hukum dan perawatan

berkelanjutan agar tidak rusak oleh faktor alam maupun

aktivitas manusia.

82



* Pemberdayaan Ekonomi Kreatif

Tradisi dan seni yang ada dapat dihubungkan dengan
potensi ekonomi kreatif, misalnya melalui pariwisata
budaya, produk kerajinan lokal, serta pertunjukan seni
sebagai daya tarik wisata.

e Pendidikan dan Regenerasi

Generasi muda perlu dilibatkan secara aktif dalam setiap
kegiatan budaya agar memiliki rasa kepemilikan dan

tanggung jawab untuk meneruskan tradisi leluhur.

REFERENSI
Danandjaja, J. (207). Folklor Indonesia: Ilmu Gosip, Dongeng,

dan Lain-Lain. Jakarta: Pustaka Utama Grafiti.

Endraswara, S. (2013). Antropologi Kesenian. Yogyakarta:
Pustaka Widyatama. Foley, K. (1996). The Dancer and the
Dance: Essays in Southeast Asian Performing Arts. New
Delhi: Manohar Publishers.

Geertz, C. (1973). The Interpretation of Cultures. New York: Basic
Books. Hadi, S. (2020). Metodologi Penelitian Kualitatif.
Yogyakarta: Pustaka Pelajar. Hobsbawm, E., & Ranger, T. (1983).
The Invention of Tradition. Cambridge: Cambridge University
Press.

Kementerian Pariwisata Republik Indonesia. (2019). Pedoman
Pengembangan Desa Wisata. Jakarta: Kemenpar RI.

Koentjaraningrat. (1985). Pengantar Ilmu Antropologi. Jakarta:
Rineka Cipta. Rizal, S. dkk. (2017). Tradisi Lisan dan
Identitas Budaya Lokal. Bandung: Humaniora Press.

Sudibya, I. G. A. (2018). Pengembangan Desa Wisata: Konsep
dan Implementasi. Denpasar: Udayana University Press.

Sutrisno, M. (2022). Teori-Teori Kebudayaan. Jakarta: Kanisius.

Wahyudi, A. (2018). Tradisi Lisan dan Identitas Budaya Lokal.

Bandung: Humaniora Press.

83



NARASUMBER
Heni Susilawati, 56 tahun. Kepala Desa Cibunar

Iim Abdurohim, 36 tahun. Sekdes Desa Cibunar
Odang Suryana, 57 tahun. Lebe Desa Cibunar sekaligus sesepuh
Desa Cibunar. Abun, 60 tahun. Tokoh Tarawangsa dan

sesepuh Desa Cibunar

84



