
 

85 

PASIRBIRU DALAM PERSPEKTIF 

OBJEK PEMAJUAN KEBUDAYAAN: 

SEJARAH, SOSIAL BUDAYA, 

EKONOMI, DAN POTENSI DESA 

 

 

 

Caca Sopandi 

 

  



 

86 

PENDAHULUAN 

Indonesia disebutkan sebagai negara kepulauan dengan 

lebih dari 17.000 pulau dan diakui memiliki keanekaragaman 

budaya yang sangat kaya. Setiap wilayah memiliki ciri khas 

budaya yang mencerminkan sejarah, adat-istiadat, dan sistem 

nilai yang dijunjung tinggi oleh masyarakatnya. Namun, arus 

modernisasi cenderung membuat praktik budaya tradisional 

seperti musik daerah, kesenian, dan permainan tradisional 

dianggap ketinggalan zaman (Rustan & Munawir, 2020, p. 76).   

Fenomena pergeseran makna budaya akibat modernisasi 

tersebut menunjukkan bahwa upaya pelestarian kebudayaan 

tidak bisa dilepaskan dari konteks lokal. Akibatnya disadari 

ataupun tidak, sering kali direduksi hingga hanya menyisakan 

bentuk-bentuk komersial dari ekspresi budaya. Misalnya, di 

daerah atau pedesaan, tarian tradisional yang semula memiliki 

makna sakral justru dirubah menjadi pertunjukan komersial 

yang lebih menekankan pada aspek hiburan daripada nilai-nilai 

budayanya. Fenomena ini ada kaitannya dengan pergeseran 

pola pikir masyarakat yang semakin mengedepankan 

pragmatisme sehingga berpotensi mengaburkan esensi budaya 

lokal.  

Berangkat dari pemahaman mengenai dinamika 

kebudayaan di tingkat nasional yang terus menghadapi 

tantangan modernisasi dan globalisasi, kajian pada wilayah 

lokal menjadi sangat penting sebagai upaya pelestarian dan 

pengembangan kebudayaan. Desa Pasirbiru yang berada di 

Kecamatan Rancakalong, Kabupaten Sumedang merupakan 

salah satu contoh wilayah yang memiliki kekayaan budaya, 

sejarah yang panjang, serta potensi ekonomi dan sosial yang 

dapat dikaji melalui kerangka Objek Pemajuan Kebudayaan 

(OPK).  



 

87 

Melalui perspektif ini, Desa Pasirbiru dapat ditelaah secara 

komprehesif mencakup dimensi sejarah, sosial budaya, 

ekonomi, dan potensi desa, sehingga dapat menghasilkan 

gambaran yang lebih utuh mengenai posisi dan kontribusinya 

dalam pembangunan kebudayaan tingkat lokal.  

Representasi objek pemajuan kebudayaan yang luas akan 

terlihat dari perspektif potensi budaya dalam satuan susunan 

pemerintahan terkecil yaitu desa. Desa bukan hanya penting 

sebagai entitas administratif tetapi juga sebagai akar dari 

peradaban bangsa (Geertz, 1963). Cakupan tersebut digunakan 

dalam tulisan ini dengan melihat kebudayaan dari sepuluh 

Objek Pemajuan Kebudayaan (OPK) yang meliputi tradisi lisan, 

manuskrip, adat istiadat, ritus, pengetahuan tradisional, 

teknologi tradisional, seni, bahasa, permainan rakyat, dan 

olahraga tradisional. 

 

ISI 

Kerangka Kajian Pasirbiru dalam Perspektif Objek Pemajuan 

Kebudayaan 

Desa Pasirbiru yang terletak di Kecamatan Rancakalong, 

Kabupaten Sumedang, merupakan salah satu desa yang 

menyimpan kekayaan budaya, sejarah panjang, serta potensi 

sosial ekonomi yang signifikan. Desa Pasirbiru tidak hanya 

dikenal sebagai wilayah agraris dengan hamparan sawah yang 

luas, tetapi dikenal juga sebagai pusat berbagai tradisi, ritus, 

kesenian, hingga pengetahuan lokal yang diwariskan secara 

turun temurun. Berbagai unsur kebudayaan seperti ngalaksa, 

hajat buruan, tarawangsa, hingga kesenian kuda renggong 

menjadi identitas penting yang memperlihatkan bahwa 

keluhuran nilai budaya masyarakat setempat yang masih sangat 

tinggi. 

 



 

88 

Hal tersebut sejalan dengan urgensi kajian Desa Pasirbiru 

ketika dihubungkan dengan kerangka Objek Pemajuan 

Kebudayaan (OPK) sebagaimana yang tercantum dalam 

Undang-Undang Nomor 5 Tahun 2017 tentang pemajuan 

kebudayaan disebutkan bahwa, “Pemajuan Kebudayaan adalah 

upaya meningkatkan ketahanan budaya dan kontribusi budaya 

Indonesia di tengah peradaban dunia melalui Pelindungan, 

Pengembangan, Pemanfaatan, dan Pembinaan Kebudayaan.” 

(Pasal 1 Ayat 3, UU No. 5 tahun 2017). 

Objek Pemajuan Kebudayaan ini mencangkup 10 unsur 

pokok mulai dari tradisi lisan, manuskrip, adat istiadat, ritus, 

pengetahuan tradisional, teknologi tradisional, kesenian, 

bahasa, dan permainan rakyat. Keseluruhan pada 10 aspek 

tersebut dapat ditemukan dalam kehidupan sehari-hari 

masyarakat Desa Pasirbiru. Dengan demikian dilihat dari semua 

data dan bukti nyata yang telah terdata, desa ini dapat 

diposisikan sebagai representasi nyata dari warisan budaya 

yang harus dilestarikan dan dikembangkan.  

Selain dari itu, Desa Pasirbiru juga menyimpan beberapa 

potensi sosial ekonomi yang berkaitan erat dengan aspek 

budaya. Contoh kecilnya seperti kuliner tradisional yaitu surabi, 

kerajinan dari bambu yaitu bongsang, maupun potensi wisata 

alam yaitu Panenjoan, merupakan contoh nyata akan 

pentingnya pemajuan kebudayaan yang tidak hanya untuk 

pelestarian, namun untuk meningkatkan kesejahteraan rakyat. 

Namun sebaliknya, jika kesenian atau tradisi tersebut sudah 

tidak lagi membantu, maka besar kemungkinan kesenian atau 

tradisi tersebut akan ditinggalkan. 

Hal tersebut dikuatkan dengan pendapat Sal Murgiyanto 

bahwa, “Tradisi itu berkembang dan berubah, tidak ada 

masyarakat yang hidup hanya dari produk-produk yang 



 

89 

diwarisi dari generasi sebelumnya. Tradisi akan tetap dilakukan 

dan diteruskan selama para pendukungnya masing melihat 

manfaat dan menyukainya. Tradisi akan ditinggalkan jika dirasa 

tak lagi membantu. (Sal Murgiyanto, 2004, p. 3). 

Kajian tersebut cukup relevan sebagai dasar perumusan 

strategi pelestarian dan pemajuan desa berbasis kebudayaan, 

sehingga Pasirbiru tidak hanya menjadi modal pusat tradisi 

lokal, tetapi juga dapat menjadi suatu model pemajuan 

kebudayaan yang berkontribusi pada pembangunan 

berkelanjutan. 

1) Sejarah dan Perkembangan Desa Pasirbiru di Kabupaten 

Sumedang 

Dalam UU Nomor 6 Tahun 2014 tentang Desa, pasal 1, 

pengertian desa adalah, "Kesatuan masyarakat hukum yang 

memiliki batas wilayah yang berwenang untuk mengatur dan 

mengurus urusan pemerintahan, kepentingan masyarakat 

setempat berdasarkan prakarsa masyarakat, hak asal usul, 

dan/atau hak tradisional yang diakui dan dihormati dalam 

sistem pemerintahan NKRI."  

Definisi tersebut menunjukkan bahwa keberadaan sebuah 

desa tidak mungkin muncul begitu saja tanpa adanya wilayah, 

kepemimpinan, dan penduduk di suatu daerah. Hal ini sejalan 

dengan penuturan salah satu sesepuh Desa Pasirbiru yang 

menyampaikan bahwa desa ini telah ada sejak zaman kerajaan 

dengan berbagai dinamika seperti pemekaran wilayah serta 

pergantian periode kepemimpinan KADES (kepala desa). 

Penuturan tersebut dikatakan oleh salah satu sesepuh 

bahwa, wilayah Panenjoan yang terletak di daerah Dusun 1 

(pada saat ini) sejak dahulu sudah menjadi pusat peradaban 

masyarakat yang dibuktikan dengan adanya situs peninggalan 

berupa bebatuan yang digunakan oleh masyarakat pada zaman 



 

90 

dulu. Meskipun keberadaan Desa Pasirbiru sudah cukup lama, 

namun desa ini baru tercatat secara resmi sebagai wilayah 

administratif pada tahun 1973. Sampai saat ini, Desa Pasirbiru 

telah dipimpin oleh delapan kepala desa. Menurut keterangan 

mantan kepala desa periode tahun 2003-2008 dan 2008-2014, 

sebelum itu telah ada empat kepala desa yang pernah menjabat, 

namun tidak terdapat catatan resmi mengenai nama maupun 

masa jabatan kepala desa tersebut. 

Selain itu Desa Pasirbiru juga merupakan desa induk 

sebelum dilakukannya pemekaran. Dahulu sebelum 

dimekarkan, wilayah Desa Pasirbiru juga mencangkup Desa 

Sukasirnarasa. Karena wilayahnya yang terlalu luas pada saat 

itu, pada akhirnya masyarakat Desa Pasirbiru mengusulkan 

untuk adanya suatu pemekaran desa kepada Bupati Sumedang 

dengan tujuan untuk mengefektifkan dan mengefisienkan 

pelayanan kepada masyarakat. 

Tidak disangka bahwa usulan tersebut disetujui oleh 

pemerintah, baik di tingkat provinsi maupun kabupaten. Pada 

akhirnya wilayah Desa Pasirbiru secara resmi ditetapkan 

berdasarkan Surat Keputusan Gubernur Daerah Tingkat I Jawa 

Barat tertanggal 2 Juni 1980 Nomor: 993/PM.122-Pem/Sk.1980 

tentang Persetujuan dan Pengesahan Pemekaran/Pemecahan 

Desa di Kabupaten Daerah Tingkat II Sumedang. Surat 

Keputusan tersebut kemudian ditindaklanjuti dengan Surat 

Keputusan Bupati Kepala Daerah Tingkat II Sumedang Nomor: 

27/Op.440-Pem/Sk/1981 tertanggal 31 Januari 1981 tentang 

Pernunjukan /Pengangkatan Kepala Desa secara definitif serta 

Pjs. Kepala Desa serta Pamong Praja lainnya bagi Desa -desa 

yang Dimekarkan. 

 

 



 

91 

2) Profil Demografis dan Geografis Desa Pasirbiru 

Desa merupakan perwujudan atau kesatuan geografi, sosial, 

ekonomi, politik, dan kultural yang terdapat di suatu daerah di 

dalam hubungan dan pengaruhnya secara timbal balik dengan 

daerah lain. Desa biasanya terletak dipinggiran jauh dari pusat 

kota, bahkan banyak yang masih terpencil. Letak desa dan 

kondisi alam akan menentukan pola tata ruang, sistem 

perhubungan, dan faktor pengangkutan desa. 

Seperti yang sudah diungkapkan sebelumnya, Desa 

Pasirbiru merupakan desa induk sebelum pemekaran wilayah. 

Desa ini terletak di Kecamatan Rancakalong, Kabupaten 

Sumedang, Provinsi Jawa Barat. Berdasarkan kecamatan 

Rancakalong dalam angka 2014 yang diterbitkan oleh Badan 

Pusat Statistik (BPS) Kabupaten Sumedang, pada tahun 2013 

Desa Pasirbiru berstatus sebagai desa pedesaan dengan 

klasifikasi Desa Swasembada Madya atau desa yang tidak lagi 

dikategorikan sebagai desa tertinggal, karena sudah mampu 

menggerakan pembangunan dan meningkatkan kesejahteraan 

masyarakat, namun belum sepenuhnya mandiri seperti Desa 

Swasembada Utama.  

Hal tersebut dikuatkan oleh pendapat Saniyatul Rohmah 

bahwa, “Desa swasembada adalah desa yang sudah mampu 

mengembangkan semua potensi yang ada secara optimal. 

Masyarakat desa ini sudah mulai mengadakan interaksi atau 

hubungan dengan masyarakat luar untuk melakukan tukar 

menukar barang dengan wilayah lain. Hasil dari interaksi 

tersebut menyebabkan masyarakat yang tinggal di Desa 

Swasembada mampu menyerap teknologi baru untuk 

memanfaatkan sumber daya yang dimiliki, sehingga proses 

pembangunan dapat berjalan dengan baik. Desa Swasembada 

juga disebut sebagai desa maju atau berkembang.” (Saniyatul 

Rohmah, 2019, p. 106). 

 



 

92 

Seperti yang diungkapkan sebelumnya jika desa biasanya 

terletak di pinggiran jauh dari pusat kota, begitupun dengan 

Desa Pasirbiru yang merupakan salah satu dari sepuluh desa 

yang berada di Kecamatan Rancakalong, Kabupaten Sumedang. 

Desa ini dilewati oleh jalur jalan Kecamatan Tanjungsari, 

Kabupaten Sumedang sepanjang 4 Km. Secara georafis, Desa 

Pasirbiru terletak di kawasan lereng gunung dengan bentang 

alam perbukitan, sehingga memiliki suhu udara yang sejuk 

dengan kisaran suhu antara 21-27°C wilayah desa didominasi 

dengan hutan dan hamparan sawah dengan luas mencapai 401 

hektar. Penggunaan lahan terdiri atas pemukiman dan 

pekarangan seluas 22,8 hektar, sawah 172.6 hektar, serta ladang 

dan perkebunan 153,4 hektar. 

 Secara administratif, Desa Pasirbiru ini terbagi menjadi tiga 

dusun, sepuluh RW, dan tiga puluh lima RT. Keseluruhan 

wilayah kerja desa di Desa Pasirbiru dibagi ke dalam tiga Kawil 

(Kepala Wilayah), yaitu Kawil I memegang 3 RW dan 13 RT, 

Kawil II memegang 3 RW dan 10 RT, serta Kawil III yang 

membawahi 4 RW dan 12 RT.  

Berdasarkan dari hasil data yang sudah dihimpun, dapat 

diketahui bahwa Desa Pasirbiru memiliki beberapa wilayah desa 

yang berbatasan langsung dengannya. Mengacu pada Peraturan 

Bupati Sumedang Nomor 403 Tahun 2022 tentang Batas Desa 

Pasirbiru Kecamatan Rancakalong, batas-batas wilayah Desa 

Pasirbiru adalah sebagai berikut: 

a) Sebelah Utara berbatasan dengan Desa Rancakalong 

dan Desa Pamekaran, Kecamatan Rancakalong. 

b) Sebelah Timur berbatasan dengan Desa Ciherang, 

Kecamatan Sumedang Selatan, dan Desa Cijeruk, 

Kecamatan Pamulihan. 

 



 

93 

c) Sebelah Selatan berbatasan dengan Desa 

Sukasirnarasa, Kecamatan Rancakalong. 

d) Sebelah Barat berbatasan dengan Desa Sukasirnarasa, 

Kecamatan Rancakalong. 

 

 
Gambar 1 Letak Geografis perbatasan Desa Pasirbiru 

Sumber: dokumentasi desa Pasirbiru 

 

Secara geografis, bentang alamnya berupa lereng perbukitan dan 

lahan pertanian yang luas sehingga dapat menjadi sebuah potensi 

penting bagi keberlangsungan hidup masyarakatnya. Begitupun 

secara topografis, bahwa Desa Pasirbiru terletak di kawasan 

perbukitan dengan bentang permukaan tanah berbentuk lereng. 

Desa ini memiliki luas wilayah sebesar 396,6 hektar yang terbagi ke 

dalam peruntukkan lahan. Sebagian besar wilayah Desa Pasirbiru 

yaitu sekitar 77,25 persen atau seluas 306,37 hektar, dimanfaatkan 

untuk kegiatan pertanian. Berdasarkan data terakhir dari Desa, 

bahwa jumlah penduduk Desa Pasirbiru mencapai 4.376 jiwa, yang 

terdiri atas 2.190 laki-laki dan 2.186 perempuan, dengan total 1.614 

kepala keluarga. 

Untuk memberikan gambaran yang lebih jelas, data statistik 

berikut menyajikan jumlah penduduk yang tinggal di Desa 



 

94 

Pasirbiru. Statistik ini tidak hanya menampilkan total jumlah 

penduduk, tetapi juga memperlihatkan sebaran penduduk setiap 

RW yang ada di wilayah desa. 

 

PENDUDUK 

4.367 

LAKI-LAKI 

2.190 

PEREMPUAN 

2.186 

KELUARGA 

1.614 

 
Gambar 2 Data penduduk Desa Pasirbiru 

Sumber: dok. Pribadi 

 

Dari hasil tersebut dapat dipahami bahwa Desa Pasirbiru 

memiliki akar historis yang kuat, dengan perjalanan yang 

panjang hingga sampai saat ini resmi menjadi desa administratif. 

Sementara itu, data kependudukan menunjukkan adanya 

struktur sosial yang cukup seimbang, baik dari segi jumlah 

penduduk maupun persebarannya di setiap RT dan RW. 

 

Potensi Dan Implementasi Objek Pemajuan Kebudayaan di 

Desa Pasirbiru 

Dalam pembangunan desa mandiri, pemajuan kebudayaan 

menjadi salah satu aspek fundamental yang harus diperhatikan. 

Menurut Koentjaraningrat (2011), kebudayaan adalah sebuah 

0

200

400

600

800

RW
01

RW
02

RW
03

RW
04

RW
05

RW
06

RW
07

RW
08

RW
09

RW
10

STATISTIK JUMLAH 

PENDUDUK PER-RW

POPULASI PENDUDUK



 

95 

sistem gagasan dan rasa, serta karya yang dihasilkan manusia 

dalam kehidupan bermasyarakat, yang dijadikan miliknya 

dengan belajar. Oleh karena itu, hampir semua tindakan 

manusia adalah kebudayaan. Kebudayaan tidak hanya terbatas 

pada manifestasi estetis seperti tarian dan lagu, melainkan juga 

mencangkup inti dan warisan intelektual suatu bangsa. 

Kebudayaan yang terjaga dan berkembang dengan baik akan 

memperkuat identitas masyarakat sekaligus mendorong 

pembangunan ekonomi kreatif yang berkelanjutan. Namun, 

masyarakat desa masih menghadapi berbagai tantangan dalam 

upaya pelestarian dan pengembangan kebudayaan yang 

membutuhkan strategi tepat serta implementasi yang efektif. 

Topik ini akan membahas potensi utama Objek Pemajuan 

Kebudayaan (OPK) yang terdapat di Desa Pasirbiru serta 

berbagai bentuk implementasi yang dapat diterapkan oleh ketua 

RT/RW, pemerintah desa, maupun pemangku kepentingan 

lainnya yang ada di desa. 

 

1) Tradisi Lisan 

Seperti yang sudah diketahui bahwa tradisi lisan merupakan 

warisan budaya yang disampaikan secara turun-temurun dari 

satu generasi ke generasi berikutnya. Bentuk pesan yang 

diwariskan dapat berbagai macam bentuk, seperti dongeng, 

rapalan, lagu, pantun, cerita rakyat atau mitos. Ciri utama dari 

tradisi ini merupakan penyampaian yang dilakukan secara lisan, 

dari mulut ke mulut, sehingga tidak diketahui siapa sumber asli 

dari cerita tersebut. Tradisi ini akhirnya berfungsi sebagai media 

pendidikan, hiburan, sekaligus sarana nilai-nilai budaya. 

Seperti yang disampaikan oleh (Utomo & Kurniawan, 2017, 

p. 173) bahwa proses penyampaian tradisi lisan dari mulut ke 

mulut ternyata memiliki dampak yang luar biasa. Tradisi lisan 



 

96 

adalah cermin dari keadaan sosial masyarakat pemilikinya. Di 

balik itu, tradisi lisan memiliki peranan dalam proses 

penanaman karakter yang merupakan cikal bakal seorang anak 

menjadi pribadi yang lebih baik dapat dibentuk dengan cerita-

cerita yang berkembang di masyarakat. 

Tradisi lisan sebagai bagian dari budaya memiliki andil 

untuk memperkuat identitas masyarakat (Bayu Ananto 

Wibowo, 2022, p. 384). Disebut untuk memperkuat identitas 

masyarakat karena dalam pelaksaaan tradisi lisan dari generasi 

ke generasi, terdapat proses pengalihan nilai-nilai budaya yang 

terdapat di dalamnya. Secara tidak langsung, nilai-nilai tersebut 

tertanam dalam diri masyarakat dan menjadi ciri khas dari 

masyarakat setempat. Hal ini diperkuat oleh (Supriatin, 2012, p. 

394) yang mengatakan bahwa tradsi lisan, yang terdapat di 

Nusantara menyimpan identitas bangsa, karena pada tradisi 

lisan terletak akar budaya dan akar tradisi sebagai subkultur 

atau kultur Indonesia. 

 

2) Mitos Panenjoan 

 
Gambar 3 penampakan wisata Panenjoan 

Sumber: dok. Pribadi 

 



 

97 

Panenjoan merupakan lahan seluas kurang lebih 9 hektar 

yang terletak di Dusun I Desa Pasirbiru. Dahulu, area ini 

dimanfaatkan sebagai tempat wisata sekaligus bumi 

perkemahan, sebelum akhirnya menjadi lahan kosong dan 

kurang terkelola selama kurang lebih 15 tahun lama nya. Di 

kawasan Panenjoan terdapat sebuah situs yang dikenal sebagai 

Batu Kasur, yakni sebuah batu yang menyerupai kasur lengkap 

dengan bantal.  

 

 
Gambar 4 Batu Kasur 

Sumber: dok. Pribadi 

 

Menurut penuturan pengelola, bahwa batu tersebut telah 

ada sejak lama dan terbentuk secara alami. Namun, cerita yang 

berkembang di kalangan para ketua desa menyebutkan hal yang 

berbeda bahwa pad masa lampau pernah ada seseorang yang 

bermalam di Panenjoan dan dari peristiwa tersebut terbentuklah 

Batu Kasur. 

Selain Batu Kasur, di Panjenoan juga terdapat banyak batu 

besar lainnya yang diyakini memiliki nilai spiritual tertentu. 

Beberapa di antaranya bahkan digunakan sebagai tempat 

meditasi. Oleh karena hal itu, masyarakat percaya bahwa batu-

batu tersebut tidak boleh disentuh atau diinjak sembarangan, 

sebab akan mendatangkan bala pada orang yang melakukannya. 



 

98 

3) Ritus dan Upacara Adat 

Ritus dalam Islam pada dasarnya adalah semua bentuk 

praktik keberagaman, baik berupa perilaku atau upacara-

upacara keagamaan yang pelaksanaanya sudah diatur atau 

disusun sedemikian rupa. Ritus ini bisa berupa sebagai bentuk 

penyembahan, pengabdian atau pelayanan, ketundukan, dan 

ekspresi rasa syukur, yang lahir dari seorang hamba kepada 

Tuhannya dalam rangka merealisasikan ajaran-ajarannya dan 

menjalankan hidup secara religius menuju klaim saleh dan 

takwa.  

Hal ini diperkuat oleh pendapat menurut (Ulya, 2013, p. 199) 

Ritus atau ritual keagamaan secara umum, termasuk ritus dalam 

Islam, di dalamnya pasti melibatkan perilaku (action) dan atau 

upacara-upacara keagamaan (ceremonies) dalam rangka berdoa, 

memuji, mengabdi kepada Tuhan, zat yang suci dan disucikan. 

Pelaksanaannya kadang-kadang secara berkelompok, tetapi 

sering juga dilaksanakan secara individual, pada waktu-waktu 

yang telah ditentukan (bisa harian – mingguan – bulanan – 

tahunan), pada tempat-tempat tertentu (walaupun yang ini 

tidak mutlak), selalu diuulang-ulang secara terus-menerus.  

a) Ngalaksa  

Ngalaksa merupakan salah satu tradisi yang berasal dari 

Kecamatan Rancakalong dan telah dilaksanakan secara 

turun-temurun hingga saat ini. Secara harfiah, ngalaksa 

dapat diartikan sebagai suatu jenis makanan. Karena tradisi 

ini diwujudkan dalam bentuk upacara pembuatan makanan 

dari tepung beras yang dicampur dengan kelapa, apu, dan 

garam, kemudian semua bahan itu direbus menggunakan air 

daun combrang. Seluruh rangkaian upacara, dari awal 

hingga akhir akan diiringi oleh musik tarawangsa yang 

menambah nuansa sakral dan khidmat. 



 

99 

Kata laksa sendiri memiliki dua makna, yakni dalam bentuk 

benda dan kiasan. Dalam wujud benda, laksa merujuk pada 

makanan hasil olahan. Sementara itu dalam wujud kiasan, 

kata ini berhubungan dengan kata laksana yang berarti 

tercapainya segala cita-cita. Dalam bahasa Sunda, kata laksa 

diberi imbuhan awalan nga- dan akhiran -na atau -keun, 

sehingga membentuk kata ngalaksa(nakeun) yang berarti 

“melaksanakan”. Makna “melaksanakan” dalam konteks 

tradisi ini adalah melaksanakan kewajiban untuk 

mengungkapkan rasa Syukur dan berterimakasih kepada 

Dewi Sri (Nyi Pohaci) sebagai lambang kesuburan dan 

sumber kehidupan. 

Di kecamatan Rancakalong, ritual ngalaksa dilaksanakan 

secara bergiliran oleh 10 desa yang ada. Untuk Desa 

Pasirbiru sendiri, tradisi ngalaksa terakhir kali dilaksanakan 

pada tahun ini (tahun 2025), tepatnya di bulan Juli. 

Kehadiran ritual ini juga tidak hanya menjadi simbol syukur 

masyarakat atas hasil panen, tapi juga untuk memperkuat 

identitas budaya lokal sekaligus menjaga keberlanjutan 

tradisi warisan leluhur. 

Ngalaksa sendiri dapat di masukan ke dalam beberapa 

kategori. Pertama, sebagai adat istiadat karena mengandung 

nilai-nilai tradisi masyarakat yang diwariskan secara turun-

temurun. Kedua, sebagai ritual yang berkaitan dengan 

ungkapan rasa syukur dan penghormatan terhadap Nyi 

Pohaci. Ketiga, dalam pelaksanaan kegiatan ini juga 

melibatkan kesenian, yaitu musik tarawangsa, yang 

merupakan bagian tak terpisahkan dari rangkaian upacara.  

 

 

 



 

100 

b) Hajat Buruan 

Hajat Buruan merupakan salah satu tradisi tahunan 

masyarakat Desa Pasirbiru yang biasanya dilaksanakan pada 

bulan Safar.  Tradisi ini dilakukan di rumah warga, salah 

satunya di Dusun Cimanglid, dengan melibatkan 

masyarakat sekitar. Unsur penting dalam prosesi ini adalah 

pangdangdan (serumpun dengan daun dan rempah yang 

diikat) kegiatan itu dipercaya oleh masyarakat sebagai 

simbol perlindungan dari hal buruk. Tujuan utama 

dilaksanakannya hajat buruan yaitu untuk memohon 

perlindungan kepada Tuhan sekaligus menjadi ungkapan 

rasa syukur atas segala limpahan berkah yang telah 

diberikan. 

 

c) Hajat Golong 

Hajat Golong merupakan tradisi masyarakat Desa Pasirbiru 

yang dilaksanakan setiap bulan Safar, tepatnya pada malam 

tanggal 9 menuju 10. Tradisi ini diyakini berasal dari kakek 

Nek Engkar dengan tujuan agar hajat dan usaha masyarakat 

berjalan lancar serta bisa mempererat silaturahmi warga. 

Ritual Hajat Golong dimulai dengan Hajat Tanjung di 

makam leluruh, lalu dilanjutkan prosesi utama dengan 

kupat gulung sebagai simbol kebersamaan. Acara diiringi 

dengan kesenian tarawangsa dan diakhiri dengan ritual 

ngirebkeun, yaitu prosesi membawa padi dan perlengkapan 

lain ke ruangan khusus atau masyarakat Desa Pasirbiru 

sering menyebutnya dengan sebutan Goah. Hal tersebut 

menjadi sebuah wujud syukur dan harapan keberkahan. 

 

 

 



 

101 

d) Cangkaruk Mulud 

Cangkaruk mulud adalah tradisi peringatan Maulid Nabi 

Muhammad SAW yang dilaksanakan setiap tanggal 12 

Rabiul Awwal. Tradisi ini berupa pengambilan segenggam 

nasi (cangkaruk) yang telah dibacakan sholawat dan doa, lalu 

ditaburkan sebagai bentuk tolak bala dan doa keselamatan. 

Acara dimulai dengan ngariung tumpeng, di mana 

masyarakat membawa tumpeng, garam, dan minyak kelapa 

sebagai bahan utama. Semua tumpeng disejajarkan di depan 

pembawanya, lalu dilaksanakan prosesi doa: ijab qabul, 

pembacaan syahadat, doa kepada Allah SWT, sholawat 

kepada Nabi Muhammad SAW, serta doa untuk arwah 

leluhur. Doa yang akan dibacakan pada proses ngariung 

tumpeng adalah sebagai berikut. 

“Lalodjaakum rosulun min anpusikum ajijun alaikum bil muminin 

raupurrohim, Laillaha ilalloh alaihi tawakaltu wahua robul arsil adim, 

sodakolohu aliyul adhim, Nasdako rosula nabiyul karim, wanahu 

alamakila robuna wasjukna waalikuna, syaidina wangusman lajuhidina 

walhamdulillahi robil alamin,Ila hadoroti muharomati, warohmati man 

bbalago risolati wa’ala rohmana tawakasopa gumita wajala 

dulumati.wanara sadhu ibadika wajaeni ibadika syaidina wadukirina 

wamaulana Muhamad sholalohu alaihi wasalim, warodiallohu ta’ala. Min 

kuli shihalati rosulillahi ajmain, amin. 

Allohuma inaka nahdu duritan mauludin nabiyul karim,allohuma ina 

nasaluka ridoka nabiyil mustopa wa’alaihi wasohbihi ahlilmidqi muslimin 

muslimat mukminin mukminat nabawina minal zanati quprin, liyadihi 

inaka Qobulan” 

(Dalam bacaan ini berkumpul untuk mengambil sebagian 

tumpeng dan biasanya bagian ujungnya, potongan ini merupakan 

segala hajat atau doa baik yang diharapkan untuk terkabul) 

 

Setelah doa maulid, sebagian tumpeng dipotong dan diambil 

sebagai cangkaruk mulud. Ada dua bagian: yang pertama 

dimakan bersama, sedangkan yang kedua dijemur, dibungkus, 

lalu disimpan dilangit-langit rumah atau dapur sebagai penolak 



 

102 

bala. Sisa bahan berupa nasi, garam, dan minyak dapat dipakai 

dalam kehidupan sehari-hari sebagai simbol keberkahan. 

Terdapat doa juga pada proses potong tumpeng, yaitu sebagai 

berikut. 

“Warzukna biyalihi waqfirlana waiyan wasarpan, Allohuma ina 

tawakaltu rosulu ilaika nabiyil muhtar, wailaihi qohar waadalihi ahyar 

washadati akbar waunta fierta dunuba minyalihiumahwati waajtawa 

ajmiain bainahu pinari Qur’an taqobal minmakodamnahu 

minjami’iamalina pil alamin, Ibrohim warohmana biruhmatika, 

waqfirlana bimaqpiroti inaka anta azizul gopar.”  

(mengambil lagi tumpeng sekepalan tangan lalu dibungkus 

menjadi cangkaruk mulud) lalu membacakan doa selamat. 

 

Adat Istiadat dan Praktik Kehidupan 

Adat merupakan sebuah konsep kebudayaaan yang 

melibatkan nilai-nilai kebudayaan, norma, agama, kebiasaan, 

tradisi, lembaga atau kelompok, dan biasanya dilakukan pada 

suatu wilayah serta aturan yang menjadi panduan dalam 

berinteraksi dan hidup bersama. Adat istiadat sendiri 

mencerminkan identitas suatu kelompok atau komunitas, 

dengan mengikat diri dalam suatu pola kehidupan yang telah 

terbentuk sejak dulu. Adat istiadat tentu tidak muncul begitu 

saja, melainkan dipengaruhi oleh berbagai faktor. Contohnya 

muncul karena pola tingkah laku seseorang yang kemudian 

diikuti oleh orang lain atau sekelompok orang hingga saat ini.  

Seperti yang dikungkapkan oleh (Muh. Fakhri Jamaluddin, 

dkk 2021, p. 14) Kehidupan dari suatu masyarakat adat tentunya 

berlandaskan pada cara, kebiasaan, nilai, dan norma yang 

diajarkan turun temurun oleh leluhurnya kemudian dilakukan 

secara berulang hingga menjadi kebiasaan. Kebiasaan tersebut 

didasari oleh rasa memiliki sebuah jatidiri hingga terbentuk 

sebuah adat istiadat. Keberadaan adat istiadat ini menjadi salah 

satu pedoman kehidupan untuk masyarakat adat.  



 

103 

1) Tatanen 

Tradisi pertanian masyarakat Sunda di Rancakalong 

khususnya Desa Pasirbiru, merupakan suatu wujud harmonisasi 

antara pengetahuan lokal dalam praktik bercocok tanam, 

kepercayaan spiritual, serta penghormatan terhadap alam dan 

leluhur. Proses bercocok tanam dimulai dari ngangler atau 

ngancurkeun taneuh (mengulah tanah) hingga tandur (menanam 

padi). Saat ini, siklus tanam padi hanya memakan waktu sekitar 

tiga bulan berkat penggunaan varietas padi modern seperti 

Ciherang Jumbo, berbeda dengan dulu yang harus menunggu 

sampai enam bulan. Walaupun metode bercocok tanam sudah 

berkembang, namun dari cara menanam tetap dipertahankan, 

yaitu menanam harus tetap berjarak 27cm dan pemberian pupuk 

secara bertahap. 

Tidak hanya dalam proses menanam, namun dimensi 

spiritual dalam pertanian pun diwujudkan melalui berbagai 

upacara, seperti Nitipkeun, Mapag Ibu, dan Mapag Mipit, yang 

merepresentasikan makna bumi sebagai “ibu” dan Tuhan 

sebagai “Rama”, tempatnya manusia menitipkan rasa syukur 

dan harapan. Selayaknya yang diucapkan oleh abah Oma pada 

wawancara (28 Juli 2025): “Nitipkeun itu adalah mengucapkan 

terimakasih setelah nanam. Berterimakasih jauhnya kepada 

Tuhan, dekatnya kepada orang tua.” Dalam acara Mapag Mipit, 

misalnya prosesi pemotongan lima batang padi dilakukan 

dengan etem, alat tradisional yang dianggap sakral. Padi hasil 

panen pertama tersebut kemudian diikat dengan daun kawung 

dan disimpan di dalam goah sebagai simbol bahwa padi harus 

dipupusti (dijaga dan dipelihara dengan hormat) karena sebagai 

sumber kehidupan. 

Sanggar di tepi sawah juga menjadi komunikasi simbolik 

dengan leluhur, karena dihiasi dengan umbul-umbul kuning 



 

104 

dengan sesaji sebagai sedekah bagi karuhun. Abah Oma 

menuturkan bahwa padi di Rancakalong diyakini berasal dari 

Mataram, awalnya hanya dua biji yang berkembang berkat 

penghormatan adat dan iringan seni tarawangsa. Dewi Sri (Nyi 

Pohaci) dipercaya sebagai Dewi Padi yang kadang 

menampakkan diri dalam wujud ular naga kepada orang yang 

berhati suci. Terdapat pula sebuah ritual doa keliling sawah 

sambil dzikir, pemasangan daun kawung, dan pembakaran 

menyan menjadi simbol syukur sekaligus harmoni antara hasil 

panen dan spiritualitas. 

 

2) Pola Asuh dalam Kearifan Lokal Sunda 

Hal yang menjadi penting disaat menjadi orang tua adalah 

seorang Anak. Anak ialah individu yang tengah tumbuh 

kembang di mana anak perlu perhatian yang khusus dari orang 

tuanya. Pengasuhan tidak lebih dari metode atau metode yang 

dipilih pendidik dalam membesarkan anak, termasuk cara 

pendidik memperlakukan peserta didik. Seperti yang 

diungkapkan oleh (Anisa Nabilasari, dkk, 2021, p. 53) “Keluarga 

merupakan salah satu faktor eksternal yang mempengaruhi baik 

buruknya perilaku anak dalam keluarga dan masyarakat. 

Lingkungan keluarga ini merupakan proses pembentukan 

watak/kepribadian anak.”  

Oleh karena itu, dalam keluarga, fungsi orang tua memiliki 

peran dan peran pengasuhan anak, seperti pengembangan 

kepribadian, pengembangan karakter anak, pendidikan 

kemandirian anak dan pembentukan karakter anak. Sementara 

itu dalam budaya Sunda khususnya di Desa Pasirbiru, pola asuh 

anak berlandaskan kearifan lokal dibagi dengan dua peran 

utama dengan dua metode yang berbeda yaitu ayah penerapkan 

pola “Nyaah Alam” (kasih sayang yang membentuk 



 

105 

kemandirian) dan ibu menerapkan pola “Nyaah Dulang” (kasih 

sayang yang memenuhi kebutuhan fisik dan emosional).  

Tumbuh kembang anak di Desa Pasirbiru dibagi menjadi 

empat fase; 

a) Piratu (0-5 tahun), yaitu diperlakukan seperti sebuah 

telur yang dijaga sepenuh hati. 

b) Pisatru (6-12 tahun), yaitu anak diarahkan untuk disiplin 

hukum dan agama. 

c) Pimatru (13-18 tahun), yaitu diberi nasehat lembut dan 

hukuman yang bersifat mendidik. 

d) Sasama (18 tahun ke atas), diposisikan setara seperti 

orang tua diajak berdiskusi dan mengambil keputusan. 

 

3) Tradisi Nitipkeun 

Tradisi nitipkeun merupakan adat agraris Sunda yang 

diwariskan secara turun-temurun sebagai wujud rasa syukur 

setelah menanam padi. Tradisi ini menjadi sebuah ungkapan 

terimakasih kepada Tuhan (masyarakat menyebutnya dengan 

Rama), leluhur, serta Ibu (bumi) sebagai sumber kesuburan. 

Pelaksanaanya ditandai dengan pendirian sanggar di tepi sawah 

yang dihiasi umbul-umbul kuning dan sesajen sebagai sedekah 

bagi leluhur. 

Bagian sakral pada tradisi ini sama seperti pada kegiatan 

tatanen bahwa padi akan dipotong menggunakan alat etem 

sebanyak lima batang pada padi pertama yang kemudian akan 

diikat menggunakan daun kawung dan disimpan di dalam goah 

sebagai simbol penghormatan terhadap padi sebagai sumber 

kehidupan.  

 

 

 



 

106 

Pengetahuan Tradisional dan Teknologi Lokal 

Keanekaragaman budaya di Indonesia ternyata tidak hanya 

tampak dalam seni dan tradisi, tetapi juga tercermin dalam 

kekayaam kulinernya, seperti yang diungkapkan oleh Minta 

Harsana1 & Maria Triwidayati: 

“Makanan tradisional Indonesia sangat beragam, seiring dengan 

beragamnya etnik dan wilayah multikulturalnya. Makanan 

tradisional Indonesia mengandung beragam rempah-rempah, 

memiliki aneka teknik memasak dan berbahan-bahan lokal yang 

sebagian terpengaruh dari India, China, Timur Tengah, dan Eropa 

(Kedutaan Besar Indonesia).” 

 

1) Cemilan Tradisional Surabi 

Salah satu kuliner tradisional khas Desa Pasirbiru adalah 

Surabi, makanan berbentuk pipih bulat dengan pori-pori di 

permukaanya. Surabi ini dibuat dari tepung beras atau terigu 

yang dicampur santan dan ragi, lalu dimasak dalam cetakan 

tanah liat di atas tungku kayu sehingga menghasilkan aroma 

yang khas. Pada awalnya surabi ini hanya memiliki varian rasa 

kinca (gula merah), oncom, dan telur. Namun seiring 

perkembangan zaman, kini banyak orang yang mengeluarkan 

rasa baru, seperti keju, sosis, coklat, atau suwir ayam. Surabi ini 

tidak hanya dikonsumsi sehari-hari oleh masyarakat, namun 

juga sebagai kuliner yang dijual sebagai identitas budaya lokal. 

 

 
Gambar 5 Surabi Ma Umim di Pasirbiru 

Sumber: Dok. Pribadi 



 

107 

2) Kerajinan Bambu Bongsang 

Bongsang merupakan kerajinan bambu yang dibuat melalui 

proses menenum bilah-bilah bambu menjadi wadah. 

Tahapannya dimulai dari memotong, membersihkan, mencuci, 

dan merendam bambu agar lebih tahan lama. Selanjutnya, 

bambu diiris berukuran 2 x 30 cm yang disebut ngahua, lalu 

dijemur hingga lentur sebelum akhirnya ditenun. 

 

 
Gambar 6 Bongsang  

Sumber: Dok. antarafoto.com (2025) 

 

3) Teknologi Tradisional Hawu dan Etem 

 

 
Gambar 7 Hawu milik Abah Oma 

Sumber: Dok. Pribadi 

 

 



 

108 

Hawu adalah kompor tradisional yang biasa digunakan 

masyarakat Sunda dalam memasak. Hawu sendiri terbuah dari 

batu pasir yang dicor dan dibentuk menyerupai tungku dengan 

lubang-lubang untuk memasukkan kayu bakar. Hawu juga 

dikenal sebagai pusat kebersamaan keluarga saat berkumpul di 

cuaca dingin dan menikmati hangat dari api bersama. 

 

 
 Gambar 8 Etem alat untuk memotong padi 

Sumber: Dok. Pribadi 

 

Etem merupakan alat tradisional masyarakat Sunda yang 

khusus dibuat untuk memotong padi. Alat ini terbuat dari bilah 

logam pipih yang disematkan pada pegangan kayu kecil 

seukuran segenggam tangan orang dewasa. Bilah logamnya 

dibuat tersembunyi ke bagian dalam pegangan, dengan tujuan 

tidak terlihat tajam yang mencolok seperti sabit. Cara 

menggunakannya pun cukup mudah, cukup dengan 

menggenggam padi lalu menekan batangnya ke bilah etem 

hingga terpotong. 

 

Seni dan Kesenian Tradisional 

Menurut Jennifer Lindsay bahwa kesenian tradisional, 

adalah suatu bentuk seni yang bersumber dan berakar serta 

dirasakan sebagai milik sendiri oleh masyarakat lingkungannya. 



 

109 

Pengolahannya didasarkan atas cita-cita masyarakat 

pendukungnya. Kesenian non-tradisional, dalam beberapa 

bidang seni sering disebut kesenian “modern”, yaitu sebagai 

suatu bentuk seni yang penggarapannya didasarkan atas cita 

rasa baru di kalangan masyarakat pendukungnya. Cita rasa baru 

ini adalah umumnya hasil pembaruan atau penemuan (inovasi 

atau sebagai akibat adanya pengaruh dari luar dan bahkan 

sering pula ada yang bersumber dari cita rasa “barat”. (Jennifer 

Lindsay, 1991, p. 40). 

1) Kuda Renggong  

Kuda Renggong merupakan kesenian khas Sumedang yang 

menampilkan kuda yang dapat menari. Seni ini pertama kali 

muncul pada 1910 oleh Mama Sukira dengan tokoh terkemuka 

Eyang Sipan. Awalnya digunakan dalam prosesi khitanan, 

namun pada saat ini kuda renggong juga sering ada pada acara 

pernikahan atau penyambutan tamu. 

Di Pasirbiru kesenian ini masih dilestarikan oleh komunitas 

sebagai contoh di Sanggar Putra Rawit (didirikan pada tahun 1995) 

yang aktif mengikuti berbagai perlombaan, serta Yayasan Kuda 

Renggong Sumedang yang berdiri sejak 1970-an dengan Mang Aper 

sebagai ketua. Namun, eksistensi Kuda Renggong pada saat ini 

sedang menghadapi tantangan, terutama faktor ekonomi yang 

membuat minat dan jumlah penampil kian menurun. 

 

2) Kesenian Reak 

Seni reak berasal dari kecamatan Rancakalong, Kabupaten 

Sumedang, Jawab Barat. Pada awalnya, seni reak berfungsi sebagai 

media ritual yang erat kaitannya dengan penyebaran Islam, 

digunakan untuk mengundang masyarakat berkumpul sehingga 

para sesepuh dapat menyampaikan ajaran agama. Menurut bapak 

Mamat, bahwa reak ini diadaptasi dari kesenian Reog Ponorogo dan 

kemudian mengalami elaborasi dengan bajidoran. 



 

110 

 
Gambar 9 Kesenian Reak Desa Pasirbiru 

Sumber: Dok. Pribadi 

 

Namun pada saat ini reak ditampilkan pada berbagai hajatan 

seperti khitanan maupun ritual pertanian mapag ibu. 

Pertunjukan ini memadukan unsur tari, musik, dan topeng 

dengan ikon utama bangbarongan, penari bertopeng kepala 

hewan dari karung gobi dan kayu, dihiasi rambut rapia. Musik 

pengiring terdiri atas kendang, gong, suling, kentungan, 

tarompet Sunda, serta vokal sinden, dari semua alat musik 

tersebut menghasilkan suasana yang meriah sekaligus sakral. 

 

3) Kesenian Tarawangsa 

Tarawangsa merupakan kesenian tradisional yang erat 

kaitannya dengan upacara ritual keagamaan, khususnya 

penghormatan terhadap Keursa Nyai dan Dewi Kesuburan. Di 

wilayah Desa Pasirbiru, tarawangsa masih dipertahankan 

sebagai bagian dari ritual adat, seperti hajat golong, ngalaksa, 

dan ngabubur suro. Pertunjukan ini dipandang sakral karena 

tidak hanya bersifat untuk hiburan, tapi juga sebagai wujud 

ungkapan rasa syukur kepada Tuhan Yang Maha Esa serta 

penghormatan kepada para Nabi dan karuhun (leluhur). 



 

111 

 
Gambar 10 Tarawangsa di Dusun Cimanglid RW 06 

Sumber: Dok. Pribadi 

 

Di Dusun Cimanglid RW 06, ritual tarawangsa masih rutin 

dilaksanakan, salah satunya di rumah Emak Ekrang. Tradisi 

tarawangsa ini terdapat dua tokoh penting  yaitu Abah Ita dan 

Abah Mamat yang berperan dalam menjaga kesinambungan 

kesenian sekaligus nilai spiritual yang terkandung di dalamnya. 

Pertunjukan ini dimainkan  bersama dengan alat musik jentreng 

yaitu alat musik petik berdawai tujuh yang terbuat dari kayu. 

Kedua alat musiknya menggunakan tangga nada pelog dengan 

pola nada da-mi-na-ti-la. Alunan musiknya juga dikenal syahdu, 

mediatif, dan penuh simbolisme. 

Pada pelaksanaannya dimulai setelah shalat isya, sekitar 

pukul 19.00 WIB. Upacara dipimpin oleh seorang wali puhun 

atau saehu yang memulai prosesi dengan membakar kemenyan 

dan melantunkan mantra. Mantra tersebut berisi rasa syukur 

kepada Tuhan, penghormatan kepada para Rasul, serta 

permohonan berkah dari para leluhur.   

Sejak awal prosesi, musik tarawangsa telah mengalun 

dengan lagu pembuka pangambat. Tahapan berikutnya adalah 

Ngalungsurkeun atau prosesi menurunkan ibu padi (ikatan 



 

112 

padi) dengan iringan lagu Panimbang yang bernuansa 

meninabobokan (mengalun sehingga membuat mengantuk). 

Selanjutnya seorang sesepuh membawa pakaian Dewi Sri 

beserta keris dengan diiringi lagu Pamapag. Bersama dengan 

rombongan wanita yang membawa perlengkapan ritual yaitu 

bunga-bungaan, minyak kepala, daun hanjuang, pangradinan 

beras berhiaskan uang logam, beras ketan (pulut) daun sirih 

(tek-tek) di atasnya. Semua perlengkapan tersebut kemudian 

diarak mengelilingi area upacara sebelum prosesi tarawangsa 

akan dilaksanakan. 

4) Seni ukir sebagai produk kreatif 

Di Dusun Ciseupa, Pasirbiru, terdapat seorang seniman 

bernama Agus yang telah berkarya selama lebih dari sepuluh 

tahun. Beliau menghasilkan berbagai karya seni ukir berupa 

patung dan aksesoris dengan tema yang terinspirasi dari 

kesenian lokal, seperti tarawangsa dan reak. Menariknya 

kemampuan Agus dalam memahat diperoleh dalam proses 

belajar secara otodidak (belajar mandiri). 

 

 
Gambar 11 karya seni ukir milik Agus 

Sumber: dok. Pribadi 

 



 

113 

Permainan Rakyat dan Olahraga Tradisional 

Bermain merupakan aktivitas utama yang dilakukan anak 

setiap harinya. Hal itu karena dunia anal-anak adalah dunia 

bermain permainan yang sering dilakukan oleh anak-anak di 

Desa Pasirbiru merupakan permainan tradisional seperi sondah, 

bekel, lompat tali, dsb. Anak-anak tidak pernah lepas dari 

permainan, seperti yang dikatakan (Kovacevic dan Opic, 2014, p. 

135) menyatakan bahwa permainan tradisional merupakan 

bagian yang tak terpisahkan dari masa kanak-kanak yang 

menjadi warisan nenek moyang kini hampir punah. 

1) Kaulinan barudak: sondah, egrang, bekel, lompat tali. 

a) Sondah merupakan permainan tradisional anak-anak 

yang dimainkan di atas petak-petak bernomor yang 

digambar di atas tanah. Permainan ini dilakukan 

dengan cara melompati setiap kotak yang digambar 

menggunakan satu kaki. Saat melompat, pemain 

harus menghindari kotas yang diberi tanda gacuk 

(batu kecil).  

b) Egrang merupakan permainan yang membutuhkan 

tingkat fokus yang tinggi, karena pemain harus 

menginjak dua batang bambu yang dibuat tinggi dan 

berjalan menggunakan bambu tersebut, sehingga harus 

bisa menjaga keseimbangan dengan sangat baik. 

c) Bekel merupakan permainan yang membutuhkan 

satu bola karet seukuran segenggam tangan dan 10 

kerang atau masyarakat menyebutnya dengan 

sebutan kuwuk. Mekanismenya adalah 

memantulkan bola ke udara sambil mengambil biji 

bekel sesuai tahapan yang telah ditentukan, 

kemudian menangkap kembali bola sebelum 

memantul lebih dari sekali. 



 

114 

d) Lompat tali merupakan permainan tradisional 

melompati tangkaian karet gelang sepanjang 

mungkin. Walaupun tidak dijelaskan secara 

langsung, permainan lompat tali digolongkan 

sebagai permainan tradisional karena sempat 

menjadi favorit anak-anak pada tahun 70-an hingga 

80-an serta mengandung nilai budaya yang 

diwariskan dari generasi ke generasi.  

 

2) Pencak Silat 

Ibing penca atau pencak silat merupakan seni bela diri yang 

dipadukan dengan unsur pertunjukan. Di Desa Pasirbiru, 

tradisi ini mulai berkembang sejak 1963 dan kini dilestarikan 

oleh Abah Aca melalui perguruan Sinar Pusaka Mulya. 

Awalnya hadir sebagai kebutuhan bela diri masyarakat 

Rancakalong, ibing penca kemudian berkembang menjadi 

seni pertunjukan yang ditampilkan pada acara sunatan, 

pernikahan, hari kemerdekaan, hiburan rakyat.  

Gerakan penca ibing bervariasi antarperguruan, biasanya 

dengan hitungan 5 atau 7, dan diiringi musik tradisional 

berupa kendang, terompet, dan gong. Tingkatan pesilat 

ditandai dengan sabuk berwarna hijau, kuning, dan merah 

sesuai dengan usia dan kemampuan. Selain itu, ibing penca 

juga diketahui mengandung filosofi spiritual, seperti makna 

lima rukun Islam, enam rukun iman, serta ajaran menjaga 

silaturahmi dan hubungan dengan Tuhan. 

 

Bahasa sebagai Identitas Lokal: Bahasa Sunda 

Desa Pasirbiru yang berada di wilayah Sumedang termasuk 

dalam kawasan kebudayaan Sunda, sehingga bahasa Sunda 

menjadi bahasa ibu sekaligus alat komunikasi utama masyarakat 



 

115 

Desa Pasirbiru sejak masa Kerajaan Sunda. Di keseharian, warga 

menggunakan undak-usuk basa, yaitu tingkatan bahasa yang 

mencerminkan tata krama. Basa lemes dipakai saat 

berkomunikasi dengan sesepuh atau tokoh adat sebagai bentuk 

penghormatan, sedangkan basa loma digunakan dengan teman 

sebaya atau keluarga dekat. Namun, dewasa ini bahasa Sunda 

mulai mengalami sebuah pergeseran, terutama di kalangan 

anak-anak yang lebih sering menggunakan bahasa Indonesia 

dan semakin jarang mengenal basa lemes atau basa buhun. 

 

PENUTUP 

Keseluruhan objek pemajuan kebudayaan yang terdapat di 

Desa Pasirbiru mulai dari tradisi, kesenian, bahasa, kuliner, 

hinggal teknologi tradisional menunjukkan kekayaan warisan 

budaya yang hidup dalam keseharian masyarakat. Nilai-nilai 

tersebut bukan hanya berfungsi sebagai identitas dan jati diri 

kolektif, tapi juga sebagai potensi strategis yang dapat 

dikembangkan untuk memperkuat ketahanan budaya, sekaligus 

mendukung pembangunan sosial dan ekonomi masyarakat di 

era modern. 

Upaya pemajuan kebudayaan di Desa Pasirbiru perlu 

diarahkan tidak hanya pada perlindungan dan pengembangan 

objek pemajuan kebudayaan (OPK), tetapi juga pada penerapan 

teori cultural sustainability atau keberlanjutan budaya. Secara 

konseptual, pelestarian kebudayaan di Desa Pasirbiru sebaiknya 

diarahkan pada tiga strategi berkelanjutan: 

1. Perlindungan nilai dan praktik budaya melalui 

dokumentasi digital, pendidikan muatan lokal, dan 

regenerasi pelaku seni muda. 

2. Pemanfaatan budaya sebagai modal ekonomi kreatif. 

 



 

116 

3. Penguatan tata kelola budaya berkelanjutan, yaitu 

membangun system kelembagaan di tingkat desa yang 

mampu menjaga keseimbangan antara aspek sakral 

budaya dengan tuntutan modernisasi. 

 

Dengan strategi penerapan teori cultural sustainability, Desa 

Pasirbiru tidak hanya menjadi ruang pelestarian budaya, tetapi 

juga menjadi sebuah laboratorium sosial di mana warisan 

budaya dan inovasi masa kini dapat hidup berdampingan secara 

harmonis. 

 

REFERENSI 

Geertz, C. (1963). Agricultural Involution: The Process of 

Ecological Change in Indonesia. Berkeley,CA. University of 

California Press. 

Jamaludin, F. M., Hadian, D. S. M., & Nugraha, A. (2021). 

IDENTIFIKASI PELAKSANAAN TRADISI MASYARAKAT 

ADAT DITINJAU DARI PENGEMBANGAN PARIWISATA 

DI KAMPUNG NAGA. Jurnal Hopitality dan Pariwisata, 7(2), 

10 – 21.  

Koentjaraningrat. (2011). Pengantar Antropologi. Jakarta: PT. 

Rineka Cipta. 

Lindsay, J. (1991). Klasik Kitsch Kontemporer Sebuah Studi 

Tentang Seni Pertunjukan Jawa, Gajah Mada University 

Press, Yogyakarta. 

Murgiyanto, S. (2004). Tradisi dan Inovasi, Beberapa Masalah 

Tari di Indonesia. Wedatama Widya Sastra, Jakarta. 

Nabilasari. A., Yuningsih, D., Ilahiya, F. N., Sulisiyani, S., 

Badriah, M., (2021). Penerapan Pola Asuh Terhadap 

Pembentukan Karakter Anak di Desa Kertaharja. Proceedings 

UIN Sunan Gunung Djati Bandung, 1(50), 53 – 65. 



 

117 

Rohmah, S. (2019). MENCIPTAKAN DESA SWASEMBADA DI 

ERA MILLENIAL. Jurnal Mahasiswa Administrasi Negara 

(JMAN), 3(3), 103 – 110. 

Rustan, E., & Munawir, A. (2020). Eksistensi Permainan 

Tradisional pada Generasi Digital Natives diLuwu Raya dan 

Pengintegrasiannya ke dalam Pembelajaran. Jurnal 

Pendidikan dan Kebudayaan, 5(2), 181-196. 

Supriatin, Y. M. (2012). Tradisi Lisan Dan Identitas Bangsa: Studi 

Kasus Kampung Adat Sinarresmi, Sukabumi. Patanjala. 

Jurnal Penelitian Sejarah Dan Budaya, 4(3), 407. 

Ulya. (2013). RITUS DALAM KEBERAGAMAAN ISLAM: 

RELEVANSI RITUS DALAM KEHIDUPAN MASA KINI. 

Fikrah, 1(1), 199. 

Utomo, C. B., & Kurniawan, G. F. (2017). Bilamana Tradisi Lisan 

Menjadi Media Pendidikan Ilmu Sosial di Masyarakat 

Gunungpati. Harmony, 2(2), 168–184. 

Wahyu H, Agung., & Rukiyati. (2022). Studi literatur: Permainan 

tradisional sebagai media alternatif stimulasi perkembangan 

anak usia dini. Jurnal Pendidikan Anak, 11(2), 109-120. 

Wibowo, A. B. (2022). EKSISTENSI TRADISI LISAN SEBAGAI 

SUMBER SEJARAH LOKAL. ESTORIA, 3(1), 394. 

 

 

  



 

118 

 

 

 

  


