


PENDAHULUAN
Indonesia disebutkan sebagai negara kepulauan dengan

lebih dari 17.000 pulau dan diakui memiliki keanekaragaman
budaya yang sangat kaya. Setiap wilayah memiliki ciri khas
budaya yang mencerminkan sejarah, adat-istiadat, dan sistem
nilai yang dijunjung tinggi oleh masyarakatnya. Namun, arus
modernisasi cenderung membuat praktik budaya tradisional
seperti musik daerah, kesenian, dan permainan tradisional
dianggap ketinggalan zaman (Rustan & Munawir, 2020, p. 76).

Fenomena pergeseran makna budaya akibat modernisasi
tersebut menunjukkan bahwa upaya pelestarian kebudayaan
tidak bisa dilepaskan dari konteks lokal. Akibatnya disadari
ataupun tidak, sering kali direduksi hingga hanya menyisakan
bentuk-bentuk komersial dari ekspresi budaya. Misalnya, di
daerah atau pedesaan, tarian tradisional yang semula memiliki
makna sakral justru dirubah menjadi pertunjukan komersial
yang lebih menekankan pada aspek hiburan daripada nilai-nilai
budayanya. Fenomena ini ada kaitannya dengan pergeseran
pola pikir masyarakat yang semakin mengedepankan
pragmatisme sehingga berpotensi mengaburkan esensi budaya
lokal.

Berangkat dari pemahaman mengenai dinamika
kebudayaan di tingkat nasional yang terus menghadapi
tantangan modernisasi dan globalisasi, kajian pada wilayah
lokal menjadi sangat penting sebagai upaya pelestarian dan
pengembangan kebudayaan. Desa Pasirbiru yang berada di
Kecamatan Rancakalong, Kabupaten Sumedang merupakan
salah satu contoh wilayah yang memiliki kekayaan budaya,
sejarah yang panjang, serta potensi ekonomi dan sosial yang
dapat dikaji melalui kerangka Objek Pemajuan Kebudayaan
(OPK).

86



Melalui perspektif ini, Desa Pasirbiru dapat ditelaah secara
komprehesif mencakup dimensi sejarah, sosial budaya,
ekonomi, dan potensi desa, sehingga dapat menghasilkan
gambaran yang lebih utuh mengenai posisi dan kontribusinya
dalam pembangunan kebudayaan tingkat lokal.

Representasi objek pemajuan kebudayaan yang luas akan
terlihat dari perspektif potensi budaya dalam satuan susunan
pemerintahan terkecil yaitu desa. Desa bukan hanya penting
sebagai entitas administratif tetapi juga sebagai akar dari
peradaban bangsa (Geertz, 1963). Cakupan tersebut digunakan
dalam tulisan ini dengan melihat kebudayaan dari sepuluh
Objek Pemajuan Kebudayaan (OPK) yang meliputi tradisi lisan,
manuskrip, adat istiadat, ritus, pengetahuan tradisional,
teknologi tradisional, seni, bahasa, permainan rakyat, dan

olahraga tradisional.

ISI
Kerangka Kajian Pasirbiru dalam Perspektif Objek Pemajuan
Kebudayaan

Desa Pasirbiru yang terletak di Kecamatan Rancakalong,

Kabupaten Sumedang, merupakan salah satu desa yang
menyimpan kekayaan budaya, sejarah panjang, serta potensi
sosial ekonomi yang signifikan. Desa Pasirbiru tidak hanya
dikenal sebagai wilayah agraris dengan hamparan sawah yang
luas, tetapi dikenal juga sebagai pusat berbagai tradisi, ritus,
kesenian, hingga pengetahuan lokal yang diwariskan secara
turun temurun. Berbagai unsur kebudayaan seperti ngalaksa,
hajat buruan, tarawangsa, hingga kesenian kuda renggong
menjadi identitas penting yang memperlihatkan bahwa
keluhuran nilai budaya masyarakat setempat yang masih sangat

tinggi.

87



Hal tersebut sejalan dengan urgensi kajian Desa Pasirbiru
ketika dihubungkan dengan kerangka Objek Pemajuan
Kebudayaan (OPK) sebagaimana yang tercantum dalam
Undang-Undang Nomor 5 Tahun 2017 tentang pemajuan
kebudayaan disebutkan bahwa, “Pemajuan Kebudayaan adalah
upaya meningkatkan ketahanan budaya dan kontribusi budaya
Indonesia di tengah peradaban dunia melalui Pelindungan,
Pengembangan, Pemanfaatan, dan Pembinaan Kebudayaan.”
(Pasal 1 Ayat 3, UU No. 5 tahun 2017).

Objek Pemajuan Kebudayaan ini mencangkup 10 unsur
pokok mulai dari tradisi lisan, manuskrip, adat istiadat, ritus,
pengetahuan tradisional, teknologi tradisional, kesenian,
bahasa, dan permainan rakyat. Keseluruhan pada 10 aspek
tersebut dapat ditemukan dalam kehidupan sehari-hari
masyarakat Desa Pasirbiru. Dengan demikian dilihat dari semua
data dan bukti nyata yang telah terdata, desa ini dapat
diposisikan sebagai representasi nyata dari warisan budaya
yang harus dilestarikan dan dikembangkan.

Selain dari itu, Desa Pasirbiru juga menyimpan beberapa
potensi sosial ekonomi yang berkaitan erat dengan aspek
budaya. Contoh kecilnya seperti kuliner tradisional yaitu surabi,
kerajinan dari bambu yaitu bongsang, maupun potensi wisata
alam yaitu Panenjoan, merupakan contoh nyata akan
pentingnya pemajuan kebudayaan yang tidak hanya untuk
pelestarian, namun untuk meningkatkan kesejahteraan rakyat.
Namun sebaliknya, jika kesenian atau tradisi tersebut sudah
tidak lagi membantu, maka besar kemungkinan kesenian atau
tradisi tersebut akan ditinggalkan.

Hal tersebut dikuatkan dengan pendapat Sal Murgiyanto
bahwa, “Tradisi itu berkembang dan berubah, tidak ada
masyarakat yang hidup hanya dari produk-produk yang

88



diwarisi dari generasi sebelumnya. Tradisi akan tetap dilakukan
dan diteruskan selama para pendukungnya masing melihat
manfaat dan menyukainya. Tradisi akan ditinggalkan jika dirasa
tak lagi membantu. (Sal Murgiyanto, 2004, p. 3).

Kajian tersebut cukup relevan sebagai dasar perumusan
strategi pelestarian dan pemajuan desa berbasis kebudayaan,
sehingga Pasirbiru tidak hanya menjadi modal pusat tradisi
lokal, tetapi juga dapat menjadi suatu model pemajuan
kebudayaan yang berkontribusi pada pembangunan
berkelanjutan.

1) Sejarah dan Perkembangan Desa Pasirbiru di Kabupaten

Sumedang

Dalam UU Nomor 6 Tahun 2014 tentang Desa, pasal 1,
pengertian desa adalah, "Kesatuan masyarakat hukum yang
memiliki batas wilayah yang berwenang untuk mengatur dan
mengurus urusan pemerintahan, kepentingan masyarakat
setempat berdasarkan prakarsa masyarakat, hak asal usul,
dan/atau hak tradisional yang diakui dan dihormati dalam
sistem pemerintahan NKRI."

Definisi tersebut menunjukkan bahwa keberadaan sebuah
desa tidak mungkin muncul begitu saja tanpa adanya wilayah,
kepemimpinan, dan penduduk di suatu daerah. Hal ini sejalan
dengan penuturan salah satu sesepuh Desa Pasirbiru yang
menyampaikan bahwa desa ini telah ada sejak zaman kerajaan
dengan berbagai dinamika seperti pemekaran wilayah serta
pergantian periode kepemimpinan KADES (kepala desa).

Penuturan tersebut dikatakan oleh salah satu sesepuh
bahwa, wilayah Panenjoan yang terletak di daerah Dusun 1
(pada saat ini) sejak dahulu sudah menjadi pusat peradaban
masyarakat yang dibuktikan dengan adanya situs peninggalan
berupa bebatuan yang digunakan oleh masyarakat pada zaman

89



dulu. Meskipun keberadaan Desa Pasirbiru sudah cukup lama,
namun desa ini baru tercatat secara resmi sebagai wilayah
administratif pada tahun 1973. Sampai saat ini, Desa Pasirbiru
telah dipimpin oleh delapan kepala desa. Menurut keterangan
mantan kepala desa periode tahun 2003-2008 dan 2008-2014,
sebelum itu telah ada empat kepala desa yang pernah menjabat,
namun tidak terdapat catatan resmi mengenai nama maupun
masa jabatan kepala desa tersebut.

Selain itu Desa Pasirbiru juga merupakan desa induk
sebelum  dilakukannya pemekaran. Dahulu sebelum
dimekarkan, wilayah Desa Pasirbiru juga mencangkup Desa
Sukasirnarasa. Karena wilayahnya yang terlalu luas pada saat
itu, pada akhirnya masyarakat Desa Pasirbiru mengusulkan
untuk adanya suatu pemekaran desa kepada Bupati Sumedang
dengan tujuan untuk mengefektiftkan dan mengefisienkan
pelayanan kepada masyarakat.

Tidak disangka bahwa usulan tersebut disetujui oleh
pemerintah, baik di tingkat provinsi maupun kabupaten. Pada
akhirnya wilayah Desa Pasirbiru secara resmi ditetapkan
berdasarkan Surat Keputusan Gubernur Daerah Tingkat I Jawa
Barat tertanggal 2 Juni 1980 Nomor: 993/PM.122-Pem/Sk.1980
tentang Persetujuan dan Pengesahan Pemekaran/Pemecahan
Desa di Kabupaten Daerah Tingkat II Sumedang. Surat
Keputusan tersebut kemudian ditindaklanjuti dengan Surat
Keputusan Bupati Kepala Daerah Tingkat II Sumedang Nomor:
27/0Op.440-Pem/Sk/1981 tertanggal 31 Januari 1981 tentang
Pernunjukan /Pengangkatan Kepala Desa secara definitif serta
Pjs. Kepala Desa serta Pamong Praja lainnya bagi Desa -desa

yang Dimekarkan.

90



2) Profil Demografis dan Geografis Desa Pasirbiru

Desa merupakan perwujudan atau kesatuan geografi, sosial,
ekonomi, politik, dan kultural yang terdapat di suatu daerah di
dalam hubungan dan pengaruhnya secara timbal balik dengan
daerah lain. Desa biasanya terletak dipinggiran jauh dari pusat
kota, bahkan banyak yang masih terpencil. Letak desa dan
kondisi alam akan menentukan pola tata ruang, sistem
perhubungan, dan faktor pengangkutan desa.

Seperti yang sudah diungkapkan sebelumnya, Desa
Pasirbiru merupakan desa induk sebelum pemekaran wilayah.
Desa ini terletak di Kecamatan Rancakalong, Kabupaten
Sumedang, Provinsi Jawa Barat. Berdasarkan kecamatan
Rancakalong dalam angka 2014 yang diterbitkan oleh Badan
Pusat Statistik (BPS) Kabupaten Sumedang, pada tahun 2013
Desa Pasirbiru berstatus sebagai desa pedesaan dengan
klasifikasi Desa Swasembada Madya atau desa yang tidak lagi
dikategorikan sebagai desa tertinggal, karena sudah mampu
menggerakan pembangunan dan meningkatkan kesejahteraan
masyarakat, namun belum sepenuhnya mandiri seperti Desa
Swasembada Utama.

Hal tersebut dikuatkan oleh pendapat Saniyatul Rohmah
bahwa, “Desa swasembada adalah desa yang sudah mampu
mengembangkan semua potensi yang ada secara optimal.
Masyarakat desa ini sudah mulai mengadakan interaksi atau
hubungan dengan masyarakat luar untuk melakukan tukar
menukar barang dengan wilayah lain. Hasil dari interaksi
tersebut menyebabkan masyarakat yang tinggal di Desa
Swasembada mampu menyerap teknologi baru untuk
memanfaatkan sumber daya yang dimiliki, sehingga proses
pembangunan dapat berjalan dengan baik. Desa Swasembada
juga disebut sebagai desa maju atau berkembang.” (Saniyatul
Rohmah, 2019, p. 106).

91



Seperti yang diungkapkan sebelumnya jika desa biasanya
terletak di pinggiran jauh dari pusat kota, begitupun dengan
Desa Pasirbiru yang merupakan salah satu dari sepuluh desa
yang berada di Kecamatan Rancakalong, Kabupaten Sumedang.
Desa ini dilewati oleh jalur jalan Kecamatan Tanjungsari,
Kabupaten Sumedang sepanjang 4 Km. Secara georafis, Desa
Pasirbiru terletak di kawasan lereng gunung dengan bentang
alam perbukitan, sehingga memiliki suhu udara yang sejuk
dengan kisaran suhu antara 21-27°C wilayah desa didominasi
dengan hutan dan hamparan sawah dengan luas mencapai 401
hektar. Penggunaan lahan terdiri atas pemukiman dan
pekarangan seluas 22,8 hektar, sawah 172.6 hektar, serta ladang
dan perkebunan 153,4 hektar.

Secara administratif, Desa Pasirbiru ini terbagi menjadi tiga
dusun, sepuluh RW, dan tiga puluh lima RT. Keseluruhan
wilayah kerja desa di Desa Pasirbiru dibagi ke dalam tiga Kawil
(Kepala Wilayah), yaitu Kawil I memegang 3 RW dan 13 RT,
Kawil II memegang 3 RW dan 10 RT, serta Kawil III yang
membawahi 4 RW dan 12 RT.

Berdasarkan dari hasil data yang sudah dihimpun, dapat
diketahui bahwa Desa Pasirbiru memiliki beberapa wilayah desa
yang berbatasan langsung dengannya. Mengacu pada Peraturan
Bupati Sumedang Nomor 403 Tahun 2022 tentang Batas Desa
Pasirbiru Kecamatan Rancakalong, batas-batas wilayah Desa
Pasirbiru adalah sebagai berikut:

a) Sebelah Utara berbatasan dengan Desa Rancakalong
dan Desa Pamekaran, Kecamatan Rancakalong.

b) Sebelah Timur berbatasan dengan Desa Ciherang,
Kecamatan Sumedang Selatan, dan Desa Cijeruk,

Kecamatan Pamulihan.

92



c) Sebelah  Selatan  berbatasan  dengan  Desa
Sukasirnarasa, Kecamatan Rancakalong.
d) Sebelah Barat berbatasan dengan Desa Sukasirnarasa,

Kecamatan Rancakalong.

Gambar 1 Letak Geografis perbatasan Desa Pasirbiru
Sumber: dokumentasi desa Pasirbiru

Secara geografis, bentang alamnya berupa lereng perbukitan dan
lahan pertanian yang luas sehingga dapat menjadi sebuah potensi
penting bagi keberlangsungan hidup masyarakatnya. Begitupun
secara topografis, bahwa Desa Pasirbiru terletak di kawasan
perbukitan dengan bentang permukaan tanah berbentuk lereng.
Desa ini memiliki luas wilayah sebesar 396,6 hektar yang terbagi ke
dalam peruntukkan lahan. Sebagian besar wilayah Desa Pasirbiru
yaitu sekitar 77,25 persen atau seluas 306,37 hektar, dimanfaatkan
untuk kegiatan pertanian. Berdasarkan data terakhir dari Desa,
bahwa jumlah penduduk Desa Pasirbiru mencapai 4.376 jiwa, yang
terdiri atas 2.190 laki-laki dan 2.186 perempuan, dengan total 1.614
kepala keluarga.

Untuk memberikan gambaran yang lebih jelas, data statistik
berikut menyajikan jumlah penduduk yang tinggal di Desa

93



Pasirbiru. Statistik ini tidak hanya menampilkan total jumlah
penduduk, tetapi juga memperlihatkan sebaran penduduk setiap
RW yang ada di wilayah desa.

PENDUDUK | LAKI-LAKI

4.367 2.190
STATISTIK JUMLAH
PENDUDUK PER-RW
800
600

40

o

20

o

RW RW RW RW RW RW RW RW RW RW
01 02 03 04 05 06 07 08 09 10

B POPULASI PENDUDUK

Gambar 2 Data penduduk Desa Pasirbiru
Sumber: dok. Pribadi

Dari hasil tersebut dapat dipahami bahwa Desa Pasirbiru
memiliki akar historis yang kuat, dengan perjalanan yang
panjang hingga sampai saat ini resmi menjadi desa administratif.
Sementara itu, data kependudukan menunjukkan adanya
struktur sosial yang cukup seimbang, baik dari segi jumlah
penduduk maupun persebarannya di setiap RT dan RW.

Potensi Dan Implementasi Objek Pemajuan Kebudayaan di
Desa Pasirbiru
Dalam pembangunan desa mandiri, pemajuan kebudayaan

menjadi salah satu aspek fundamental yang harus diperhatikan.
Menurut Koentjaraningrat (2011), kebudayaan adalah sebuah

94



sistem gagasan dan rasa, serta karya yang dihasilkan manusia
dalam kehidupan bermasyarakat, yang dijadikan miliknya
dengan belajar. Oleh karena itu, hampir semua tindakan
manusia adalah kebudayaan. Kebudayaan tidak hanya terbatas
pada manifestasi estetis seperti tarian dan lagu, melainkan juga
mencangkup inti dan warisan intelektual suatu bangsa.
Kebudayaan yang terjaga dan berkembang dengan baik akan
memperkuat identitas masyarakat sekaligus mendorong
pembangunan ekonomi kreatif yang berkelanjutan. Namun,
masyarakat desa masih menghadapi berbagai tantangan dalam
upaya pelestarian dan pengembangan kebudayaan yang
membutuhkan strategi tepat serta implementasi yang efektif.
Topik ini akan membahas potensi utama Objek Pemajuan
Kebudayaan (OPK) yang terdapat di Desa Pasirbiru serta
berbagai bentuk implementasi yang dapat diterapkan oleh ketua
RT/RW, pemerintah desa, maupun pemangku kepentingan

lainnya yang ada di desa.

1) Tradisi Lisan

Seperti yang sudah diketahui bahwa tradisi lisan merupakan
warisan budaya yang disampaikan secara turun-temurun dari
satu generasi ke generasi berikutnya. Bentuk pesan yang
diwariskan dapat berbagai macam bentuk, seperti dongeng,
rapalan, lagu, pantun, cerita rakyat atau mitos. Ciri utama dari
tradisi ini merupakan penyampaian yang dilakukan secara lisan,
dari mulut ke mulut, sehingga tidak diketahui siapa sumber asli
dari cerita tersebut. Tradisi ini akhirnya berfungsi sebagai media
pendidikan, hiburan, sekaligus sarana nilai-nilai budaya.

Seperti yang disampaikan oleh (Utomo & Kurniawan, 2017,
p- 173) bahwa proses penyampaian tradisi lisan dari mulut ke

mulut ternyata memiliki dampak yang luar biasa. Tradisi lisan

95



adalah cermin dari keadaan sosial masyarakat pemilikinya. Di
balik itu, tradisi lisan memiliki peranan dalam proses
penanaman karakter yang merupakan cikal bakal seorang anak
menjadi pribadi yang lebih baik dapat dibentuk dengan cerita-
cerita yang berkembang di masyarakat.

Tradisi lisan sebagai bagian dari budaya memiliki andil
untuk memperkuat identitas masyarakat (Bayu Ananto
Wibowo, 2022, p. 384). Disebut untuk memperkuat identitas
masyarakat karena dalam pelaksaaan tradisi lisan dari generasi
ke generasi, terdapat proses pengalihan nilai-nilai budaya yang
terdapat di dalamnya. Secara tidak langsung, nilai-nilai tersebut
tertanam dalam diri masyarakat dan menjadi ciri khas dari
masyarakat setempat. Hal ini diperkuat oleh (Supriatin, 2012, p.
394) yang mengatakan bahwa tradsi lisan, yang terdapat di
Nusantara menyimpan identitas bangsa, karena pada tradisi
lisan terletak akar budaya dan akar tradisi sebagai subkultur

atau kultur Indonesia.

2) Mitos Panenjoan

Gambar 3 penampakan wisata Panenjoan
Sumber: dok. Pribadi

96



Panenjoan merupakan lahan seluas kurang lebih 9 hektar
yang terletak di Dusun I Desa Pasirbiru. Dahulu, area ini
dimanfaatkan sebagai tempat wisata sekaligus bumi
perkemahan, sebelum akhirnya menjadi lahan kosong dan
kurang terkelola selama kurang lebih 15 tahun lama nya. Di
kawasan Panenjoan terdapat sebuah situs yang dikenal sebagai
Batu Kasur, yakni sebuah batu yang menyerupai kasur lengkap
dengan bantal.

Gambar 4 Batu Kasur
Sumber: dok. Pribadi

Menurut penuturan pengelola, bahwa batu tersebut telah
ada sejak lama dan terbentuk secara alami. Namun, cerita yang
berkembang di kalangan para ketua desa menyebutkan hal yang
berbeda bahwa pad masa lampau pernah ada seseorang yang
bermalam di Panenjoan dan dari peristiwa tersebut terbentuklah
Batu Kasur.

Selain Batu Kasur, di Panjenoan juga terdapat banyak batu
besar lainnya yang diyakini memiliki nilai spiritual tertentu.
Beberapa di antaranya bahkan digunakan sebagai tempat
meditasi. Oleh karena hal itu, masyarakat percaya bahwa batu-
batu tersebut tidak boleh disentuh atau diinjak sembarangan,

sebab akan mendatangkan bala pada orang yang melakukannya.

97



3) Ritus dan Upacara Adat

Ritus dalam Islam pada dasarnya adalah semua bentuk
praktik keberagaman, baik berupa perilaku atau upacara-
upacara keagamaan yang pelaksanaanya sudah diatur atau
disusun sedemikian rupa. Ritus ini bisa berupa sebagai bentuk
penyembahan, pengabdian atau pelayanan, ketundukan, dan
ekspresi rasa syukur, yang lahir dari seorang hamba kepada
Tuhannya dalam rangka merealisasikan ajaran-ajarannya dan
menjalankan hidup secara religius menuju klaim saleh dan
takwa.

Hal ini diperkuat oleh pendapat menurut (Ulya, 2013, p. 199)
Ritus atau ritual keagamaan secara umum, termasuk ritus dalam
Islam, di dalamnya pasti melibatkan perilaku (action) dan atau
upacara-upacara keagamaan (ceremonies) dalam rangka berdoa,
memuji, mengabdi kepada Tuhan, zat yang suci dan disucikan.
Pelaksanaannya kadang-kadang secara berkelompok, tetapi
sering juga dilaksanakan secara individual, pada waktu-waktu
yang telah ditentukan (bisa harian — mingguan — bulanan -
tahunan), pada tempat-tempat tertentu (walaupun yang ini
tidak mutlak), selalu diuulang-ulang secara terus-menerus.

a) Ngalaksa
Ngalaksa merupakan salah satu tradisi yang berasal dari
Kecamatan Rancakalong dan telah dilaksanakan secara
turun-temurun hingga saat ini. Secara harfiah, ngalaksa
dapat diartikan sebagai suatu jenis makanan. Karena tradisi
ini diwujudkan dalam bentuk upacara pembuatan makanan
dari tepung beras yang dicampur dengan kelapa, apu, dan
garam, kemudian semua bahan itu direbus menggunakan air
daun combrang. Seluruh rangkaian upacara, dari awal
hingga akhir akan diiringi oleh musik tarawangsa yang
menambah nuansa sakral dan khidmat.

98



Kata laksa sendiri memiliki dua makna, yakni dalam bentuk
benda dan kiasan. Dalam wujud benda, laksa merujuk pada
makanan hasil olahan. Sementara itu dalam wujud kiasan,
kata ini berhubungan dengan kata laksana yang berarti
tercapainya segala cita-cita. Dalam bahasa Sunda, kata laksa
diberi imbuhan awalan nga- dan akhiran -na atau -keun,
sehingga membentuk kata ngalaksa(nakeun) yang berarti
“melaksanakan”. Makna “melaksanakan” dalam konteks
tradisi ini adalah melaksanakan kewajiban untuk
mengungkapkan rasa Syukur dan berterimakasih kepada
Dewi Sri (Nyi Pohaci) sebagai lambang kesuburan dan
sumber kehidupan.

Di kecamatan Rancakalong, ritual ngalaksa dilaksanakan
secara bergiliran oleh 10 desa yang ada. Untuk Desa
Pasirbiru sendiri, tradisi ngalaksa terakhir kali dilaksanakan
pada tahun ini (tahun 2025), tepatnya di bulan Juli.
Kehadiran ritual ini juga tidak hanya menjadi simbol syukur
masyarakat atas hasil panen, tapi juga untuk memperkuat
identitas budaya lokal sekaligus menjaga keberlanjutan
tradisi warisan leluhur.

Ngalaksa sendiri dapat di masukan ke dalam beberapa
kategori. Pertama, sebagai adat istiadat karena mengandung
nilai-nilai tradisi masyarakat yang diwariskan secara turun-
temurun. Kedua, sebagai ritual yang berkaitan dengan
ungkapan rasa syukur dan penghormatan terhadap Nyi
Pohaci. Ketiga, dalam pelaksanaan kegiatan ini juga
melibatkan kesenian, yaitu musik tarawangsa, yang

merupakan bagian tak terpisahkan dari rangkaian upacara.

99



b) Hajat Buruan

Hajat Buruan merupakan salah satu tradisi tahunan
masyarakat Desa Pasirbiru yang biasanya dilaksanakan pada
bulan Safar. Tradisi ini dilakukan di rumah warga, salah
satunya di Dusun Cimanglid, dengan melibatkan
masyarakat sekitar. Unsur penting dalam prosesi ini adalah
pangdangdan (serumpun dengan daun dan rempah yang
diikat) kegiatan itu dipercaya oleh masyarakat sebagai
simbol perlindungan dari hal buruk. Tujuan utama
dilaksanakannya hajat buruan yaitu untuk memohon
perlindungan kepada Tuhan sekaligus menjadi ungkapan
rasa syukur atas segala limpahan berkah yang telah
diberikan.

c) Hajat Golong

Hajat Golong merupakan tradisi masyarakat Desa Pasirbiru
yang dilaksanakan setiap bulan Safar, tepatnya pada malam
tanggal 9 menuju 10. Tradisi ini diyakini berasal dari kakek
Nek Engkar dengan tujuan agar hajat dan usaha masyarakat
berjalan lancar serta bisa mempererat silaturahmi warga.
Ritual Hajat Golong dimulai dengan Hajat Tanjung di
makam leluruh, lalu dilanjutkan prosesi utama dengan
kupat gulung sebagai simbol kebersamaan. Acara diiringi
dengan kesenian tarawangsa dan diakhiri dengan ritual
ngirebkeun, yaitu prosesi membawa padi dan perlengkapan
lain ke ruangan khusus atau masyarakat Desa Pasirbiru
sering menyebutnya dengan sebutan Goah. Hal tersebut

menjadi sebuah wujud syukur dan harapan keberkahan.

100



d) Cangkaruk Mulud

Cangkaruk mulud adalah tradisi peringatan Maulid Nabi
Muhammad SAW yang dilaksanakan setiap tanggal 12
Rabiul Awwal. Tradisi ini berupa pengambilan segenggam
nasi (cangkaruk) yang telah dibacakan sholawat dan doa, lalu
ditaburkan sebagai bentuk tolak bala dan doa keselamatan.

Acara dimulai dengan ngariung tumpeng, di mana
masyarakat membawa tumpeng, garam, dan minyak kelapa
sebagai bahan utama. Semua tumpeng disejajarkan di depan
pembawanya, lalu dilaksanakan prosesi doa: ijab qabul,
pembacaan syahadat, doa kepada Allah SWT, sholawat
kepada Nabi Muhammad SAW, serta doa untuk arwah
leluhur. Doa yang akan dibacakan pada proses ngariung
tumpeng adalah sebagai berikut.

“Lalodjaakum rosulun min anpusikum ajijun alaikum bil muminin
raupurrohim, Laillaha ilalloh alaihi tawakaltu wahua robul arsil adim,
sodakolohu aliyul adhim, Nasdako rosula nabiyul karim, wanahu
alamakila robuna wasjukna waalikuna, syaidina wangusman lajuhidina
walhamdulillahi robil alamin,lla hadoroti muharomati, warohmati man
bbalago risolati wa’ala  rohmana tawakasopa gumita wajala
dulumatiwanara sadhu ibadika wajaeni ibadika syaidina wadukirina
wamaulana Muhamad sholalohu alaihi wasalim, warodiallohu ta’ala. Min
kuli shihalati rosulillahi ajmain, amin.

Allohuma inaka nahdu duritan mauludin nabiyul karim,allohuma ina
nasaluka ridoka nabiyil mustopa wa’alaihi wasohbihi ahlilmidqi muslimin
muslimat mukminin mukminat nabawina minal zanati quprin, liyadihi
inaka Qobulan”

(Dalam bacaan ini berkumpul untuk mengambil sebagian
tumpeng dan biasanya bagian ujungnya, potongan ini merupakan
segala hajat atau doa baik yang diharapkan untuk terkabul)

Setelah doa maulid, sebagian tumpeng dipotong dan diambil
sebagai cangkaruk mulud. Ada dua bagian: yang pertama
dimakan bersama, sedangkan yang kedua dijemur, dibungkus,
lalu disimpan dilangit-langit rumah atau dapur sebagai penolak

101



bala. Sisa bahan berupa nasi, garam, dan minyak dapat dipakai
dalam kehidupan sehari-hari sebagai simbol keberkahan.
Terdapat doa juga pada proses potong tumpeng, yaitu sebagai
berikut.

“Warzukna biyalihi wagqfirlana waiyan wasarpan, Allohuma ina
tawakaltu rosulu ilaika nabiyil muhtar, wailaihi qohar waadalihi ahyar
washadati akbar waunta fierta dunuba minyalihiumahwati waajtawa
ajmiain  bainahu  pinari  Qur’an  tagobal  minmakodamnahu
minjami’iamaling  pil alamin, Ibrohim warohmana biruhmatika,
wagfirlana bimaqpiroti inaka anta azizul gopar.”

(mengambil lagi tumpeng sekepalan tangan lalu dibungkus
menjadi cangkaruk mulud) lalu membacakan doa selamat.

Adat Istiadat dan Praktik Kehidupan
Adat merupakan sebuah konsep kebudayaaan yang

melibatkan nilai-nilai kebudayaan, norma, agama, kebiasaan,
tradisi, lembaga atau kelompok, dan biasanya dilakukan pada
suatu wilayah serta aturan yang menjadi panduan dalam
berinteraksi dan hidup bersama. Adat istiadat sendiri
mencerminkan identitas suatu kelompok atau komunitas,
dengan mengikat diri dalam suatu pola kehidupan yang telah
terbentuk sejak dulu. Adat istiadat tentu tidak muncul begitu
saja, melainkan dipengaruhi oleh berbagai faktor. Contohnya
muncul karena pola tingkah laku seseorang yang kemudian
diikuti oleh orang lain atau sekelompok orang hingga saat ini.

Seperti yang dikungkapkan oleh (Muh. Fakhri Jamaluddin,
dkk 2021, p. 14) Kehidupan dari suatu masyarakat adat tentunya
berlandaskan pada cara, kebiasaan, nilai, dan norma yang
diajarkan turun temurun oleh leluhurnya kemudian dilakukan
secara berulang hingga menjadi kebiasaan. Kebiasaan tersebut
didasari oleh rasa memiliki sebuah jatidiri hingga terbentuk
sebuah adat istiadat. Keberadaan adat istiadat ini menjadi salah
satu pedoman kehidupan untuk masyarakat adat.

102



1) Tatanen

Tradisi pertanian masyarakat Sunda di Rancakalong
khususnya Desa Pasirbiru, merupakan suatu wujud harmonisasi
antara pengetahuan lokal dalam praktik bercocok tanam,
kepercayaan spiritual, serta penghormatan terhadap alam dan
leluhur. Proses bercocok tanam dimulai dari ngangler atau
ngancurkeun taneuh (mengulah tanah) hingga tandur (menanam
padi). Saat ini, siklus tanam padi hanya memakan waktu sekitar
tiga bulan berkat penggunaan varietas padi modern seperti
Ciherang Jumbo, berbeda dengan dulu yang harus menunggu
sampai enam bulan. Walaupun metode bercocok tanam sudah
berkembang, namun dari cara menanam tetap dipertahankan,
yaitu menanam harus tetap berjarak 27cm dan pemberian pupuk
secara bertahap.

Tidak hanya dalam proses menanam, namun dimensi
spiritual dalam pertanian pun diwujudkan melalui berbagai
upacara, seperti Nitipkeun, Mapag Ibu, dan Mapag Mipit, yang
merepresentasikan makna bumi sebagai “ibu” dan Tuhan
sebagai “Rama”, tempatnya manusia menitipkan rasa syukur
dan harapan. Selayaknya yang diucapkan oleh abah Oma pada
wawancara (28 Juli 2025): “Nitipkeun itu adalah mengucapkan
terimakasih setelah nanam. Berterimakasih jauhnya kepada
Tuhan, dekatnya kepada orang tua.” Dalam acara Mapag Mipit,
misalnya prosesi pemotongan lima batang padi dilakukan
dengan etem, alat tradisional yang dianggap sakral. Padi hasil
panen pertama tersebut kemudian diikat dengan daun kawung
dan disimpan di dalam goah sebagai simbol bahwa padi harus
dipupusti (dijaga dan dipelihara dengan hormat) karena sebagai
sumber kehidupan.

Sanggar di tepi sawah juga menjadi komunikasi simbolik

dengan leluhur, karena dihiasi dengan umbul-umbul kuning

103



dengan sesaji sebagai sedekah bagi karuhun. Abah Oma
menuturkan bahwa padi di Rancakalong diyakini berasal dari
Mataram, awalnya hanya dua biji yang berkembang berkat
penghormatan adat dan iringan seni tarawangsa. Dewi Sri (Nyi
Pohaci) dipercaya sebagai Dewi Padi yang kadang
menampakkan diri dalam wujud ular naga kepada orang yang
berhati suci. Terdapat pula sebuah ritual doa keliling sawah
sambil dzikir, pemasangan daun kawung, dan pembakaran
menyan menjadi simbol syukur sekaligus harmoni antara hasil

panen dan spiritualitas.

2) Pola Asuh dalam Kearifan Lokal Sunda

Hal yang menjadi penting disaat menjadi orang tua adalah
seorang Anak. Anak ialah individu yang tengah tumbuh
kembang di mana anak perlu perhatian yang khusus dari orang
tuanya. Pengasuhan tidak lebih dari metode atau metode yang
dipilih pendidik dalam membesarkan anak, termasuk cara
pendidik memperlakukan peserta didik. Seperti yang
diungkapkan oleh (Anisa Nabilasari, dkk, 2021, p. 53) “Keluarga
merupakan salah satu faktor eksternal yang mempengaruhi baik
buruknya perilaku anak dalam keluarga dan masyarakat.
Lingkungan keluarga ini merupakan proses pembentukan
watak/kepribadian anak.”

Oleh karena itu, dalam keluarga, fungsi orang tua memiliki
peran dan peran pengasuhan anak, seperti pengembangan
kepribadian, pengembangan karakter anak, pendidikan
kemandirian anak dan pembentukan karakter anak. Sementara
itu dalam budaya Sunda khususnya di Desa Pasirbiru, pola asuh
anak berlandaskan kearifan lokal dibagi dengan dua peran
utama dengan dua metode yang berbeda yaitu ayah penerapkan
pola “Nyaah Alam” (kasih sayang yang membentuk

104



kemandirian) dan ibu menerapkan pola “Nyaah Dulang” (kasih
sayang yang memenuhi kebutuhan fisik dan emosional).
Tumbuh kembang anak di Desa Pasirbiru dibagi menjadi
empat fase;
a) Piratu (0-5 tahun), yaitu diperlakukan seperti sebuah
telur yang dijaga sepenuh hati.
b) Pisatru (6-12 tahun), yaitu anak diarahkan untuk disiplin
hukum dan agama.
¢) Pimatru (13-18 tahun), yaitu diberi nasehat lembut dan
hukuman yang bersifat mendidik.
d) Sasama (18 tahun ke atas), diposisikan setara seperti

orang tua diajak berdiskusi dan mengambil keputusan.

3) Tradisi Nitipkeun

Tradisi nitipkeun merupakan adat agraris Sunda yang
diwariskan secara turun-temurun sebagai wujud rasa syukur
setelah menanam padi. Tradisi ini menjadi sebuah ungkapan
terimakasih kepada Tuhan (masyarakat menyebutnya dengan
Rama), leluhur, serta Ibu (bumi) sebagai sumber kesuburan.
Pelaksanaanya ditandai dengan pendirian sanggar di tepi sawah
yang dihiasi umbul-umbul kuning dan sesajen sebagai sedekah
bagi leluhur.

Bagian sakral pada tradisi ini sama seperti pada kegiatan
tatanen bahwa padi akan dipotong menggunakan alat etem
sebanyak lima batang pada padi pertama yang kemudian akan
diikat menggunakan daun kawung dan disimpan di dalam goah
sebagai simbol penghormatan terhadap padi sebagai sumber

kehidupan.

105



Pengetahuan Tradisional dan Teknologi Lokal
Keanekaragaman budaya di Indonesia ternyata tidak hanya

tampak dalam seni dan tradisi, tetapi juga tercermin dalam
kekayaam kulinernya, seperti yang diungkapkan oleh Minta
Harsanal & Maria Triwidayati:

“Makanan tradisional Indonesia sangat beragam, seiring dengan
beragamnya etnik dan wilayah multikulturalnya. Makanan
tradisional Indonesia mengandung beragam rempah-rempah,
memiliki aneka teknik memasak dan berbahan-bahan lokal yang
sebagian terpengaruh dari India, China, Timur Tengah, dan Eropa
(Kedutaan Besar Indonesia).”

1) Cemilan Tradisional Surabi

Salah satu kuliner tradisional khas Desa Pasirbiru adalah
Surabi, makanan berbentuk pipih bulat dengan pori-pori di
permukaanya. Surabi ini dibuat dari tepung beras atau terigu
yang dicampur santan dan ragi, lalu dimasak dalam cetakan
tanah liat di atas tungku kayu sehingga menghasilkan aroma
yang khas. Pada awalnya surabi ini hanya memiliki varian rasa
kinca (gula merah), oncom, dan telur. Namun seiring
perkembangan zaman, kini banyak orang yang mengeluarkan
rasa baru, seperti keju, sosis, coklat, atau suwir ayam. Surabi ini
tidak hanya dikonsumsi sehari-hari oleh masyarakat, namun

juga sebagai kuliner yang dijual sebagai identitas budaya lokal.

- 3
Gambar 5 Surabi Ma Umim di Pasirbiru
Sumber: Dok. Pribadi

106



2) Kerajinan Bambu Bongsang

Bongsang merupakan kerajinan bambu yang dibuat melalui
proses menenum bilah-bilah bambu menjadi wadah.
Tahapannya dimulai dari memotong, membersihkan, mencuci,
dan merendam bambu agar lebih tahan lama. Selanjutnya,
bambu diiris berukuran 2 x 30 cm yang disebut ngahua, lalu

dijemur hingga lentur sebelum akhirnya ditenun.

Gambar 6 Bongsang
Sumber: Dok. antarafoto.com (2025)

3) Teknologi Tradisional Hawu dan Etem

Gambar 7 Hawu milik Abah Oma
Sumber: Dok. Pribadi

107



Hawu adalah kompor tradisional yang biasa digunakan
masyarakat Sunda dalam memasak. Hawu sendiri terbuah dari
batu pasir yang dicor dan dibentuk menyerupai tungku dengan
lubang-lubang untuk memasukkan kayu bakar. Hawu juga
dikenal sebagai pusat kebersamaan keluarga saat berkumpul di

cuaca dingin dan menikmati hangat dari api bersama.

Gambar 8 Etem alat untuk memotong padi
Sumber: Dok. Pribadi

Etem merupakan alat tradisional masyarakat Sunda yang
khusus dibuat untuk memotong padi. Alat ini terbuat dari bilah
logam pipih yang disematkan pada pegangan kayu kecil
seukuran segenggam tangan orang dewasa. Bilah logamnya
dibuat tersembunyi ke bagian dalam pegangan, dengan tujuan
tidak terlihat tajam yang mencolok seperti sabit. Cara
menggunakannya pun cukup mudah, cukup dengan
menggenggam padi lalu menekan batangnya ke bilah etem
hingga terpotong.

Seni dan Kesenian Tradisional
Menurut Jennifer Lindsay bahwa kesenian tradisional,

adalah suatu bentuk seni yang bersumber dan berakar serta
dirasakan sebagai milik sendiri oleh masyarakat lingkungannya.

108



Pengolahannya didasarkan atas cita-cita  masyarakat
pendukungnya. Kesenian non-tradisional, dalam beberapa
bidang seni sering disebut kesenian “modern”, yaitu sebagai
suatu bentuk seni yang penggarapannya didasarkan atas cita
rasa baru di kalangan masyarakat pendukungnya. Cita rasa baru
ini adalah umumnya hasil pembaruan atau penemuan (inovasi
atau sebagai akibat adanya pengaruh dari luar dan bahkan
sering pula ada yang bersumber dari cita rasa “barat”. (Jennifer
Lindsay, 1991, p. 40).

1) Kuda Renggong

Kuda Renggong merupakan kesenian khas Sumedang yang
menampilkan kuda yang dapat menari. Seni ini pertama kali
muncul pada 1910 oleh Mama Sukira dengan tokoh terkemuka
Eyang Sipan. Awalnya digunakan dalam prosesi khitanan,
namun pada saat ini kuda renggong juga sering ada pada acara
pernikahan atau penyambutan tamu.

Di Pasirbiru kesenian ini masih dilestarikan oleh komunitas
sebagai contoh di Sanggar Putra Rawit (didirikan pada tahun 1995)
yang aktif mengikuti berbagai perlombaan, serta Yayasan Kuda
Renggong Sumedang yang berdiri sejak 1970-an dengan Mang Aper
sebagai ketua. Namun, eksistensi Kuda Renggong pada saat ini
sedang menghadapi tantangan, terutama faktor ekonomi yang
membuat minat dan jumlah penampil kian menurun.

2) Kesenian Reak

Seni reak berasal dari kecamatan Rancakalong, Kabupaten
Sumedang, Jawab Barat. Pada awalnya, seni reak berfungsi sebagai
media ritual yang erat kaitannya dengan penyebaran Islam,
digunakan untuk mengundang masyarakat berkumpul sehingga
para sesepuh dapat menyampaikan ajaran agama. Menurut bapak
Mamat, bahwa reak ini diadaptasi dari kesenian Reog Ponorogo dan

kemudian mengalami elaborasi dengan bajidoran.

109



Gambar 9 Kesenian Reak Desa Pasirbiru
Sumber: Dok. Pribadi

Namun pada saat ini reak ditampilkan pada berbagai hajatan
seperti khitanan maupun ritual pertanian mapag ibu.
Pertunjukan ini memadukan unsur tari, musik, dan topeng
dengan ikon utama bangbarongan, penari bertopeng kepala
hewan dari karung gobi dan kayu, dihiasi rambut rapia. Musik
pengiring terdiri atas kendang, gong, suling, kentungan,
tarompet Sunda, serta vokal sinden, dari semua alat musik
tersebut menghasilkan suasana yang meriah sekaligus sakral.

3) Kesenian Tarawangsa

Tarawangsa merupakan kesenian tradisional yang erat
kaitannya dengan upacara ritual keagamaan, khususnya
penghormatan terhadap Keursa Nyai dan Dewi Kesuburan. Di
wilayah Desa Pasirbiru, tarawangsa masih dipertahankan
sebagai bagian dari ritual adat, seperti hajat golong, ngalaksa,
dan ngabubur suro. Pertunjukan ini dipandang sakral karena
tidak hanya bersifat untuk hiburan, tapi juga sebagai wujud
ungkapan rasa syukur kepada Tuhan Yang Maha Esa serta
penghormatan kepada para Nabi dan karuhun (leluhur).

110



Gambar 10 Tarawangsa di Dusun Cimanglid RW 06
Sumber: Dok. Pribadi

Di Dusun Cimanglid RW 06, ritual tarawangsa masih rutin
dilaksanakan, salah satunya di rumah Emak Ekrang. Tradisi
tarawangsa ini terdapat dua tokoh penting yaitu Abah Ita dan
Abah Mamat yang berperan dalam menjaga kesinambungan
kesenian sekaligus nilai spiritual yang terkandung di dalamnya.
Pertunjukan ini dimainkan bersama dengan alat musik jentreng
yaitu alat musik petik berdawai tujuh yang terbuat dari kayu.
Kedua alat musiknya menggunakan tangga nada pelog dengan
pola nada da-mi-na-ti-la. Alunan musiknya juga dikenal syahdu,
mediatif, dan penuh simbolisme.

Pada pelaksanaannya dimulai setelah shalat isya, sekitar
pukul 19.00 WIB. Upacara dipimpin oleh seorang wali puhun
atau saehu yang memulai prosesi dengan membakar kemenyan
dan melantunkan mantra. Mantra tersebut berisi rasa syukur
kepada Tuhan, penghormatan kepada para Rasul, serta
permohonan berkah dari para leluhur.

Sejak awal prosesi, musik tarawangsa telah mengalun
dengan lagu pembuka pangambat. Tahapan berikutnya adalah

Ngalungsurkeun atau prosesi menurunkan ibu padi (ikatan

111



padi) dengan iringan lagu Panimbang yang bernuansa
meninabobokan (mengalun sehingga membuat mengantuk).
Selanjutnya seorang sesepuh membawa pakaian Dewi Sri
beserta keris dengan diiringi lagu Pamapag. Bersama dengan
rombongan wanita yang membawa perlengkapan ritual yaitu
bunga-bungaan, minyak kepala, daun hanjuang, pangradinan
beras berhiaskan uang logam, beras ketan (pulut) daun sirih
(tek-tek) di atasnya. Semua perlengkapan tersebut kemudian
diarak mengelilingi area upacara sebelum prosesi tarawangsa
akan dilaksanakan.

4) Seni ukir sebagai produk kreatif

Di Dusun Ciseupa, Pasirbiru, terdapat seorang seniman
bernama Agus yang telah berkarya selama lebih dari sepuluh
tahun. Beliau menghasilkan berbagai karya seni ukir berupa
patung dan aksesoris dengan tema yang terinspirasi dari
kesenian lokal, seperti tarawangsa dan reak. Menariknya
kemampuan Agus dalam memahat diperoleh dalam proses

belajar secara otodidak (belajar mandiri).

Gambar 11 karya seni ukir milik Agus
Sumber: dok. Pribadi

112



Permainan Rakyat dan Olahraga Tradisional
Bermain merupakan aktivitas utama yang dilakukan anak

setiap harinya. Hal itu karena dunia anal-anak adalah dunia

bermain permainan yang sering dilakukan oleh anak-anak di

Desa Pasirbiru merupakan permainan tradisional seperi sondah,

bekel, lompat tali, dsb. Anak-anak tidak pernah lepas dari

permainan, seperti yang dikatakan (Kovacevic dan Opic, 2014, p.

135) menyatakan bahwa permainan tradisional merupakan

bagian yang tak terpisahkan dari masa kanak-kanak yang

menjadi warisan nenek moyang kini hampir punah.

1) Kaulinan barudak: sondah, egrang, bekel, lompat tali.

a)

b)

Sondah merupakan permainan tradisional anak-anak
yang dimainkan di atas petak-petak bernomor yang
digambar di atas tanah. Permainan ini dilakukan
dengan cara melompati setiap kotak yang digambar
menggunakan satu kaki. Saat melompat, pemain
harus menghindari kotas yang diberi tanda gacuk
(batu kecil).

Egrang merupakan permainan yang membutuhkan
tingkat fokus yang tinggi, karena pemain harus
menginjak dua batang bambu yang dibuat tinggi dan
berjalan menggunakan bambu tersebut, sehingga harus
bisa menjaga keseimbangan dengan sangat baik.

Bekel merupakan permainan yang membutuhkan
satu bola karet seukuran segenggam tangan dan 10
kerang atau masyarakat menyebutnya dengan
sebutan kuwuk. Mekanismenya adalah
memantulkan bola ke udara sambil mengambil biji
bekel sesuai tahapan yang telah ditentukan,
kemudian menangkap kembali bola sebelum

memantul lebih dari sekali.

113



d) Lompat tali merupakan permainan tradisional
melompati tangkaian karet gelang sepanjang
mungkin. Walaupun tidak dijelaskan secara
langsung, permainan lompat tali digolongkan
sebagai permainan tradisional karena sempat
menjadi favorit anak-anak pada tahun 70-an hingga
80-an serta mengandung nilai budaya yang

diwariskan dari generasi ke generasi.

2) Pencak Silat

Ibing penca atau pencak silat merupakan seni bela diri yang
dipadukan dengan unsur pertunjukan. Di Desa Pasirbiru,
tradisi ini mulai berkembang sejak 1963 dan kini dilestarikan
oleh Abah Aca melalui perguruan Sinar Pusaka Mulya.
Awalnya hadir sebagai kebutuhan bela diri masyarakat
Rancakalong, ibing penca kemudian berkembang menjadi
seni pertunjukan yang ditampilkan pada acara sunatan,
pernikahan, hari kemerdekaan, hiburan rakyat.

Gerakan penca ibing bervariasi antarperguruan, biasanya
dengan hitungan 5 atau 7, dan diiringi musik tradisional
berupa kendang, terompet, dan gong. Tingkatan pesilat
ditandai dengan sabuk berwarna hijau, kuning, dan merah
sesuai dengan usia dan kemampuan. Selain itu, ibing penca
juga diketahui mengandung filosofi spiritual, seperti makna
lima rukun Islam, enam rukun iman, serta ajaran menjaga

silaturahmi dan hubungan dengan Tuhan.

Bahasa sebagai Identitas Lokal: Bahasa Sunda
Desa Pasirbiru yang berada di wilayah Sumedang termasuk

dalam kawasan kebudayaan Sunda, sehingga bahasa Sunda

menjadi bahasa ibu sekaligus alat komunikasi utama masyarakat

114



Desa Pasirbiru sejak masa Kerajaan Sunda. Di keseharian, warga
menggunakan undak-usuk basa, yaitu tingkatan bahasa yang
mencerminkan tata krama. Basa lemes dipakai saat
berkomunikasi dengan sesepuh atau tokoh adat sebagai bentuk
penghormatan, sedangkan basa loma digunakan dengan teman
sebaya atau keluarga dekat. Namun, dewasa ini bahasa Sunda
mulai mengalami sebuah pergeseran, terutama di kalangan
anak-anak yang lebih sering menggunakan bahasa Indonesia

dan semakin jarang mengenal basa lemes atau basa buhun.

PENUTUP
Keseluruhan objek pemajuan kebudayaan yang terdapat di

Desa Pasirbiru mulai dari tradisi, kesenian, bahasa, kuliner,
hinggal teknologi tradisional menunjukkan kekayaan warisan
budaya yang hidup dalam keseharian masyarakat. Nilai-nilai
tersebut bukan hanya berfungsi sebagai identitas dan jati diri
kolektif, tapi juga sebagai potensi strategis yang dapat
dikembangkan untuk memperkuat ketahanan budaya, sekaligus
mendukung pembangunan sosial dan ekonomi masyarakat di
era modern.

Upaya pemajuan kebudayaan di Desa Pasirbiru perlu
diarahkan tidak hanya pada perlindungan dan pengembangan
objek pemajuan kebudayaan (OPK), tetapi juga pada penerapan
teori cultural sustainability atau keberlanjutan budaya. Secara
konseptual, pelestarian kebudayaan di Desa Pasirbiru sebaiknya
diarahkan pada tiga strategi berkelanjutan:

1. Perlindungan nilai dan praktik budaya melalui

dokumentasi digital, pendidikan muatan lokal, dan
regenerasi pelaku seni muda.

2. Pemanfaatan budaya sebagai modal ekonomi kreatif.

115



3. Penguatan tata kelola budaya berkelanjutan, yaitu
membangun system kelembagaan di tingkat desa yang
mampu menjaga keseimbangan antara aspek sakral

budaya dengan tuntutan modernisasi.

Dengan strategi penerapan teori cultural sustainability, Desa
Pasirbiru tidak hanya menjadi ruang pelestarian budaya, tetapi
juga menjadi sebuah laboratorium sosial di mana warisan
budaya dan inovasi masa kini dapat hidup berdampingan secara

harmonis.

REFERENSI
Geertz, C. (1963). Agricultural Involution: The Process of

Ecological Change in Indonesia. Berkeley, CA. University of
California Press.

Jamaludin, F. M., Hadian, D. S. M., & Nugraha, A. (2021).
IDENTIFIKASI PELAKSANAAN TRADISI MASYARAKAT
ADAT DITINJAU DARI PENGEMBANGAN PARIWISATA
DI KAMPUNG NAGA. Jurnal Hopitality dan Pariwisata, 7(2),
10 -21.

Koentjaraningrat. (2011). Pengantar Antropologi. Jakarta: PT.
Rineka Cipta.

Lindsay, J. (1991). Klasik Kitsch Kontemporer Sebuah Studi
Tentang Seni Pertunjukan Jawa, Gajah Mada University
Press, Yogyakarta.

Murgiyanto, S. (2004). Tradisi dan Inovasi, Beberapa Masalah
Tari di Indonesia. Wedatama Widya Sastra, Jakarta.

Nabilasari. A., Yuningsih, D., Ilahiya, F. N., Sulisiyani, S.,
Badriah, M., (2021). Penerapan Pola Asuh Terhadap
Pembentukan Karakter Anak di Desa Kertaharja. Proceedings
UIN Sunan Gunung Djati Bandung, 1(50), 53 — 65.

116



Rohmah, S. (2019). MENCIPTAKAN DESA SWASEMBADA DI
ERA MILLENIAL. Jurnal Mahasiswa Administrasi Negara
(JMAN), 3(3), 103 - 110.

Rustan, E., & Munawir, A. (2020). Eksistensi Permainan
Tradisional pada Generasi Digital Natives diLuwu Raya dan
Pengintegrasiannya ke dalam Pembelajaran. Jurnal
Pendidikan dan Kebudayaan, 5(2), 181-196.

Supriatin, Y. M. (2012). Tradisi Lisan Dan Identitas Bangsa: Studi
Kasus Kampung Adat Sinarresmi, Sukabumi. Patanjala.
Jurnal Penelitian Sejarah Dan Budaya, 4(3), 407.

Ulya. (2013). RITUS DALAM KEBERAGAMAAN ISLAM:
RELEVANSI RITUS DALAM KEHIDUPAN MASA KINI.
Fikrah, 1(1), 199.

Utomo, C. B., & Kurniawan, G. F. (2017). Bilamana Tradisi Lisan
Menjadi Media Pendidikan Ilmu Sosial di Masyarakat
Gunungpati. Harmony, 2(2), 168-184.

Wahyu H, Agung., & Rukiyati. (2022). Studi literatur: Permainan
tradisional sebagai media alternatif stimulasi perkembangan
anak usia dini. Jurnal Pendidikan Anak, 11(2), 109-120.

Wibowo, A. B. (2022). EKSISTENSI TRADISI LISAN SEBAGAI
SUMBER SEJARAH LOKAL. ESTORIA, 3(1), 394.

117



118



