
 

177 

SISTEM PAMALI DALAM KEHIDUPAN 

MASYARAKAT DESA CIBUNGUR: 

STUDI ETNOGRAFI KEARIFAN LOKAL 

DI KECAMATAN RANCAKALONG 

KABUPATEN SUMEDANG 
 

 

 

Rufus Goang Swaradesy, Isza Reggyna PNA., 

M. Fauzan Syafiq, Jasmine Kahla, Kalista Apriliani, 

Khalista Zullya R., Putri Ayu L., Navida Audy S., 

Sandy Suwarsa, Hanna Puspita, Fatih Ikhwani M., 

Alif Hamdu H., Hayckal Habyb A., Rommy Romansyah, 

Tuti Rosmiati, Ganjar, Farid Rahman MI., 

Dika Anjasmara, Rival Alvian, Sang Padi NQ., 

Rania Salsabila, Zahrina Auni S., M. Anugerah Fajar M., 

Dewi Balqis D., Amelia Nur P., Zikra Aulia, 

Ayoulia Samantha, Dina N. Ajijah 

 

 

  



 

178 

PENDAHULUAN 

Kearifan lokal sebagai sistem pengetahuan tradisional yang 

dimiliki oleh masyarakat Indonesia telah menjadi perhatian 

serius dalam kajian antropologi dan sosiologi budaya (Amelia et 

al., 2025; Sartini, 2004). Salah satu manifestasi kearifan lokal yang 

masih bertahan hingga saat ini adalah sistem pamali atau 

larangan adat yang mengatur berbagai aspek kehidupan 

masyarakat tradisional (Nurdiansah, 2017; Sugara & Perdana, 

2021). Pamali, dalam konteks budaya Sunda, bukan sekadar 

rangkaian larangan tanpa makna, melainkan representasi dari 

sistem nilai, norma sosial, dan mekanisme kontrol yang telah 

terinternalisasi dalam kehidupan masyarakat selama berabad-

abad (Arif & Listiana, 2023). 

Desa Cibungur di Kecamatan Rancakalong, Kabupaten 

Sumedang, merupakan salah satu komunitas masyarakat Sunda 

yang masih mempertahankan sistem pamali dalam kehidupan 

sehari-hari. Keunikan sistem pamali di Desa Cibungur terletak 

pada kompleksitas aturan yang mencakup aspek temporal 

(waktu), spasial (ruang), sosial, dan ekologis yang saling 

berkaitan membentuk suatu sistem kehidupan yang harmonis. 

Fenomena ini menarik untuk dikaji mengingat di era globalisasi 

dan modernisasi saat ini, banyak tradisi lokal yang mengalami 

erosi bahkan kepunahan akibat penetrasi nilai-nilai modern 

yang cenderung mengabaikan kearifan tradisional (Mahaswa & 

Syaja, 2025; Syakhsiyyah et al., 2025). 

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji secara mendalam 

sistem pamali dalam kehidupan masyarakat Desa Cibungur 

sebagai manifestasi kearifan lokal yang masih bertahan di era 

modern. Secara spesifik, penelitian ini bertujuan untuk: (1) 

mengidentifikasi dan mendokumentasikan berbagai jenis 

pamali yang masih dipraktikkan oleh masyarakat Desa 



 

179 

Cibungur; (2) menganalisis fungsi dan makna sosio-kultural dari 

setiap jenis pamali dalam konteks kehidupan sehari-hari 

masyarakat. 

Pemilihan topik penelitian tentang sistem pamali di Desa 

Cibungur didasari oleh fenomena persistensi tradisi pamali di 

tengah arus modernisasi yang menunjukkan adanya fungsi vital 

dalam menjaga keseimbangan ekosistem sosial dan lingkungan, 

serta karakteristik unik sistem pamali Cibungur yang berbeda 

dengan daerah lain, khususnya dalam hal larangan terhadap 

aktivitas tertentu pada hari-hari spesifik dan aturan ekologis 

pelestarian lingkungan. Minimnya dokumentasi akademis 

tentang sistem pamali di wilayah Sumedang, khususnya Desa 

Cibungur, membuat penelitian ini penting untuk mengisi 

kekosongan literatur tentang kearifan lokal masyarakat Sunda di 

daerah tersebut. Adanya kekhawatiran akan hilangnya 

pengetahuan tradisional ini seiring dengan modernisasi dan 

urbanisasi yang semakin masif di wilayah Jawa Barat membuat 

upaya dokumentasi dan analisis menjadi semakin urgent. 

Urgensi penelitian tentang sistem pamali di Desa Cibungur 

dapat dilihat dari beberapa perspektif. Dari segi preservasi 

budaya, sistem pamali merupakan warisan budaya tak benda 

yang terancam punah seiring dengan berkurangnya transmisi 

pengetahuan antar generasi. Kondisi ini juga terjadi di berbagai 

desa di Jawa Barat, termasuk di wilayah Sumedang. 

Dari perspektif ekologis, sistem pamali seringkali 

mengandung nilai-nilai konservasi lingkungan yang sangat 

relevan dengan isu-isu kontemporer seperti perubahan iklim 

dan degradasi lingkungan (Maridi, 2015). Larangan menebang 

pohon tertentu, pengaturan waktu aktivitas pertanian, dan 

pembatasan eksploitasi sumber daya alam yang terkandung 

dalam sistem pamali dapat menjadi alternatif solusi untuk 



 

180 

masalah-masalah lingkungan modern (Junaidin et al., 2019). 

Selain itu, dari sudut pandang sosial-antropologis, sistem 

pamali berfungsi sebagai mekanisme kontrol sosial yang efektif 

dalam menjaga harmoni dan ketertiban masyarakat. Dalam 

konteks masyarakat modern yang menghadapi berbagai 

masalah sosial seperti konflik horizontal, degradasi moral, dan 

individualisasi yang berlebihan, pemahaman terhadap sistem 

nilai tradisional seperti pamali dapat memberikan pembelajaran 

berharga tentang alternatif sistem governance berbasis kearifan 

lokal. 

Beberapa penelitian tentang sistem pamali dan kearifan lokal 

serupa telah dilakukan di berbagai daerah di Indonesia. 

(Kusaeri, 2017) dalam penelitiannya tentang sistem pamali di 

masyarakat Baduy menunjukkan bahwa larangan-larangan adat 

berfungsi sebagai mekanisme pelestarian lingkungan dan 

menjaga keseimbangan ekosistem. Hasil penelitiannya 

mengungkap bahwa sistem pamali tidak hanya berdimensi 

spiritual tetapi juga memiliki basis saintifik yang dapat 

dipertanggungjawabkan secara ekologis. Januariawan (2021) 

melakukan kajian komprehensif tentang kearifan lokal di 

berbagai daerah di Indonesia dan menemukan bahwa sistem 

larangan adat umumnya memiliki tiga fungsi utama: pelestarian 

lingkungan, kontrol sosial, dan transmisi nilai-nilai budaya. 

Penelitian ini memberikan kerangka teoretis yang penting untuk 

memahami fungsi sistem pamali dalam konteks yang lebih luas. 

Studinya tentang pamali di masyarakat Sunda Cianjur 

mengidentifikasi 45 jenis pamali yang masih dipraktikkan dan 

menganalisis perubahan makna serta fungsinya dalam konteks 

modernisasi (Rusnandar, 2011). Temuan penelitian ini 

menunjukkan bahwa meskipun beberapa pamali mengalami 

modifikasi makna, fungsi dasarnya sebagai kontrol sosial dan 



 

181 

pelestarian lingkungan tetap bertahan. Penelitian etnobotani 

tentang kearifan lokal masyarakat Sunda dalam pengelolaan 

hutan dan menemukan bahwa sistem pamali berperan penting 

dalam konservasi keanekaragaman hayati (Izan, 2025). 

Penelitian mereka mengungkap korelasi positif antara 

kepatuhan terhadap pamali dengan tingkat kelestarian 

ekosistem hutan di wilayah penelitian. Penelitian tentang 

transformasi kearifan lokal di era digital menganalisis 

bagaimana sistem pamali beradaptasi dengan perkembangan 

teknologi dan perubahan sosial (Pratama, n.d.). Temuan 

penelitiannya menunjukkan bahwa masyarakat 

mengembangkan interpretasi baru terhadap pamali tradisional 

untuk tetap relevan dengan kondisi kontemporer. 

Meskipun telah ada beberapa penelitian tentang sistem 

pamali di berbagai daerah, penelitian tentang sistem pamali di 

Desa Cibungur memiliki beberapa aspek kebaruan yang 

signifikan. Pertama, penelitian ini merupakan studi etnografi 

mendalam pertama yang secara khusus mengkaji sistem pamali 

di wilayah Rancakalong, Sumedang, sehingga memberikan 

kontribusi baru dalam pemetaan kearifan lokal masyarakat 

Sunda di daerah tersebut. Kedua, penelitian ini mengungkap 

karakteristik unik sistem pamali Cibungur yang memiliki 

struktur temporal yang sangat spesifik, dimana setiap hari 

dalam seminggu memiliki larangan dan anjuran tersendiri. 

Fenomena ini berbeda dengan sistem pamali di daerah lain yang 

umumnya tidak memiliki struktur temporal yang sekompleks 

dan sistematis seperti di Cibungur. Ketiga, penelitian ini 

mengintegrasikan perspektif ekologi politik dalam analisis 

sistem pamali, khususnya dalam mengkaji bagaimana aturan-

aturan ekologis tradisional bernegosiasi dengan kebijakan 

pembangunan modern dan tekanan ekonomi kontemporer. 



 

182 

Pendekatan ini memberikan dimensi analisis yang lebih 

komprehensif dibandingkan penelitian-penelitian sebelumnya 

yang cenderung fokus pada aspek antropologis semata. 

Penelitian ini merupakan jenis penelitian Kualitatif dengan 

pendekatan etnografi partisipatif. Peneliti melakukan 

pendalaman terhadap sistem pamali sebagai manisfestasi 

kearifan lokal masyarakat desa Cibungur. Teknik pengumpulan 

data dilakukan melalui observasi partisipan untuk mengamati 

praktik pamali dalam kehidupan sehari-hari; wawancara 

mendalam dengan informan kunci yang terdiri dari sesepuh 

desa, tokoh pemerintahan, tokoh masyarakat yang masih 

mempraktikkan pamali, serta generasi muda untuk memahami 

perpektif lintas generasi; serta dokumentasi untuk merekam 

berbagai jenis pamali yang ada. Teknik analisis data 

menggunakan analisis deskriptif interpretatif dengan 

mengkategorikan pamali menjadi tiga dimensi utama yakni 

dimensi temporal, dimensi spasial ekologis, dan personal sosial. 

Validasi data dilakukan dengan cara triangulasi sumber dengan 

cara mengkonfirmasi informasi dari berbagai informan, 

triangulasi metode dengan menggunakan berbagai macam 

teknik pengumpulan data, serta dilakukan konfirmasi atas hasil 

interpretasi kepada masyarakat untuk menjaga kevaliditasan 

hasil interpretasi data. 

 

ISI 

Sekilas tentang Desa Cibungur 

Desa Cibungur merupakan sebuah desa yang berlokasi di 

ujung timur laut wilayah Kecamatan Rancakalong, berbatasan 

langsung dengan Kecamatan Tanjungmedar dengan jarak 

sekitar enam kilometer dari pusat kecamatan. Secara geografis, 

desa ini dikelilingi oleh Desa Tanjungwangi Kecamatan 



 

183 

Tanjungmedar di sisi utara, Desa Cigentur dan Desa 

Gunturmekar Kecamatan Tanjungkerta di sisi timur, Desa 

Sukamaju dan Desa Sukahayu di sisi selatan, serta Desa 

Pangadegan di sebelah barat. Secara administratif, Desa 

Cibungur terbagi ke dalam tiga dusun yaitu Dusun 

Babakanbandung, Dusun Pasirhuni dan Dusun Cipicung, 

dengan 8 RW dan 25 RT. 

Desa Cibungur memiliki sejarah panjang yang dimulai sejak 

zaman penjajahan Belanda hingga kemerdekaan Republik 

Indonesia. Pada tahun 1948, desa ini mengalami peristiwa 

traumatis ketika dibumihanguskan oleh tentara Republik 

Indonesia karena dituduh sebagai basis DI/TII, sehingga 

wilayahnya ditutup dan penduduknya menyebar ke berbagai 

daerah. Setelah lima tahun, Desa Cibungur dibuka kembali dan 

masyarakat diperbolehkan menggarap lahannya, hingga pada 

tahun 1978 memiliki pemerintahan sendiri setelah dilakukan 

pemekaran wilayah Desa Pangadegan. 

Berdasarkan data Kecamatan Rancakalong tahun 2014, Desa 

Cibungur berstatus sebagai pedesaan dengan klasifikasi desa 

swasembada madya. Secara topografis, desa ini memiliki 

bentang permukaan berupa lereng perbukitan dengan 

ketinggian kantor desa sekitar 765 meter di atas permukaan laut. 

Luas wilayah desa mencapai 525 hektar yang terdistribusi untuk 

lahan pertanian seluas 406,98 hektar (77,52%), lahan kehutanan 

59,85 hektar (11,40%), lahan pemukiman dan pekarangan 51,29 

hektar (9,77%), serta sisanya 6,82 hektar (1,30%) untuk fasilitas 

umum dan pekuburan. 

Pada tahun 2013, Desa Cibungur dihuni oleh 3.293 jiwa yang 

terdiri dari 1.710 laki-laki dan 1.583 perempuan dengan 1.024 

kepala keluarga, menciptakan kepadatan penduduk sebesar 195 

jiwa per kilometer persegi. Mayoritas penduduk bekerja di 



 

184 

sektor pertanian sebagai petani maupun buruh tani, sementara 

sebagian kecil lainnya bekerja di sektor jasa, transportasi, 

perdagangan, konstruksi dan industri. Sektor pertanian menjadi 

sumber pokok kehidupan masyarakat dengan produk utama 

berupa padi dari lahan pesawahan yang sebagian masih 

menggunakan sistem pengairan non-teknis, selain itu juga 

menghasilkan jagung, ubi kayu, ubi jalar, kacang tanah, berbagai 

jenis buah-buahan, sayur-sayuran seperti cabai besar, kacang 

merah, bawang daun, dan sawi. Masyarakat juga 

mengembangkan peternakan dengan memelihara sapi, kerbau, 

ayam kampung, ayam broiler, bebek, kambing, domba, angsa, 

burung puyuh, dan kelinci. Dalam bidang seni budaya, Desa 

Cibungur memiliki berbagai kesenian tradisional seperti calung, 

pencak silat, rampak sekar, sisingaan depok, debus, dan 

beberapa jenis tarian. 

 

Pamali dan Kearifan Lokal Sebagai Pondasi Nilai 

Kemasyarakatan 

Pamali, dalam konteks budaya Sunda, merupakan sistem 

larangan atau tabu yang telah mengakar kuat dalam kehidupan 

masyarakat tradisional selama berabad-abad (Widiastuti, 2015). 

Istilah pamali berasal dari bahasa Sunda yang secara harfiah 

berarti "tidak boleh" atau "terlarang," namun makna filosofisnya 

jauh lebih mendalam daripada sekadar larangan semata. Pamali 

merepresentasikan pengetahuan kolektif masyarakat yang 

terakumulasi melalui pengalaman empiris panjang dalam 

berinteraksi dengan lingkungan alam dan sosial. Sebagai bagian 

integral dari kearifan lokal, pamali berfungsi sebagai mekanisme 

regulasi perilaku yang bertujuan menjaga keharmonisan 

hubungan antara manusia dengan alam, sesama manusia, dan 

dengan dimensi spiritual yang diyakini masyarakat. 



 

185 

Kearifan lokal sendiri dapat dipahami sebagai sistem 

pengetahuan, nilai, dan praktik yang dimiliki oleh suatu 

komunitas yang terbentuk melalui proses pembelajaran 

berkelanjutan dalam berinteraksi dengan lingkungan tempat 

mereka hidup (Nadlir, 2016). Dalam konteks ini, pamali menjadi 

salah satu manifestasi konkret dari kearifan lokal yang 

mencerminkan pemahaman holistik masyarakat terhadap 

kehidupan. Sistem pamali lahir dari hasil observasi sistematis 

masyarakat terhadap pola-pola alam, siklus kehidupan, dan 

konsekuensi dari berbagai tindakan manusia terhadap 

lingkungannya. 

Secara fungsional, pamali memiliki dimensi multi-aspek 

yang saling berkaitan. Pertama, dimensi ekologis, dimana 

pamali sering kali berfungsi sebagai instrumen konservasi 

lingkungan. Larangan menebang pohon tertentu, pembatasan 

waktu penangkapan ikan, atau aturan tentang penggunaan 

lahan, secara tidak langsung menjaga keseimbangan ekosistem 

dan mencegah eksploitasi berlebihan terhadap sumber daya 

alam yang ada. Kedua, dimensi sosial, dimana pamali berperan 

sebagai mekanisme kontrol sosial yang mengatur interaksi antar 

individu dalam masyarakat. Aturan-aturan tentang waktu yang 

tepat untuk melakukan aktivitas tertentu, cara berperilaku 

dalam situasi spesifik, atau larangan melakukan tindakan yang 

dapat mengganggu keharmonisan sosial, semuanya 

berkontribusi dalam menjaga stabilitas sosial masyarakat. 

Ketiga, dimensi spiritual-kosmologis, dimana pamali 

mencerminkan pandangan masyarakat tentang hubungan 

antara dunia fisik dan metafisik. Banyak pamali yang berkaitan 

dengan kepercayaan terhadap kekuatan-kekuatan supernatural, 

penghormatan terhadap arwah leluhur, atau pemahaman 

tentang keseimbangan kosmis yang harus dijaga. Keempat, 



 

186 

dimensi pedagogis, dimana pamali berfungsi sebagai media 

transfer nilai dan pengetahuan antar generasi. Melalui narasi-

narasi yang menyertai pamali, anak-anak dan generasi muda 

belajar tentang nilai-nilai moral, etika lingkungan, dan prinsip-

prinsip kehidupan yang dianggap penting oleh masyarakat. 

Dalam praktiknya, sistem pamali seringkali 

dikomunikasikan melalui berbagai medium seperti cerita rakyat, 

pepatah, nyanyian tradisional, atau ritual-ritual adat. Metode 

transmisi ini tidak hanya memastikan keberlangsungan 

pengetahuan, tetapi juga memperkuat internalisasi nilai-nilai 

yang terkandung di dalamnya. Sanksi atas pelanggaran pamali 

dapat berupa konsekuensi supernatural yang dipercaya 

masyarakat misalnya akan terkena musibah, celaka, bahkan 

meninggal dunia, atau dampak ekologis yang nyata dirasakan 

oleh pelanggar seperti terjadinya bencana alam, dan sebagainya. 

Namun, di era modernisasi dan globalisasi saat ini, sistem 

pamali menghadapi tantangan serius. Penetrasi nilai-nilai 

modern, perubahan struktur ekonomi, urbanisasi, dan 

berkurangnya transmisi pengetahuan tradisional antar generasi 

telah menyebabkan erosi terhadap pemahaman dan praktik 

pamali. Banyak generasi muda yang tidak lagi memahami 

makna filosofis di balik larangan-larangan tradisional dan 

cenderung menganggapnya sebagai tahayul yang tidak relevan 

dengan kehidupan modern. 

Padahal, jika dikaji secara mendalam, banyak pamali yang 

memiliki basis keilmiahan yang dapat dipertanggungjawabkan 

secara rasional. Misalnya, larangan melakukan aktivitas tertentu 

pada waktu-waktu spesifik seringkali berkaitan dengan siklus 

alami yang optimal untuk kegiatan tersebut, atau aturan-aturan 

ekologis yang secara empiris terbukti efektif dalam menjaga 

keseimbangan lingkungan. 



 

187 

Pamali dan Kearifan Lokal di Desa Cibungur 

Desa Cibungur memiliki sistem pamali yang kompleks dan 

unik yang mengatur berbagai aspek kehidupan masyarakat. 

Sistem pamali ini dapat dikategorikan ke dalam tiga dimensi 

utama: pamali temporal (berkaitan dengan waktu), pamali 

spasial-ekologis (berkaitan dengan ruang dan lingkungan), dan 

pamali personal-sosial (berkaitan dengan individu dan 

masyarakat). Keseluruhan sistem pamali di Desa Cibungur 

mencerminkan pandangan hidup masyarakat Sunda yang 

holistik dalam memandang hubungan antara manusia, alam, 

dan dimensi spiritual. 

 

1) Pamali Temporal: Pengaturan Waktu Sakral dan Profan 

Masyarakat Desa Cibungur memiliki pemahaman yang 

sangat spesifik tentang dimensi temporal dalam kehidupan 

sehari-hari. Konsep waktu dipandang sebagai siklus yang 

memiliki karakteristik dan energi berbeda-beda yang 

mempengaruhi aktivitas manusia. Pemahaman ini 

termanifestasi dalam beberapa pamali yang mengatur aktivitas 

berdasarkan hari-hari tertentu dalam seminggu. Pamali tersebut 

antara lain: 

a) Pamali Malam Jumat. yang melarang keramaian dan 

kebisingan mencerminkan penghormatan terhadap 

malam yang dianggap sakral dalam tradisi Islam yang 

telah berintegrasi dengan kepercayaan lokal. Malam 

Jumat dipandang sebagai waktu untuk kontemplasi, 

ibadah, dan kedamaian spiritual. Larangan ini berfungsi 

sebagai mekanisme untuk menjaga ketenangan komunal 

yang memungkinkan setiap individu melakukan refleksi 

spiritual. Secara sosiologis, pamali ini juga berfungsi 

sebagai pengatur ritme kehidupan masyarakat, 



 

188 

menciptakan periode istirahat kolektif yang penting 

untuk kesehatan mental dan sosial komunitas. 

b) Pamali Hari Sabtu yang melarang aktivitas di lapangan 

desa dan segala bentuk pengobatan menunjukkan 

adanya konsep hari yang dianggap tidak kondusif untuk 

aktivitas-aktivitas tertentu. Lapangan desa sebagai ruang 

publik yang biasanya digunakan untuk kegiatan 

komunal seperti olahraga, pertemuan, atau upacara, 

tidak boleh digunakan pada hari Sabtu. Hal ini 

kemungkinan berkaitan dengan kepercayaan bahwa hari 

Sabtu memiliki energi yang tidak mendukung aktivitas 

kolektif yang membutuhkan harmonisasi sosial. 

Sementara larangan pengobatan pada hari Sabtu dapat 

diinterpretasikan sebagai pemahaman tradisional 

tentang siklus alami tubuh yang dianggap tidak optimal 

untuk proses penyembuhan pada hari tersebut. 

c) Pamali Hari Rabu yang melarang memotong rambut 

atau membeli barang dan pakaian menunjukkan adanya 

konsep hari yang tidak baik untuk aktivitas yang 

berkaitan dengan perubahan penampilan atau konsumsi 

material. Dalam kosmologi Jawa-Sunda, hari Rabu 

seringkali dikaitkan dengan energi yang tidak stabil atau 

transisional, sehingga tidak tepat untuk melakukan 

perubahan fisik atau mengambil keputusan material 

yang penting. 

d) Pamali Pembangunan yang mengharuskan dimulai pada 

hari Kamis mencerminkan pemahaman tentang timing 

yang tepat untuk memulai proyek-proyek penting. Hari 

Kamis dalam tradisi Jawa-Sunda sering dikaitkan 

dengan energi yang kondusif untuk memulai sesuatu 

yang baru, stabil, dan berkelanjutan. Pemilihan hari 



 

189 

Kamis untuk memulai pembangunan juga dapat 

dikaitkan dengan perhitungan praktis, dimana 

pembangunan yang dimulai pada hari Kamis akan 

memasuki hari kerja penuh pada hari Senin, sehingga 

memberikan momentum yang baik untuk kelancaran 

proyek. 

 

2) Pamali Spasial-Ekologis: Konservasi Lingkungan dan 

Identitas Budaya 

Dimensi spasial dan ekologis dalam sistem pamali Desa 

Cibungur menunjukkan kesadaran lingkungan yang tinggi dari 

masyarakat setempat. Pamali-pamali ini berfungsi sebagai 

instrumen konservasi tradisional yang efektif dalam menjaga 

keseimbangan ekosistem lokal. Pamali tersebut antara lain: 

a) Larangan Pertunjukan Wayang Golek. Di Desa Cibungur 

merupakan pamali yang unik dan menarik untuk dikaji. 

Wayang golek sebagai salah satu seni pertunjukan 

tradisional Sunda yang populer, ternyata dianggap tidak 

cocok atau bahkan berbahaya jika dipertunjukkan di 

wilayah Cibungur. Larangan ini kemungkinan berkaitan 

dengan sejarah traumatis desa yang pernah 

dibumihanguskan pada tahun 1948, dimana pertunjukan 

wayang golek mungkin pernah menjadi medium yang 

digunakan untuk penyampaian pesan-pesan politik atau 

ideologi tertentu yang berujung pada konflik. Selain itu, 

larangan ini juga dapat diinterpretasikan sebagai upaya 

masyarakat untuk mempertahankan identitas budaya 

yang spesifik dan berbeda dari daerah lain, dimana 

Cibungur memilih untuk mengembangkan kesenian 

lokal lainnya seperti calung, rampak sekar, atau 

sisingaan Depok. 



 

190 

b) Pamali Pohon Tangkal Teurep yang melarang 

penebangan pohon ini menunjukkan adanya spesies 

tertentu dalam tradisi lokal. Tangkal teurep 

(kemungkinan merujuk pada jenis pohon tertentu yang 

memiliki fungsi ekologis penting) dianggap sebagai 

pohon yang memiliki nilai spiritual dan ekologis tinggi. 

Larangan ini mencerminkan pemahaman masyarakat 

tentang pentingnya mempertahankan jenis-jenis pohon 

tertentu untuk menjaga keseimbangan ekosistem, 

mencegah erosi, atau sebagai habitat bagi fauna lokal. 

Secara spiritual, pohon-pohon tertentu sering dipandang 

sebagai tempat bersemayam makhluk halus atau 

memiliki kekuatan supernatural yang harus dihormati. 

c) Pamali Pohon Aren yang melarang penebangan 

sembarangan dan mengharuskan setiap pendatang 

menanam satu pohon aren merupakan contoh unggulan 

dari pengelolaan sumber daya berkelanjutan tradisional. 

Pohon aren (Arenga pinnata) memiliki nilai ekonomi dan 

ekologis yang tinggi bagi masyarakat pedesaan. Nira 

aren dapat diolah menjadi gula aren, daunnya untuk 

membuat atap, dan berbagai bagian lainnya memiliki 

kegunaan praktis. Kewajiban menanam pohon aren bagi 

pendatang berfungsi sebagai mekanisme reforestasi 

partisipatif yang memastikan keberlanjutan sumber daya 

dan sekaligus sebagai ritual integrasi sosial yang 

menunjukkan komitmen pendatang terhadap komunitas 

baru. 

 

 

 

 



 

191 

3) Pamali Personal-Sosial: Regulasi Individu dan Kohesi 

Komunitas 

Dimensi personal-sosial dalam sistem pamali Desa Cibungur 

mengatur perilaku individu dalam konteks kehidupan 

bermasyarakat. Pamali-pamali ini berfungsi sebagai mekanisme 

untuk menjaga keharmonisan sosial dan distribusi tanggung 

jawab komunal. Pamali terkait pamali personal-sosial di Desa 

Cibungur terlihat melalui Pamali Hari Kelahiran Selasa yang 

mewajibkan pemberian sumbangan atau sedekah dengan 

nominal kelipatan tiga merupakan contoh menarik dari 

kewajiban sosial yang dipersonalisasikan. Dalam kosmologi 

Jawa-Sunda, hari kelahiran seseorang dipercaya mempengaruhi 

karakter dan takdir hidupnya. Mereka yang lahir pada hari 

Selasa mungkin dipercaya memiliki karakteristik tertentu yang 

memerlukan penyeimbangan melalui tindakan charity atau 

kedermawanan. Angka tiga yang menjadi kelipatan wajib 

kemungkinan berkaitan dengan simbolisme spiritual, dimana 

angka tiga sering dianggap sebagai angka yang membawa 

keseimbangan dan kesempurnaan. 

Kewajiban ini juga berfungsi sebagai mekanisme 

mendistribusikan harta kekayaan dan penguatan solidaritas 

sosial. Masyarakat yang lahir pada hari Selasa secara otomatis 

menjadi kontributor dalam sistem komunitas yang saling 

membantu, sehingga terciptalah keadaan jaringan timbal balik 

yang memperkuat hubungan interaksi sosial. Nominal kelipatan 

tiga juga memberikan fleksibilitas bagi yang bersangkutan 

untuk menyesuaikan dengan kemampuan ekonomi mereka, 

sambil tetap memenuhi kewajiban spiritual dan sosial. 

 

 



 

192 

Strategi Adaptasi Masyarakat dalam Menjaga Pamali dan 

Kearifan Lokal di Desa Cibungur 

Masyarakat Desa Cibungur telah mengembangkan berbagai 

strategi adaptasi yang inovatif untuk mempertahankan sistem 

pamali dan kearifan lokal di tengah tekanan modernisasi dan 

globalisasi saat ini. Strategi-strategi ini mencerminkan 

kemampuan masyarakat untuk bernegosiasi antara tradisi dan 

perubahan zaman tanpa kehilangan esensi nilai-nilai budaya 

yang telah diwariskan secara turun-temurun. Beberapa strategi 

yang telah diterapkan masyarakat Cibungur antara lain: satu, 

melakukan reinterpretasi terhadap makna pamali agar tetap 

relevan dengan kondisi kontemporer. Masyarakat tidak lagi 

memandang pamali semata-mata sebagai larangan mistis, 

melainkan sebagai sistem pengetahuan yang memiliki basis 

rasional dan keilmiahan. Misalnya, pamali ekologis seperti 

larangan menebang pohon tangkal teurep dan aren kini 

dipahami sebagai praktik konservasi lingkungan yang sejalan 

dengan isu-isu lingkungan global seperti perubahan iklim dan 

penggundulan hutan. Demikian pula dengan pamali temporal, 

masyarakat mulai mengaitkan larangan melakukan aktivitas 

tertentu pada hari-hari spesifik dengan pemahaman tentang 

produktivitas dan efisiensi kerja. Pamali hari Sabtu yang 

melarang aktivitas di lapangan desa, misalnya, kini dipahami 

sebagai pentingnya memberikan waktu istirahat kolektif untuk 

kesehatan mental dan sosial komunitas, sebuah konsep yang 

sangat relevan dengan kajian psikologi sosial modern. 

Kedua, masyarakat Cibungur telah mengadaptasi cara 

penyampaian pengetahuan pamali dengan memanfaatkan 

berbagai medium yang lebih sesuai dengan karakteristik 

generasi muda. Selain metode tradisional melalui cerita rakyat, 

pepatah, dan ritual adat, masyarakat mulai mengintegrasikan 



 

193 

pamali dalam kegiatan-kegiatan komunal yang lebih menarik 

bagi anak muda seperti festival budaya, kompetisi kesenian 

tradisional, dan program pendidikan informal. Pendekatan 

partisipatif yang melibatkan masyarakat lokal sebagai peneliti 

kolaboratif, sebagaimana yang diterapkan dalam penelitian ini, 

juga menjadi strategi efektif untuk meningkatkan kesadaran dan 

keterlibatan masyarakat dalam mendokumentasikan tradisi 

mereka sendiri. Hal ini tidak hanya memperkuat rasa 

kepemilikan terhadap warisan budaya, tetapi juga membangun 

kapasitas lokal dalam pelestarian tradisi. 

Ketiga, strategi adaptasi yang cukup inovatif adalah 

mengintegrasikan praktik pamali dengan sistem ekonomi lokal. 

Pamali pohon aren yang mengharuskan setiap pendatang 

menanam satu pohon aren tidak hanya berfungsi sebagai 

mekanisme konservasi, tetapi juga sebagai investasi ekonomi 

jangka panjang. Pohon aren memiliki nilai ekonomi tinggi 

dengan berbagai produk yang dapat dihasilkan seperti gula 

aren, atap dari daun, dan produk turunan lainnya. Demikian 

pula dengan pengembangan kesenian lokal seperti pencak silat, 

calung, rampak sekar, dan sisingaan Depok sebagai alternatif 

dari wayang golek yang dilarang. Strategi ini tidak hanya 

mempertahankan identitas budaya yang spesifik, tetapi juga 

membuka peluang ekonomi kreatif melalui pariwisata budaya 

dan industri seni pertunjukan. 

Keempat, masyarakat Cibungur menunjukkan kemampuan 

bernegosiasi dengan kebijakan pembangunan modern. Mereka 

tidak menolak secara total modernisasi, melainkan berusaha 

mengintegrasikan nilai-nilai pamali dalam perencanaan 

pembangunan desa. Misalnya, dalam proyek-proyek 

infrastruktur, masyarakat tetap menerapkan pamali 

pembangunan yang mengharuskan dimulai pada hari Kamis, 



 

194 

sekaligus mengaitkannya dengan perhitungan praktis efisiensi 

kerja. 

Kelima, penggunaan pamali sebagai penanda identitas 

komunal yang membedakan Desa Cibungur dari daerah lain. 

Keunikan sistem pamali temporal yang sangat spesifik, dimana 

setiap hari dalam seminggu memiliki larangan dan anjuran 

tersendiri, dijadikan sebagai kebanggaan dan karakteristik khas 

yang harus dipertahankan. Hal ini menciptakan sense of belonging 

yang kuat di kalangan masyarakat dan motivasi untuk 

melestarikan tradisi. 

Keenam, masyarakat terlihat mampu menerapkan 

pendekatan yang inklusif dan fleksibel dalam implementasi 

pamali. Pamali hari kelahiran Selasa dengan kewajiban sedekah 

kelipatan tiga, misalnya, memberikan fleksibilitas bagi yang 

bersangkutan untuk menyesuaikan dengan kemampuan 

ekonomi mereka. Hal ini menunjukkan bahwa sistem pamali 

dapat beradaptasi dengan kondisi sosial-ekonomi yang beragam 

tanpa kehilangan esensi nilai-nilai dasarnya. 

 

PENUTUP 

Sistem pamali di Desa Cibungur merupakan manifestasi 

kearifan lokal yang kompleks dan unik, yang mengatur berbagai 

aspek kehidupan masyarakat melalui tiga dimensi utama: 

pamali temporal (berkaitan dengan waktu), pamali spasial-

ekologis (berkaitan dengan ruang dan lingkungan), dan pamali 

personal-sosial (berkaitan dengan individu dan masyarakat). 

Keunikan sistem pamali Cibungur terletak pada struktur 

temporal yang sangat spesifik, dimana setiap hari dalam 

seminggu memiliki larangan dan anjuran tersendiri, yang 

berbeda dengan sistem pamali di daerah Sunda lainnya. Sistem 

ini tidak hanya berfungsi sebagai larangan spiritual, melainkan 



 

195 

memiliki dimensi multifungsional yang meliputi instrumen 

konservasi lingkungan, mekanisme kontrol sosial, media 

transmisi nilai antar generasi, dan sarana menjaga keharmonisan 

hubungan antara manusia dengan alam serta dimensi spiritual. 

Masyarakat Desa Cibungur telah menunjukkan kemampuan 

adaptasi yang luar biasa dalam mempertahankan sistem pamali 

di tengah tekanan modernisasi dan globalisasi melalui berbagai 

strategi inovatif, seperti reinterpretasi makna pamali agar 

relevan dengan kondisi saat ini, diversifikasi medium transmisi 

pengetahuan, integrasi dengan sistem ekonomi lokal, dan 

negosiasi dengan kebijakan pembangunan modern. Penelitian 

ini membuktikan bahwa tradisi dan modernitas dapat hidup 

berdampingan secara harmonis melalui proses adaptasi yang 

kreatif dan berkelanjutan, sehingga warisan budaya tidak hanya 

terpelihara tetapi juga tetap relevan dalam menghadapi 

tantangan zaman. Temuan ini memberikan kontribusi signifikan 

bagi pemahaman kearifan lokal masyarakat Sunda dan dapat 

menjadi model untuk pelestarian budaya di daerah lain. 

 

REFERENSI 

Amelia, C., Kiani, P., & Sondakh, J. T. (2025). Antropologi Sosial 

dan Pelestarian Budaya Lokal di Era Globalisasi 

Multikultural. Jurnal Ilmiah Zona Psikologi, 7(3). 

Arif, I. F., & Listiana, A. (2023). Analisis peranan pamali 

masyarakat adat sunda terhadap perkembangan moral anak 

usia dini. JECED: Journal of Early Childhood Education and 

Development, 5(1), 31–53. 

Izan, A. (2025). Pemanfaatan Hasil Hutan Bukan Kayu berbasis 

Kearifan Lokal Masyarakat Baduy. Universitas Kuningan. 



 

196 

Januariawan, I. G. (2021). Fungsi kearifan lokal dalam menjaga 

kelestarian lingkungan hidup di Desa Penglipuran. Jurnal 

Penelitian Agama Hindu, 5(3), 130–143. 

Junaidin, S. P., Utaya, S., Astina, I. K., & Susilo, S. (2019). Tradisi 

“Pamali Manggodo” Masyarakat Adat Sambori dalam Prespektif 

Fenomenologi. Media Nusa Creative (MNC Publishing). 

Kusaeri, M. (2017). Kapamalian di Desa Kanekes Kecamatan 

Leuwidamar Kabupaten Lebak-Banten (Ulikan 

Etnopedagogi). LOKABASA, 9(2), 142–152. 

Mahaswa, R. K., & Syaja, A. (2025). Questioning local wisdom in 

Indonesian Indigenous research. Studies in History and 

Philosophy of Science, 112, 170–178. 

Maridi, M. (2015). Mengangkat budaya dan kearifan lokal dalam 

sistem konservasi Tanah dan Air. Seminar Nasional XII 

Pendidikan Biologi FKIP UNS 2015. 

Nadlir, N. (2016). Urgensi pembelajaran berbasis kearifan lokal. 

Jurnal Pendidikan Agama Islam (Journal of Islamic Education 

Studies), 2(2), 299–330. 

Nurdiansah, N. (2017). Budaya Pamali Sebagai Landasan 

Pembelajaran Lingkungan Di Sekolah Dasar (Studi Kasus 

Pada Masyarakat Adat Kampung Naga Tasikmalaya). 

Pedagogi, 4(1), 316815. 

Pratama, D. (n.d.). Paradigma Filsafat Transformatif Dalam 

Pengembangan Kearifan Lokal Di Era Digitalisasi. Ruang 

Kelas Sebagai Ruang Bebas: Media, Budaya, Dan Pemikiran Kritis 

Dalam Pendidikan Abad 21 (Sebuah Bunga Rampai), 85. 

Rusnandar, N. (2011). Uga sebagai memory kolektif masyarakat 

Sunda (Uga Sunda Community as a Collective Memory). 

Metasastra, 4(1), 55–67. 

Sartini, S. (2004). Menggali kearifan lokal Nusantara: Sebuah 

kajian filsafati. Jurnal Filsafat, 14(2), 111–120. 



 

197 

Sugara, H., & Perdana, T. I. (2021). Nilai moral dan sosial tradisi 

pamali di Kampung Adat Kuta sebagai pendidikan karakter. 

Edukasi: Jurnal Pendidikan, 19(1), 1–15. 

Syakhsiyyah, T., Safitri, D., & Sujarwo, S. (2025). Dampak 

Globalisasi Terhadap Perubahan Budaya Lokal pada 

Masyarakat. Jurnal Intelek Insan Cendikia, 2(6), 12421–12428. 

Widiastuti, H. (2015). Pamali dalam kehidupan masyarakat 

Kecamatan Cigugur Kabupaten Kuningan (kajian semiotik 

dan etnopedagogi). Lokabasa, 6(1). 

  

 

  



 

198 

 

  


