SISTEM PAMALI DALAM KEHIDUPAN
MASYARAKAT DESA CIBUNGUR:
STUDI ETNOGRAFI KEARIFAN LOKAL
DI KECAMATAN RANCAKALONG
KABUPATEN SUMEDANG

Rufus Goang Swaradesy, Isza Reggyna PNA.,
M. Fauzan Syafiq, Jasmine Kahla, Kalista Apriliani,
Khalista Zullya R., Putri Ayu L., Navida Audy S.,
Sandy Suwarsa, Hanna Puspita, Fatih Ikhwani M.,
Alif Hamdu H., Hayckal Habyb A., Rommy Romansyah,
Tuti Rosmiati, Ganjar, Farid Rahman MI.,
Dika Anjasmara, Rival Alvian, Sang Padi NQ.,
Rania Salsabila, Zahrina Auni S., M. Anugerah Fajar M.,
Dewi Balqis D., Amelia Nur P., Zikra Aulia,
Ayoulia Samantha, Dina N. Ajijah



PENDAHULUAN
Kearifan lokal sebagai sistem pengetahuan tradisional yang

dimiliki oleh masyarakat Indonesia telah menjadi perhatian
serius dalam kajian antropologi dan sosiologi budaya (Amelia et
al., 2025; Sartini, 2004). Salah satu manifestasi kearifan lokal yang
masih bertahan hingga saat ini adalah sistem pamali atau
larangan adat yang mengatur berbagai aspek kehidupan
masyarakat tradisional (Nurdiansah, 2017; Sugara & Perdana,
2021). Pamali, dalam konteks budaya Sunda, bukan sekadar
rangkaian larangan tanpa makna, melainkan representasi dari
sistem nilai, norma sosial, dan mekanisme kontrol yang telah
terinternalisasi dalam kehidupan masyarakat selama berabad-
abad (Arif & Listiana, 2023).

Desa Cibungur di Kecamatan Rancakalong, Kabupaten
Sumedang, merupakan salah satu komunitas masyarakat Sunda
yang masih mempertahankan sistem pamali dalam kehidupan
sehari-hari. Keunikan sistem pamali di Desa Cibungur terletak
pada kompleksitas aturan yang mencakup aspek temporal
(waktu), spasial (ruang), sosial, dan ekologis yang saling
berkaitan membentuk suatu sistem kehidupan yang harmonis.
Fenomena ini menarik untuk dikaji mengingat di era globalisasi
dan modernisasi saat ini, banyak tradisi lokal yang mengalami
erosi bahkan kepunahan akibat penetrasi nilai-nilai modern
yang cenderung mengabaikan kearifan tradisional (Mahaswa &
Syaja, 2025; Syakhsiyyah et al., 2025).

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji secara mendalam
sistem pamali dalam kehidupan masyarakat Desa Cibungur
sebagai manifestasi kearifan lokal yang masih bertahan di era
modern. Secara spesifik, penelitian ini bertujuan untuk: (1)
mengidentifikasi dan mendokumentasikan berbagai jenis

pamali yang masih dipraktikkan oleh masyarakat Desa

178



Cibungur; (2) menganalisis fungsi dan makna sosio-kultural dari
setiap jenis pamali dalam konteks kehidupan sehari-hari
masyarakat.

Pemilihan topik penelitian tentang sistem pamali di Desa
Cibungur didasari oleh fenomena persistensi tradisi pamali di
tengah arus modernisasi yang menunjukkan adanya fungsi vital
dalam menjaga keseimbangan ekosistem sosial dan lingkungan,
serta karakteristik unik sistem pamali Cibungur yang berbeda
dengan daerah lain, khususnya dalam hal larangan terhadap
aktivitas tertentu pada hari-hari spesifik dan aturan ekologis
pelestarian lingkungan. Minimnya dokumentasi akademis
tentang sistem pamali di wilayah Sumedang, khususnya Desa
Cibungur, membuat penelitian ini penting untuk mengisi
kekosongan literatur tentang kearifan lokal masyarakat Sunda di
daerah tersebut. Adanya kekhawatiran akan hilangnya
pengetahuan tradisional ini seiring dengan modernisasi dan
urbanisasi yang semakin masif di wilayah Jawa Barat membuat
upaya dokumentasi dan analisis menjadi semakin urgent.

Urgensi penelitian tentang sistem pamali di Desa Cibungur
dapat dilihat dari beberapa perspektif. Dari segi preservasi
budaya, sistem pamali merupakan warisan budaya tak benda
yang terancam punah seiring dengan berkurangnya transmisi
pengetahuan antar generasi. Kondisi ini juga terjadi di berbagai
desa di Jawa Barat, termasuk di wilayah Sumedang.

Dari perspektif ekologis, sistem pamali seringkali
mengandung nilai-nilai konservasi lingkungan yang sangat
relevan dengan isu-isu kontemporer seperti perubahan iklim
dan degradasi lingkungan (Maridi, 2015). Larangan menebang
pohon tertentu, pengaturan waktu aktivitas pertanian, dan
pembatasan eksploitasi sumber daya alam yang terkandung

dalam sistem pamali dapat menjadi alternatif solusi untuk

179



masalah-masalah lingkungan modern (Junaidin et al., 2019).

Selain itu, dari sudut pandang sosial-antropologis, sistem
pamali berfungsi sebagai mekanisme kontrol sosial yang efektif
dalam menjaga harmoni dan ketertiban masyarakat. Dalam
konteks masyarakat modern yang menghadapi berbagai
masalah sosial seperti konflik horizontal, degradasi moral, dan
individualisasi yang berlebihan, pemahaman terhadap sistem
nilai tradisional seperti pamali dapat memberikan pembelajaran
berharga tentang alternatif sistem governance berbasis kearifan
lokal.

Beberapa penelitian tentang sistem pamali dan kearifan lokal
serupa telah dilakukan di berbagai daerah di Indonesia.
(Kusaeri, 2017) dalam penelitiannya tentang sistem pamali di
masyarakat Baduy menunjukkan bahwa larangan-larangan adat
berfungsi sebagai mekanisme pelestarian lingkungan dan
menjaga keseimbangan ekosistem. Hasil penelitiannya
mengungkap bahwa sistem pamali tidak hanya berdimensi
spiritual tetapi juga memiliki basis saintifik yang dapat
dipertanggungjawabkan secara ekologis. Januariawan (2021)
melakukan kajian komprehensif tentang kearifan lokal di
berbagai daerah di Indonesia dan menemukan bahwa sistem
larangan adat umumnya memiliki tiga fungsi utama: pelestarian
lingkungan, kontrol sosial, dan transmisi nilai-nilai budaya.
Penelitian ini memberikan kerangka teoretis yang penting untuk
memahami fungsi sistem pamali dalam konteks yang lebih luas.
Studinya tentang pamali di masyarakat Sunda Cianjur
mengidentifikasi 45 jenis pamali yang masih dipraktikkan dan
menganalisis perubahan makna serta fungsinya dalam konteks
modernisasi (Rusnandar, 2011). Temuan penelitian ini
menunjukkan bahwa meskipun beberapa pamali mengalami

modifikasi makna, fungsi dasarnya sebagai kontrol sosial dan

180



pelestarian lingkungan tetap bertahan. Penelitian etnobotani
tentang kearifan lokal masyarakat Sunda dalam pengelolaan
hutan dan menemukan bahwa sistem pamali berperan penting
dalam konservasi keanekaragaman hayati (Izan, 2025).
Penelitian mereka mengungkap korelasi positif antara
kepatuhan terhadap pamali dengan tingkat kelestarian
ekosistem hutan di wilayah penelitian. Penelitian tentang
transformasi kearifan lokal di era digital menganalisis
bagaimana sistem pamali beradaptasi dengan perkembangan
teknologi dan perubahan sosial (Pratama, n.d.). Temuan
penelitiannya menunjukkan bahwa masyarakat
mengembangkan interpretasi baru terhadap pamali tradisional
untuk tetap relevan dengan kondisi kontemporer.

Meskipun telah ada beberapa penelitian tentang sistem
pamali di berbagai daerah, penelitian tentang sistem pamali di
Desa Cibungur memiliki beberapa aspek kebaruan yang
signifikan. Pertama, penelitian ini merupakan studi etnografi
mendalam pertama yang secara khusus mengkaji sistem pamali
di wilayah Rancakalong, Sumedang, sehingga memberikan
kontribusi baru dalam pemetaan kearifan lokal masyarakat
Sunda di daerah tersebut. Kedua, penelitian ini mengungkap
karakteristik unik sistem pamali Cibungur yang memiliki
struktur temporal yang sangat spesifik, dimana setiap hari
dalam seminggu memiliki larangan dan anjuran tersendiri.
Fenomena ini berbeda dengan sistem pamali di daerah lain yang
umumnya tidak memiliki struktur temporal yang sekompleks
dan sistematis seperti di Cibungur. Ketiga, penelitian ini
mengintegrasikan perspektif ekologi politik dalam analisis
sistem pamali, khususnya dalam mengkaji bagaimana aturan-
aturan ekologis tradisional bernegosiasi dengan kebijakan

pembangunan modern dan tekanan ekonomi kontemporer.

181



Pendekatan ini memberikan dimensi analisis yang lebih
komprehensif dibandingkan penelitian-penelitian sebelumnya
yang cenderung fokus pada aspek antropologis semata.
Penelitian ini merupakan jenis penelitian Kualitatif dengan
pendekatan  etnografi partisipatif. Peneliti melakukan
pendalaman terhadap sistem pamali sebagai manisfestasi
kearifan lokal masyarakat desa Cibungur. Teknik pengumpulan
data dilakukan melalui observasi partisipan untuk mengamati
praktik pamali dalam kehidupan sehari-hari; wawancara
mendalam dengan informan kunci yang terdiri dari sesepuh
desa, tokoh pemerintahan, tokoh masyarakat yang masih
mempraktikkan pamali, serta generasi muda untuk memahami
perpektif lintas generasi; serta dokumentasi untuk merekam
berbagai jenis pamali yang ada. Teknik analisis data
menggunakan analisis deskriptif interpretatif = dengan
mengkategorikan pamali menjadi tiga dimensi utama yakni
dimensi temporal, dimensi spasial ekologis, dan personal sosial.
Validasi data dilakukan dengan cara triangulasi sumber dengan
cara mengkonfirmasi informasi dari berbagai informan,
triangulasi metode dengan menggunakan berbagai macam
teknik pengumpulan data, serta dilakukan konfirmasi atas hasil
interpretasi kepada masyarakat untuk menjaga kevaliditasan

hasil interpretasi data.

ISI
Sekilas tentang Desa Cibungur
Desa Cibungur merupakan sebuah desa yang berlokasi di

ujung timur laut wilayah Kecamatan Rancakalong, berbatasan
langsung dengan Kecamatan Tanjungmedar dengan jarak
sekitar enam kilometer dari pusat kecamatan. Secara geografis,

desa ini dikelilingi oleh Desa Tanjungwangi Kecamatan

182



Tanjungmedar di sisi utara, Desa Cigentur dan Desa
Gunturmekar Kecamatan Tanjungkerta di sisi timur, Desa
Sukamaju dan Desa Sukahayu di sisi selatan, serta Desa
Pangadegan di sebelah barat. Secara administratif, Desa
Cibungur terbagi ke dalam tiga dusun vyaitu Dusun
Babakanbandung, Dusun Pasirhuni dan Dusun Cipicung,
dengan 8 RW dan 25 RT.

Desa Cibungur memiliki sejarah panjang yang dimulai sejak
zaman penjajahan Belanda hingga kemerdekaan Republik
Indonesia. Pada tahun 1948, desa ini mengalami peristiwa
traumatis ketika dibumihanguskan oleh tentara Republik
Indonesia karena dituduh sebagai basis DI/TII, sehingga
wilayahnya ditutup dan penduduknya menyebar ke berbagai
daerah. Setelah lima tahun, Desa Cibungur dibuka kembali dan
masyarakat diperbolehkan menggarap lahannya, hingga pada
tahun 1978 memiliki pemerintahan sendiri setelah dilakukan
pemekaran wilayah Desa Pangadegan.

Berdasarkan data Kecamatan Rancakalong tahun 2014, Desa
Cibungur berstatus sebagai pedesaan dengan klasifikasi desa
swasembada madya. Secara topografis, desa ini memiliki
bentang permukaan berupa lereng perbukitan dengan
ketinggian kantor desa sekitar 765 meter di atas permukaan laut.
Luas wilayah desa mencapai 525 hektar yang terdistribusi untuk
lahan pertanian seluas 406,98 hektar (77,52%), lahan kehutanan
59,85 hektar (11,40%), lahan pemukiman dan pekarangan 51,29
hektar (9,77%), serta sisanya 6,82 hektar (1,30%) untuk fasilitas
umum dan pekuburan.

Pada tahun 2013, Desa Cibungur dihuni oleh 3.293 jiwa yang
terdiri dari 1.710 laki-laki dan 1.583 perempuan dengan 1.024
kepala keluarga, menciptakan kepadatan penduduk sebesar 195
jiwa per kilometer persegi. Mayoritas penduduk bekerja di

183



sektor pertanian sebagai petani maupun buruh tani, sementara
sebagian kecil lainnya bekerja di sektor jasa, transportasi,
perdagangan, konstruksi dan industri. Sektor pertanian menjadi
sumber pokok kehidupan masyarakat dengan produk utama
berupa padi dari lahan pesawahan yang sebagian masih
menggunakan sistem pengairan non-teknis, selain itu juga
menghasilkan jagung, ubi kayu, ubi jalar, kacang tanah, berbagai
jenis buah-buahan, sayur-sayuran seperti cabai besar, kacang
merah, bawang daun, dan sawi. Masyarakat juga
mengembangkan peternakan dengan memelihara sapi, kerbau,
ayam kampung, ayam broiler, bebek, kambing, domba, angsa,
burung puyuh, dan kelinci. Dalam bidang seni budaya, Desa
Cibungur memiliki berbagai kesenian tradisional seperti calung,
pencak silat, rampak sekar, sisingaan depok, debus, dan

beberapa jenis tarian.

Pamali dan Kearifan Lokal Sebagai Pondasi Nilai
Kemasyarakatan
Pamali, dalam konteks budaya Sunda, merupakan sistem

larangan atau tabu yang telah mengakar kuat dalam kehidupan
masyarakat tradisional selama berabad-abad (Widiastuti, 2015).
Istilah pamali berasal dari bahasa Sunda yang secara harfiah
berarti "tidak boleh" atau "terlarang," namun makna filosofisnya
jauh lebih mendalam daripada sekadar larangan semata. Pamali
merepresentasikan pengetahuan kolektif masyarakat yang
terakumulasi melalui pengalaman empiris panjang dalam
berinteraksi dengan lingkungan alam dan sosial. Sebagai bagian
integral dari kearifan lokal, pamali berfungsi sebagai mekanisme
regulasi perilaku yang bertujuan menjaga keharmonisan
hubungan antara manusia dengan alam, sesama manusia, dan

dengan dimensi spiritual yang diyakini masyarakat.

184



Kearifan lokal sendiri dapat dipahami sebagai sistem
pengetahuan, nilai, dan praktik yang dimiliki oleh suatu
komunitas yang terbentuk melalui proses pembelajaran
berkelanjutan dalam berinteraksi dengan lingkungan tempat
mereka hidup (Nadlir, 2016). Dalam konteks ini, pamali menjadi
salah satu manifestasi konkret dari kearifan lokal yang
mencerminkan pemahaman holistik masyarakat terhadap
kehidupan. Sistem pamali lahir dari hasil observasi sistematis
masyarakat terhadap pola-pola alam, siklus kehidupan, dan
konsekuensi dari berbagai tindakan manusia terhadap
lingkungannya.

Secara fungsional, pamali memiliki dimensi multi-aspek
yang saling berkaitan. Pertama, dimensi ekologis, dimana
pamali sering kali berfungsi sebagai instrumen konservasi
lingkungan. Larangan menebang pohon tertentu, pembatasan
waktu penangkapan ikan, atau aturan tentang penggunaan
lahan, secara tidak langsung menjaga keseimbangan ekosistem
dan mencegah eksploitasi berlebihan terhadap sumber daya
alam yang ada. Kedua, dimensi sosial, dimana pamali berperan
sebagai mekanisme kontrol sosial yang mengatur interaksi antar
individu dalam masyarakat. Aturan-aturan tentang waktu yang
tepat untuk melakukan aktivitas tertentu, cara berperilaku
dalam situasi spesifik, atau larangan melakukan tindakan yang
dapat mengganggu keharmonisan sosial, semuanya
berkontribusi dalam menjaga stabilitas sosial masyarakat.

Ketiga, dimensi spiritual-kosmologis, dimana pamali
mencerminkan pandangan masyarakat tentang hubungan
antara dunia fisik dan metafisik. Banyak pamali yang berkaitan
dengan kepercayaan terhadap kekuatan-kekuatan supernatural,
penghormatan terhadap arwah leluhur, atau pemahaman
tentang keseimbangan kosmis yang harus dijaga. Keempat,

185



dimensi pedagogis, dimana pamali berfungsi sebagai media
transfer nilai dan pengetahuan antar generasi. Melalui narasi-
narasi yang menyertai pamali, anak-anak dan generasi muda
belajar tentang nilai-nilai moral, etika lingkungan, dan prinsip-
prinsip kehidupan yang dianggap penting oleh masyarakat.

Dalam praktiknya, sistem pamali seringkali
dikomunikasikan melalui berbagai medium seperti cerita rakyat,
pepatah, nyanyian tradisional, atau ritual-ritual adat. Metode
transmisi ini tidak hanya memastikan keberlangsungan
pengetahuan, tetapi juga memperkuat internalisasi nilai-nilai
yang terkandung di dalamnya. Sanksi atas pelanggaran pamali
dapat berupa konsekuensi supernatural yang dipercaya
masyarakat misalnya akan terkena musibah, celaka, bahkan
meninggal dunia, atau dampak ekologis yang nyata dirasakan
oleh pelanggar seperti terjadinya bencana alam, dan sebagainya.

Namun, di era modernisasi dan globalisasi saat ini, sistem
pamali menghadapi tantangan serius. Penetrasi nilai-nilai
modern, perubahan struktur ekonomi, urbanisasi, dan
berkurangnya transmisi pengetahuan tradisional antar generasi
telah menyebabkan erosi terhadap pemahaman dan praktik
pamali. Banyak generasi muda yang tidak lagi memahami
makna filosofis di balik larangan-larangan tradisional dan
cenderung menganggapnya sebagai tahayul yang tidak relevan
dengan kehidupan modern.

Padahal, jika dikaji secara mendalam, banyak pamali yang
memiliki basis keilmiahan yang dapat dipertanggungjawabkan
secara rasional. Misalnya, larangan melakukan aktivitas tertentu
pada waktu-waktu spesifik seringkali berkaitan dengan siklus
alami yang optimal untuk kegiatan tersebut, atau aturan-aturan
ekologis yang secara empiris terbukti efektif dalam menjaga

keseimbangan lingkungan.

186



Pamali dan Kearifan Lokal di Desa Cibungur
Desa Cibungur memiliki sistem pamali yang kompleks dan

unik yang mengatur berbagai aspek kehidupan masyarakat.
Sistem pamali ini dapat dikategorikan ke dalam tiga dimensi
utama: pamali temporal (berkaitan dengan waktu), pamali
spasial-ekologis (berkaitan dengan ruang dan lingkungan), dan
pamali personal-sosial (berkaitan dengan individu dan
masyarakat). Keseluruhan sistem pamali di Desa Cibungur
mencerminkan pandangan hidup masyarakat Sunda yang
holistik dalam memandang hubungan antara manusia, alam,

dan dimensi spiritual.

1) Pamali Temporal: Pengaturan Waktu Sakral dan Profan

Masyarakat Desa Cibungur memiliki pemahaman yang
sangat spesifik tentang dimensi temporal dalam kehidupan
sehari-hari. Konsep waktu dipandang sebagai siklus yang
memiliki  karakteristik dan energi berbeda-beda yang
mempengaruhi  aktivitas  manusia. = Pemahaman  ini
termanifestasi dalam beberapa pamali yang mengatur aktivitas
berdasarkan hari-hari tertentu dalam seminggu. Pamali tersebut
antara lain:

a) Pamali Malam Jumat. yang melarang keramaian dan
kebisingan mencerminkan penghormatan terhadap
malam yang dianggap sakral dalam tradisi Islam yang
telah berintegrasi dengan kepercayaan lokal. Malam
Jumat dipandang sebagai waktu untuk kontemplasi,
ibadah, dan kedamaian spiritual. Larangan ini berfungsi
sebagai mekanisme untuk menjaga ketenangan komunal
yang memungkinkan setiap individu melakukan refleksi
spiritual. Secara sosiologis, pamali ini juga berfungsi

sebagai pengatur ritme kehidupan masyarakat,

187



b)

d)

menciptakan periode istirahat kolektif yang penting
untuk kesehatan mental dan sosial komunitas.

Pamali Hari Sabtu yang melarang aktivitas di lapangan
desa dan segala bentuk pengobatan menunjukkan
adanya konsep hari yang dianggap tidak kondusif untuk
aktivitas-aktivitas tertentu. Lapangan desa sebagai ruang
publik yang biasanya digunakan untuk kegiatan
komunal seperti olahraga, pertemuan, atau upacara,
tidak boleh digunakan pada hari Sabtu. Hal ini
kemungkinan berkaitan dengan kepercayaan bahwa hari
Sabtu memiliki energi yang tidak mendukung aktivitas
kolektif yang membutuhkan harmonisasi sosial.
Sementara larangan pengobatan pada hari Sabtu dapat
diinterpretasikan sebagai pemahaman tradisional
tentang siklus alami tubuh yang dianggap tidak optimal
untuk proses penyembuhan pada hari tersebut.

Pamali Hari Rabu yang melarang memotong rambut
atau membeli barang dan pakaian menunjukkan adanya
konsep hari yang tidak baik untuk aktivitas yang
berkaitan dengan perubahan penampilan atau konsumsi
material. Dalam kosmologi Jawa-Sunda, hari Rabu
seringkali dikaitkan dengan energi yang tidak stabil atau
transisional, sehingga tidak tepat untuk melakukan
perubahan fisik atau mengambil keputusan material
yang penting.

Pamali Pembangunan yang mengharuskan dimulai pada
hari Kamis mencerminkan pemahaman tentang timing
yang tepat untuk memulai proyek-proyek penting. Hari
Kamis dalam tradisi Jawa-Sunda sering dikaitkan
dengan energi yang kondusif untuk memulai sesuatu
yang baru, stabil, dan berkelanjutan. Pemilihan hari

188



2)

Kamis untuk memulai pembangunan juga dapat
dikaitkan dengan perhitungan praktis, dimana
pembangunan yang dimulai pada hari Kamis akan
memasuki hari kerja penuh pada hari Senin, sehingga
memberikan momentum yang baik untuk kelancaran

proyek.

Pamali Spasial-Ekologis: Konservasi Lingkungan dan
Identitas Budaya

Dimensi spasial dan ekologis dalam sistem pamali Desa

Cibungur menunjukkan kesadaran lingkungan yang tinggi dari

masyarakat setempat. Pamali-pamali ini berfungsi sebagai

instrumen konservasi tradisional yang efektif dalam menjaga

keseimbangan ekosistem lokal. Pamali tersebut antara lain:

a)

Larangan Pertunjukan Wayang Golek. Di Desa Cibungur
merupakan pamali yang unik dan menarik untuk dikaji.
Wayang golek sebagai salah satu seni pertunjukan
tradisional Sunda yang populer, ternyata dianggap tidak
cocok atau bahkan berbahaya jika dipertunjukkan di
wilayah Cibungur. Larangan ini kemungkinan berkaitan
dengan sejarah traumatis desa yang pernah
dibumihanguskan pada tahun 1948, dimana pertunjukan
wayang golek mungkin pernah menjadi medium yang
digunakan untuk penyampaian pesan-pesan politik atau
ideologi tertentu yang berujung pada konflik. Selain itu,
larangan ini juga dapat diinterpretasikan sebagai upaya
masyarakat untuk mempertahankan identitas budaya
yang spesifik dan berbeda dari daerah lain, dimana
Cibungur memilih untuk mengembangkan kesenian
lokal lainnya seperti calung, rampak sekar, atau
sisingaan Depok.

189



b) Pamali Pohon Tangkal Teurep yang melarang

penebangan pohon ini menunjukkan adanya spesies
tertentu  dalam tradisi lokal. Tangkal teurep
(kemungkinan merujuk pada jenis pohon tertentu yang
memiliki fungsi ekologis penting) dianggap sebagai
pohon yang memiliki nilai spiritual dan ekologis tinggi.
Larangan ini mencerminkan pemahaman masyarakat
tentang pentingnya mempertahankan jenis-jenis pohon
tertentu untuk menjaga keseimbangan ekosistem,
mencegah erosi, atau sebagai habitat bagi fauna lokal.
Secara spiritual, pohon-pohon tertentu sering dipandang
sebagai tempat bersemayam makhluk halus atau
memiliki kekuatan supernatural yang harus dihormati.

Pamali Pohon Aren yang melarang penebangan
sembarangan dan mengharuskan setiap pendatang
menanam satu pohon aren merupakan contoh unggulan
dari pengelolaan sumber daya berkelanjutan tradisional.
Pohon aren (Arenga pinnata) memiliki nilai ekonomi dan
ekologis yang tinggi bagi masyarakat pedesaan. Nira
aren dapat diolah menjadi gula aren, daunnya untuk
membuat atap, dan berbagai bagian lainnya memiliki
kegunaan praktis. Kewajiban menanam pohon aren bagi
pendatang berfungsi sebagai mekanisme reforestasi
partisipatif yang memastikan keberlanjutan sumber daya
dan sekaligus sebagai ritual integrasi sosial yang
menunjukkan komitmen pendatang terhadap komunitas

baru.

190



3) Pamali Personal-Sosial: Regulasi Individu dan Kohesi
Komunitas

Dimensi personal-sosial dalam sistem pamali Desa Cibungur
mengatur perilaku individu dalam konteks kehidupan
bermasyarakat. Pamali-pamali ini berfungsi sebagai mekanisme
untuk menjaga keharmonisan sosial dan distribusi tanggung
jawab komunal. Pamali terkait pamali personal-sosial di Desa
Cibungur terlihat melalui Pamali Hari Kelahiran Selasa yang
mewajibkan pemberian sumbangan atau sedekah dengan
nominal kelipatan tiga merupakan contoh menarik dari
kewajiban sosial yang dipersonalisasikan. Dalam kosmologi
Jawa-Sunda, hari kelahiran seseorang dipercaya mempengaruhi
karakter dan takdir hidupnya. Mereka yang lahir pada hari
Selasa mungkin dipercaya memiliki karakteristik tertentu yang
memerlukan penyeimbangan melalui tindakan charity atau
kedermawanan. Angka tiga yang menjadi kelipatan wajib
kemungkinan berkaitan dengan simbolisme spiritual, dimana
angka tiga sering dianggap sebagai angka yang membawa
keseimbangan dan kesempurnaan.

Kewajiban ini juga berfungsi sebagai mekanisme
mendistribusikan harta kekayaan dan penguatan solidaritas
sosial. Masyarakat yang lahir pada hari Selasa secara otomatis
menjadi kontributor dalam sistem komunitas yang saling
membantu, sehingga terciptalah keadaan jaringan timbal balik
yang memperkuat hubungan interaksi sosial. Nominal kelipatan
tiga juga memberikan fleksibilitas bagi yang bersangkutan
untuk menyesuaikan dengan kemampuan ekonomi mereka,

sambil tetap memenuhi kewajiban spiritual dan sosial.

191



Strategi Adaptasi Masyarakat dalam Menjaga Pamali dan
Kearifan Lokal di Desa Cibungur
Masyarakat Desa Cibungur telah mengembangkan berbagai

strategi adaptasi yang inovatif untuk mempertahankan sistem
pamali dan kearifan lokal di tengah tekanan modernisasi dan
globalisasi saat ini. Strategi-strategi ini mencerminkan
kemampuan masyarakat untuk bernegosiasi antara tradisi dan
perubahan zaman tanpa kehilangan esensi nilai-nilai budaya
yang telah diwariskan secara turun-temurun. Beberapa strategi
yang telah diterapkan masyarakat Cibungur antara lain: satu,
melakukan reinterpretasi terhadap makna pamali agar tetap
relevan dengan kondisi kontemporer. Masyarakat tidak lagi
memandang pamali semata-mata sebagai larangan mistis,
melainkan sebagai sistem pengetahuan yang memiliki basis
rasional dan keilmiahan. Misalnya, pamali ekologis seperti
larangan menebang pohon tangkal teurep dan aren Kkini
dipahami sebagai praktik konservasi lingkungan yang sejalan
dengan isu-isu lingkungan global seperti perubahan iklim dan
penggundulan hutan. Demikian pula dengan pamali temporal,
masyarakat mulai mengaitkan larangan melakukan aktivitas
tertentu pada hari-hari spesifik dengan pemahaman tentang
produktivitas dan efisiensi kerja. Pamali hari Sabtu yang
melarang aktivitas di lapangan desa, misalnya, kini dipahami
sebagai pentingnya memberikan waktu istirahat kolektif untuk
kesehatan mental dan sosial komunitas, sebuah konsep yang
sangat relevan dengan kajian psikologi sosial modern.

Kedua, masyarakat Cibungur telah mengadaptasi cara
penyampaian pengetahuan pamali dengan memanfaatkan
berbagai medium yang lebih sesuai dengan karakteristik
generasi muda. Selain metode tradisional melalui cerita rakyat,

pepatah, dan ritual adat, masyarakat mulai mengintegrasikan

192



pamali dalam kegiatan-kegiatan komunal yang lebih menarik
bagi anak muda seperti festival budaya, kompetisi kesenian
tradisional, dan program pendidikan informal. Pendekatan
partisipatif yang melibatkan masyarakat lokal sebagai peneliti
kolaboratif, sebagaimana yang diterapkan dalam penelitian ini,
juga menjadi strategi efektif untuk meningkatkan kesadaran dan
keterlibatan masyarakat dalam mendokumentasikan tradisi
mereka sendiri. Hal ini tidak hanya memperkuat rasa
kepemilikan terhadap warisan budaya, tetapi juga membangun
kapasitas lokal dalam pelestarian tradisi.

Ketiga, strategi adaptasi yang cukup inovatif adalah
mengintegrasikan praktik pamali dengan sistem ekonomi lokal.
Pamali pohon aren yang mengharuskan setiap pendatang
menanam satu pohon aren tidak hanya berfungsi sebagai
mekanisme konservasi, tetapi juga sebagai investasi ekonomi
jangka panjang. Pohon aren memiliki nilai ekonomi tinggi
dengan berbagai produk yang dapat dihasilkan seperti gula
aren, atap dari daun, dan produk turunan lainnya. Demikian
pula dengan pengembangan kesenian lokal seperti pencak silat,
calung, rampak sekar, dan sisingaan Depok sebagai alternatif
dari wayang golek yang dilarang. Strategi ini tidak hanya
mempertahankan identitas budaya yang spesifik, tetapi juga
membuka peluang ekonomi kreatif melalui pariwisata budaya
dan industri seni pertunjukan.

Keempat, masyarakat Cibungur menunjukkan kemampuan
bernegosiasi dengan kebijakan pembangunan modern. Mereka
tidak menolak secara total modernisasi, melainkan berusaha
mengintegrasikan nilai-nilai pamali dalam perencanaan
pembangunan desa. Misalnya, dalam proyek-proyek
infrastruktur, =~ masyarakat tetap menerapkan pamali

pembangunan yang mengharuskan dimulai pada hari Kamis,

193



sekaligus mengaitkannya dengan perhitungan praktis efisiensi
kerja.

Kelima, penggunaan pamali sebagai penanda identitas
komunal yang membedakan Desa Cibungur dari daerah lain.
Keunikan sistem pamali temporal yang sangat spesifik, dimana
setiap hari dalam seminggu memiliki larangan dan anjuran
tersendiri, dijadikan sebagai kebanggaan dan karakteristik khas
yang harus dipertahankan. Hal ini menciptakan sense of belonging
yang kuat di kalangan masyarakat dan motivasi untuk
melestarikan tradisi.

Keenam, masyarakat terlihat mampu menerapkan
pendekatan yang inklusif dan fleksibel dalam implementasi
pamali. Pamali hari kelahiran Selasa dengan kewajiban sedekah
kelipatan tiga, misalnya, memberikan fleksibilitas bagi yang
bersangkutan untuk menyesuaikan dengan kemampuan
ekonomi mereka. Hal ini menunjukkan bahwa sistem pamali
dapat beradaptasi dengan kondisi sosial-ekonomi yang beragam

tanpa kehilangan esensi nilai-nilai dasarnya.

PENUTUP
Sistem pamali di Desa Cibungur merupakan manifestasi

kearifan lokal yang kompleks dan unik, yang mengatur berbagai
aspek kehidupan masyarakat melalui tiga dimensi utama:
pamali temporal (berkaitan dengan waktu), pamali spasial-
ekologis (berkaitan dengan ruang dan lingkungan), dan pamali
personal-sosial (berkaitan dengan individu dan masyarakat).
Keunikan sistem pamali Cibungur terletak pada struktur
temporal yang sangat spesifik, dimana setiap hari dalam
seminggu memiliki larangan dan anjuran tersendiri, yang
berbeda dengan sistem pamali di daerah Sunda lainnya. Sistem

ini tidak hanya berfungsi sebagai larangan spiritual, melainkan

194



memiliki dimensi multifungsional yang meliputi instrumen
konservasi lingkungan, mekanisme kontrol sosial, media
transmisi nilai antar generasi, dan sarana menjaga keharmonisan
hubungan antara manusia dengan alam serta dimensi spiritual.

Masyarakat Desa Cibungur telah menunjukkan kemampuan
adaptasi yang luar biasa dalam mempertahankan sistem pamali
di tengah tekanan modernisasi dan globalisasi melalui berbagai
strategi inovatif, seperti reinterpretasi makna pamali agar
relevan dengan kondisi saat ini, diversifikasi medium transmisi
pengetahuan, integrasi dengan sistem ekonomi lokal, dan
negosiasi dengan kebijakan pembangunan modern. Penelitian
ini membuktikan bahwa tradisi dan modernitas dapat hidup
berdampingan secara harmonis melalui proses adaptasi yang
kreatif dan berkelanjutan, sehingga warisan budaya tidak hanya
terpelihara tetapi juga tetap relevan dalam menghadapi
tantangan zaman. Temuan ini memberikan kontribusi signifikan
bagi pemahaman kearifan lokal masyarakat Sunda dan dapat

menjadi model untuk pelestarian budaya di daerah lain.

REFERENSI
Amelia, C,, Kiani, P., & Sondakh, J. T. (2025). Antropologi Sosial

dan Pelestarian Budaya Lokal di FEra Globalisasi
Multikultural. Jurnal llmiah Zona Psikologi, 7(3).

Arif, I. F., & Listiana, A. (2023). Analisis peranan pamali
masyarakat adat sunda terhadap perkembangan moral anak
usia dini. JECED: Journal of Early Childhood Education and
Development, 5(1), 31-53.

Izan, A. (2025). Pemanfaatan Hasil Hutan Bukan Kayu berbasis
Kearifan Lokal Masyarakat Baduy. Universitas Kuningan.

195



Januariawan, I. G. (2021). Fungsi kearifan lokal dalam menjaga
kelestarian lingkungan hidup di Desa Penglipuran. Jurnal
Penelitian Agama Hindu, 5(3), 130-143.

Junaidin, S. P., Utaya, S., Astina, I. K., & Susilo, S. (2019). Tradisi
“Pamali Manggodo” Masyarakat Adat Sambori dalam Prespektif
Fenomenologi. Media Nusa Creative (MNC Publishing).

Kusaeri, M. (2017). Kapamalian di Desa Kanekes Kecamatan
Leuwidamar Kabupaten Lebak-Banten (Ulikan
Etnopedagogi). LOKABASA, 9(2), 142-152.

Mahaswa, R. K., & Syaja, A. (2025). Questioning local wisdom in
Indonesian Indigenous research. Studies in History and
Philosophy of Science, 112, 170-178.

Maridi, M. (2015). Mengangkat budaya dan kearifan lokal dalam
sistem konservasi Tanah dan Air. Seminar Nasional XII
Pendidikan Biologi FKIP UNS 2015.

Nadlir, N. (2016). Urgensi pembelajaran berbasis kearifan lokal.
Jurnal Pendidikan Agama Islam (Journal of Islamic Education
Studies), 2(2), 299-330.

Nurdiansah, N. (2017). Budaya Pamali Sebagai Landasan
Pembelajaran Lingkungan Di Sekolah Dasar (Studi Kasus
Pada Masyarakat Adat Kampung Naga Tasikmalaya).
Pedagogi, 4(1), 316815.

Pratama, D. (n.d.). Paradigma Filsafat Transformatif Dalam
Pengembangan Kearifan Lokal Di Era Digitalisasi. Ruang
Kelas Sebagai Ruang Bebas: Media, Budaya, Dan Pemikiran Kritis
Dalam Pendidikan Abad 21 (Sebuah Bunga Rampai), 85.

Rusnandar, N. (2011). Uga sebagai memory kolektif masyarakat
Sunda (Uga Sunda Community as a Collective Memory).
Metasastra, 4(1), 55-67.

Sartini, S. (2004). Menggali kearifan lokal Nusantara: Sebuah
kajian filsafati. Jurnal Filsafat, 14(2), 111-120.

196



Sugara, H., & Perdana, T. I. (2021). Nilai moral dan sosial tradisi
pamali di Kampung Adat Kuta sebagai pendidikan karakter.
Edukasi: Jurnal Pendidikan, 19(1), 1-15.

Syakhsiyyah, T., Safitri, D., & Sujarwo, S. (2025). Dampak
Globalisasi Terhadap Perubahan Budaya Lokal pada
Masyarakat. Jurnal Intelek Insan Cendikia, 2(6), 12421-12428.

Widiastuti, H. (2015). Pamali dalam kehidupan masyarakat
Kecamatan Cigugur Kabupaten Kuningan (kajian semiotik
dan etnopedagogi). Lokabasa, 6(1).

197



198



