
 

199 

KETAHANAN BUDAYA SUNDA 

DI DESA PANGADEGAN 

KABUPATEN SUMEDANG MELALUI 

KERAJINAN LISUNG DALAM 

PUSARAN MODERNITAS 
 

 

 

Taufik Setyadi Aras 

 
 

 

  



 

200 

PENDAHULUAN 

Latar Belakang 

Indonesia, sebagai negara kepulauan, memiliki kekayaan 

budaya yang sangat beragam dan tersebar di seluruh Nusantara. 

Keberagaman budaya ini merupakan identitas nasional yang 

tidak ternilai harganya, namun juga sangat rentan terhadap 

dampak globalisasi dan modernisasi. Arus globalisasi yang 

ditandai dengan liberalisasi informasi, ekonomi, dan budaya 

telah menciptakan tantangan besar bagi kelestarian nilai-nilai 

lokal dan tradisi masyarakat adat (Smith, 2018). Transformasi 

global tidak hanya membawa kemajuan teknologi dan efisiensi 

ekonomi, tetapi juga membawa risiko hegemoni budaya global, 

yang seringkali mengancam kelangsungan praktik-praktik 

budaya tradisional dan kearifan lokal. Desakan homogenisasi 

nilai dan praktik konsumsi massal dapat mengakibatkan apa 

yang disebut sebagai commodity fiction, yaitu hilangnya makna 

otentik suatu benda budaya ketika diubah menjadi komoditas 

pasar (Greenwood, 1989). 

Globalisasi, sebagai sebuah proses multidimensi, tidak 

hanya menghadirkan integrasi ekonomi dan pertukaran 

informasi, tetapi juga menciptakan apa yang disebut Appadurai 

(1996) sebagai scapes—aliran global yang meliputi ethnoscapes, 

mediascapes, technoscapes, financescapes, dan ideoscapes. 

Dalam konteks ini, budaya lokal seperti yang ada di Desa 

Pangadegan tidak lagi berada dalam ruang yang terisolasi, tetapi 

terus-menerus berinteraksi dengan ideoscapes global seperti 

konsumerisme dan individualisme, serta mediascapes yang 

mempromosikan gaya hidup modern. Interaksi ini menciptakan 

apa yang oleh Bhabha (1994) disebut sebagai third space—ruang 

hibriditas di mana makna dan representasi budaya terus 

dinegosiasikan. Desa Pangadegan, dengan praktik 



 

201 

komodifikasi lisung-nya, merupakan contoh nyata dari third 

space ini, di mana yang "lokal" dan "global" tidak saling 

meniadakan, tetapi berdialog secara kreatif.  

Namun, ruang negosiasi ini sarat dengan ketimpangan 

kekuasaan. Hegemoni budaya, dalam pengertian Gramsci 

(1971), bekerja melalui persetujuan (consent) di mana nilai-nilai 

dominan (seperti efisiensi ekonomi dan standarisasi) secara 

halus menginternalisasi diri ke dalam praktik budaya lokal, 

seringkali tanpa disadari. Ketahanan budaya, oleh karena itu, 

bukan hanya soal preservasi, tetapi juga tentang kemampuan 

untuk mempertahankan hegemony dari budaya lokal itu 

sendiri—yakni, kemampuan untuk membuat nilai-nilai lokal 

tetap dipandang sebagai "yang wajar" dan "yang bermakna" oleh 

masyarakat pemiliknya, meski berada dalam tekanan nilai-nilai 

global.  

Dalam konteks ini, desa-desa yang masih memegang teguh 

kearifan lokal tidak hanya berfungsi sebagai penjaga warisan 

leluhur, tetapi juga sebagai laboratorium hidup untuk 

mempelajari strategi ketahanan budaya (cultural resilience) di 

abad ke-21 (Marfai, 2019). Konsep ketahanan budaya melampaui 

sekadar pelestarian pasif; ia didefinisikan sebagai kapasitas 

suatu budaya untuk mempertahankan dan mengembangkan 

identitas, nilai, dan praktik intinya, sambil beradaptasi secara 

dinamis dengan perubahan eksternal (Matarrita-Cascante & 

Luloff, 2008).  

Kabupaten Sumedang, Jawa Barat, dikenal sebagai salah satu 

pusat kebudayaan Sunda. Di balik popularitas Tahu Sumedang 

dan Ubi Cilembu, tersimpan komunitas-komunitas adat yang 

masih menjaga tradisi Sunda dalam bentuknya yang paling 

otentik, seringkali disebut sebagai Sunda Wiwitan atau Sunda 

Buhun. Salah satu wilayah yang menjadi episentrum dari 



 

202 

budaya ini adalah Kecamatan Rancakalong. Menurut Rosyadi 

(2015), masyarakat Rancakalong dikenal memiliki dialek bahasa, 

sistem kepercayaan, dan struktur sosial yang khas, yang 

membedakannya dari masyarakat Sunda Priangan pada 

umumnya. Kekhasan ini menciptakan cultural frontier yang 

unik, di mana nilai-nilai tradisi berinteraksi secara intensif 

dengan desakan modernisasi.  

Di wilayah Kecamatan Rancakalong inilah Desa Pangadegan 

berada. Desa Pangadegan menjadi kasus studi yang signifikan 

karena tidak hanya mempertahankan tradisi tetapi juga telah 

mengembangkannya menjadi tulang punggung ekonomi kreatif 

yang berkelanjutan. Fenomena unik yang menjadi pembeda 

Desa Pangadegan dengan desa lainnya adalah sinergi antara 

dimensi spiritual-budaya dengan dimensi ekonomi-produktif 

yang terwujud dalam kerajinan lisung (lesung) tradisional.  

Lisung, dalam kosmologi Sunda, bukan sekadar alat 

penumbuk padi. Ia adalah simbol kesuburan, kebersamaan 

(gotong royong), dan penghubung antara dunia manusia 

dengan Nyi Pohaci Sanghyang Asri (Dewi Padi) (Wessing, 2018). 

Nilai sakral ini menjadikan lisung sebagai objek ritual dalam 

berbagai upacara adat yang berkaitan dengan siklus pertanian. 

Produksi lisung di Pangadegan telah berlangsung secara turun-

temurun, menjadikan desa ini sebagai salah satu sentra kerajinan 

lisung.  

Yang menarik, aktivitas ekonomi ini tidak menggerus nilai 

sakral dari benda tersebut. Justru sebaliknya, permintaan pasar, 

termasuk untuk keperluan upacara adat di berbagai daerah dan 

sebagai objek estetika, telah mengukuhkan kembali nilai budaya 

yang melekat padanya (Rahayu, 2021). Proses komodifikasi 

budaya di Pangadegan menunjukkan model yang berbeda dari 

kritik teoritis: komodifikasi di sini justru menjadi alat untuk 



 

203 

melestarikan dan memperkuat identitas budaya. Masyarakat 

Pangadegan tidak hanya menjual sebuah produk kayu; mereka 

menjual sebuah narasi budaya, filosofi, dan keterampilan 

warisan leluhur. 

 

Rumusan Masalah dan Tujuan Penelitian 

Penelitian ini berusaha untuk mengisi celah yang seringkali 

memandang tradisi dan modernitas sebagai dua kutub yang 

berseberangan. Desa Pangadegan membuktikan bahwa kedua 

hal tersebut dapat berdialektika secara produktif. Berdasarkan 

latar belakang yang telah diuraikan, rumusan masalah dalam 

penelitian ini adalah: bagaimana masyarakat Desa Pangadegan, 

Kecamatan Rancakalong, Kabupaten Sumedang, membangun 

ketahanan budaya melalui pelestarian nilai-nilai Sunda dan 

komodifikasi kerajinan lisung tradisional dalam menanggapi 

tantangan globalisasi? 

Secara umum, tujuan penelitian ini adalah untuk 

menganalisis dan mendeskripsikan model ketahanan budaya 

yang dikembangkan oleh masyarakat Desa Pangadegan. 

Penelitian ini diharapkan dapat berkontribusi pada 

pengembangan ilmu antropologi budaya, sosiologi pedesaan, 

dan kajian ekonomi kreatif, khususnya dalam memahami teori 

ketahanan budaya (cultural resilience) dan komodifikasi budaya. 

Hasil penelitian ini diharapkan dapat menjadi bahan referensi 

akademik dan model konseptual bagi penelitian serupa di 

Indonesia. 

 

Metode Penelitian 

Metode penelitian yang digunakan adalah kualitatif dengan 

pendekatan etnografi. Pendekatan ini dipilih untuk 

memungkinkan pemahaman yang mendalam terhadap praktik-

praktik budaya dan sistem nilai yang mendasari aktivitas sosial 



 

204 

dan ekonomi masyarakat Pangadegan. Teknik pengumpulan 

data meliputi: 

1) Observasi partisipatif: peneliti terlibat langsung dalam 

proses produksi lisung dan kegiatan adat masyarakat 

untuk memahami konteks dan praktik sehari-hari. 

2) Wawancara mendalam: dilakukan dengan para tokoh 

masyarakat (adat dan formal), pengrajin lisung senior, 

generasi muda pengrajin, dan anggota masyarakat 

lainnya untuk menggali sistem nilai, filosofi, dan 

tantangan yang dihadapi. 

3) Studi pustaka: meliputi analisis dokumen-dokumen 

terkait sejarah desa, peraturan adat, serta data-data 

terkait produksi dan pemasaran lisung. 

Data yang terkumpul dianalisis secara deskriptif-kualitatif, 

dengan penekanan pada interpretasi simbolik dan struktur 

sosial yang membentuk ketahanan budaya desa. 

 

ISI  

1) Struktur Nilai Sunda sebagai Fondasi Ketahanan Budaya  

Hasil penelitian mengungkapkan bahwa fondasi utama 

ketahanan budaya Desa Pangadegan terletak pada internalisasi 

nilai-nilai Sunda yang masih menjadi living practice dalam 

kehidupan sehari-hari. Nilai-nilai ini tidak hanya menjadi 

simbol statis, tetapi merupakan habitus dalam pengertian 

Bourdieu (1977)—sebuah disposisi terinternalisasi yang 

terwujud dalam praktik-praktik sosial dan cara pandang 

kolektif. Sistem nilai yang menjadi jangkar bagi ketahanan 

budaya Pangadegan dapat dipetakan ke dalam tiga ranah 

utama: kosmologi sosial, hubungan dengan alam, dan etika mata 

pencaharian. 

 



 

205 

• Konsep Tri Tangtu di Buana: Tata Kelola Berbasis 

Kosmologi 

Konsep filosofis Tri Tangtu di Buana mengatur tata kosmos 

dan masyarakat ke dalam tiga elemen yang harmonis: Ratu 

(pemimpin/aturan), Pandita (ulama/pengetahuan spiritual), dan 

Rama (rakyat/komunitas). Konsep ini menyediakan kerangka 

kerja tata kelola yang bersifat holistik, mengintegrasikan 

dimensi politik, spiritual, dan sosial-ekonomi.  

Konsep Tri Tangtu di Buana dapat dipahami lebih dalam 

dengan merujuk pada teori strukturasi Giddens (1984). Giddens 

menyatakan bahwa struktur sosial (seperti norma, aturan, dan 

sumber daya) dan agency (kapasitas individu untuk bertindak) 

berada dalam hubungan dualitas. Struktur memungkinkan dan 

membatasi agency, sementara agency pada gilirannya 

mereproduksi atau mentransformasi struktur.  

Dalam konteks Pangadegan, struktur kosmologis Tri Tangtu 

di Buana bukanlah aturan kaku yang membelenggu. Sebaliknya, 

struktur ini memampukan (enable) agency kolektif. Ia 

menyediakan "skema" atau "script" yang sah dan bermakna bagi 

masyarakat untuk mengorganisir tindakan kolektif mereka, 

mulai dari produksi hingga distribusi lisung. Ketika para 

pengrajin, Kuwu, dan sesepuh adat duduk bersama dalam 

musyawarah, mereka sedang mengaktifkan agency mereka, 

tetapi sekaligus juga sedang mereproduksi dan mengukuhkan 

struktur Tri Tangtu sebagai fondasi tata kelola yang legitimate. 

Proses ini menunjukkan ketahanan sebagai sebuah praksis—

sebuah pertemuan dinamis antara struktur yang memampukan 

dan agency yang menguatkan.  

Di Pangadegan, konsep ini terwujud dalam struktur 

keputusan adat yang melibatkan Kuwu (Kepala Desa) yang 

mewakili Ratu, tokoh masyarakat (termasuk ulama dan sesepuh 



 

206 

adat) yang mewakili Pandita, dan para pengrajin serta 

masyarakat yang mewakili Rama. Setiap keputusan strategis, 

terutama yang terkait dengan produksi lisung untuk keperluan 

adat—misalnya penentuan jenis kayu, ritual pengerjaan, dan 

penggunaan hasil penjualan untuk kegiatan komunal—melalui 

musyawarah yang mencerminkan tiga unsur ini. Tata kelola 

komunitas di Pangadegan tidak bersifat sekuler-modernistik, 

tetapi tetap berakar pada kosmologi lokal (Wessing, 2018).  

Penerapan Tri Tangtu di Buana dalam konteks ekonomi 

kreatif lisung memberikan legitimasi budaya pada aktivitas 

komersial. Keputusan untuk menjual lisung sebagai komoditas, 

misalnya, tidak dipandang sebagai pengkhianatan terhadap 

nilai spiritual, melainkan sebagai keputusan kolektif yang 

disahkan oleh ketiga unsur (Ratu mengesahkan regulasi desa, 

Pandita memastikan tidak melanggar etika spiritual, dan Rama 

melaksanakannya sebagai mata pencaharian). Kontrol kolektif 

ini adalah mekanisme penting yang mencegah individu untuk 

mengeksploitasi simbol budaya demi keuntungan pribadi secara 

berlebihan, sebuah risiko utama dalam komodifikasi 

(Greenwood, 1989). Dengan demikian, Tri Tangtu di Buana 

berfungsi sebagai sistem check and balance kultural yang menjaga 

integritas makna lisung di tengah persaingan pasar. 

 

• Hubungan Kosmologis dengan Alam: Kearifan 

Ekologis dalam Produksi 

Pandangan kosmologis masyarakat Pangadegan terhadap 

alam memiliki resonansi yang kuat dengan 

konsep ekosofi (ecological philosophy) atau deep ecology yang 

diperkenalkan oleh Arne Næss (1973). Berbeda dengan 

environmentalisme dangkal (shallow ecology) yang 

antroposentris dan berfokus pada pengelolaan sumber daya 



 

207 

untuk kepentingan manusia, deep ecology menganut prinsip 

biospheric egalitarianism—pengakuan terhadap nilai intrinsik 

semua makhluk hidup terlepas dari kegunaannya bagi manusia.  

Ritual permohonan izin sebelum menebang pohon 

untuk lisung adalah manifestasi dari deep ecology dalam praktik. 

Pohon tidak dilihat sebagai natural resource semata, tetapi 

sebagai entitas yang memiliki "jiwa" atau "penunggu" yang 

harus dihormati. Pandangan dunia ini menciptakan etika 

lingkungan yang dalam, di mana eksploitasi berlebihan bukan 

hanya tidak efisien secara ekonomi, tetapi lebih utama adalah 

sebuah pelanggaran spiritual. Dengan demikian, kearifan 

ekologis Pangadegan tidak hanya sekadar strategi kelestarian 

(sustainability), tetapi merupakan sebuah etika lingkungan yang 

berakar pada kosmologi—sebuah bentuk environmental virtue 

ethics yang langka dan berharga.  

Ranah kedua adalah hubungan kosmologis dengan alam. 

Masyarakat Pangadegan memandang alam bukan sebagai 

sumber daya yang harus dieksploitasi, melainkan sebagai 

partner yang harus dihormati. Dalam konteks produksi lisung, 

pemilihan kayu (biasanya kayu Kihiang, Nangka, atau Manggong) 

tidak dilakukan secara serampangan. Kayu-kayu ini dipilih 

bukan hanya karena kualitas fisiknya, tetapi karena diyakini 

memiliki kualitas spiritual yang cocok untuk menopang nilai 

sakral lisung. Sebelum menebang, dilakukan ritual atau doa 

sebagai bentuk permohonan izin kepada Yang Maha Kuasa dan 

juga kepada "penunggu" pohon tersebut. Ritual ini, meski 

terkesan sederhana, merupakan mekanisme kultural yang 

efektif untuk mengontrol eksploitasi secara berlebihan dan 

menjamin keberlanjutan ekologis (Ellen, 2019). Praktik ini 

merupakan bentuk kearifan lokal yang patut dipertahankan 

untuk menjaga alam. Ritual ini menanamkan kesadaran kolektif 



 

208 

bahwa sumber daya alam adalah anugerah spiritual, bukan 

sekadar modal ekonomi yang tak terbatas. Hal ini menciptakan 

cultural constraint yang membatasi laju deforestasi dan 

memastikan hanya kayu yang benar-benar dibutuhkan dan 

sesuai adat yang dipanen.  

Pandangan ini kontras dengan logika kapitalisme modern 

yang cenderung melihat alam hanya dalam nilai tukar 

ekonomisnya (extractive value). Di Pangadegan, nilai spiritual 

kayu yang diubah menjadi lisung (nilai simbolik) harus 

dipertahankan, yang berarti nilai tukar ekonomisnya tidak boleh 

mengalahkan etika ekologisnya. Fenomena ini menunjukkan 

adanya agency kultural yang kuat, di mana masyarakat secara 

aktif menolak narasi dominan tentang eksploitasi sumber daya. 

 

• Sistem Mata Pencaharian Berbasis Nilai (Nyoreang Alam) 

Ranah ketiga adalah etika mata pencaharian. Konsep 

nyoreang alam (mengelola alam) berbeda dengan ngabahekeun 

alam (mengeksploitasi alam). Produksi lisung adalah 

perwujudan nyata dari nyoreang alam. Kayu diubah menjadi 

benda yang memiliki nilai tambah tinggi, baik ekonomi maupun 

spiritual, tanpa merusak keseimbangan alam secara 

keseluruhan. Nilai-nilai seperti kekerabatan (silih asah, silih asuh, 

silih asih—saling menajamkan, saling mengasuh, saling 

mengasihi), kegotongroyongan (mapag buray), dan kejujuran 

(jujur lahir batin) menjadi prinsip dalam usaha kerajinan ini. 

Nilai-nilai ini memastikan bahwa keuntungan ekonomi dari 

kerajinan lisung tidak menciptakan individualisme yang 

merusak solidaritas sosial. Pengrajin bekerja dalam jaringan 

kekerabatan dan saling membantu dalam proses produksi, 

sebuah bentuk solidaritas mekanik yang masih sangat kuat sebagai 

perekat masyarakat (Durkheim, 1893).  



 

209 

 

Pernyataan seorang pengrajin, "Lisung téh lain ukur dagangan. 

Lisung téh pancén budaya. Ku kituna, diukurahan ku duit, kudu 

dihargai ku kalungguhanana" (Lisung bukan sekadar dagangan. 

Lisung adalah tugas budaya. Oleh karena itu, meski diukur 

dengan uang, harus dihargai dengan martabatnya) , 

merefleksikan bagaimana nilai-nilai tradisional secara sadar 

membingkai aktivitas ekonomi modern. Ekonomi lisung adalah 

ekonomi bermakna (meaningful economy), di mana aktivitas 

produksi menjadi sarana untuk melaksanakan tugas budaya 

(pancén budaya). 

 

2) Komodifikasi yang Memperkuat: Lisung antara Nilai 

Simbolik dan Nilai Tukar  

Analisis terhadap produksi dan distribusi lisung 

mengungkap fenomena komodifikasi yang unik, di mana proses 

transformasi nilai budaya menjadi nilai ekonomi justru 

memperkuat nilai simboliknya , bukannya melenyapkannya 

seperti dikhawatirkan oleh Greenwood (1989). Dialektika 

produktif ini terjadi melalui beberapa mekanisme yang cerdas: 

• Diferensiasi Produk Berdasarkan Makna 

Strategi diferensiasi produk berdasarkan makna yang 

diterapkan Pangadegan dapat dianalisis menggunakan 

teori ekonomi konvensi (Economics of Convention) yang 

dikembangkan oleh ekonom dan sosiolog Prancis seperti 

Boltanski dan Thévenot (2006). Teori ini berargumen bahwa 

dalam ekonomi modern, koordinasi antaraktor tidak hanya 

didasarkan pada harga, tetapi juga pada "konvensi" atau "logika 

justifikasi" yang berbeda-beda yang memberi nilai pada suatu 

produk. 

 



 

210 

Dalam kasus di Pangadegan, setidaknya terdapat dua 

"dunia" (worlds) atau konvensi yang beroperasi secara paralel: 

a) Dunia Inspirasi (Inspired World): Konvensi ini 

mendominasi produksi lisung sakral. Nilai produk 

ditentukan oleh otentisitas, emosi, dan makna spiritual. 

Justifikasi utamanya adalah "kesesuaian dengan tradisi 

dan kosmologi". Proses produksi yang panjang dan 

ritualistik adalah investasi untuk membangun nilai 

dalam konvensi ini. 

b) Dunia Pasar (Market World): Konvensi ini mendominasi 

produksi lisung dekoratif. Nilai ditentukan oleh harga, 

efisiensi, dan daya tarik estetika bagi konsumen. 

 

Kecerdasan masyarakat Pangadegan terletak pada 

kemampuan mereka untuk mengelola multipel konvensi ini 

secara bersamaan tanpa membiarkan satu konvensi 

(terutama Market World) mendominasi dan menghancurkan 

konvensi lainnya (Inspired World). Mereka memahami bahwa 

nilai ekonomi tertinggi justru diperoleh ketika mereka berhasil 

mempertahankan otoritas mereka dalam Inspired World, karena 

hal itulah yang menjadi sumber keunikan dan daya tarik utama 

produk mereka di Market World. 

Masyarakat Pangadegan menunjukkan agency yang tinggi 

dalam mengelola komodifikasi melalui strategi diferensiasi produk. 

Pasar lisung Pangadegan terbagi menjadi dua segmen utama: 

a) Segmen Sakral-Ritual: Lisung untuk keperluan upacara 

adat diproduksi dengan memperhatikan ketentuan adat 

yang ketat (jenis kayu, ukuran, ritual selama pengerjaan). 

Proses ini melibatkan partisipasi sesepuh adat untuk 

memastikan otentisitas spiritualnya. Harganya bisa 

mencapai puluhan juta rupiah, mencerminkan nilai 

simbolik yang tinggi. 



 

211 

b) Segmen Profan-Dekoratif: Lisung untuk dekorasi, 

suvenir, atau objek estetika (profan) lebih fleksibel dalam 

desain dan harganya lebih terjangkau. Selain itu, 

diproduksi lisung berukuran mini sebagai cenderamata, 

hingga lisung raksasa untuk monumen. 

 

Diferensiasi ini menunjukkan bahwa masyarakat bukanlah 

pihak yang pasif; mereka secara aktif mengelola proses tersebut 

untuk memenuhi permintaan pasar yang beragam tanpa 

mereduksi makna inti dari produk budaya mereka. Mereka 

berhasil menciptakan batas yang jelas antara "lisung suci" dan 

"lisung komersial," sehingga nilai sakral tetap terjaga meskipun 

nilai tukar ekonomi telah berkembang. Strategi ini adalah bentuk 

agency budaya yang sering diabaikan dalam teori komodifikasi 

klasik (Li, 2014). 

 

• Lisung sebagai Cultural Signifier dan Modal Simbolik 

Konsep modal simbolik Bourdieu dapat diperdalam dengan 

menghubungkannya dengan teori ekonomi tanda Jean 

Baudrillard (1981). Baudrillard berargumen bahwa dalam 

masyarakat konsumen, yang dikonsumsi bukanlah nilai guna 

(use-value) barang, tetapi tanda (sign-value)-nya—yaitu, makna 

sosial dan budaya yang melekat padanya. Lisung dari 

Pangadegan telah menjadi sebuah tanda (sign) yang kuat dalam 

ekonomi tanda budaya Sunda. Ketika seseorang atau suatu 

komunitas membeli lisung sakral dari Pangadegan, mereka tidak 

membeli alat penumbuk padi (nilai guna), dan bukan hanya 

membeli sebuah objek kayu (nilai tukar). Yang mereka beli 

adalah tanda akan "ke-Sunda-an" yang otentik, tanda akan 

penghormatan pada tradisi, dan tanda akan status sosial sebagai 

penjaga adat. Proses komodifikasi di Pangadegan, dengan 



 

212 

demikian, adalah proses mengemas dan menjual "tanda" budaya 

ini tanpa (sepenuhnya) kehilangan makna referensialnya—

yaitu, tanpa memutus hubungannya dengan sistem nilai dan 

praktik budaya yang hidup yang menjadi sumber otentisitasnya. 

Inilah yang membedakannya dari simulacra (tiruan tanpa 

referensi asli) yang dikhawatirkan Baudrillard.  

Dalam perspektif semiotika, lisung telah menjadi sebuah signifier 

(penanda) yang kuat bagi identitas budaya Sunda. Permintaan 

terhadap lisung dari berbagai daerah mengukuhkan posisi 

Pangadegan sebagai pusat produksi simbol budaya. Dengan 

membeli lisung dari Pangadegan, komunitas lain—termasuk 

komunitas adat di luar Sumedang yang membutuhkan lisung otentik 

untuk upacara mereka—tidak hanya membeli sebuah alat, tetapi 

juga mengakui otoritas kultural Pangadegan sebagai "penjaga 

tradisi" lisung. Proses ini mentransformasi nilai ekonomi (uang hasil 

penjualan) kembali menjadi modal simbolik (symbolic capital) dalam 

pengertian Bourdieu (Rahayu, 2021). Modal simbolik ini 

memperkuat posisi politik dan sosial Desa Pangadegan di mata 

komunitas adat Sunda yang lebih luas, memberikan mereka reputasi 

sebagai pusat otentisitas, yang pada gilirannya meningkatkan nilai 

ekonomi dan daya tawar produk mereka. Komodifikasi, dalam 

kasus ini, menjadi mekanisme simbolisasi ulang yang menaikkan 

status budaya desa. 

 

• Wisata Edukasi sebagai Medium Reproduksi Makna 

Industri kerajinan lisung telah berhasil bertransformasi menjadi 

daya tarik wisata edukasi. Kehadiran wisatawan dan peneliti yang 

ingin menyaksikan proses pembuatan lisung telah menciptakan ruang 

bagi reproduksi dan transmisi makna budaya. Interaksi antara 

pengrajin dan pengunjung memaksa pengrajin untuk terus 

merefleksikan dan mengartikulasikan pengetahuan dan nilai yang 



 

213 

mereka miliki. Proses ini mencegah pengetahuan tersebut menjadi beku 

dan tak terucapkan (tacit knowledge). Sebaliknya, pengetahuan 

diobjektifikasi melalui narasi yang diceritakan kembali kepada 

wisatawan, sehingga memperkuat identitas kolektif dan kebanggaan 

masyarakat. Wisata edukasi ini sejalan dengan konsep creative cultural 

tourism yang menekankan pada pengalaman autentik dan 

pembelajaran (Richards, 2018).  

Secara substantif, pariwisata edukasi berfungsi sebagai 

mekanisme validasi eksternal terhadap nilai budaya lokal. 

Ketika pengunjung dari luar menghargai dan membayar untuk 

pengalaman tersebut, masyarakat lokal merasa bangga dan 

termotivasi untuk mempertahankan praktik-praktik tradisional 

tersebut. Sisi edukasi ini memastikan bahwa produk yang dijual 

adalah narasi dan proses otentik, bukan hanya produk fisik 

semata, sehingga melindungi dari risiko cultural degradation. 

 

3) Model Ketahanan Budaya: Integrasi, Adaptasi, dan Agency  

Berdasarkan temuan di atas, dapat dirumuskan sebuah 

model ketahanan budaya yang dikembangkan oleh masyarakat 

Pangadegan. Model ini menunjukkan bagaimana komunitas 

tradisional dapat mengelola dialektika antara tradisi dan 

modernitas secara kreatif dan kritis. Model ini terdiri dari tiga 

pilar utama yang saling berhubungan: Integrasi Vertikal, 

Adaptasi Kreatif (Glocalization), dan Agency Kolektif. 

Model ketahanan Pangadegan dapat dipetakan ke dalam 

kerangka Modal Livelihood Berkelanjutan (Sustainable Livelihood 

Framework) yang sering digunakan dalam studi pembangunan. 

Kerangka ini melihat bagaimana komunitas menggunakan lima 

jenis modal—alami, fisik, manusia, sosial, dan finansial—untuk 

membangun livelihood yang berkelanjutan. 

 



 

214 

a) Modal Alam: Dikelola dengan kearifan ekologis 

(nyoreang alam) dan ritual. 

b) Modal Manusia: Keterampilan membuat lisung yang 

ditransmisikan secara turun-temurun. 

c) Modal Sosial: Jaringan kekerabatan, nilai gotong royong, 

dan struktur Tri Tangtu yang kuat. 

d) Modal Finansial: Pendapatan dari penjualan lisung dan 

wisata edukasi. 

e) Modal Fisik: Peralatan tradisional dan modern (palu, 

pahat, chainsaw). 

 

Keunggulan model Pangadegan adalah keterkaitan yang 

sinergis antar kelima modal ini. Modal sosial dan budaya (nilai-

nilai Sunda) menjadi pengatur (regulator) bagi pemanfaatan 

modal-modal lainnya. Misalnya, modal sosial (Tri Tangtu) 

mengatur bagaimana modal alam (kayu) dieksploitasi, dan 

bagaimana modal finansial didistribusikan. Hal ini mencegah 

konversi modal alam dan sosial semata-mata untuk akumulasi 

modal finansial, yang merupakan pola umum dalam ekonomi 

kapitalis yang sering merusak keberlanjutan. 

Pangadegan berhasil mengintegrasikan mata rantai nilai 

budaya dan nilai ekonomi secara vertikal. Mereka mengontrol 

proses dari hulu hingga hilir. 

a) Hulu: Pemilihan bahan baku dilakukan dengan kearifan 

ekologis (nyoreang alam) dan ritual adat. 

b) Proses: Pengerjaan dilakukan dengan prinsip kekerabatan 

dan gotong royong. 

c) Hilir: Pemasaran dilakukan dengan narasi budaya, 

menekankan nilai spiritual dan otentisitas. 

 

 



 

215 

Integrasi ini memastikan bahwa nilai tambah ekonomi tetap 

berada dalam komunitas (lokalitas) dan yang lebih penting, 

keuntungan tersebut digunakan untuk mereproduksi nilai-nilai 

budaya, misalnya dengan mendanai kegiatan-kegiatan adat atau 

ritual desa. Ini adalah siklus berkelanjutan di mana ekonomi 

menopang budaya, dan budaya memberikan nilai unik kepada 

ekonomi. 

 

• Adaptasi Kreatif (Glocalization) 

Masyarakat Pangadegan tidak menolak modernitas secara 

membabibuta. Sebaliknya, mereka mengadopsi teknologi 

modern (seperti mesin chainsaw, mesin amplas, dan media sosial 

untuk pemasaran) untuk meningkatkan efisiensi produksi. 

Namun, adopsi teknologi ini dibingkai (framed) oleh nilai-nilai 

tradisional. 

a) Pembingkaian Teknologi: Mesin chainsaw digunakan 

setelah ritual permohonan izin kepada alam 

(mengintegrasikan teknologi ke dalam etika ekologis). 

b) Pembingkaian Pemasaran: Media sosial digunakan 

untuk menyebarkan narasi budaya, filosofi hidup Sunda, 

dan otentisitas produk, bukan sekadar menjual produk. 

 

Ini adalah bentuk adaptasi yang disebut glocalization—

mengambil yang global dan memfilternya melalui yang lokal 

(Roudometof, 2016). Teknologi dan pasar modern diterima 

asalkan tidak merusak fondasi etika dan kosmologi lokal. 

Mereka mengendalikan bagaimana modernisasi berinteraksi 

dengan budaya mereka. 

 

 

 



 

216 

• Agency Kolektif 

Kunci keberhasilan model ini terletak pada agency atau 

keagenan kolektif masyarakat. Agency kolektif merujuk pada 

kapasitas komunitas untuk bertindak secara sadar dan strategis 

dalam menghadapi tekanan eksternal. Keputusan-keputusan 

strategis, mulai dari pemilihan kayu, penetapan harga lisung 

ritual, hingga pengelolaan pariwisata, diambil melalui 

musyawarah berdasarkan nilai Tri Tangtu di Buana. Agency 

kolektif ini menciptakan mekanisme kontrol sosial yang 

mencegah individu atau kelompok tertentu untuk 

mengeksploitasi sumber daya budaya untuk keuntungan 

pribadi yang dapat merusak kohesi sosial dan makna kultural. 

Solidaritas mekanik dalam pengertian Durkheim masih sangat 

kuat menjadi perekat masyarakat (Durkheim, 1893). Agency ini 

adalah mesin penggerak yang memastikan model Integrasi 

Vertikal dan Adaptasi Kreatif berjalan sesuai dengan logika 

budaya lokal. 

 

4) Tantangan Keberlanjutan dalam Pusaran Modernitas 

Tantangan regenerasi pengrajin dapat dianalisis menggunakan 

konsep keadilan antargenerasi (intergenerational justice) dan modal 

budaya dalam keluarga. Menurut Bourdieu, modal budaya (seperti 

pengetahuan dan keterampilan) dapat diwariskan dalam keluarga. 

Namun, transmisi ini gagal ketika anak-anak memandang bahwa 

"biaya" untuk memperoleh modal budaya tersebut (fisik berat, waktu 

lama) tidak sebanding dengan "imbalan" yang diharapkan 

(penghasilan tidak stabil). Ini menciptakan disposisi baru yang tidak 

selaras dengan habitus generasi tua.  

Untuk mengatasi ini, diperlukan strategi yang tidak hanya 

meningkatkan imbalan finansial, tetapi juga merekonfigurasi narasi 

tentang kerja. Pekerjaan pengrajin perlu diposisikan ulang dari 



 

217 

"pekerjaan kasar" menjadi "profesi pelestari budaya" yang bermartabat 

dan bernilai tinggi, mirip dengan narasi yang berhasil dibangun di 

sekitar desainer atau pengrajin artisanal kelas atas di dunia global. Ini 

membutuhkan rekayasa sosial-budaya yang melibatkan tidak hanya 

insentif ekonomi, tetapi juga pembangunan citra dan kebanggaan 

melalui pendidikan, media, dan apresiasi yang lebih luas. 

Meskipun menunjukkan model ketahanan yang kuat, Desa 

Pangadegan menghadapi sejumlah tantangan keberlanjutan 

yang memerlukan strategi mitigasi yang proaktif. 

a) Regenerasi Pengrajin: Minat generasi muda untuk 

menjadi pengrajin lisung mulai berkurang. Pekerjaan ini 

dianggap fisiknya berat dan penghasilannya tidak stabil 

dibandingkan bekerja di sektor jasa atau menjadi TKI. 

Jika masalah ini berlanjut, pengetahuan tacit yang 

penting untuk menjaga otentisitas proses produksi akan 

hilang, dan rantai nilai budaya dapat terputus. 

b) Ketersediaan Bahan Baku: Kayu berkualitas yang 

menjadi bahan baku utama (Kihiang) semakin langka dan 

harganya semakin mahal. Tekanan ekologis dari luar 

desa (misalnya, pembukaan lahan skala besar di sekitar 

Sumedang) memperparah masalah ini. Kelangkaan ini 

menantang etika nyoreang alam yang selama ini menjadi 

fondasi ekologis produksi. 

c) Standardisasi dan Otentisitas: Tekanan pasar global 

untuk membuat produk yang seragam dan standar 

berpotensi mengikis variasi dan keotentikan lisung 

sebagai produk budaya yang dibuat secara manual. Jika 

lisung menjadi terlalu standar dan diproduksi secara 

massal tanpa ritual, makna sakralnya terancam hilang, 

dan nilai jual unik Pangadegan akan berkurang. 

 



 

218 

Solusi yang mungkin adalah penguatan program edukasi 

budaya yang mengintegrasikan keterampilan kerajinan dengan 

konsep ekonomi kreatif (misalnya, membuat lisung mini/suvenir 

sebagai produk awal yang ringan, lalu mengajar keterampilan 

ritual) dan penetapan kebijakan Community-Based Forest 

Management yang diatur oleh nilai Tri Tangtu di Buana untuk 

menjamin pasokan kayu berkelanjutan. 

 

PENUTUP 

Desa Pangadegan memberikan kontribusi teoretis yang 

signifikan melampaui studi kasus lokal. Praktik 

komodifikasi lisung yang memperkuat nilai simbolik menantang 

dikotomi simplistik antara "budaya otentik" dan "komoditas 

palsu". Kasus ini mengajukan sebuah tesis: bahwa komodifikasi 

dapat menjadi sebuah bentuk cultural curatorship yang aktif. 

Masyarakat Pangadegan, dengan agency-nya, bertindak 

layaknya kurator yang dengan cermat memilih, mengemas, dan 

mempresentasikan elemen budayanya kepada pasar, dengan 

tujuan utama untuk mempertahankan makna dan keberlanjutan 

budaya itu sendiri, bukan sekadar mengekstraksi nilai 

ekonominya.  

Model ketahanan Pangadegan yang terdiri dari Integrasi 

Vertikal, Adaptasi Kreatif (Glocalization), dan Agency Kolektif, 

menawarkan sebuah paradigma alternatif pembangunan 

pedesaan. Paradigma ini menolak model pembangunan yang 

menempatkan desa sebagai objek pasif yang harus 

di"modernisasi" dari luar. Sebaliknya, paradigma ini 

menekankan pada pemberdayaan berdasarkan logika 

internal (internal logic of empowerment)—di mana sumber daya 

budaya lokal (sistem nilai, pengetahuan, struktur sosial) 

bukanlah halangan untuk maju, melainkan modal strategis 



 

219 

utama untuk membangun ketahanan dan kedaulatan di tengah 

gelombang modernitas global. 

Untuk penelitian selanjutnya, penting untuk melakukan 

studi komparatif dengan komunitas serupa di Indonesia untuk 

menguji generalisasi model Pangadegan. Selain itu, penelitian 

longitudinal diperlukan untuk memetakan dinamika model ini 

dalam jangka panjang, khususnya dalam merespons tekanan 

ekologis dan perubahan generasi. Eksplorasi tentang bagaimana 

model ekonomi sirkular dapat diintegrasikan dengan kearifan 

lokal nyoreang alam juga akan sangat berharga untuk menjawab 

tantangan kelangkaan bahan baku secara berkelanjutan.  

Desa Pangadegan merupakan contoh nyata bahwa 

ketahanan budaya bukanlah tentang membekukan tradisi dalam 

ruang hampa, melainkan tentang kemampuan sebuah 

komunitas untuk mengelola dialektika antara tradisi dan 

modernitas secara kreatif dan kritis. Masyarakat Pangadegan 

telah membuktikan bahwa modernisasi bukanlah ancaman 

eksklusif, melainkan sebuah variabel yang dapat dikendalikan 

dan diintegrasikan. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Bourdieu, P. (1977). Outline of a Theory of Practice. Cambridge 

University Press. 

Durkheim, E. (1893). The Division of Labor in Society. The Free 

Press. 

Ellen, R. (2019). The Cultural Relations of Classification: An Analysis 

of Nuaulu Animal Categories from Central Seram. Cambridge 

University Press. 

Greenwood, D. J. (1989). Culture by the Pound: An 

Anthropological Perspective on Tourism as Cultural 

Commoditization. In V. L. Smith (Ed.), Hosts and Guests: The 



 

220 

Anthropology of Tourism (2nd ed., pp. 171-185). University of 

Pennsylvania Press. 

Li, T. M. (2014). Land's End: Capitalist Relations on an Indigenous 

Frontier. Duke University Press. 

Marfai, M. A. (2019). Introduction to Cultural Resilience and 

Sustainability: Perspectives from Indonesia. The Indonesian 

Journal of Geography, 51(1), 1-4. 

Matarrita-Cascante, D., & Luloff, A. E. (2008). Economic Growth 

and Community Resilience: A Study of the Impacts of 

Tourism in Rural Costa Rica. Journal of Rural and Community 

Development, 3(3), 96–111. 

Rahayu, A. (2021). Komodifikasi Budaya: Lisung sebagai Simbol dan 

Komoditi Ekonomi di Desa Pangadegan Sumedang (Thesis). 

Universitas Padjadjaran. 

Richards, G. (2018). Cultural Tourism: A Review of Recent Research 

and Trends. Journal of Hospitality and Tourism Management, 36, 

12-21. 

Rosyadi, I. (2015). Tradisi Lisan dan Kepercayaan Masyarakat 

Rancakalong. Universitas Pendidikan Indonesia Press. 

Roudometof, V. (2016). Glocalization: A Critical Introduction. 

Routledge. 

Smith, M. K. (2018). Issues in Cultural Tourism Studies (3rd ed.). 

Routledge. 

Wessing, R. (2018). Sri and Sedana and Sita and Rama: Myths of 

Fertility and Generation in Java. Asian Ethnology, 77(1&2). 

 

 

  


