KETAHANAN BUDAYA SUNDA

DI DESA PANGADEGAN
KABUPATEN SUMEDANG MELALUI
KERAJINAN LISUNG DALAM
PUSARAN MODERNITAS

Taufik Setyadi Aras




PENDAHULUAN
Latar Belakang
Indonesia, sebagai negara kepulauan, memiliki kekayaan

budaya yang sangat beragam dan tersebar di seluruh Nusantara.
Keberagaman budaya ini merupakan identitas nasional yang
tidak ternilai harganya, namun juga sangat rentan terhadap
dampak globalisasi dan modernisasi. Arus globalisasi yang
ditandai dengan liberalisasi informasi, ekonomi, dan budaya
telah menciptakan tantangan besar bagi kelestarian nilai-nilai
lokal dan tradisi masyarakat adat (Smith, 2018). Transformasi
global tidak hanya membawa kemajuan teknologi dan efisiensi
ekonomi, tetapi juga membawa risiko hegemoni budaya global,
yang seringkali mengancam kelangsungan praktik-praktik
budaya tradisional dan kearifan lokal. Desakan homogenisasi
nilai dan praktik konsumsi massal dapat mengakibatkan apa
yang disebut sebagai commodity fiction, yaitu hilangnya makna
otentik suatu benda budaya ketika diubah menjadi komoditas
pasar (Greenwood, 1989).

Globalisasi, sebagai sebuah proses multidimensi, tidak
hanya menghadirkan integrasi ekonomi dan pertukaran
informasi, tetapi juga menciptakan apa yang disebut Appadurai
(1996) sebagai scapes—aliran global yang meliputi ethnoscapes,
mediascapes, technoscapes, financescapes, dan ideoscapes.
Dalam konteks ini, budaya lokal seperti yang ada di Desa
Pangadegan tidak lagi berada dalam ruang yang terisolasi, tetapi
terus-menerus berinteraksi dengan ideoscapes global seperti
konsumerisme dan individualisme, serta mediascapes yang
mempromosikan gaya hidup modern. Interaksi ini menciptakan
apa yang oleh Bhabha (1994) disebut sebagai third space—ruang
hibriditas di mana makna dan representasi budaya terus

dinegosiasikan. = Desa  Pangadegan, dengan  praktik

200



komodifikasi lisung-nya, merupakan contoh nyata dari third
spaceini, di mana yang "lokal" dan "global" tidak saling
meniadakan, tetapi berdialog secara kreatif.

Namun, ruang negosiasi ini sarat dengan ketimpangan
kekuasaan. Hegemoni budaya, dalam pengertian Gramsci
(1971), bekerja melalui persetujuan (consent) di mana nilai-nilai
dominan (seperti efisiensi ekonomi dan standarisasi) secara
halus menginternalisasi diri ke dalam praktik budaya lokal,
seringkali tanpa disadari. Ketahanan budaya, oleh karena itu,
bukan hanya soal preservasi, tetapi juga tentang kemampuan
untuk mempertahankan hegemony dari budaya lokal itu
sendiri—yakni, kemampuan untuk membuat nilai-nilai lokal
tetap dipandang sebagai "yang wajar" dan "yang bermakna" oleh
masyarakat pemiliknya, meski berada dalam tekanan nilai-nilai
global.

Dalam konteks ini, desa-desa yang masih memegang teguh
kearifan lokal tidak hanya berfungsi sebagai penjaga warisan
leluhur, tetapi juga sebagai laboratorium hidup untuk
mempelajari strategi ketahanan budaya (cultural resilience) di
abad ke-21 (Marfai, 2019). Konsep ketahanan budaya melampaui
sekadar pelestarian pasif; ia didefinisikan sebagai kapasitas
suatu budaya untuk mempertahankan dan mengembangkan
identitas, nilai, dan praktik intinya, sambil beradaptasi secara
dinamis dengan perubahan eksternal (Matarrita-Cascante &
Luloff, 2008).

Kabupaten Sumedang, Jawa Barat, dikenal sebagai salah satu
pusat kebudayaan Sunda. Di balik popularitas Tahu Sumedang
dan Ubi Cilembu, tersimpan komunitas-komunitas adat yang
masih menjaga tradisi Sunda dalam bentuknya yang paling
otentik, seringkali disebut sebagai Sunda Wiwitan atau Sunda
Buhun. Salah satu wilayah yang menjadi episentrum dari

201



budaya ini adalah Kecamatan Rancakalong. Menurut Rosyadi
(2015), masyarakat Rancakalong dikenal memiliki dialek bahasa,
sistem kepercayaan, dan struktur sosial yang khas, yang
membedakannya dari masyarakat Sunda Priangan pada
umumnya. Kekhasan ini menciptakan cultural frontier yang
unik, di mana nilai-nilai tradisi berinteraksi secara intensif
dengan desakan modernisasi.

Di wilayah Kecamatan Rancakalong inilah Desa Pangadegan
berada. Desa Pangadegan menjadi kasus studi yang signifikan
karena tidak hanya mempertahankan tradisi tetapi juga telah
mengembangkannya menjadi tulang punggung ekonomi kreatif
yang berkelanjutan. Fenomena unik yang menjadi pembeda
Desa Pangadegan dengan desa lainnya adalah sinergi antara
dimensi spiritual-budaya dengan dimensi ekonomi-produktif
yang terwujud dalam kerajinan lisung (lesung) tradisional.

Lisung, dalam kosmologi Sunda, bukan sekadar alat
penumbuk padi. Ia adalah simbol kesuburan, kebersamaan
(gotong royong), dan penghubung antara dunia manusia
dengan Nyi Pohaci Sanghyang Asri (Dewi Padi) (Wessing, 2018).
Nilai sakral ini menjadikan lisung sebagai objek ritual dalam
berbagai upacara adat yang berkaitan dengan siklus pertanian.
Produksi lisung di Pangadegan telah berlangsung secara turun-
temurun, menjadikan desa ini sebagai salah satu sentra kerajinan
lisung.

Yang menarik, aktivitas ekonomi ini tidak menggerus nilai
sakral dari benda tersebut. Justru sebaliknya, permintaan pasar,
termasuk untuk keperluan upacara adat di berbagai daerah dan
sebagai objek estetika, telah mengukuhkan kembali nilai budaya
yang melekat padanya (Rahayu, 2021). Proses komodifikasi
budaya di Pangadegan menunjukkan model yang berbeda dari
kritik teoritis: komodifikasi di sini justru menjadi alat untuk

202



melestarikan dan memperkuat identitas budaya. Masyarakat
Pangadegan tidak hanya menjual sebuah produk kayu; mereka
menjual sebuah narasi budaya, filosofi, dan keterampilan

warisan leluhur.

Rumusan Masalah dan Tujuan Penelitian
Penelitian ini berusaha untuk mengisi celah yang seringkali

memandang tradisi dan modernitas sebagai dua kutub yang
berseberangan. Desa Pangadegan membuktikan bahwa kedua
hal tersebut dapat berdialektika secara produktif. Berdasarkan
latar belakang yang telah diuraikan, rumusan masalah dalam
penelitian ini adalah: bagaimana masyarakat Desa Pangadegan,
Kecamatan Rancakalong, Kabupaten Sumedang, membangun
ketahanan budaya melalui pelestarian nilai-nilai Sunda dan
komodifikasi kerajinan lisung tradisional dalam menanggapi
tantangan globalisasi?

Secara umum, tujuan penelitian ini adalah untuk
menganalisis dan mendeskripsikan model ketahanan budaya
yang dikembangkan oleh masyarakat Desa Pangadegan.
Penelitian ini diharapkan dapat Dberkontribusi pada
pengembangan ilmu antropologi budaya, sosiologi pedesaan,
dan kajian ekonomi kreatif, khususnya dalam memahami teori
ketahanan budaya (cultural resilience) dan komodifikasi budaya.
Hasil penelitian ini diharapkan dapat menjadi bahan referensi
akademik dan model konseptual bagi penelitian serupa di

Indonesia.

Metode Penelitian
Metode penelitian yang digunakan adalah kualitatif dengan

pendekatan  etnografi. Pendekatan ini dipilih untuk
memungkinkan pemahaman yang mendalam terhadap praktik-

praktik budaya dan sistem nilai yang mendasari aktivitas sosial

203



dan ekonomi masyarakat Pangadegan. Teknik pengumpulan
data meliputi:

1) Observasi partisipatif: peneliti terlibat langsung dalam
proses produksi lisung dan kegiatan adat masyarakat
untuk memahami konteks dan praktik sehari-hari.

2) Wawancara mendalam: dilakukan dengan para tokoh
masyarakat (adat dan formal), pengrajin lisung senior,
generasi muda pengrajin, dan anggota masyarakat
lainnya untuk menggali sistem nilai, filosofi, dan
tantangan yang dihadapi.

3) Studi pustaka: meliputi analisis dokumen-dokumen
terkait sejarah desa, peraturan adat, serta data-data
terkait produksi dan pemasaran lisung.

Data yang terkumpul dianalisis secara deskriptif-kualitatif,

dengan penekanan pada interpretasi simbolik dan struktur

sosial yang membentuk ketahanan budaya desa.

ISI
1) Struktur Nilai Sunda sebagai Fondasi Ketahanan Budaya
Hasil penelitian mengungkapkan bahwa fondasi utama

ketahanan budaya Desa Pangadegan terletak pada internalisasi
nilai-nilai Sunda yang masih menjadi living practice dalam
kehidupan sehari-hari. Nilai-nilai ini tidak hanya menjadi
simbol statis, tetapi merupakan habitus dalam pengertian
Bourdieu (1977)—sebuah disposisi terinternalisasi yang
terwujud dalam praktik-praktik sosial dan cara pandang
kolektif. Sistem nilai yang menjadi jangkar bagi ketahanan
budaya Pangadegan dapat dipetakan ke dalam tiga ranah
utama: kosmologi sosial, hubungan dengan alam, dan etika mata

pencaharian.

204



e Konsep Tri Tangtu di Buana: Tata Kelola Berbasis
Kosmologi
Konsep filosofis Tri Tangtu di Buana mengatur tata kosmos

dan masyarakat ke dalam tiga elemen yang harmonis: Ratu
(pemimpin/aturan), Pandita (ulama/pengetahuan spiritual), dan
Rama (rakyat/komunitas). Konsep ini menyediakan kerangka
kerja tata kelola yang bersifat holistik, mengintegrasikan
dimensi politik, spiritual, dan sosial-ekonomi.

Konsep Tri Tangtu di Buana dapat dipahami lebih dalam
dengan merujuk pada teori strukturasi Giddens (1984). Giddens
menyatakan bahwa struktur sosial (seperti norma, aturan, dan
sumber daya) dan agency (kapasitas individu untuk bertindak)
berada dalam hubungan dualitas. Struktur memungkinkan dan
membatasi agency, sementara agency pada gilirannya
mereproduksi atau mentransformasi struktur.

Dalam konteks Pangadegan, struktur kosmologis Tri Tangtu
di Buana bukanlah aturan kaku yang membelenggu. Sebaliknya,
struktur ini memampukan (enable) agency kolektif. Ia
menyediakan "skema" atau "script" yang sah dan bermakna bagi
masyarakat untuk mengorganisir tindakan kolektif mereka,
mulai dari produksi hingga distribusi lisung. Ketika para
pengrajin, Kuwu, dan sesepuh adat duduk bersama dalam
musyawarah, mereka sedang mengaktifkan agency mereka,
tetapi sekaligus juga sedang mereproduksi dan mengukuhkan
struktur Tri Tangtu sebagai fondasi tata kelola yang legitimate.
Proses ini menunjukkan ketahanan sebagai sebuah praksis—
sebuah pertemuan dinamis antara struktur yang memampukan
dan agency yang menguatkan.

Di Pangadegan, konsep ini terwujud dalam struktur
keputusan adat yang melibatkan Kuwu (Kepala Desa) yang

mewakili Ratu, tokoh masyarakat (termasuk ulama dan sesepuh

205



adat) yang mewakili Pandita, dan para pengrajin serta
masyarakat yang mewakili Rama. Setiap keputusan strategis,
terutama yang terkait dengan produksi lisung untuk keperluan
adat—misalnya penentuan jenis kayu, ritual pengerjaan, dan
penggunaan hasil penjualan untuk kegiatan komunal —melalui
musyawarah yang mencerminkan tiga unsur ini. Tata kelola
komunitas di Pangadegan tidak bersifat sekuler-modernistik,
tetapi tetap berakar pada kosmologi lokal (Wessing, 2018).

Penerapan Tri Tangtu di Buana dalam konteks ekonomi
kreatif lisung memberikan legitimasi budaya pada aktivitas
komersial. Keputusan untuk menjual lisung sebagai komoditas,
misalnya, tidak dipandang sebagai pengkhianatan terhadap
nilai spiritual, melainkan sebagai keputusan kolektif yang
disahkan oleh ketiga unsur (Ratu mengesahkan regulasi desa,
Pandita memastikan tidak melanggar etika spiritual, dan Rama
melaksanakannya sebagai mata pencaharian). Kontrol kolektif
ini adalah mekanisme penting yang mencegah individu untuk
mengeksploitasi simbol budaya demi keuntungan pribadi secara
berlebihan, sebuah risiko wutama dalam komodifikasi
(Greenwood, 1989). Dengan demikian, Tri Tangtu di Buana
berfungsi sebagai sistem check and balance kultural yang menjaga
integritas makna lisung di tengah persaingan pasar.

¢ Hubungan Kosmologis dengan Alam: Kearifan
Ekologis dalam Produksi
Pandangan kosmologis masyarakat Pangadegan terhadap

alam memiliki resonansi yang kuat dengan
konsep ekosofi (ecological  philosophy) ataudeep ecology yang
diperkenalkan oleh Arne Neess (1973). Berbeda dengan
environmentalisme  dangkal  (shallow  ecology)  yang

antroposentris dan berfokus pada pengelolaan sumber daya

206



untuk kepentingan manusia, deep ecology menganut prinsip
biospheric egalitarianism —pengakuan terhadap nilai intrinsik
semua makhluk hidup terlepas dari kegunaannya bagi manusia.

Ritual permohonan izin sebelum menebang pohon
untuk lisung adalah manifestasi dari deep ecology dalam praktik.
Pohon tidak dilihat sebagai natural resource semata, tetapi
sebagai entitas yang memiliki "jiwa" atau "penunggu" yang
harus dihormati. Pandangan dunia ini menciptakan etika
lingkungan yang dalam, di mana eksploitasi berlebihan bukan
hanya tidak efisien secara ekonomi, tetapi lebih utama adalah
sebuah pelanggaran spiritual. Dengan demikian, kearifan
ekologis Pangadegan tidak hanya sekadar strategi kelestarian
(sustainability), tetapi merupakan sebuah etika lingkungan yang
berakar pada kosmologi—sebuah bentuk environmental virtue
ethics yang langka dan berharga.

Ranah kedua adalah hubungan kosmologis dengan alam.
Masyarakat Pangadegan memandang alam bukan sebagai
sumber daya yang harus dieksploitasi, melainkan sebagai
partner yang harus dihormati. Dalam konteks produksi lisung,
pemilihan kayu (biasanya kayu Kihiang, Nangka, atau Manggong)
tidak dilakukan secara serampangan. Kayu-kayu ini dipilih
bukan hanya karena kualitas fisiknya, tetapi karena diyakini
memiliki kualitas spiritual yang cocok untuk menopang nilai
sakral lisung. Sebelum menebang, dilakukan ritual atau doa
sebagai bentuk permohonan izin kepada Yang Maha Kuasa dan
juga kepada "penunggu" pohon tersebut. Ritual ini, meski
terkesan sederhana, merupakan mekanisme kultural yang
efektif untuk mengontrol eksploitasi secara berlebihan dan
menjamin keberlanjutan ekologis (Ellen, 2019). Praktik ini
merupakan bentuk kearifan lokal yang patut dipertahankan

untuk menjaga alam. Ritual ini menanamkan kesadaran kolektif

207



bahwa sumber daya alam adalah anugerah spiritual, bukan
sekadar modal ekonomi yang tak terbatas. Hal ini menciptakan
cultural ~constraint yang membatasi laju deforestasi dan
memastikan hanya kayu yang benar-benar dibutuhkan dan
sesuai adat yang dipanen.

Pandangan ini kontras dengan logika kapitalisme modern
yang cenderung melihat alam hanya dalam nilai tukar
ekonomisnya (extractive value). Di Pangadegan, nilai spiritual
kayu yang diubah menjadi lisung (nilai simbolik) harus
dipertahankan, yang berarti nilai tukar ekonomisnya tidak boleh
mengalahkan etika ekologisnya. Fenomena ini menunjukkan
adanya agency kultural yang kuat, di mana masyarakat secara

aktif menolak narasi dominan tentang eksploitasi sumber daya.

¢ Sistem Mata Pencaharian Berbasis Nilai (Nyoreang Alam)
Ranah ketiga adalah etika mata pencaharian. Konsep

nyoreang alam (mengelola alam) berbeda dengan ngabahekeun
alam  (mengeksploitasi alam). Produksi Ilisung adalah
perwujudan nyata dari nyoreang alam. Kayu diubah menjadi
benda yang memiliki nilai tambah tinggi, baik ekonomi maupun
spiritual, tanpa merusak keseimbangan alam secara
keseluruhan. Nilai-nilai seperti kekerabatan (silih asah, silih asuh,
silih  asih—saling menajamkan, saling mengasuh, saling
mengasihi), kegotongroyongan (mapag buray), dan kejujuran
(jujur lahir batin) menjadi prinsip dalam usaha kerajinan ini.
Nilai-nilai ini memastikan bahwa keuntungan ekonomi dari
kerajinan [lisung tidak menciptakan individualisme yang
merusak solidaritas sosial. Pengrajin bekerja dalam jaringan
kekerabatan dan saling membantu dalam proses produksi,
sebuah bentuk solidaritas mekanik yang masih sangat kuat sebagai

perekat masyarakat (Durkheim, 1893).

208



Pernyataan seorang pengrajin, “Lisung téh lain ukur dagangan.
Lisung téh pancén budaya. Ku kituna, diukurahan ku duit, kudu
dihargai ku kalungguhanana” (Lisung bukan sekadar dagangan.
Lisung adalah tugas budaya. Oleh karena itu, meski diukur
dengan wuang, harus dihargai dengan martabatnya) |,
merefleksikan bagaimana nilai-nilai tradisional secara sadar
membingkai aktivitas ekonomi modern. Ekonomi lisung adalah
ekonomi bermakna (meaningful economy), di mana aktivitas
produksi menjadi sarana untuk melaksanakan tugas budaya

(pancén budaya).

2) Komodifikasi yang Memperkuat: Lisung antara Nilai
Simbolik dan Nilai Tukar
Analisis terhadap produksi dan distribusi lisung

mengungkap fenomena komodifikasi yang unik, di mana proses
transformasi nilai budaya menjadi nilai ekonomi justru
memperkuat nilai simboliknya , bukannya melenyapkannya
seperti dikhawatirkan oleh Greenwood (1989). Dialektika
produktif ini terjadi melalui beberapa mekanisme yang cerdas:

e Diferensiasi Produk Berdasarkan Makna

Strategi diferensiasi produk berdasarkan makna yang
diterapkan Pangadegan dapat dianalisis menggunakan
teori ekonomi  konvensi (Economics of Convention) yang
dikembangkan oleh ekonom dan sosiolog Prancis seperti
Boltanski dan Thévenot (2006). Teori ini berargumen bahwa
dalam ekonomi modern, koordinasi antaraktor tidak hanya
didasarkan pada harga, tetapi juga pada "konvensi" atau "logika
justifikasi" yang berbeda-beda yang memberi nilai pada suatu

produk.

209



Dalam kasus di Pangadegan, setidaknya terdapat dua
"dunia" (worlds) atau konvensi yang beroperasi secara paralel:

a) Dunia Inspirasi (Inspired  World): Konvensi  ini
mendominasi  produksi lisung sakral. Nilai produk
ditentukan oleh otentisitas, emosi, dan makna spiritual.
Justifikasi utamanya adalah "kesesuaian dengan tradisi
dan kosmologi". Proses produksi yang panjang dan
ritualistik adalah investasi untuk membangun nilai
dalam konvensi ini.

b) Dunia Pasar (Market World): Konvensi ini mendominasi
produksi lisung dekoratif. Nilai ditentukan oleh harga,

efisiensi, dan daya tarik estetika bagi konsumen.

Kecerdasan masyarakat Pangadegan terletak pada
kemampuan mereka untuk mengelola multipel konvensi ini
secara bersamaan tanpa membiarkan satu konvensi
(terutama Market World) mendominasi dan menghancurkan
konvensi lainnya (Inspired World). Mereka memahami bahwa
nilai ekonomi tertinggi justru diperoleh ketika mereka berhasil
mempertahankan otoritas mereka dalam Inspired World, karena
hal itulah yang menjadi sumber keunikan dan daya tarik utama
produk mereka di Market World.

Masyarakat Pangadegan menunjukkan agency yang tinggi
dalam mengelola komodifikasi melalui strategi diferensiasi produk.
Pasar lisung Pangadegan terbagi menjadi dua segmen utama:

a) Segmen Sakral-Ritual: Lisung untuk keperluan upacara
adat diproduksi dengan memperhatikan ketentuan adat
yang ketat (jenis kayu, ukuran, ritual selama pengerjaan).
Proses ini melibatkan partisipasi sesepuh adat untuk
memastikan otentisitas spiritualnya. Harganya bisa
mencapai puluhan juta rupiah, mencerminkan nilai
simbolik yang tinggi.

210



b) Segmen Profan-Dekoratif: Lisung untuk dekorasi,
suvenir, atau objek estetika (profan) lebih fleksibel dalam
desain dan harganya lebih terjangkau. Selain itu,
diproduksi lisung berukuran mini sebagai cenderamata,

hingga lisung raksasa untuk monumen.

Diferensiasi ini menunjukkan bahwa masyarakat bukanlah
pihak yang pasif; mereka secara aktif mengelola proses tersebut
untuk memenuhi permintaan pasar yang beragam tanpa
mereduksi makna inti dari produk budaya mereka. Mereka
berhasil menciptakan batas yang jelas antara "lisung suci” dan
"lisung komersial," sehingga nilai sakral tetap terjaga meskipun
nilai tukar ekonomi telah berkembang. Strategi ini adalah bentuk
agency budaya yang sering diabaikan dalam teori komodifikasi
klasik (Li, 2014).

o Lisung sebagai Cultural Signifier dan Modal Simbolik

Konsep modal simbolik Bourdieu dapat diperdalam dengan
menghubungkannya  dengan  teori ekonomi tanda Jean
Baudrillard (1981). Baudrillard berargumen bahwa dalam
masyarakat konsumen, yang dikonsumsi bukanlah nilai guna
(use-value) barang, tetapi tanda (sign-value)-nya—yaitu, makna
sosial dan budaya yang melekat padanya. Lisung dari
Pangadegan telah menjadi sebuah tanda (sign) yang kuat dalam
ekonomi tanda budaya Sunda. Ketika seseorang atau suatu
komunitas membeli lisung sakral dari Pangadegan, mereka tidak
membeli alat penumbuk padi (nilai guna), dan bukan hanya
membeli sebuah objek kayu (nilai tukar). Yang mereka beli
adalah tanda akan "ke-Sunda-an" yang otentik, tanda akan
penghormatan pada tradisi, dan tanda akan status sosial sebagai
penjaga adat. Proses komodifikasi di Pangadegan, dengan

211



demikian, adalah proses mengemas dan menjual "tanda" budaya
ini tanpa (sepenuhnya) kehilangan makna referensialnya—
yaitu, tanpa memutus hubungannya dengan sistem nilai dan
praktik budaya yang hidup yang menjadi sumber otentisitasnya.
Inilah yang membedakannya darisimulacra (tiruan tanpa
referensi asli) yang dikhawatirkan Baudrillard.

Dalam perspektif semiotika, lisung telah menjadi sebuah signifier
(penanda) yang kuat bagi identitas budaya Sunda. Permintaan
terhadap lisung dari berbagai daerah mengukuhkan posisi
Pangadegan sebagai pusat produksi simbol budaya. Dengan
membeli [isung dari Pangadegan, komunitas lain—termasuk
komunitas adat di luar Sumedang yang membutuhkan lisung otentik
untuk upacara mereka—tidak hanya membeli sebuah alat, tetapi
juga mengakui otoritas kultural Pangadegan sebagai "penjaga
tradisi" lisung. Proses ini mentransformasi nilai ekonomi (uang hasil
penjualan) kembali menjadi modal simbolik (symbolic capital) dalam
pengertian Bourdieu (Rahayu, 2021). Modal simbolik ini
memperkuat posisi politik dan sosial Desa Pangadegan di mata
komunitas adat Sunda yang lebih luas, memberikan mereka reputasi
sebagai pusat otentisitas, yang pada gilirannya meningkatkan nilai
ekonomi dan daya tawar produk mereka. Komodifikasi, dalam
kasus ini, menjadi mekanisme simbolisasi ulang yang menaikkan

status budaya desa.

¢ Wisata Edukasi sebagai Medium Reproduksi Makna

Industri kerajinan lisung telah berhasil bertransformasi menjadi
daya tarik wisata edukasi. Kehadiran wisatawan dan peneliti yang
ingin menyaksikan proses pembuatan lisung telah menciptakan ruang
bagi reproduksi dan transmisi makna budaya. Interaksi antara
pengrajin dan pengunjung memaksa pengrajin untuk terus
merefleksikan dan mengartikulasikan pengetahuan dan nilai yang

212



mereka miliki. Proses ini mencegah pengetahuan tersebut menjadi beku
dan tak terucapkan (tacit knowledge). Sebaliknya, pengetahuan
diobjektifikasi melalui narasi yang diceritakan kembali kepada
wisatawan, sehingga memperkuat identitas kolektif dan kebanggaan
masyarakat. Wisata edukasi ini sejalan dengan konsep creative cultural
tourism yang menekankan pada pengalaman autentik dan
pembelajaran (Richards, 2018).

Secara substantif, pariwisata edukasi berfungsi sebagai
mekanisme validasi eksternal terhadap nilai budaya lokal.
Ketika pengunjung dari luar menghargai dan membayar untuk
pengalaman tersebut, masyarakat lokal merasa bangga dan
termotivasi untuk mempertahankan praktik-praktik tradisional
tersebut. Sisi edukasi ini memastikan bahwa produk yang dijual
adalah narasi dan proses otentik, bukan hanya produk fisik

semata, sehingga melindungi dari risiko cultural degradation.

3) Model Ketahanan Budaya: Integrasi, Adaptasi, dan Agency
Berdasarkan temuan di atas, dapat dirumuskan sebuah

model ketahanan budaya yang dikembangkan oleh masyarakat
Pangadegan. Model ini menunjukkan bagaimana komunitas
tradisional dapat mengelola dialektika antara tradisi dan
modernitas secara kreatif dan kritis. Model ini terdiri dari tiga
pilar utama yang saling berhubungan: Integrasi Vertikal,
Adaptasi Kreatif (Glocalization), dan Agency Kolektif.

Model ketahanan Pangadegan dapat dipetakan ke dalam
kerangka Modal Livelihood Berkelanjutan (Sustainable Livelihood
Framework) yang sering digunakan dalam studi pembangunan.
Kerangka ini melihat bagaimana komunitas menggunakan lima
jenis modal —alami, fisik, manusia, sosial, dan finansial —untuk

membangun livelihood yang berkelanjutan.

213



a) Modal Alam:Dikelola dengan kearifan ekologis
(nyoreang alam) dan ritual.

b) Modal Manusia: Keterampilan membuat lisung yang
ditransmisikan secara turun-temurun.

¢) Modal Sosial: Jaringan kekerabatan, nilai gotong royong,
dan struktur Tri Tangtu yang kuat.

d) Modal Finansial: Pendapatan dari penjualan lisung dan
wisata edukasi.

e) Modal Fisik: Peralatan tradisional dan modern (palu,

pahat, chainsaw).

Keunggulan model Pangadegan adalah keterkaitan yang
sinergis antar kelima modal ini. Modal sosial dan budaya (nilai-
nilai Sunda) menjadi pengatur (regulator) bagi pemanfaatan
modal-modal lainnya. Misalnya, modal sosial (Tri Tangtu)
mengatur bagaimana modal alam (kayu) dieksploitasi, dan
bagaimana modal finansial didistribusikan. Hal ini mencegah
konversi modal alam dan sosial semata-mata untuk akumulasi
modal finansial, yang merupakan pola umum dalam ekonomi
kapitalis yang sering merusak keberlanjutan.

Pangadegan berhasil mengintegrasikan mata rantai nilai
budaya dan nilai ekonomi secara vertikal. Mereka mengontrol
proses dari hulu hingga hilir.

a) Hulu: Pemilihan bahan baku dilakukan dengan kearifan

ekologis (nyoreang alam) dan ritual adat.

b) Proses: Pengerjaan dilakukan dengan prinsip kekerabatan

dan gotong royong.

¢) Hilir: Pemasaran dilakukan dengan narasi budaya,

menekankan nilai spiritual dan otentisitas.

214



Integrasi ini memastikan bahwa nilai tambah ekonomi tetap
berada dalam komunitas (lokalitas) dan yang lebih penting,
keuntungan tersebut digunakan untuk mereproduksi nilai-nilai
budaya, misalnya dengan mendanai kegiatan-kegiatan adat atau
ritual desa. Ini adalah siklus berkelanjutan di mana ekonomi
menopang budaya, dan budaya memberikan nilai unik kepada

ekonomi.

e Adaptasi Kreatif (Glocalization)

Masyarakat Pangadegan tidak menolak modernitas secara
membabibuta. Sebaliknya, mereka mengadopsi teknologi
modern (seperti mesin chainsaw, mesin amplas, dan media sosial
untuk pemasaran) untuk meningkatkan efisiensi produksi.
Namun, adopsi teknologi ini dibingkai (framed) oleh nilai-nilai
tradisional.

a) Pembingkaian Teknologi: Mesin chainsaw digunakan
setelah ritual permohonan izin kepada alam
(mengintegrasikan teknologi ke dalam etika ekologis).

b) Pembingkaian Pemasaran: Media sosial digunakan
untuk menyebarkan narasi budaya, filosofi hidup Sunda,
dan otentisitas produk, bukan sekadar menjual produk.

Ini adalah bentuk adaptasi yang disebut glocalization—
mengambil yang global dan memfilternya melalui yang lokal
(Roudometof, 2016). Teknologi dan pasar modern diterima
asalkan tidak merusak fondasi etika dan kosmologi lokal.
Mereka mengendalikan bagaimana modernisasi berinteraksi

dengan budaya mereka.

215



e Agency Kolektif

Kunci keberhasilan model ini terletak pada agency atau
keagenan kolektif masyarakat. Agency kolektif merujuk pada
kapasitas komunitas untuk bertindak secara sadar dan strategis
dalam menghadapi tekanan eksternal. Keputusan-keputusan
strategis, mulai dari pemilihan kayu, penetapan harga lisung
ritual, hingga pengelolaan pariwisata, diambil melalui
musyawarah berdasarkan nilai Tri Tangtu di Buana. Agency
kolektif ini menciptakan mekanisme kontrol sosial yang
mencegah  individu atau kelompok tertentu untuk
mengeksploitasi sumber daya budaya untuk keuntungan
pribadi yang dapat merusak kohesi sosial dan makna kultural.
Solidaritas mekanik dalam pengertian Durkheim masih sangat
kuat menjadi perekat masyarakat (Durkheim, 1893). Agency ini
adalah mesin penggerak yang memastikan model Integrasi
Vertikal dan Adaptasi Kreatif berjalan sesuai dengan logika
budaya lokal.

4) Tantangan Keberlanjutan dalam Pusaran Modernitas

Tantangan regenerasi pengrajin dapat dianalisis menggunakan
konsep keadilan antargenerasi (intergenerational  justice) danmodal
budaya dalam keluarga. Menurut Bourdieu, modal budaya (seperti
pengetahuan dan keterampilan) dapat diwariskan dalam keluarga.
Namun, transmisi ini gagal ketika anak-anak memandang bahwa
"biaya" untuk memperoleh modal budaya tersebut (fisik berat, waktu
lama) tidak sebanding dengan ‘“imbalan" yang diharapkan
(penghasilan tidak stabil). Ini menciptakan disposisi baru yang tidak
selaras dengan habitus generasi tua.

Untuk mengatasi ini, diperlukan strategi yang tidak hanya
meningkatkan imbalan finansial, tetapi juga merekonfigurasi narasi
tentang kerja. Pekerjaan pengrajin perlu diposisikan ulang dari

216



"pekerjaan kasar" menjadi "profesi pelestari budaya" yang bermartabat

dan bernilai tinggi, mirip dengan narasi yang berhasil dibangun di

sekitar desainer atau pengrajin artisanal kelas atas di dunia global. Ini
membutuhkan rekayasa sosial-budaya yang melibatkan tidak hanya

insentif ekonomi, tetapi juga pembangunan citra dan kebanggaan

melalui pendidikan, media, dan apresiasi yang lebih luas.

Meskipun menunjukkan model ketahanan yang kuat, Desa

Pangadegan menghadapi sejumlah tantangan keberlanjutan

yang memerlukan strategi mitigasi yang proaktif.

a)

b)

Regenerasi Pengrajin: Minat generasi muda untuk
menjadi pengrajin lisung mulai berkurang. Pekerjaan ini
dianggap fisiknya berat dan penghasilannya tidak stabil
dibandingkan bekerja di sektor jasa atau menjadi TKIL
Jika masalah ini berlanjut, pengetahuan tacit yang
penting untuk menjaga otentisitas proses produksi akan
hilang, dan rantai nilai budaya dapat terputus.
Ketersediaan Bahan Baku: Kayu berkualitas yang
menjadi bahan baku utama (Kihiang) semakin langka dan
harganya semakin mahal. Tekanan ekologis dari luar
desa (misalnya, pembukaan lahan skala besar di sekitar
Sumedang) memperparah masalah ini. Kelangkaan ini
menantang etika nyoreang alam yang selama ini menjadi
fondasi ekologis produksi.

Standardisasi dan Otentisitas: Tekanan pasar global
untuk membuat produk yang seragam dan standar
berpotensi mengikis variasi dan keotentikan lisung
sebagai produk budaya yang dibuat secara manual. Jika
lisung menjadi terlalu standar dan diproduksi secara
massal tanpa ritual, makna sakralnya terancam hilang,
dan nilai jual unik Pangadegan akan berkurang.

217



Solusi yang mungkin adalah penguatan program edukasi
budaya yang mengintegrasikan keterampilan kerajinan dengan
konsep ekonomi kreatif (misalnya, membuat lisung mini/suvenir
sebagai produk awal yang ringan, lalu mengajar keterampilan
ritual) dan penetapan kebijakan Community-Based Forest
Management yang diatur oleh nilai Tri Tangtu di Buana untuk

menjamin pasokan kayu berkelanjutan.

PENUTUP
Desa Pangadegan memberikan kontribusi teoretis yang

signifikan ~ melampaui  studi  kasus lokal.  Praktik
komodifikasi lisung yang memperkuat nilai simbolik menantang
dikotomi simplistik antara "budaya otentik" dan "komoditas
palsu". Kasus ini mengajukan sebuah tesis: bahwa komodifikasi
dapat menjadi sebuah bentuk cultural curatorship yang aktif.
Masyarakat  Pangadegan, dengan agency-nya, bertindak
layaknya kurator yang dengan cermat memilih, mengemas, dan
mempresentasikan elemen budayanya kepada pasar, dengan
tujuan utama untuk mempertahankan makna dan keberlanjutan
budaya itu sendiri, bukan sekadar mengekstraksi nilai
ekonominya.

Model ketahanan Pangadegan yang terdiri dari Integrasi
Vertikal, Adaptasi Kreatif (Glocalization), dan Agency Kolektif,
menawarkan sebuah paradigma alternatif pembangunan
pedesaan. Paradigma ini menolak model pembangunan yang
menempatkan desa sebagai objek pasif yang harus
di"'modernisasi" dari luar. Sebaliknya, paradigma ini
menekankan  pada pemberdayaan  berdasarkan  logika
internal (internal logic of empowerment)—di mana sumber daya
budaya lokal (sistem nilai, pengetahuan, struktur sosial)

bukanlah halangan untuk maju, melainkan modal strategis

218



utama untuk membangun ketahanan dan kedaulatan di tengah
gelombang modernitas global.

Untuk penelitian selanjutnya, penting untuk melakukan
studi komparatif dengan komunitas serupa di Indonesia untuk
menguji generalisasi model Pangadegan. Selain itu, penelitian
longitudinal diperlukan untuk memetakan dinamika model ini
dalam jangka panjang, khususnya dalam merespons tekanan
ekologis dan perubahan generasi. Eksplorasi tentang bagaimana
model ekonomi sirkular dapat diintegrasikan dengan kearifan
lokal nyoreang alam juga akan sangat berharga untuk menjawab
tantangan kelangkaan bahan baku secara berkelanjutan.

Desa Pangadegan merupakan contoh nyata bahwa
ketahanan budaya bukanlah tentang membekukan tradisi dalam
ruang hampa, melainkan tentang kemampuan sebuah
komunitas untuk mengelola dialektika antara tradisi dan
modernitas secara kreatif dan kritis. Masyarakat Pangadegan
telah membuktikan bahwa modernisasi bukanlah ancaman
eksklusif, melainkan sebuah variabel yang dapat dikendalikan

dan diintegrasikan.

DAFTAR PUSTAKA
Bourdieu, P. (1977). Outline of a Theory of Practice. Cambridge

University Press.

Durkheim, E. (1893). The Division of Labor in Society. The Free
Press.

Ellen, R. (2019). The Cultural Relations of Classification: An Analysis
of Nuaulu Animal Categories from Central Seram. Cambridge
University Press.

Greenwood, D. ]J. (1989). Culture by the Pound: An
Anthropological Perspective on Tourism as Cultural
Commoditization. In V. L. Smith (Ed.), Hosts and Guests: The

219



Anthropology of Tourism (2nd ed., pp. 171-185). University of
Pennsylvania Press.

Li, T. M. (2014). Land's End: Capitalist Relations on an Indigenous
Frontier. Duke University Press.

Marfai, M. A. (2019). Introduction to Cultural Resilience and
Sustainability: Perspectives from Indonesia. The Indonesian
Journal of Geography, 51(1), 1-4.

Matarrita-Cascante, D., & Luloff, A. E. (2008). Economic Growth
and Community Resilience: A Study of the Impacts of
Tourism in Rural Costa Rica. Journal of Rural and Community
Development, 3(3), 96-111.

Rahayu, A. (2021). Komodifikasi Budaya: Lisung sebagai Simbol dan
Komoditi Ekonomi di Desa Pangadegan Sumedang (Thesis).
Universitas Padjadjaran.

Richards, G. (2018). Cultural Tourism: A Review of Recent Research
and Trends. Journal of Hospitality and Tourism Management, 36,
12-21.

Rosyadi, I. (2015). Tradisi Lisan dan Kepercayaan Masyarakat
Rancakalong. Universitas Pendidikan Indonesia Press.

Roudometof, V. (2016). Glocalization: A Critical Introduction.
Routledge.

Smith, M. K. (2018). Issues in Cultural Tourism Studies (3rd ed.).
Routledge.

Wessing, R. (2018). Sri and Sedana and Sita and Rama: Myths of
Fertility and Generation in Java. Asian Ethnology, 77(1&2).

220



