
 

221 

POTENSI SENI DESA SUKASIRNARASA 

KECAMATAN RANCAKALONG 

KABUPATEN SUMEDANG 

 
 

 

Yosep Nurdjaman Alamsyah, Yazid Ilyasa   

   

 
  



 

222 

PENDAHULUAN  

Sumedang merupakan salah satu Kabupaten yang terdapat 

di Provinsi Jawa  Barat. Secara geografis seuai dengan PERDA 

Nomor 2 tahun 2012 Pasal 2 menyebutkan  bahwa luas wilayah 

Kabupaten Sumedang adalah 155.872 hektar, kemudian terdiri 

dari  26 kecamatan dan terbagi menjadi 267 desa, serta 7 (tujuh) 

kelurahan. Batas-batas  administratifnya terletak pada posisi 060 

34’ 46,18” - 7° 00' 56,25" Lintang Selatan dan  1070 01’ 45,63” - 

108° 12' 59,04" Bujur Timur. Batas wilayahnya meliputi sebelah 

utara  berbatasan dengan Kabupaten Indramayu, batas wilayah 

sebelah Selatan berbatasan  dengan Kabupaten Garut dan 

Kabupaten Bandung, batas wilayah Timur berbatasan  dengan 

Kabupaten Majalengka, dan batas wilayah sebelah Barat 

berbatasan dengan  Kabupaten Bandung, Kabupaten Subang, 

dan Kabupaten Bandung Barat.  

 

 
Gambar1. Peta wilayah Kab Sumedang  

 Doc. Sumedankab.go.id  

 

Kabupaten Sumedang memliki berbagai potensi yang cukup 

signifikan dan  menjadi penunjang bagi kehidupan masyarakat 

Kabupaten Sumedang. Potensi tersebut  di antaranya adalah 

potensi pertanian, potensi peternakan, potensi wisata, potensi 



 

223 

seni  dan budaya. Di antara potensi-potensi tersebut, potensi seni 

sama-sama memberikan  kontribusi yang baik untuk 

perkembangan Kabupaten Sumedang. Potensi seni tersebut  

tersebar di seluruh kecamatan bahkan desa yang ada di 

Kabupaten Sumedang.   

Dari 26 kecamatan yang ada di Kabupaten Sumedang, 

Kecamatan Rancakalong  merupakan salah satu kecamatan yang 

mempunyai cukup banyak potensi seni, di  antaranya adalah 

terdapat seni Tarawangsa, Kuda Renggong, Reak, Singa Depok,  

Bangpret, Jaipong Dangdut, Rengkong, Terbangan, Bajidoran, 

Pencak Silat, Jaipongan,  Celempungan, Kuda Lumping, 

Tutunggulan, Tari Klasik, Calung, Domba Garut,  Koromong, 

Organ Tunggal, dan lain-lain.  

Kecamatan Rancakalong teridiri dari 10 desa, salah satunya 

adalah Desa  Sukasirnarasa. Sama seperti desa yang lainnya, 

Desa Sukasirnarasa mempunyai  beberapa jenis kesenian baik 

yang masih hidup, artinya kesenian tersebut masih  disajikan 

dalam berbagai kegiatan, maupun kesenian yang secara 

frekuensi  penampilannya jarang disajikan dalam kehidupan 

masyarakat Desa Sukasirnarasa.  

potensi seni tersebut di antaranya adalah Seni Karawitan, 

Seni Reak, Seni Kuda  Renggong, Seni Jaipongan, Seni Organ 

Tunggal, dan Seni Tarawangsa.  

Seni-seni yang penulis ungkap dalam tulisan kali ini yakni 

seni yang termasuk ke  dalam kategori seni pertunjukan. Artinya 

pada saat proses penyajiannya terdapat alat  musik, kemudian 

alat musik tersebut dimainkan oleh manusia atau disebut juga 

dengan  pangrawit, juga terdapat estetika seni lainnya yang 

diiringi oleh musik yang disajikan oleh  para pangrawit tersebut 

(Suparli, 2020), misalnya ada seni tari Jaipongan, Seni Reak,  dan 

Seni Kuda Renggong.  



 

224 

Urgensi dari penelitian ini adalah kurangnya dokumentasi 

tulisan yang  menjelaskan potensi seni yang ada di Desa 

Sukasirnarasa, sementara seni-seni tersebut merupakan potensi 

yang perlu diangkat, prosesnya bisa dilakukan dengan berbagai 

hal,  salah satunya yaitu dengan cara membuat dokumentasi 

tulisan. Dokumentasi tulisan ini  perlu dilakukan guna untuk 

memberikan literasi kepada semua khalayak, juga sebagai  

bahan informasi kepada seluruh masyarakat, baik yang berada 

di wilayah Desa  Sukasirnarasa, kecamatan Rancakalong, 

Kabupaten Sumedang, lebih luasna lagi bagi  semua pihak yang 

membutuhkan informasi yang berkaitan dengan potensi seni 

yang ada  di Desa Sukasirnarasa.  

Tujuan dari penelitia ini adalah untuk mengungkap potensi 

seni yang berada di  wilayah Desa Sukasirnarasa Kecamatan 

Rancakalong Kabupaten Sumedang Jawa  Barat. Hal lain yang 

menggugah penulis untuk melakukan penelitian ini yakni  

memberikan kesadaran kepada masyarakat Desa Sukasirnarasa 

pada khususnya akan  pentingnya dunia literasi, supaya segala 

hal potensi yang ada di Desa dapat  terinformasikan secara 

estapet kepada para generasi berikutnya.  

Metode yang digunakan dalam penelitian ini yaitu metode 

kualitatif dengan  pendekatan ethnografi. Mustafa, dkk di dalam 

bukunya menjelaskan bahwa metode  kualitatif merupakan 

metode penelitian yang lebih menekankan pada aspek 

pemahaman  secara mendalam terhadap suatu masalah dari 

pada melihat permasalahan untuk  penelitia generalisasi. 

(Mustafa, dkk. 2022).  

 

ISI  

Seperti yang sudah diungkapkan di atas, bahwa penelitian 

ini mencoba untuk  mengungkap potensi-potensi seni yang ada 



 

225 

di wilayah Desa Sukasirnarasa Kecamatan  Rancakalong 

Kabupaten Sumedang. Seni pertunjukan apa saja yang ada, 

selain itu juga  penulis mencoba mengungkap peta 

perkembangan setiap seni tersebut. Hal-hal itulah  yang penulis 

ungkap dalam tulisan ini.  

 

1. Desa Sukasirnarasa  

Desa Sukasirnarasa terletak di Kecamatan Rancakalong dan 

merupakan hasil  pemekaran dari Desa Pasirbiru. Pemekaran ini 

dilakukan untuk meningkatkan efektivitas  dan efisiensi 

pelayanan kepada masyarakat. Pemekaran wilayah Desa 

Pasirbiru ini  dilakukan berdasarkan pada Surat Keputusan 

Gubernur Kepala Daerah Tingkat I Jawa  Barat tertanggal 2 Juni 

1980 Nomor: 993/PM.122-Pem/Sk.1980 tentang Persetujuan dan  

Pengesahan Pemekaran/Pemecahan Desa di Kabupaten 

Daerah Tingkat II Sumedang.  Surat Keputusan ini disusul 

dengan Surat Keputusan Bupati Kepala Daerah Tingkat II  

Sumedang Nomor: 27/Op.440-Pem/Sk/1981 tertanggal 31 Januari 

1981 tentang  Penunjukan/Pengangkatan Kepala Desa secara 

Definitif dan Pjs. Kepala Desa serta  Pamong Praja lainnya bagi 

desa-desa yang dimekarkan.  

Desa Sukasirnarasa dikelilingi oleh wilayah-wilayah sebagai 

berikut: Desa  Pasirbiru di sebelah utara, Desa Pasirbiru dan 

Desa Cijeruk Kecamatan Pamulihan di  sebelah timur, Desa 

Cigendel dan Desa Pamulihan (keduanya berada di wilayah  

Kecamatan Pamulihan) di sebelah selatan, serta Desa Sukawangi 

Kecamatan  Pamulihan di sebelah baratnya. Secara administratif, 

wilayah Desa Sukasirnarasa  terbagi ke dalam 11 wilayah Rukun 

Warga (RW) dan 37 wilayah Rukun Tetangga (RT).   

Secara geografis, Desa Sukasirnarasa berada di ujung selatan 

Kecamatan  Rancakalong, menjadi pintu masuk wilayah ini dari 

arah Tanjungsari. Lanskap desanya  didominasi perbukitan, 



 

226 

dengan bagian barat berada di puncak perbukitan dan bagian  

timur di dataran yang lebih rendah. Sebagian besar wilayahnya 

merupakan lahan  pertanian, terutama lahan kering seperti 

ladang dan perkebunan. Area pesawahan  terletak di pinggiran 

bagian barat dan memanjang hingga ke wilayah utara dan timur  

desa. Proyek pembangunan Jalan Tol Cisumdawu juga melintasi 

wilayah ini, khususnya  di bagian tenggara desa.  

 

 
Gambar2. Peta Desa Sukasirnarasa  

 Doc. Google.com  

 

Desa Sukasirnarasa memiliki wilayah dengan luas total 

sebesar 473,1 hektar.  Luas wilayah tersebut terbagi kedalam 

beberapa jenis penggunaan atau tata guna lahan.  Dari luas 

wilayah total tersebut, sebagian besarnya merupakan lahan 

pertanian dengan  komposisi sebesar 77,41 persen yang setara 

dengan luasan 366,23 hektar. Lahan  pertanian ini terbagi ke 

dalam dua jenis yaitu lahan pesawahan dan lahan pertanian  

bukan pesawahan (seperti lahan perkebunan, ladang dan huma) 

dengan luasan masing masing sebesar 155,41 hektar dan 210,82 

hektar. Kemudian lahan kehutanan memiliki  komposisi 

sembilan persen dari luas total yang sebanding dengan 42,58 

hektar. Lahan  pemukiman dengan besaran komposisi sebesar 

12,13 persen dan setara dengan luas  lahan sebesar 57,39 hektar. 

Sisanya sebesar 1,46 persen dipergunakan sebagai lahan  lainnya 

yang setara dengan luasan 6,9 hektar. 



 

227 

Mayoritas penduduk Desa Sukasirnarasa menggantungkan 

hidupnya pada sektor  pertanian, baik sebagai petani maupun 

buruh tani, sejalan dengan luasnya lahan  pertanian yang 

tersedia. Jenis pertanian yang banyak ditemui adalah pertanian 

lahan  kering. Sebagian kecil penduduk bekerja disektor 

transportasi dan jasa.  

Dalam bidang seni dan budaya, desa ini masih 

mempertahankan sejumlah  kesenian tradisional Sunda seperti 

Kuda Renggong dan Seni Reak. Tradisi kebudayaan  yang tetap 

hidup di tengah masyarakat antara lain Tarawangsa, Nyawen, 

Ngabubur Suro,  dan Hajat Lembur.  

Penamaan Desa Sukasirnarasa memiliki sejarah tersendiri 

yang berakar pada  identitas lokal. Nama “Sukasirnarasa” 

diambil dari sebuah daerah yang sebelumnya  dikenal dengan 

sebutan “Sukasirna”. Pemilihan nama tersebut dimaksudkan 

untuk  mempertahankan unsur historis dan kearifan lokal yang 

telah lama melekat pada  masyarakat setempat. Keberadaan 

Desa Sukasirnarasa diharapkan mampu memberikan  dampak 

positif bagi kesejahteraan masyarakat setempat melalui 

pengelolaan potensi  desa secara mandiri.  

Namun, pada saat proses pengajuan nama resmi, ditemukan 

adanya desa lain  yang telah menggunakan nama “Sukasirna”. 

Untuk menghindari kesamaan penamaan  dan memunculkan 

pembeda, ditambahkan kata “rasa” di bagian akhir. 

Penambahan ini  tidak hanya berfungsi sebagai pembeda 

administratif, tetapi juga memberi makna  tambahan yang 

mencerminkan nilai-nilai kebersamaan, keharmonisan, dan rasa 

memiliki  di antara warga desa.  

 

Berkaitan dengan potensi seni yang berkembang di 

masyarakat, Desa  Sukasirnarasa memberikan kontribusi yang 



 

228 

baik bagi aspek seni dan budaya. Sama  dengan desa yang 

lainnya yakni imempunyai ciri khas seni yang terdapat di setiap 

desa  masing-masing. Sektor seni budaya ini menjadi magnet 

tersendiri bagi desa, sebab tidak  sedikit para peneliti khususnya 

yang fokus keilmuannya untuk mengungkap seni-seni  

tradisional yang menjadi ciri khas sebuah desa. Adapun seni-

seni yang terdapat di Desa  Sukasirnarasa, penulis ungkapkan 

pada penjelasan berikutnya. 

 

2. Seni Tarawangsa  

Tarawangsa adalah kesenian tradisional yang hidup di Desa 

Sukasirnarasa,  sebuah warisan turun-temurun sarat makna 

spiritual (Tahroni, Kuswara & Irianto, 2023).  Dalam dunia 

tarawangsa dikenal istilah rurukan, yaitu kelompok yang 

masing-masing  memiliki arah kiblatnya. Kepemimpinannya 

pun tidak sembarang orang bisa pegang,  karena diwariskan 

secara turun-temurun, baik melalui garis keturunan maupun 

amanat  khusus. Bahkan, pewarisan ini tidak hanya berupa 

peran, tetapi juga benda pusaka yang  menyimpan nilai sejarah. 

Tarawangsa tetap dijalankan dengan cara lama, tanpa  sentuhan 

lagu modern. Alunan musiknya lahir dari laras pelog dan 

salendro, dimainkan  tanpa notasi, hanya mengandalkan rasa 

dan kepekaan pemain.   

Pertunjukannya sakral, dimulai dari ngalungsurkeun1, 

dilanjutkan ngibing2 oleh  saehu pameget3 dan saehu istri4 dengan 

 
1 Ngalungsurkeun merupakan istilah lokal Bahasa Sunda, apabila diartikan ke dalam Bahasa 

Indonesia adalah  menurunkan. Aplikasi dari kegiatan ngalungsurkeun adalah proses 

pemanggilan penari satu persatu oleh ketua.  Setelah dipanggil, penari tersebut 

melakukan ritual dengan pembacaan do’a yang dipandu oleh ketua 
2 Ngibing merupakan istilah lokal Bahasa Sunda, apabila diartikan ke dalam Bahasa Indonesia 

adalah menari 
3 Saehu pameget adalah ketua laki-laki 
4 Saehu istri adalah ketua Perempuan 



 

229 

jumlah ganjil seperti lima atau sembilan orang.  Tarian istri 

berlangsung hingga tengah malam, sebelum diganti oleh laki-

laki sampai pukul dua dini hari, disertai ruwatan sebagai 

pengantar. Lagu-lagu yang dimainkan  memiliki urutan khas, 

seperti Saur yang menggambarkan jeritan hati Nyipohaci,  

kemudian Pamapag, Pangapungan, Limbangan, hingga Keratonan. 

Setelah sesi inti  selesai, acara hiburan terbuka untuk siapa saja 

yang ingin ikut menari, memberi ruang  pertemuan antara 

tradisi dan kebersamaan.  

Dalam pementasan tarawangsa, ada fenomena yang dikenal 

masyarakat, seperti  kasurupan dan keserapan. Kasurupan terjadi 

ketika seseorang terlalu larut dalam alunan  jentreng hingga 

tersentuh kekuatan gaib, sementara keserapan biasanya dialami 

oleh  mereka yang memiliki garis keturunan penggiat 

tarawangsa. Ada juga kasurupan  amatan, ketika seseorang 

menerima sesuatu secara gaib.   

Nama jentreng sendiri berasal dari bunyinya, “treng… 

treng…”, dan  dikolaborasikan dengan alat bernama ngek-ngek, 

yang awalnya terbuat dari bambu  bertali untuk mengusir 

burung di sawah. Tarawangsa memiliki makna mendalam, yaitu  

“Narawang Kanu Maha Kuasa”, dan kata tara berarti dua, wangsa 

berarti sembilan,  merujuk pada Wali Songo.  

3. Wawacan: Seni Tutur  

Wawacan adalah naskah yang berisikan naskah Sunda lama 

yang biasanya  berbentuk pupuh yang dituliskan dengan aksara 

Arab Pegon (aksara Arab yang  dimodifikasi ke Bahasa Sunda). 

Rosidi (2011) menjelaskan bahwa wawacan berasal dari  kata 

“waca” yang mempunyai makna segala sesuatu yang dibaca atau 

yang biasa  dibaca. Maka dari itu, wawacan merupakan segala 

sesuatu yang bisa dibaca, maka harus  terdapat wujud teks yang 

pada akhirnya dapat dibaca juga. Di Desa Sukasirnarasa  naskah 



 

230 

wawacan ini diaplikasikan ke dalam bentuk seni pertunjukan 

dengan cara  dilafalkan oleh salah seorang penutur. Adapun 

jenis keseniannya yakni seni Beluk.   

 

 
Gambar 4. Naskah Wawacan  

 Doc. Doc. Yazid, dkk. 

 

Beluk berasal dari gabungan kata “ba” yang berarti besar dan 

“aluk” yang berarti  gorowok atau berteriak dalam bahasa 

Indonesia. Dengan demikian, beluk dapat diartikan  sebagai 

nyanyian yang dilantunkan dengan cara diteriakkan. Ciri 

khasnya terletak pada  penggunaan nada-nada tinggi yang 

dibawakan secara bersahut-sahutan oleh para  penembang. Para 

penembang ini bukan hanya sembarang bernyanyi, melainkan  

menyanyikan pupuh yang berada di Wawacan. Walaupun 

kesenian Beluk sudah jarang  terlihat di Desa Sukasirnarasa, tapi 

wawacan masih disimpan dan dijaga.  

Salah satu tokoh yang masih menjaga keberadaan naskah 

wawacan dan seni  beluk dreai Desa Sukasirnarasa yaitu Bah Obed. 

Naskah wawacannya masih terjaga  dengan baik, namun saat ini 

sudah jarang yang ingin mendalami dan belajar seni  wawacan 

maupun beluk. Menurut informasi yang penulis dapatkan bahwa 

masyarakat  Desa Sukasirnarasa kurang berminat untuk 

mendalami kesenian wawacan dan beluk.  

 



 

231 

4. Seni Reak  

Seni reak merupakan salah satu jenis kesenian yang saat ini 

sudah menjadi ciri  khas di Jawa Barat (Ramdan, 2017). 

Keberadaannya hampir di seluruh daerah di Jawa  Barat, 

termasuk di daerah Sumedang khususnya di Desa Sukasirnarasa 

Kecamatan  Rancakalong. Kesenian ini tidak asing di mata 

warga Desa Sukasirnarasa, dari mulai  anak kecil sampai dewasa 

cukup mengenal seni reak.   

 

 
Gambar 5. Seni Reak  

 Doc. Doc. Yazid, dkk.  

 

Kesenian reak di Masyarakat berfungsi sebagai media 

hiburan, salah satunya  disajikan pada acara khitanan. Selain itu, 

seni reak juga berfungsi sebagai media  komunikasi antar warga, 

sebab ketika pertunjukan seni reak ini digelar, biasanya warga  

berbondong-bondong untuk menyaksikan kesenian reak yang 

sedang pentas. Sehingga  semua warga yang menyaksikan 

pertunjukan seni reak menjalin komunikasi satu sama  lain. 

Alat musik yang digunakan pada pertunjukan seni reak ini di 

antaranya adalah satu set dogdog (talingtit, badugblag, brung, tang), 

kemudian terdapat instrumen  angklung. Media yang 

diiringinya adalah kuda lumping dan topeng (disebut juga  

bangbarongan). Di Desa Sukasirnarasa alat musik seni reak 



 

232 

disajikan oleh anak-anak  muda, sehingga secara proses 

regenerasi seni reak cukup terbangun dengan baik.  

Di desa Sukasirnarasa salah satu tokoh yang masih menjaga 

dan melestarikan  seni reak ini adalah Ujeh dan Abah Obed. 

Kedua tokoh tersebut secara turun temurun  menjaga eksistensi 

dan keberadaan dari seni reak ini, Adapun nama kelompok seni 

atau  group yang pernah dipimpin oleh Bah Obed dan sekarang 

diturunkan kepemimpinannya  ke Ujeh adalah kelompok seni 

Reak Mekar Raharja.  

 

 
Gambar6. Bangbarongan  

 Doc. Yazid, dkk.  

 

Konsep dari pertunjukan seni reak ini adalah menggunakan 

konsep arak-arakan atau berjalan dari satu tempat ke tempat yang 

lain. Jadi pertunjukan seni reak ini tidak  dilaksanakan di 

panggung statis, akan tetapi prosesnya sambil jalan kaki dari 

kampung  satu ke kampung lain. Satu hal yang menari dari seni 

reak ini, setiap kali pertunjukannya  selalu menarik perhatian 

masyarakat, sehingga selalu banyak warga yang menyaksikan  

pertunjukan ini. 



 

233 

5. Seni Karawitan  

Seni karawitan di Desa Sukasirnarasa cukup popular dan 

dikenal oleh seluruh  warga. Menurut sudut pandang etimologis 

karawitan berasal dari kata Ka – rawit – an.  Rawit diartikan 

sebagai halus, makna dari halus ini bukan berarti halus atau 

kebalikannya  dari kasar, akan tetapi lebih pada aspek musikal 

yang terdengar oleh manusia yang tidak  berwujud dan dapat 

dirasakan oleh manusia yang mendengarnya. Sopandi (1981)  

menjelaskan bahwa karawitan adalah sajian musikal yang 

menggunakan laras pelog dan  salendro. Artinya bahwa alat musik 

yang kental dengan laras salendro dan pelog adalah  gamelan.  

 

 
Gambar 7. Perangkat Gamelan Sunda  

Doc. Yoga Nurdiansyah, S.Sn.  

 

Seni karawitan atau disebut juga seni gamelan di Jawa Barat 

menjadi salah satu  icon seni musik tradisional. Alfianto (2020) 

menyebutkan bahwa Seni gamelan Sunda  adalah salah satu 

bentuk pengungkapan pola perilaku masyarakat Sunda melalui 

salah  satu bentuk yang ada di dalam kebudayaannya. Ketika 

memainkan gamelan, pemain  atau pangrawitnya dituntut untuk 

menyajikan satu repertoar lagu yang sama, akan tetapi  dengan 



 

234 

pola permainan setiap alat musik yang berbeda-beda. Hal ini 

juga sesuai dengan  semboyan Negara Republik Indonesia yakni 

berbeda-beda tetapi tetap satu tujuan.  

Pada satu perangkat gamelan sunda setidaknya terdapat 12 

(dua belas) alat  musik yang dimainkan oleh para pangrawit. 

Adapun alat-alat musiknya terdiri dari saron  pangbarep, saron 

panempas, demung, peking, selentem, bonang, rincik, kenong, goong,  

kendang, rebab, dan sinden (Suparli, 2020). Sebagaimana yang 

sudah disampaikan  sebelumnya bahwa alat-alat musik tersebut 

ketika dimainkan mempunyai teknik, pola,  dan konsep masing-

masing. Sehingga satu sama lain saling mengisi dan membangun  

sebuah harmoni musik. 

Gamelan kerap digunakan untuk menyajikan kiliningan, 

kemudian digunakan  untuk mengiringi sajian Tari Jaipongan, 

Tari Klasik, Longser, dan pertunjukan wayang  golek. Bagi para 

seniman, penyajian gamelan ini biasanya digunakan untuk 

kegiatan  ritual, hiburan, politik (propaganda), dan lain-lain. 

Seperti halnya gamelan atau karawitan  yang terdapat di Desa 

Sukasirnarasa mempunyai fungsi yang sama, kemudian  

penyajiannya kerap digunakan untuk mengiringi sajian tari 

jaipongan, sehingga  keberadaan seni karawitan atau gamelan di 

Desa Sukasirnarasa dapat dikatakan lebih  popular dari seni 

yang lainnya.  

Salah satu seniman muda yang bernama Lucky, perannya 

cukup penting terhadap  perkembangan seni gamelan di Desa 

Sukasirnarasa. Lucky juga dipercaya oleh Kepala  Desa 

Sukasirnarasa sebagai penggerak pemuda di desanya. Sehingga 

anak-anak muda  di Desa Sukasirnarasa cukup sering dan 

konsisten melakukan proses latihan, serta  melakukan 

pertunjukan di berbagai acara. Misalnya di acara nikahan, 

khitanan, hajat  lembur, dan berbagai kegiatan lainnya. Lucky 



 

235 

bersama para pangrawit lainnya kerap  menyajikan gamelan 

untuk mengiringi sajian wayang golek, yang bekerjasama 

dengan  salah satu dalang di Kabupaten Sumedang.   

Kehidupan gamelan di Desa Sukasirnarasa cukup 

berkembang dengan baik, hal  ini berkat dukungan yang baik 

dari lingkungan masyarakat, kemudian dari aparat desa  yang 

senantiasa mendukung setiap kegiatan yang dilakukan oleh 

warganya, dan selalu  dilibatkan diberbagai kegiatan yang 

dinaungi oleh Kelurahan Desa Sukasirnarasa.  

 

6. Seni Tanji (Kuda Renggong)  

Kesenian tanji (Tanjidor) dan kuda renggong di kabupaten 

Sumedang merupakan jenis kesenian yang paling popular 

dibanding dengan jenis-jenis kesenian yang ada di  Sumedang. 

Awal perkembangan seni tanji dimulai dari kecamatan Buah 

Dua Sumedang,  seperti yang dijelaskan oleh Badar, dkk (2023) 

bahwa musik tanji berkembang pada  pertengahan dekade 1960-

an di daerah Bojongloa, Buahdua, Kabupaten Sumedang.  Pada 

sesi wawancara bersama Dr. Lili Suparli (2025) menjelaskan 

bahwa kesenian tanji  yang ada di Sumedang ada benang 

merahnya dengan kesenian tanjidor dari Karawang.   

Pada tahun 1956 – 1957 di kecamatan Buahdua Kabupaten 

Sumedang memiliki  banyak grup kesenian Kuda Renggong, 

akan tetapi seni Kuda Renggong tersebut belum  mumpunyai 

musik pengiring. Pada satu event pementasan Seni Kuda 

Renggong, para  seniman Kuda Renggong mengundang kesenian 

tanjidor dari Karawang untuk  berkolaborasi dengan seni Kuda 

Renggong dan dijadikan sebagai pengiring pertunjukan  Seni 

Kuda Renggong tersebut. Setelah kegiatan tersebut selesai 

diselenggarakan, para  seniman Kuda Renggong mulai 

mengadopsi Seni tanjidor dari Karawang dan dijadikan sebagai 



 

236 

pengiring setiap pertunjukan Kuda Renggong. (Badar, dkk. 2023). 

Seiring  berjalannya waktu seni tanji dan Kuda Renggong ini 

sudah menjadi ciri khas atau  identitas dari seni yang ada di 

wilayah Kabupaten Sumedang. Di Sumedang sendiri  jumlah 

kelompok seni tanji sangat banyak, khususnya di Kecamatan 

rancakalong, hampir  di setiap desa terdapat seni tanji.  

Seni tanji ini merupakan produk musikal yang digunakan 

untuk mengiringi sajian  tarian yang dibawakan oleh Kuda 

Renggong. Kedudukan musik tanji pada pertunjukan  Kuda 

Renggong cukup krusial, sebab antara musik yang disajikan oleh 

seni tanji dengan  pola gerak tari kuda seolah-olah sudah 

menjadi satu kesatuan yang tidak bisa dipisahkan.  

Pada kesenian tanji terdapat beberapa alat musik diantaranya, 

klarinet (suling), trombon,  jidur (Bedug), tambur, kecrek, ketuk, dan goong. 

(Rivaldi, dkk, 2024). Selain alat-alat  musik tersebut, pada keseian tanji 

juga terdapat sinden5 yang membawakan lagu-lagu  konvensional yang 

menjadi ciri khas pertunjukan tanji, ada juga lagu-lagu yang saat ini  

sedang popular.   

 

 
Gambar 8. Kesenian Tanji atau Tanjidor  

 Doc. Penulis.  

 
5 Vokal yang disajikan oleh Perempuan. 



 

237 

 
Gambar 9. Kesenian Tanji atau Tanjidor  

 Doc. Penulis.  

 

Konsep pertunjukan seni Tanjidor atau disebut juga tanji 

sama seperti pertunjukan  kesenian Reak, yakni sama-sama 

menggunakan konsep pertunjukan arak-arakan atau  

pertunjukannya tidak dilakukan statis di atas panggung, akan 

tetapi sambil berjalan  mengelilingi area tempat yang punya 

hajat melaksanakan hajatannya. Perjalanan  kelilingnya kurang 

lebih bisa mencapai 6-10 kilo setiap kali perform. Menurut 

penulis ini  merupakan sebuah pekerjaan yang cukup sulit, 

karena disampaing harus menyajikan  alat musik, para pemain 

tanjinya juga harus berjalan dengan kondisi perjalanan yang  

kadang nanjak, menurun, dan datar. Hal ini membutuhkan 

stamina fisik yang cukup  prima.  

Ada hal yang menarik ketika melakukan proses pertunjukan 

keliling, para seniman  Tanjidor menggunakan pengeras suara 

yang unik. Pengeras suara yang digunakan  adalah 

menggunakan mixer amplifier yang sederhana, untuk beberapa 

instrument menggunakan mic jenis clipon cable, seperti alat musik 

clarinet dan trombone. Kemudian  untuk vokal menggunakan mic 

cable. Speaker yang digunakan adalah jenis toa yang  biasa 

digunakan untuk pengeras suara di masjid. Biasanya speaker 



 

238 

tersebut dibawa oleh  satu orang yang posisinya di depan 

rangkaian arak-arakan, kemudian para pemain musik tanjidor 

berada di posisi belakang rangkaian kuda Renggong.  

 

 
Gambar 10. Situasi Kesenian Tanjidor dan Kuda Renggong 

ketika Pertunjukan Keliling  

 Doc. Penulis. 

 

Durasi pertunjukan keliling tersebut biasanya dilaksanakan 

mulai dari lukul 9 pagi  sampai dengan pukul 15.00 sore, jadi 

kuran lebih 6 jam perjalanan. Di akhir pertunjukan  biasanya 

seluruh rangkaian kuda renggong dan seni tanjing berkumpul di 

halaman rumah  yang punya hajat, kemudian melakukan 

pertunjukan terakhir, dan sebelum ashar pertunjukanya selesai.   

Keberadaan seni tanjidor dan kuda Renggong saat ini 

ekosistemnya masih baik,  hal tersebut bisa terwujud karena 

kesenian ini dikolaborasikan dengan kehidupan  masyarakat di 

Kabupaten Sumedang, sehingga selamanya akan terjaga dengan 

baik dan  para pelaku seninya secara bertahap menelurkan 

regenerasi-regenerasi yang  kedepannya secara estapet akan 

meneruskan jejak para seniornya, juga dijadikan  sebagai mata 



 

239 

pencaharian untuk memenuhi kebutuhan kehidupan. 

Khususnya untuk  seni tanjidor, proses regenerasinya 

berlangsung cukup baik, bahkan saat ini sudah  terdapat bakat-

bakat anak muda yang mendalami alat musik clarinet tanji, dan  

melanjutkan sekolah ke jenjang sarjana yakni di ISBI Bandung 

Jurusan Karawitan. 

 

 
Gambar 11. Situasi pertunjukan Tanjidor dan Kuda Renggong di depan 

rumah yang punya hajat, sebelum  rangkaian pertunjukan berakhir.  

 Doc. Penulis 

 

Bakat-bakat para generasi muda ini perlu dipupuk sejak dini, 

agar proses  regenerasinya berjalan dengan baik. Namun kita 

juga harus memikirkan perihal  kelayakan pendapatan yang 

didapatkan oleh para pelaku seni khususnya seni tanjidor  ini, 

agar keberlangsungan hidup para senimannya berada dititik 

status sosial yang  menjajikan.   

 

7. Organ Tunggal  

Seni organ Tunggal merupakan kesenian yang paling 

modern dibanding dengan  jenis kesenian lain yang ada di Desa 



 

240 

Sukasirnarasa. Hal tersebut disebabkan oleh alat musik yang 

digunakan pada seni organ tunggal ini. Apabila diartikan kata 

organ tunggal  ini terdapat dua kata yakni organ yang artinya 

adalah alat musik keyboard dan tunggal  artinya adalah satu. 

Berati organ tunggal adalah alat musik keyboard yang berjumlah  

satu.  

Organ tunggal disebut sebagai hasil akulturasi budaya, 

karena organ tunggal  adalah budaya musikal dari luar negeri. 

Proses akulturasi terjadi bila kelompok-kelompok  individu 

yang memiliki kebudayaan yang berbeda saling berhubungan 

secara langsung  dengan intensif, kemudian timbul perubahan-

perubahan besar pada pola kebudayaan  dari salah satu atau dari 

kedua kebudayaan yang bersangkutan (Yensharti, 2007).  

 

 
Gambar 12. Pemain Organ Tunggal  

 Doc. penulis  

Pengaruh akulturasi jelas terlihat dengan pemakaian tangga 

nada diatonis  sebagai dasar penggarapan musiknya merupakan 

unsur yang datang dari budaya Barat. Perkembangan 

berikutnya unsur nada yang digunakan bukan hanya diatonis 

saja, akan  tetapi merambah ke nada pentatonis, sehingga lagu-

lagu yang mengganakan nada  pentatonis dapat disajikan 

melalui seni oragan tunggal ini  



 

241 

Secara historis pengaruh Barat (Eropa) yang berawal sejak 

datangnya para  pedagang Portugis, yang kemudian disusul 

oleh hadirnya orang-orang Belanda pada  

akhir abad ke-16, sampai sekarang bisa kita saksikan dalam 

berbagai bentuk seni.  Pengaruh itu terdapat di kota-kota besar 

dan istana-istana kerajaan. Sudah barang  tentu pengaruh-

pengaruh itu tidak begitu saja hadir tanpa adanya penyesuaian  

dengan budaya lokal.  

Hal tersebut memerikan dampak terhadap perkembangan 

instrument yang dibawa oleh para pendatang dari luar ke 

Indonesia. Sehingga tersebar ke seluruh pelosok  Indonesia, 

termasuk ke Desa Sukasirnarasa Kabupaten Sumedang. Seni 

organ tunggal  ini cukup popular, disamping jumlah pemain 

musiknya yang minimalis, juga harga untuk  menyewa jasa seni 

organ tunggal tidak terlalu mahal seperti seni yang jumlah 

personilnya banyak.  

Lagu-lagu yang disajikan sangat beraneka ragam, bisa 

menyajikan lagu daerah  atau lokal, maupun lagu-lagu pop 

Indonesia bahkan barat. Bahkan perkembangan saat  ini seni 

organ tunggal bisa menyajikan iringan dengan bunyi gamelan. 

Sehingga warna  musik gamelan dapat dinikmati oleh penonton 

dengan baik.  

Jumlah pemain pada kesenian organ Tunggal ini terdiri dari 

satu pemain keyboard dan satu orang vokalis. Namun setelah 

mengalami perkembangan, jumlah pemainnya  menjadi 

bertamah, yakni satu pemain keyboard, satu pemain kendang, 

satu pemain  clarinet, satu pemain gitar, satu pemain kentrung 

dan satu orang vokalis.  



 

242 

 
Gambar12. Jumlah Pemain Organ Tunggal Saat Ini.  

 Doc. Penulis.  

 

Keberadaan seni organ tunggal sampai saat ini masih 

diminati dengan baik oleh  masyarakat, khususnya di Desa 

Dukasirnarasa. Bahkan menduduki populeritas paling  tinggi 

dibandingkan dengan jenis kesenian lain yang ada di Desa 

Sukasirnarasa. Hal-hal  yang disebutkan di atas, menjadikan seni 

organ tunggal paling digandrungi oleh  masyarakat Desa 

Sukasirnarasa. 

 

PENUTUP  

Potensi seni yang terdapat di Desa Sukasirnarasa Kecamatan 

Rancakalong  Kabupaten Sumedang pada dasarnya ada yang 

masih berkembang dan berjalan dengan  baik, ada juga yang 

secara frekuensi manggungnya sudah tidak berjalan, hanya  

dipentaskan pada acara-acara khusus, ada pula kesenian yang 

tidak pernah dipentaskan  tapi keberadaannya masih dijaga 

dengan baik.  

Bagi kesenian yang masih berjalan dengan baik dan kerap 

dipentaskan dalam  acara-acara seperti hiburan pernikahan, 

khitanan atau acara yang diadakan oleh  pemerintah desa dapat 

dilakukan pengembangan kembali sesuai dengan keadaan pada  

saat ini, sistem regenerasinya harus terus dilakukan dengan 

baik, supaya kesenian  

kesenian tersebut tidak punah. Hal yang dapat dilakukan 

untuk menjaga kehidupan  kesenian tersebut supaya tidak 



 

243 

punah, yakni dengan cara membuka lapangan pekerjaan  yakni 

yang berkaitan dengan kehidupan pentas kesenian tersebut 

dengan  menumbuhkan kembali kesadaran maryarakat agar 

pada momen apapun senantiasa  menggunakan jasa kesenian-

kesenian yang ada, sehingga kehidupan kesenian di Desa  

Sukasirnarasa akan selalu terjaga dengan baik.  

Bagi kesenian yang sudah jarang melakukan pertunjukan, 

bahkan sudah tidak  pernah melakukan pertunjukan, harus 

dilakukan pendokumentasian yang baik, agar  artefak seninya 

masih terjaga dengan baik. Tentunya ini harus dilakukan oleh 

banyak  pihak, bukan hanya pihak yang peduli terhadap seni 

tersebut saja. Aspek pemerintahan  dan warganya harus punya 

kesadaran yang kuat bersama-sama menjaga dan  

menghidupkan kesenian-kesenian yang sudah jarang bahkan 

tidak pernah melakukan  pertunjukan. salah satu solusi yang 

bisa digunakan adalah mengadakan sebuah kegiatan  

pertunjukan yang diadakan oleh masyarakat dengan swadaya, 

lebih bagus ada support  system dari pemerintah setempat. 

Apabila itu secara konsisten dilakukan, maka seiring  dengan 

berjalannya waktu kesenian tersebut akan lebih dikenal oleh 

Masyarakat dan  mendapatkan pekerjaan pementasan dengan 

frekuensi yang banyak.  

 

REFERENSI  

Anwar, Raihan., dkk. (2025). Objek Pemajuan Kebudayaan Desa 

Sukasirnarasa.  Bandung: LPPM ISBI Bandung.  

Afryanto, S. (2020). Therapy Melalui Seni Gamelan Sunda. 

PARAGUNA: Jurnal Ilmu  Pengetahuan, Pemikiran, dan Kajian 

Tentang Seni Karawitan, 7(1), 41-48.  

Badar, Alfi Munajab, Denden Setiaji, Arni Apriani. (2023). 

Analisis Struktur Penyajian  Musik Tanji dalam Kesenian 



 

244 

Bangreng Grup Sari Endah di Desa Conggeang  Kabupaten 

Sumedang. Jurnal Awilaras. 10(2), 159-172. 

BPK RI. (2012). Peraturan Daerah (PERDA) Kabupaten 

Sumedang Nomor 2 Tahun  2012. 

(https://peraturan.bpk.go.id/Details/199430/perda-kab-

sumedang-no-2- tahun-2012, diakses: 16 September 2025).  

Desa Sukasirnarasa. (2017). Profil Desa Sukasirnarasa.  

(https://sumedangtandang.com/direktori/detail/desa-

sukasirnarasa.htm, diakses:  15 September 2025).  

Mustafa PS, Gusdiyanto H, Victoria A, Masgumelar NK, 

Lestariningsih ND. (2022).  Metodologi Penelitian 

Kuantitatif, Kualitatif, dan Penelitian tindakan kelas dalam  

pendidikan olahraga. Mojokerto: Insight Mediatama.  

Ramdan, A. T. M. (2017). Membangun Citra Reak Sebagai Media 

Komunikasi Budaya  dan pendidikan. Book Chapter Public 

Relations and Tourism, 27.  

Rivaldy, S., Gunawan, I., & Kurdita, E. (2024). 

INSTRUMENTASI POLA TABUH  TAMBUR DAN JIDUR 

PADA ANSAMBEL TANJI KUDA  RENGGONG. SWARA, 

4(3), 33-46.  

Rosidi, A. (2011). Wawacan. Bandung: PT Kiblat Buku Utama.  

Soepandi, A. (1981). Teori Dasar Karawitan. Buku Ajar di 

Jurusan Karawitan ASTI  Bandung.  

Suparli, Lili. (2020). Gamelan Pelok Salendro Induk Teori 

Karawitan Sunda. Deni (ed).  Bandung: Sunan Ambu Press.  

Tahroni, T., & Irianto, A. (2023). INTERNALISASI NILAI-NILAI 

KEARIFAN LOKAL  DALAM KESENIAN TRADISIONAL 

TARAWANGSA DI DESA  RANCAKALONG. Literat-Jurnal 

Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia, 2(2),  77-86.  

Yensharti, Y. (2007). Peran Organ Tunggal Dalam Acara Baralek 

Di Padang. Imaji:  Jurnal Seni dan Pendidikan Seni, 5(1).  



 

245 

Narasumber  

Suparli, Dr. Lili. (58). Profesi sebagai dosen di Instutit Seni 

Budaya Indonesia Bandung,  beliau juga sebagai Maestro 

Gamelan Sunda. Alamat di Komp. GBA 2 Blok D-5  No.15, 

Desa Cpagalo, Kecamatan Bojongsoang Kabupaten Bandung 

Jawa Barat. 

 

 

  



 

246 

 

  


