KEHIDUPAN MASYARAKAT
DESA RANCAKALONG SUMEDANG

RITUAL PADA

a Su

urw

Yuyun Yuningsih, P




PENDAHULUAN
Dalam kebudayaan masyarakat tradisional, kepercayaan

kepada yang gaib menjadi suatu hal yang tak dapat dipisahkan
dari kehidupan sehari-hari. Dalam hal ini, segala sesuatu dalam
kehidupan manusia diyakini selalu berkaitan erat dengan
“kekuatan” atau “keajaiban” yang diberikan oleh suatu entitas
tak berwujud yang memiliki kekuatan maha dahsyat (entitas
tersebut dapat berupa Dewa/Tuhan, leluhur, atau entitas
lainnya). Dalam konteks kepercayaan akan entitas adikodrati ini,
menurut Valero dalam Classic Concepts in Anthropology (2018),
“kepercayaan” yang diyakini oleh masyarakat tradisional selalu
mengacu pada keyakinan seseorang atau kelompok terkait
gagasan yang dipercayai secara kolektif maupun individual,
dimana orientasinya selalu mengacu pada kepercayaan pada
entitas suci atau adikodrati (Valero, V. Classic Concepts in
Anthropology. Chicago: Hau Books. 2018: 1). Dalam
“menjembatani” komunikasi antara manusia dengan entitas suci
atau adikodrati tersebut, maka diperlukan sebuah ritual sebagai
upaya komunikasi untuk meminta kekuatan Nya atau memberi
penghormatan kepada Nya demi suatu kepentingan manusia
(Valero, 2018: 1; Geertz, 2013: xiii).

Meskipun semakin hari arus informasi, teknologi, dan modernisasi
semakin berkembang pesat di Indonesia, masih terdapat beberapa
ritual yang sering kali dilakukan dalam kehidupan sehari-hari di
sebagian wilayah Indonesia, seperti ritual Tuhan Kumau dalam
masyarakat Kerinci yang bertujuan untuk meminta pada Tuhan dan
leluhur agar padi yang hendak ditanam diberi kesuburan dan
dijauhkan dari hama (Sunliensyar, 2021: 38), hingga ritual dengan
tujuan meminta bantuan pada Setan/demit guna menyakiti lawan,
seperti ritual sihir, tenung, dan santet dalam masyarakat Jawa (Geertz,
2013: 148).

248



Fenomena masih adanya ritual yang dilaksanakan meski
zaman sudah berubah menunjukkan bahwa kepercayaan dan
praktik ritual bukanlah semata-mata hanya sebatas warisan
budaya masa lalu, melainkan merupakan bagian dari dinamika
kebudayaan yang terus beradaptasi dengan zaman. Selain
menjadi bukti konkret bahwa budaya bersifat dinamis, menjadi
bukti terhadap pandangan E.B. Tylor bahwa magisme dalam
ritual (karena menjadi sarana komunikasi antara manusia
dengan entitas adikodrati) menciptakan optimisme dan
kepercayaan dalam logika masyarakat, bahwa ritual dapat
memberikan “kemenangan” atas rasa ketakutan masyarakat
(dalam Kuper, 1996: 28), sehingga karena pandangan yang
masih digenggam oleh masyarakat itulah sebuah ritual masih
tetap bertahan walau zaman telah berubah.

Sebagaimana telah disebutkan sebelumnya bahwa meskipun
zaman semakin maju dengan pesatnya arus informasi dan
teknologi, di Desa Rancakalong, Kab. Sumedang sendiri masih
terdapat beberapa ritual yang secara konsisten masih dilakukan
oleh masyarakatnya. Pattern of actions atau pola-pola tindakan
(fakta sosial) dalam ritual yang biasa dilakukan oleh masyarakat
Desa Rancakalong dengan ritual yang dilakukan oleh
masyarakat lain di Indonesia secara umum memang memiliki
perbedaan, namun dalam prakteknya, secara naluriah (pakta
idea) memiliki kesamaan dengan kebanyakan pola naluri ritual
masyarakat di Indonesia (seperti tentang keselamatan dan
pemenuhan tujuan individual maupun komunal dengan
meminta bantuan entitas adikodrati, sehingga menjadi sistem
budaya dalam bentuk gagasan yang bersifat universal)
(Koentjaraningrat, 2009: 151). Secara umum, sebagaimana pola
ritual kebanyakan masyarakat di Indonesia, ritual-ritual yang
masih eksis dan rutin dilakukan oleh masyarakat Desa

249



Rancakalong terbagi menjadi tiga klasifikasi besar, yakni ritual
individual, ritual keluarga, dan ritual kolektif.

Ritual individual merupakan ritual yang biasanya dilakukan
oleh seorang individu dengan tujuan agar entitas adikodrati
dapat memberikan kekuatan atau dapat mengabulkan maksud
dari individu tersebut. Namun, dalam ritual individual,
biasanya maksud dan tujuan ritual ini hanya sebatas untuk
kepentingan dirinya sendiri/kepentingan individu. Dalam skala
ritual individual, terbagi dua jenis ritual individual, yakni ritual
individual  habits (merupakan ritual individual yang
dilaksanakan secara rutin) dan ritual individual situasional
(merupakan ritual individual yang dilaksanakan ketika seorang
individu memiliki keinginan/hajat tertentu).

Ritual keluarga merupakan rangkaian proses ritual yang
dilakukan oleh satu keluarga inti (atom family) maupun satu
keluarga besar. Sama halnya dengan ritual individual, ritual
dalam skala keluarga pun dibagi menjadi dua jenis, yakni ritual
keluarga yang bersifat habits atau dilakukan secara kontinyu,
dan ritual keluarga yang bersifat situational atau dilakukan
dengan maksud ada keinginan/hajat tertentu yang biasanya
mencakup keselamatan seluruh anggota keluarga maupun salah
satu anggota keluarga (misalnya dalam ritual ngaruat).

Sementara terakhir merupakan ritual kolektif. Dibandingkan
dengan ritual individual dan ritual yang dilakukan dalam skala
keluarga, ritual kolektif biasanya merupakan ritual yang bersifat
habits atau dilakukan secara kontinyu sejak zaman dahulu.
Menjadi suatu hal yang menarik untuk menelisik kembali ritual-
ritual apa saja yang masih dilakukan oleh masyarakat Desa

Rancakalong di tengah kemajuan zaman seperti dewasa ini.

250



Rumusan Masalah
Ritual-ritual tak dapat terlepas dengan suatu keyakinan, ia

merupakan perwujudan dari bentuk komunikasi antara
manusia dengan suatu entitas adikodrati. Baik ritual yang
bersifat individual maupun bersifat kolektif, semuanya
meyakini bahwa entitas adikodrati tersebut bisa membantu,
melindungi, dan menjamin nasib baik manusia yang
berinteraksi dengan entitas tersebut (Durkheim, 2017: 290).
Maka demikian, ritual adalah suatu bentuk hajat manusia untuk
“meminta” pada entitas adikodrati akan suatu maksud tertentu.
Ritual dalam suatu masyarakat hadir karena masyarakat
meyakini bahwa di setiap lingkungan atau tempat manusia
tinggal, terdapat suatu entitas pemilik kekuatan yang berkuasa,
yang mana kekuatan tersebut tidak dapat dirasakan secara
fisikal dan “rasional”, melainkan kekuatan tersebut dapat
dirasakan bagi setiap manusia yang meyakininya (Durkheim,
2017: 291). Dalam kacamata Durkheim, sejatinya suatu
keyakinan mendasarkan diri pada “keajaiban” kosmos/alam
semesta dengan tujuan agar manusia mendapat keselamatan
atau kosmos/alam semesta dapat memenuhi keinginan/tujuan
manusia. Tetapi di samping itu, manusia meyakini adanya
entitas adikodrati yang dapat mengubah/mengatur kekuatan
kosmos/alam semesta tersebut. Hematnya, manusia meyakini
adanya suatu entitas yang memiliki kekuatan tertentu serta
berkehendak kepada alam, dan kepada entitas pemilik kekuatan
tertentu itulah manusia bergantung untuk keselamatan, nasib
baik, perlindungan, atau bahkan tujuan-tujuan tertentu. Sedang
ritual adalah sarana bagi setiap manusia untuk mendapatkan
apa yang diinginkannya dari alam, dengan cara melalui proses
komunikasi dengan entitas pemilik kekuatan adikodrati tersebut
(Durkheim, 2017: 126).

251



Menjadi sebuah pertanyaan ketika zaman terus berubah dan
semakin maju menuju arah modernisme, mengapa ada sebagian
masyarakat yang terus bertahan dengan ritual-ritual sakral yang
telah ada sejak zaman dahulu? Disamping sebagaimana bentuk
komunikasi antara manusia dengan entitas adikodrati dalam
mengabulkan permintaan tertentu yang diinginkan manusia
sebagaimana menurut Durkheim di atas, dalam menjawab hal
ini, pernah dikemukakan oleh Clifford Geertz bahwa suatu hal
yang aneh, unik, dan tidak biasa bagi masyarakat luas sejatinya
merupakan suatu bentuk hal yang normal dan biasa-biasa saja
dalam masyarakat tersebut. Ritual menjadi suatu nilai yang
berlaku di masyarakat dan menjadi ranah bagi antropologi
untuk memetakan dan membuka maksud dari setiap ritual
tersebut, sebagai upaya dalam memahami maksud-maksud
budaya suatu masyarakat dan menampilkan kenormalan tanpa
menyempitkan kekhususan suatu masyarakat (Geertz, 2014: 20).

Dalam upaya memetakan dan membuka maksud-maksud
dari setiap ritual yang masih eksis di Desa Rancakalong, kiranya
kita perlu mengingat kembali pernyataan Geertz bahwa
gagasan-gagasan, nilai-nilai, dan tindakan suatu masyarakat
merupakan sebuah kebudayaan yang berasal dari
kecenderungan-kecenderungan, kemampuan-kemampuan,
maupun disposisi-disposisi bagaimana ritual tersebut muncul
(Geertz, 2014: 76).

Gambaran Umum Desa Rancakalong
Desa Rancakalong merupakan salah satu dari sepuluh desa

yang tersebar di Kecamatan Rancakalong. Secara geografis, Desa
Rancakalong berada di 600-700 mdpl dengan suhu rata-rata 15-
32 °C, dengan luas wilayah 325 Ha yang banyak terdiri dari
bentang alam perbukitan. Desa Rancakalong berbatasan dengan

252



Desa Nagarawangi dan Desa Cibunar di sebelah Utara,
berbatasan dengan Desa Pasirbiru di sebelah Selatan, berbatasan
dengan Desa Pamekaran di sebelah Timur, dan berbatasan
dengan Desa Cijambu Kec. Tanjungsari di sebelah Barat (Desa
Rancakalong, 2025).

Secara demografi, mayoritas masyarakat Desa Rancakalong
berada dalam taraf kesejahteraan hidup sedang (1,060 KK)
dengan total jumlah penduduk sebanyak 4.918 Jiwa (2025),
dengan mayoritas berprofesi sebagai pengusaha kecil/menengah
(852 Jiwa), karyawan swasta (742 Jiwa), petani (573), dan
peternak (350 Jiwa). Data tahun 2025 menunjukkan mayoritas
taraf pendidikan masyarakat Desa Rancakalong adalah
SD/Sederajat (2.296 Jiwa), dengan masyarakat lulusan
SMP/Sederajat sebanyak 688 Jiwa, dan lulusan SMA/Sederajat
sebanyak 564 Jiwa (Desa Rancakalong, 2025).

Sejak pemerintahan Kepala Desa H. Emay Mulyana (1985 —
1992), Desa Rancakalong lambat laun bertransformasi menjadi
desa wisata budaya, khususnya dalam pengkomodifikasian
tradisi ngalaksa sebagai daya tarik utama dalam mengundang
atensi wisatawan untuk datang ke Desa Rancakalong (Desa
Rancakalong, 2025). Namun, dari pengkomodifikasian budaya
sebagai bagian dari proyek menuju desa wisata tersebut, terjadi
pergeseran dalam ketetapan waktu tradisi dilaksanakan.
Sebagaimana ketetapan yang pada mulanya ngalaksa
dilaksanakan di bulan Muharram (mengikuti kalender Islam),
kini tradisi ngalaksa cenderung dilaksanakan sesuai dengan
pendanaan pemerintah, yang mana dilaksanakan dalam rentang

bulan Juni—Juli (mengikuti kalender Masehi).

253



PEMBAHASAN
Meminjam pernyataan O’Dea (dalam Hadi, 2006), ritual

merupakan suatu upacara yang berhubungan dengan kepercayaan
yang ditandai dengan sifat khusus, yang memiliki tujuan dalam
hubungan antara manusia dengan sesuatu “yang tertinggi. Untuk
mencapai tujuan dalam komunikasi dengan entitas adikodrati atau
entitas “yang tertinggi”’, manusia membuat suatu cara yang pantas
dalam membuat suatu pertemuan atau komunikasi tersebut®.

Konsep dasar dari suatu ritual adalah mengenai pemahaman

kesadaran manusia terkait dengan ritual yang biasa dijalankan,
dalam kata lain, terkait dengan religiusitas manusia dalam
menjalankan ritual yang ia lakukan. Menurut Glock dan Stark
(dalam Hadi, 2006: 32), konsep kesadaran manusialah yang
memicu kebertahanan suatu ritual yang tak lekang oleh zaman.
Konsep kesadaran tersebut dipengaruhi oleh beberapa aspek yang
antara lain:

a) Keterlibatan ritual (ritual involvement), merupakan
perihal kesadaran sejauh mana seseorang menjalankan
ritual sesuai dengan apa yang ia percayai (tentang
keteraturan seseorang menjalankan ritual tertentu),

b) Keterlibatan  ideologis (ideological ~ involvement),
merupakan sejauh mana manusia sadar akan hal-hal
yang bersifat dogmatis dalam kepercayaannya (tentang
sebab akibat dari sesuatu hal),

c¢) Keterlibatan intelektual (intellectual  involvement),
merupakan seberapa jauh kesadaran seseorang
mengetahui tentang apa yang ia percayai (mengetahui
ritual tersebut ditujukan untuk suatu maksud tertentu),

d) Keterlibatan pengalaman (experiential involvement),

merupakan kesadaran yang menunjukkan bahwa,

6Hadi, Y. Sumandiyo. (2006). Seni dalam Ritual Agama. Yogyakarta: Penerbit Pustaka.
Him. 31.

254



seseorang pernah mengalami pengalaman semacam
keajaiban atau mukjizat dari entitas adikodrati melalui
ritual yang ia lakukan (tentang pengalaman empiris
ketika seseorang menjalankan suatu ritual, hingga pada
akhirnya memicu kesadaran seberapa pentingnya ritual
tersebut dilaksanakan), dan terakhir;

e) Keterlibatan secara konsekuen (consequential
involvement), adalah sejauh mana seseorang konsekuen
terhadap apa yang ia yakini (seperti melakukan apa yang
dipantang, dsb).

Menurut Subiantoro 2020: 14, secara umum dimensi ritual
terbagi menjadi tiga pemahaman, yakni dimensi eksegesis, yakni
dimensi dimana suatu objek menjadi suatu alasan adanya suatu
tindakan, kedua adalah dimensi posisional, yakni merupakan
dimensi simbol-simbol selalu terkait dengan simbol lain, dan
juga merupakan dimensi yang berkaitan dengan perilaku
masyarakat terhadap simbol tersebut; terakhir adalah simbol
operasional, yakni situasi atau emosi yang tercipta pada saat
suatu ritual sedang dilaksanakan.

Aspek-aspek ritual meliputi ide/gagasan, perilaku (ritual),
dan sarana prasarana ritual yang menunjang berjalannya suatu
ritual (Subiantoro, 2020: 22), kesemua aspek-aspek tersebut
berkaitan satu dengan yang lainnya sehingga menjadi sebuah
sistem ritual, baik dilaksanakan secara individu, keluarga,
maupun kolektif.

Dalam ritual, selalu berkaitan erat dengan mitos, karena
pada dasarnya, ritual adalah suatu sarana menghubungkan
yang lalu dengan menghadirkan yang sekarang. Mitos selalu
dikidungkan dalam ritual, karena mitos berasal dari ritual, dan
ritual berasal dari mitos (Subiantoro, 2020: 28). Mitos dalam
ritual ini, selalu dihubungkan dengan magic atau ilmu gaib,

255



karena ritual (dan mitos di dalamnya) merupakan suatu
tindakan untuk mengubah atau mencapai sesuatu (Danandjaja,
1997: 155).

1) Ritual Individual
Sebagaimana telah disebutkan sebelumnya, ritual individual

meliputi ritual yang dilaksanakan oleh seorang individu untuk
mencapai suatu tujuan dengan bantuan kekuatan adikodrati
tertentu, dengan cara melantunkan doa atau mantra yang
dilakukan oleh individunya sendiri. Sejatinya, baik ritual
individu, keluarga, maupun kolektif selalu berkaitan erat
dengan suatu kepercayaan atau mitos. Namun, dalam
masyarakat, suatu mitos bukanlah sebuah sistem keyakinan
yang dogmatis, melainkan suatu landasan yang menjelma
menjadi suatu tindakan ritual, daripada menjadi sebuah
kepercayaan yang diam dalam pikiran atau khayalan (Cassirer,
1990: 119). Pernyataan tersebut dibuktikan dari hidupnya suatu
ritual individual yang ada pada masyarakat Desa Rancakalong,
yakni:
a) Susuk
Masyarakat Desa Rancakalong masih mengenal susuk, yakni
suatu amalan yang pada zaman dahulu digunakan sebagai
pengasihan, dengan tujuan agar suatu individu memiliki
“daya tarik” di mata orang lain, yang mana dalam
menggunakan susuk ini menggunakan suatu mantra yang
disebut sebagai mantra pengasihan. Jika disangkutkan
dengan konsep ideological involvement dan konsep
consequential involvement yang dikemukakan oleh Glock &
Stark, suatu individu mempercayai bahwa dalam
mempraktikkan susuk, terdapat beberapa larangan atau

pantangan tertentu, seperti contoh dilarang makan sate

256



langsung dari tusuknya karena akan berakibat lunturnya
susuk yang berada pada badan individu tersebut.

Melalui sudut konsep intellectual involvement, diyakini
bahwa jika seseorang menggunakan susuk, maka seorang
individu tersebut akan memiliki “daya tarik” tersendiri
sehingga banyak disukai oleh orang-orang. Sudah jelas
bahwa ide/gagasan dari susuk adalah pengasihan yang
ditujukan untuk diri sendiri, praktik ritualnya adalah
membaca suatu doa atau mantra pengasihan tertentu,
sedang terakhir adalah mitos, bahwa dengan mengamalkan
suatu doa atau mantra tertentu, maka suatu entitas
adikodrati akan menjadikan individu tersebut terlihat
“menarik” di mata orang lain, dengan konsekuensi ada

beberapa pantangan yang mesti dihindari.

b) Pelet

Pelet merupakan suatu keyakinan bahwa dengan
mengamalkan suatu ritual dan membacakan mantra
tertentu, diyakini bahwa lawan jenis yang dituju akan
tergila-gila dan jatuh cinta pada individu yang melakukan
amalan membaca suatu mantra tersebut. Dalam dimensi
eksegesis, adanya objek (individu lain) merupakan landasan
bacaan doa/mantra pelet ditujukan, hal ini dimaksudkan
dalam konsep ritual involvement, bahwa dengan
membacakan suatu doa/mantra pelet tersebut, objek
(individu lain) yang dituju akan memiliki ketertarikan
perasaan pada individu yang membacakan mantra pelet
tersebut. Namun, dalam kepercayaan masyarakat atau
dalam konsep ideological involvement, acap kali pelet
“berbalik” pada individu pembaca mantra/doa pelet, karena

suatu sebab seperti objek (individu lain) memiliki “tameng”

257



atau bacaan “antitesis” untuk menghalangi pelet tersebut,
atau juga objek (individu lain) diobati oleh suatu
dukun/orang pintar.

Biasanya, praktik ritual pelet selain dilakukan oleh individu
dengan membaca mantra tertentu, seringkali juga dalam
prosesi ritual memelet ini dibantu oleh seorang dukun.
Dukun, menjadi perantara komunikasi antara dunia
manusia dengan dunia adikodrati, dengan cara meminta
bantuan entitas adikodrati mengabulkan maksud dari
seorang individu (agar individu lain jatuh cinta kepadanya)
melalui beberapa syarat yang mesti dipenuhi, misalnya
meminta seperangkat sesajen, meminta “tumbal” untuk
ritual, dan lain sebagainya sebagai bentuk upaya komunikasi
manusia dengan entitas adikodrati (Danandjaja, 1997: 157).
Pelet secara intellectual involvement ditujukan agar seorang
individu dapat jatuh cinta pada individu lain dengan jalan
bantuan kekuatan dari entitas adikodrati. Ritual untuk pelet
merupakan ritual situasional, dimana ritual dilakukan jika
seorang individu sedang menghendaki jalannya ritual

tersebut untuk suatu tujuan.

¢) Kangoraan

Kangoraan adalah suatu ilmu dimana seseorang dapat
memiliki postur fisik yang lebih muda daripada usia aslinya.
Dalam praktik ilmu kangoraan, terdapat prosesi ritual yang
harus dilakukan agar seorang individu dapat memiliki fisik
yang awet muda dibandingkan usia aslinya, dengan melalui
serangkaian pembacaan mantra-mantra tertentu, sehingga
pada akhirnya, seorang individu dapat memiliki stamina
dan kesehatan sebagaimana seorang manusia yang masih

dalam wusia muda. Dalam kangoraan sebagai ritual

258



individual, Consequential involvement yang terdapat pada
diri suatu individu adalah percaya bahwa suatu ilmu yang ia
yakini dapat terlihat muda dibanding usia aslinya terdapat
suatu pantangan yang mesti dihindari. Meskipun demikian,
biasanya konotasi ritual kangoraan di masyarakat cenderung
lebih positif dibanding ritual untuk pelet maupun susuk, hal
ini sebagaimana dalam intellectual involvement ritual
kangoraan itu sendiri yang seringkali pemilik ilmu
kangoraan menggunakan ilmunya untuk soson-soson junun
ibadah, soson-soson diajar, jeung soson-soson nyiar pangarti,
atau dalam bahasa Indonesia memiliki arti ilmu kangoraan
digunakan untuk seorang individu bisa takwa dalam
beribadah, semangat belajar, dan menjadi alasan dalam
mencari pengetahuan. Hal ini sebagaimana dalam ritual
involvement ilmu kangoraan bahwa individu pemilik ilmu
kangoraan ini diberikan fisik dan mentalitas layaknya
seorang pemuda, sehingga dengan fisik dan mental yang
prima, seorang individu mampu untuk beribadah lebih baik,
dan mencari ilmu lebih banyak walau usianya sudah tidak

muda lagi.

2) Ritual Keluarga

Ritual keluarga merupakan serangkaian ritual yang

dilaksanakan dalam lingkup keluarga. Dari beberapa

prosesi ritual yang masih hidup di masyarakat Desa

Rancakalong, beberapa di antaranya merupakan ritual

habit atau selalu dilaksanakan, sementara yang lainnya

merupakan ritual yang dilaksanakan situasional, atau

dilaksanakan ketika ada tujuan tertentu dan tidak bersifat

rutin. Dalam beberapa ritual keluarga dalam tradisi

259



masyarakat Desa Rancakalong selalu berkaitan erat dengan
tradisi masyarakat agraris (pesawahan), hal ini merupakan
suatu dampak dari mata pencaharian masyarakat Desa
Rancakalong yang sebagian besar adalah petani. Diantara
beberapa ritual keluarga yang masih hidup pada
masyarakat Desa Rancakalong meliputi:
a) Nyalin
Sebagian  besar =~ masyarakat Desa  Rancakalong
bermatapencaharian sebagai petani (terkhusus sebagian
besar petani padi terkonsentrasi di Dusun Sindang dan
Dusun Rancakalong, sedangkan sebagian besar masyarakat
Dusun Pasir bermatapencaharian sebagai petani sayur).
Nyalin merupakan suatu ritual yang biasa dilakukan
sebelum padi dipanen. Ritual biasanya dilaksanakan dalam
lingkup keluarga atau tetangga terdekat, dengan
melaksanakan prosesi hamin atau ritual sederhana dengan
harus adanya tumpeng, sesaji, bubur beureum (bubur merah),
dan bubur bodas (bubur putih), lalu dilakukan doa oleh Saehu
sebelum padi yang berada di sawah dipanen.
Ide/gagasan dari dilaksanakannya Nyalin adalah sebagai
permintaan izin kepada Nyi Pohaci (Dewi Padi) bahwa
sebentar lagi padi yang berada di sawah akan segera
dipanen. Ritual sebagai permintaan izin pada Nyi Pohaci ini
berkaitan erat dengan intellectual involvement bahwa dalam
kosmologi masyarakat Desa Rancakalong, mempercayai
bahwa padi adalah bagian dari tubuh Nyi Pohaci, maka
dengan demikian, Nyalin adalah ritual sebagai sarana
komunikasi antara manusia dengan Nyi Pohaci bahwa
sebentar lagi padi (bagian dari tubuh Nyi Pohaci —dalam
kepercayaan masyarakat Desa Rancakalong) akan dipanen,
maka permintaan izin inilah yang merupakan

penghormatan pada Nyi Pohaci.
260



Consequential involvement dalam ritual ini berkaitan erat
dengan keberkahan padi yang akan dipanen, masyarakat
Desa Rancakalong percaya bahwa keberkahan dalam sebutir
padi bisa didapatkan jika masyarakat melakukan
penghormatan pada Nyi Pohaci, sebagaimana padi
merupakan salah satu bagian dari tubuh Nyi Pohaci.

Selain dilaksanakan di rumah, ritual Nyalin pun
dilaksanakan di sawah tempat padi akan dipanen, yang
mana di pagi harinya sebelum padi dipanen, akan disimpan
rupa-rupa sesajen yang disimpan di sanggar (tempat
menyimpan sesajen di tengah sawah yang berbentuk seperti
rumah). Ritual Nyalin merupakan sebuah ritual yang
bersifat habits, dalam artian selalu dilaksanakan ketika

menjelang panen tiba.

b) Upacara Daur Hidup
Masyarakat Desa Rancakalong, sebagaimana masyarakat
Sunda yang masih berpegang pada tradisi, masih berpegang
pada pola hidup atau pikukuh/patikrama yang masih
mereka pegang sejak dahulu hingga saat ini (Ekadjati, 1995:
71). Dalam wupacara daur hidup (meliputi kelahiran,
khitanan, pernikahan, dan kematian), masyarakat Desa
Rancakalong masih berpegang erat pada ritus, sebagaimana
berikut:
e Kelahiran
Ketika pasangan suami-istri menikah dan mengandung,
ada beberapa pantangan yang harus dijauhi oleh si ibu
yang tengah mengandung. Dalam Kkepercayaan
masyarakat Desa Rancakalong, ibu yang sedang
mengandung dilarang untuk melihat suatu hal yang
menyeramkan atau menjijikkan, seperti tokoh buta yang

261



mengerikan dalam wayang golek atau melihat binatang
yang menjijikkan. Selain dipantang untuk melihat
sesuatu yang menyeramkan/menjijikkan, ibu hamil atau
sang suami dilarang untuk memotong binatang.

Setelah kehamilan mencapai usia tertentu (biasanya
ketika menginjak usia tiga bulan atau lima bulan), maka
diadakan ritual Ngadangdang, yakni suatu ritual yang
secara ide/gagasan dilakukan agar janin yang sedang
dikandung berada dalam kondisi sehat dan dijaga oleh
leluhur (Karuhun). Setiap bulannya, ibu hamil minta
didoakan pada pemimpin ritual Ngadangdang agar
memantrai air untuk dimandikan, diminta memantrai
minyak kelapa untuk mengolesi perut, memantrai
bawang putih beserta panglay untuk dibawa kemanapun
si ibu hamil pergi, atau meminta memantrai bawang
putih beserta panglay untuk ditusuk peniti lalu ditempel
pada baju untuk menolak bala.

Pada bulan ketujuh kehamilan, dilaksanakan ritual Nyawen,
yakni ritual yang dipersembahkan kepada demit yang biasa
menggoda ibu hamil beserta janinnya, demit tersebut biasanya
adalah sejenis Jurig Cai (Hantu Air).

Sebelum Nyawen dilaksanakan, pihak keluarga ibu
hamil terlebih dahulu syarat-syarat sebelum Nyawen
dilaksanakan, meliputi pare/padi, telur, bawang putih,
minyak kelapa, enam macam bunga, air, dan koin. Selain
itu, disiapkan pula berbagai macam syarat lainnya
seperti labu, dupa, labu siam rebus, gula merah cair,
bubur tiis, bubur merah dan bubur putih, kupat salamet,
lepet, pisang, rujak, kopi hitam, dan jajanan manis
(Klarissa, dkk, 2019: 29).

Setelah segala perlengkapan sudah lengkap, lalu Saehu
dan beberapa anggota keluarga membuka ritual, dengan
dibuka oleh bacaan taudz, shalawat kepada Nabi

262



Muhammad, pada para sahabat Nabi, pada Karuhun,
dan doa-doa pendek yang dibacakan oleh Saehu
(Klarissa, dkk, 2019: 29).

Setelah prosesi doa-doa dibacakan oleh Saehu, Saehu
mengambil bunga, koin, minyak kelapa, air, dan parfum
milik ibu hamil lalu dimasukkan ke dalam baskom
sekaligus dimantrai. Lalu bahan tersebut yang sudah
dicampurkan ke dalam baskom yang sudah dimantrai
diberikan ke ibu hamil untuk dimandikan.

Kemudian, Saehu memberikan sapu pare, harupat,
bawang putih, dan panglay yang telah dimantrai agar
disimpan di keempat sudut rumah (harupat, bawang
putih, dan panglay) dan di tengah rumah (sapu pare).
Dengan bahan-bahan tadi disimpan di sudut rumah dan
di tengah rumah, maka dengan ini ritual Nyawen selesai
dilaksanakan sebagai puncak dari kehamilan, yang mana
artinya suami dan istri yang sedang hamil dilarang untuk
tidur bersama hingga bayi lahir dan mencapai usia empat
puluh hari (Klarissa, dkk, 2019: 30).

Pada usia kandungan mencapai Bulan Alaeun (siap
melahirkan),  keluarga-keluarga  terdekat  turut
mengawasi dan saat ibu hamil melahirkan, biasanya
akan dibantu oleh dukun beranak atau bidan, atau
keduanya. Setelah melewati prosesi melahirkan, ibu
yang baru melahirkan biasanya dipijit/diurut oleh
seorang dukun beranak untuk memperlancar ASI ibu
yang akan menyusui. Setelah bayi lahir, ari-ari bayi
dibumbui dengan bumbu dapur yang tidak terlalu
banyak masam (seperti dibumbui dengan gula merah)
agar bayi yang lahir nantinya akan amis budi
(berkelakuan baik). Selanjutnya ari-ari yang telah
dibumbui dimasukkan pada ruas bambu dan dibungkus
oleh kain putih. Selanjutnya digendong menggunakan

263



kain dan dipayungi, lantas ditanam di belakang rumah
dan ditanami jawer kotok dan hanarusa. Upacara ini
dikenal dengan ritual mengubur Bali.

Setelah bayi lahir, maka dilaksanakan ritual Ngagentian
Getih, yakni ritual dengan tujuan mengganti darah ibu
yang telah keluar setelah melahirkan. Ritual Ngagentian
Getih ini dilaksanakan dengan cara memotong ayam di
halaman rumah, lalu darah ayam dioleskan pada kening
bayi. Ayam yang dipotong dalam ritual Ngagentian
Getih disesuaikan dengan bayi yang lahir, jika bayi yang
lahir laki-laki, maka yang disembelih adalah ayam
jantan, sebaliknya jika bayi yang lahir adalah bayi
perempuan, maka harus menyembelih ayam betina.
Setelah itu, dilakukan doa-doa di hadapan tumpeng
yang dilakukan oleh Saehu di hadapan nasi tumpeng
sambil membakar kemenyan.

Daging ayam yang disembelih tadi turut menjadi lauk
dalam nasi tumpeng. Tetapi daging ayam yang disajikan
haruslah dalam keadaan dibakar, bukan digoreng,
karena ibu yang baru melahirkan dilarang makanan
yang digoreng dengan minyak hingga terhitung empat
puluh hari setelah melahirkan. Dalam ritual Ngagentian
Getih ini biasanya juga diumumkan nama bayi siapa.
Setelah acara selesai, barulah memasuki ritual
Ngalayarkeun, yakni bayi dimasukkan ke dalam ayakan
kemudian dikelilingkan di atas hawu (tungku).

Setelah lima belas hari bayi lahir, maka akan
dilaksanakan ritual akikah, yakni upacara menyembelih
kambing sesuai yang diajarkan oleh agama Islam. Jika
bayi yang lahir adalah laki-laki, maka keluarga harus
akikah dua ekor kambing, jika bayi yang lahir adalah
perempuan, maka keluarga harus berkurban satu ekor
kambing.

264



Ketika bayi yang lahir sudah mencapai usia 40 hari, maka
dilaksanakan ritual Mahinum atau secara etimologis
berarti Mahi = cukup dan nunum = menutupi kaera atau
malu. Mahinum yakni sebagai puncak dari rangkaian
ritual yang berkaitan dengan prosesi kehamilan hingga
kelahiran. Upacara Mahinum adalah upacara membuat
bubur dari carewuh ditambah kacang-kacangan.

Setelah bubur Pahinum matang maka dilaksanakan
ritual Ngahuripan, yakni ritual yang memerlukan beras,
telur, uang, tektek, menyan, air bunga, dan benang jahit.
Seorang bayi kemudian diberikan benang oleh Saehu
hingga lepas dengan sendirinya, kemudian benang tadi
dimasukkan ke dalam kanjut kundang. Setelah itu
dilakukan ritual Ngahurip, yakni bayi dikelilingi oleh
ayam jantan yang dipegang, kemudian ayam tersebut
serta beras, telur, uang, tektek dilepaskan. Jika ayam
yang telah dilepaskan tersebut memakan beras hingga
habis tanpa ada paksaan dari manusia, diyakini bahwa
itu adalah pertanda baik (Klarissa, dkk, 2019: 31).

Khitanan

Setelah bayi beranjak balita atau remaja, maka
dilaksanakan ritual Khitanan atau Gusaran, jika balita
atau remaja tersebut perempuan. Di zaman dahulu,
sebelum  dilaksanakan khitanan atau gusaran,
masyarakat Rancakalong seringkali melakukan ritual
Teteba, yakni menggunakan kesenian reak untuk
mengiri anak mandi di sungai, kolam, atau pemandian
umum sebelum anak dikhitan. Setelah direndam, maka
sang anak diantar kembali ke rumah dengan diiringi
kesenian reak lalu dilaksanakan proses khitan.

Di masa sekarang, ketika sebelum dilaksanakan
khitanan, anak biasanya dimandikan dengan koneng

265



(kunyit) dan air bunga oleh orang tuanya atau oleh
sesepuh yang dituakan. Fungsi dari khitanan atau
sunatan adalah untuk mendapatkan keberkahan
disamping sebagai perintah dari agama.

Pernikahan

Dalam kebudayaan pernikahan masyarakat Desa
Rancakalong, dalam pernikahan terdapat wupacara
Ngeuyeuk Seureuh atau menyediakan sirih, pinang,
uang, beras, dan benang. Pada kedua belah sisinya
terdapat pare geugeus yang ditutup oleh kain sinjang. Di
atas kain diletakan dua pasang pakaian pengantin
hingga membentuk seperti keranda mayat. Lalu
kemudian, dari balik sinjang pengantin, pengantin
perempuan mengambil sesuatu, jika didapati uang, padi,
atau beras, maka diyakini bahwa hubungan rumah
tangga yang dibangun akan memiliki kondisi ekonomi
yang baik-baik saja atau kaya raya. Pada saat itu, masing-
masing keluarga yang hadir memasukkan uang pada
bakul pengantin, lalu bakul tersebut ditutup sinjang
pengantin untuk kemudian dihitung jumlah uangnya di
dalam kamar pengantin. Ritual Ngeuyeuk Seureuh ini
dilakukan di hadapan kedua keluarga pengantin tepat
sehari sebelum pernikahan berlangsung.

Sebelum melaksanakan akad pernikahan di hari H,
keluarga laki-laki membawa seserahan berupa uang,
pakaian, dan harta benda lainnya. Seserahan ini
disesuaikan dengan kondisi ekonomi keluarga laki-laki.
Semakin banyak keluarga laki-laki membawa seserahan,
maka semakin dijelmakeun pengantin perempuan
tersebut.

Kemudian pada prosesi akad nikah, biasanya dilakukan
oleh lebe, dengan aturan syariat Islam. Setelah prosesi

266



akad, barulah proses sawer, yakni biasanya dilakukan
oleh sinden yang melantunkan lagu atau rajah sawer,
lalu sinden memberi petuah pada pengantin, lalu
dilanjut sinden melemparkan beras, irisan kunyit,
permen, dan uang koin/uang recehan.

Kematian

Jika datang papait atau kematian bagi salah satu
keluarga, maka biasnya tetangga-tetangga sekitar rumah
akan memberikan iparat di dekat mayat yang sudah
dimandikan terlebih dahulu, biasanya iparat berupa
uang yang tidak dipatok harus memberi berapa, sesuai
dengan kondisi ekonomi pemberi iparat.

Setelah itu, barulah masuk prosesi ngurebkeun atau
menguburkan jenazah. Dalam hal ini, ada beberapa
warga atau kerabat yang bertugas untuk menguburkan
jenazah. Jenazah dikuburkan secara Islam (jika jenazah
adalah seorang muslim). Setelah dikurebkeun, barulah
terdapat ritual seperti tiluna, tujuhna, opatpuluhna
(matangpuluh), natus, dan newu, yang mana dalam
ritual-ritual ini dilaksanakan yasinan dan mendoakan
jenazah. Dalam upacara natus dan newu, biasanya

terdapat nasi tumpeng dan kemenyan.

c) Miteumbeuyan Meuseul
Sebagaimana yang dikemukakan oleh Durkheim (2017: 519)

bahwa terdapat beberapa ritual yang dilaksanakan secara

bersama-sama dan memiliki keterkaitan satu dengan

lainnya, begitupun dengan ritual Miteumbeuyan Meuseul

yang dilaksanakan oleh masyarakat di Desa Rancakalong,

Ritual Miteumbeuyan Meuseul merupakan ritual yang sarat

akan keterikatan dengan ritual lainnya.

267



Secara etimologi, Miteumbeuyan berarti memulai,
sedangkan Meuseul memiliki arti memijat atau menumbuk.
Dalam artian, Miteumbeuyan Meuseul adalah ritual
permulaan sebelum melaksanakan ritual lanjutan/ritual
lainnya (seperti Miteumbeuyan sebelum melaksanakan
ritual Hajat Golong, Khitanan, dsb). Pada jalannya ritual,
Miteumbeuyan meuseul biasa dilaksanakan sebelum
matahari terbit. Saehu, membawa padi cikal (padi mataram)
dan padi bungsu (padi ketan) dari goah ke arena ritual
dengan cara mengelilingi lesung searah dengan arah jarum
jam atau biasa disebut dengan istilah ider naga (hal ini
mengacu pada kepercayaan dimana masyarakat meyakini
adanya makhluk mitologi berbentuk naga sebagai
representasi dari Nyi Pohaci -Nyi Pohaci dipercaya lahir dari
telur Naga Anta).

Setelah melaksanakan ider naga, Saehu yang diiringi oleh
ibu-ibu yang akan menumbuk padi melaksanakan ijab di
depan lesung, dengan catatan bahwa kepala lesung haruslah
menghadap Utara, sementara Saehu harus menghadap ke
arah kiblat. Setelah ijab yang dilaksanakan oleh Saehu,
kemudian ibu-ibu mulai menumbuk padi di lesung hingga
terpisah antara gabah dan beras yang kemudian akan
melalui tahapan napian dengan tujuan untuk memisahkan
antara beras dan gabah, lalu dilanjutkan dengan
ngagondang, yakni dimana ibu-ibu memukul lesung dengan
halu sehingga menghasilkan ritme musikal yang teratur.
Selanjutnya adalah proses memasukkan beras cikal ke dalam
tabung sedikit demi sedikit hingga penuh, jika beras dalam
tabung sudah penuh, maka ujung lubang tabung harus
ditutup dengan uang koin yang selanjutnya tabung tersebut
dibungkus dengan baju bunuhan (bunuhan adalah istilah

268



bagi seseorang yang biasanya memiliki tempat di mana
ritual tersebut dilaksanakan). Sementara itu, beras bungsu
akan dibungkus dengan kain/bendera berwarna merah putih
sebagai representasi keseimbangan antara laki-laki (putih)
dan perempuan (merah). Setelah Miteumbeuyan meuseul
dilaksanakan, barulah ritual lain dilaksanakan.

Syarat utama dilaksanakannya Miteumbeuyan meuseul ini
adalah perlunya pare ranggeuyan (sejenis padi yang memiliki
bentuk batang yang panjang dan bisa diikat, biasanya
seringkali disebut padi jaman dahulu, yang biasanya dipakai
untuk direngkong). Perlunya pare ranggeuy ini adalah syarat
untuk melaksanakan meuseul, yakni padi dipijat hingga
terpisah batang dan biji padi untuk kemudian ditumbuk di
lesung.

Miteumbeuyan meuseul sangat erat kaitannya dengan
kepercayaan masyarakat mengenai eksistensi Nyi Pohaci
sebagai dewi padi. Ide/gagasan utama dilaksanakan ritual ini
adalah sebagai bentuk penghormatan pada Nyi Pohaci.
Pada zaman dahulu, ritual Miteumbeuyan meuseul ini
merupakan ritual yang dilaksanakan secara teratur/rutin,
atau dikatakan sebagai ritual habit, mengingat sebelum ada
hajat atau ritual apapun, dilaksanakan terlebih dahulu ritual
Miteumbeuyan meuseul. Namun, dengan pergeseran zaman
dimana lesung sudah tidak digunakan dalam proses
pemisahan gabah dan beras (karena telah digantikan oleh
mesin penggiling padi), ritual Miteumbeuyan meuseul
sudah jarang dilaksanakan, sehingga yang pada zaman
dahulu adalah sebuah kebiasaan yang teratur, sekarang
bergeser menjadi ritual yang bersifat situasional (mengingat
langkanya lesung yang dimiliki masyarakat Desa

Rancakalong dewasa ini).

269



d) Ngukus

Dalam kepercayaan masyarakat Indonesia, penciptaan alam
semesta (cosmology), susunan para dewa-dewi (pantheon),
kepercayaan adanya tokoh pembawa kebudayaan (Culture
Hero), serta terjadinya asal-usul adanya makanan semacam
padi, palawija, dsb merupakan suatu fenomena yang saling
berkaitan satu dengan yang lainnya (Danandjaja, 1997: 52).
Nyi Pohaci, dalam kepercayaan masyarakat Desa
Rancakalong diyakini sebagai dewi (pantheon) yang turun ke
bumi lalu meleburkan dirinya turun ke bumi hingga bagian-
bagian tubuhnya menjadi rupa-rupa bahan makanan seperti
padi, palawija, dsb.

Dengan didasari keyakinan pada Nyi Pohaci, masyarakat
Desa Rancakalong selalu melaksanakan kegiatan Ngukus,
yakni sebuah ritual yang dilaksanakan oleh ibu-ibu di dalam
padaringan, dengan menyediakan rujak cau, rujak kelapa,
rujak asem, dan bunga ros di setiap Minggu malam dan
Kamis malam, dengan tujuan ritual tersebut ditujukan pada
leluhur (karuhun) dan Nyi Pohaci, dengan menggunakan
kukus sebagai perantara “komunikasi”-nya.

Alasan mengapa partisipan dalam kegiatan Ngukus hanya
melibatkan perempuan berkaitan dengan kepercayaan
bahwa pawon atau dapur tempat padaringan berada
merupakan suatu tempat yang merepresentasikan
perempuan, karena dapur adalah tempat aktivitas
perempuan, serta pawon atau dapur dalam keyakinan
masyarakat Desa Rancakalong diyakini tempat bersemayam
Nyi Pohaci (sebagaimana Nyi Pohaci sebagai dewi padi).
Maka, haram hukumnya jika seorang laki-laki memasuki
area goah atau padaringan (kecuali kepala keluarga atau

Saehu). Alasan lain mengapa kaum perempuan yang menjadi

270



partisipan ritual adalah karena ritual ini ditujukan pada Nyi
Pohaci yang merupakan seorang dewi —perempuan.

Dalam konsep intellectual involvement, ritual Ngukus
ditujukan pada Nyi Pohaci dan Karuhun sebagai bentuk
penghormatan melalui komunikasi dengan kukus.
Sedangkan consequential involvement dalam ritual ini adalah
dilarangnya partisipasi laki-laki dalam ritual ini, karena
sejatinya ritual ini ditujukan pada Nyi Pohaci, maka

partisipan ritual pun diharuskan perempuan.

3) Ritual Kolektif

Ritual kolektif merupakan ritual yang dilaksanakan secara
bersama-sama, dalam artian dilaksanakan dalam skala besar
(baik skala RW, dusun, maupun skala Desa). Meminjam
pernyataan Durkheim (2017) bahwa kepercayaan, yang meliputi
ritual di dalamnya adalah bentuk bagian dari pembentuk
solidaritas sosial. Hal ini tercermin dalam praktik-praktik ritual
kolektif yang secara umum bersifat inklusif.

Selain sebagai langkah dalam membentuk maupun
mempererat solidaritas sosial, sebagaimana yang Durkheim
utarakan, ritual kolektif pun memiliki tujuan sebagaimana
fungsi ritual pada umumnya, yakni untuk mencapai tujuan/cita-
cita bersama.

Ritual kolektif cenderung bersifat habit, dalam artian
biasanya dilaksanakan secara kontinyu, rutin, dan terus
menerus. Adapun beberapa ritual kolektif yang masih hidup
dalam masyarakat Desa Rancakalong diantaranya:

a) Ngalaksa

Ngalaksa merupakan sebuah tradisi yang menghimpun

banyak sub-ritual di dalamnya yang hingga kini masih

hidup di tengah masyarakat Desa Rancakalong. Pada zaman

271



dahulu, meskipun ritual ini bersifat habit atau rutinan,
Ngalaksa hanya dilaksanakan pada bulan Muharram dalam
kalender Islam setiap tiga tahun sekali. Namun dewasa ini,
pelaksanaan Ngalaksa biasa dilaksanakan setiap tahun pada
bulan Juni—]Juli, sebagai hasil dari komodifikasi budaya
untuk menjadi “nilai jual” pariwisata budaya Desa
Rancakalong, meskipun karena komodifikasi budaya ini,
sakralitasnya cenderung mulai bergeser ke arah semi-profan.
Ngalaksa dimulai dengan pertunjukkan musik tarawangsa
sebagai pembuka ritual. Bentuk jentreng (kacapi tarawangsa)
yang mirip perahu menyimbolkan sebuah perahu yang
sedang berlayar, memiliki arti bahwa tarawangsa di sini
berfungsi sebagai pembuka atau penghantar
perjalanan/penghantar pelayaran kehidupan manusia.
Setelah dibuka dengan iringan tarawangsa, selanjutnya
dilaksanakan ritual Miteumbeuyan Meuseul, sebagaimana
telah disinggung sebelumnya, Miteumbeuyan Meuseul
merupakan pembuka sebelum menuju ritual selanjutnya.
Miteumbeuyan Meuseul ini menempatkan padi dalam lesung,
lalu padi dalam lesung ditumbuk oleh halu sehingga
“melahirkan” beras dari tumbukan halu dalam lesung. Jika
dilihat interpretasi simbol sebagaimana yang dikemukakan
oleh Clifford Geertz, sejak zaman dahulu masyarakat
Indonesia mengenal lesung sebagai simbolisasi dari
perempuan, sedangkan halu merupakan simbol dari laki-
laki. Sama halnya dengan simbolisasi tersebut, dalam
Miteumbeuyan Meuseul lesung diartikan sebagai perempuan,
halu sebagai laku-laki, sedangkan padi merupakan anak hasil
dari pertemuan antara simbolisasi laki-laki dan perempuan.
Dalam hal ini Miteumbeuyan Meuseul mengandung simbol
pernikahan.

272



Setelah itu dilanjutkan dengan ritual ngibakan, yakni ritual
mencuci beras yang memiliki arti bahwa manusia perlu
menyucikan diri, sebagaimana dalam konteks pasca
hubungan suami-istri (representasi dari Miteumbeuyan
Meuseul), perlu dilaksanakan mandi wajib. Selanjutnya
adalah proses Ngalenggang, yakni beras diperam atau
disimpan untuk dilihat apakah beras tersebut akan tumbuh
menjadi bibit (kecambah). Proses memeram beras ini adalah
simbolisasi dari kehamilan satu bulan apakah sel sperma
dapat mencapai induk telur atau tidak (disimbolkan apakah
beras yang diperam tadi tumbuh atau tidak). Lalu, dilanjut
proses penyiraman beras yang disimpan secara bolak-balik,
sebagai simbolisasi dari proses kehamilan gumulung
sebagaimana pada kehamilan tiga bulan, atau proses dimana
sel sperma telah menempel pada induk telur (dalam hal ini
beras pun dalam kondisi bergumul/bersatu saat penyiraman
bolak balik. Pada saat ini, dilaksanakan tari badayaan sebagai
permohonan pada Nyi Pohaci untuk diberikan kesuburan.
Selanjutnya adalah proses Ngaguar, yakni mencari beras
mana yang dieramkan tadi tumbuh, dalam proses ini
merupakan simbolisasi dari proses mangrupa atau kehamilan
empat bulan pada kehamilan manusia, dimana janin telah
memiliki wajah/rupa fisik yang mulai terlihat. Pada proses
Ngaguar, beras di kipasi menggunakan hihid sebagaimana
simbolisasi pada kehamilan keempat bulan, biasanya ibu
hamil sering merasakan kegerahan. Jika pada saat Ngaguar
beras yang berkecambah cenderung banyak, maka diyakini
di musim berikutnya petani akan memperoleh kesuburan,
sehingga disini kecambah melambangkan kesuburan.
Berikutnya adalah proses Nipung, beras kemudian ditumbuk
sebagaimana dalam Miteumbeuyan Meuseul untuk dijadikan

273



tepung lalu diaduk menjadi adonan laksa yang kemudian
direbus. Laksa yang sudah direbus dapat dikatakan matang
dan bisa dimakan, laksa yang sudah direbus melambangkan
umur kehamilan lima bulan atau umur ngora, dimana bayi
yang dikandung sudah menjadi manusia muda.

Proses selanjutnya adalah menggilas laksa yang dilakukan oleh
laki-laki dengan sikap telungkup, hal ini dimaknai sebagaimana
kehamilan enam bulan atau lekasan, yang mana bayi di dalam
kandungan telah berbalik ke bawah. Kemudian setelah proses
gilas laksa yang dilanjutkan dengan pembentukan boneka
manusia dari adonan laksa yang merupakan simbol dari usia
kandungan tujuh bulan atau kehamilan kolot. Ketika boneka
berbentuk manusia telah jadi, maka merupakan simbolisasi dari
kehamilan delapan bulan atau usik malik, dimana boneka dari
adonan laksa tersebut diayun-ayunkan dan dimasukkan ke
dalam boneka perempuan. Selanjutnya adalah proses
menggencet, yakni mengeluarkan makanan berupa mi, proses
ini adalah simbolisasi dari bulan kesembilan usia kehamilan atau
bulan kelahiran.

Setelah proses tersebut, maka akan diadakan ritual
Ngahuripan, dimana maksud dan tujuan ritual Ngahuripan ini
sama halnya sebagaimana ritual Ngahuripan pada bayi yang
baru lahir dengan harapan agar kehidupan masyarakat Desa
Rancakalong dapat hidup makmur dan disertai keberkahan.
Terakhir adalah Wawarian, yakni iringan tarawangsa sebagai
penutup ritual Ngalaksa. Tarawangsa di akhir ritual memiliki
makna penghantar pada kehidupan manusia selanjutnya.
Secara umum, baik experimental involvement, ritual
involvement, maupun intellectual involvement dalam ritual
Ngalaksa berkaitan erat dengan kepercayaan pada Nyi Pohaci

dan simbolisasi dari perjalanan kehidupan manusia.

274



b) Hajat Golong

Hajat Golong merupakan ritual yang secara rutin masih
dilaksanakan oleh masyarakat Desa Rancakalong pada
setiap bulan Safar. Hajat Golong adalah sebuah proses ritual
dimana tiap individu diwajibkan untuk membuat golong,
yakni semacam lontong yang dibungkus dengan daun
pisang muda dan digulung (digolong).

Hajat Golong berfungsi sebagai penolak bala jika merantau
jauh dari desa serta penghalau kelaparan dan marabahaya.
Dalam praktiknya, setiap individu dalam skala satu RW atau
satu dusun membuat golong untuk dirinya sendiri atau
mewakili anggota keluarganya dan pada pagi hari
menghantarkan golong ke rumah Saehu untuk dihaminan atau
didoakan. Proses ngahaminan atau mendoakan tiap golong
tersebut biasanya dilaksanakan pada siang hari. Biasanya
proses mendoakan golong sudah selesai pada siang menuju
sore hari, dan demikian tiap individu boleh mengambil
kembali golong yang telah dititipkan di Saehu untuk dimakan

agar terhindar dari bala, bahaya, dan kelaparan.

c¢) Rebo Wekasan

Rebo Wekasan merupakan ritual yang biasanya dilakukan di
masjid, dan secara rutin dilaksanakan pada hari Rabu
terakhir dibulan Safar. Rebo Wekasan biasanya dilaksanakan
setelah salat subuh berjamaah di masjid, lalu dilanjutkan
dengan yasinan tujuh kali sebagai bentuk tawassul meminta
kepada Allah agar dijauhkan dan dilindungi dari Sarebu
Bala’i, yakni diyakini ada seribu macam bala meliputi
kesusahan, penyakit, dsb yang diturunkan pada hari Rabu
terakhir dibulan Safar.

Dalam syarat ritualnya, disediakan macam-macam

275



minuman seperti kopi hitam manis, kopi hitam pahit, dan
susu sebagai pelengkap ritual. Namun yang berbeda ialah
dari syarat ritual tersebut, panganan hasil bumi berupa
beubeutian atau umbi-umbian tidak diikutsertakan sebagai
syarat ritual.

Ketika ritual dilaksanakan, banyak masyarakat yang
membawa air mineral dalam botol untuk ikut didoakan,
dengan tujuan agar mendapat keberkahan dan terlindung
dari Sarebu Bala’i. Setelah ritual selesai dilaksanakan,
biasanya akan dibagikan berkat berupa nasi uduk, teri kecil,
dan telur. Nasi uduk merupakan simbolisasi dari tawadhu
(sebagaimana diambil dari kata uduk) yang melambangkan
bahwa manusia harus pandai bersyukur serta rendah hati.
Teri kecil adalah simbol dari kesederhanaan, yang mana
manusia harus memiliki sifat sederhana. Sedangkan telur
memiliki simbol terhadap kehidupan, kelahiran, dan

kesuburan.

PENUTUP
Di tengah gempuran modernisasi, masyarakat Desa

Rancakalong senantiasa masih mempertahankan tradisi warisan
Karuhun (leluhur) hingga saat ini. Hal ini terbukti dengan masih
hidupnya ritual-ritual (baik ritual yang bersifat individual, ritual
dalam lingkup keluarga, hingga ritual kolektif yang inklusif) di
tengah masyarakat yang sudah menyentuh arus modernisasi.
Pada dasarnya, masih hidup dan bertahannya ritual-ritual
tersebut di tengah masyarakat disebabkan oleh dalamnya nilai
religiusitas masyarakat Desa Rancakalong. Sebagaimana pernah
disinggung oleh Evan-Pritchard (dalam Kuper, 1996) bahwa
suatu kepercayaan akan menumbuhkan nilai religiusitas di

masyarakat, dan suatu kepercayaan akan mengatur kehidupan

276



sehari-hari masyarakat yang religius. Kepercayaan masyarakat
Desa Rancakalong pada Nyi Pohaci, kesuburan, keselamatan,
dan hal-hal baik lainnya termasuk kuatnya ageman agama Islam
dalam tubuh masyarakat Desa Rancakalong, menyebabkan
ritual-ritual tersebut masih bertahan, eksis, dan direproduksi
hingga dewasa ini.

Dalam kuatnya religiusitas masyarakat Desa Rancakalong,
terdapat sinkretisme yang tumbuh di masyarakat. Hal ini adalah
akibat dari persinggungan antara kepercayaan dan kebudayaan
pra-Islam dengan kepercayaan Islam. Salah satu alasan lain akan
bertahannya ritual-ritual tersebut adalah karena sinkretisme ini.
Hal ini dapat terlihat dari doa-doa yang digunakan dalam setiap
ritual yang memadukan antara jangjawokan yang menggunakan
Bahasa Sunda dengan doa-doa yang menggunakan Bahasa
Arab. Ini merupakan contoh bagaimana suatu kebudayaan
(ritual) dapat bertahan karena adanya fleksibilitas budaya,
contoh nyata dari budaya yang bersifat dinamis.

Alasan lain bertahannya ritual-ritual ini karena terbentuk
dari pola kebiasaan masyarakat Desa Rancakalong yang selalu
berdoa sebelum melakukan apapun. Di sini, ritual berfungsi
sebagai sarana komunikasi, sebagai sarana memanjatkan doa
dan harapan, serta sebagai sarana untuk memperoleh sesuatu
yang dituju. Maka demikian, bertahannya ritual-ritual ini
didasari karena pada dasarnya masyarakat Desa Rancakalong
selalu memanjatkan doa sebelum melakukan apapun demi
mendapatkan keberkahan dan nilai-nilai baik melalui jalan

ritual.
REFERENSI

Cassirer, E. (1990). Manusia dan Kebudayaan: Sebuah Esei

Tentang Manusia. Jakarta: Gramedia.

277



Danandjaja, J. (1997). Folklor Indonesia. Jakarta: Grafiti.

Durkheim, E. (2017). The Elementary Forms of Religious Life.
Yogyakarta: IRCiSoD.

Ekadjati, E. S. (2009). Kebudayaan Sunda: Suatu Pendekatan
Sejarah Jilid 1. Jakarta: Pustaka Jaya.

Geertz, C. (2013). Agama Jawa: Abangan, Santri, Priyayi dalam
Kebudayaan Jawa. Depok: Komunitas Bambu.

Geertz, C. (2014). Sadur Budaya. Yogyakarta: Kanisius.

Hadi, Y. Sumandiyo. (2006). Seni dalam Ritual Agama.
Yogyakarta: Penerbit Pustaka. Hlm. 31.

Klarissa, F. P., Setyobudi, 1., & Yuningsih, Y. (2019). Analisis
Liminalitas Pada Upacara Nyawen Dan Mahinum Di Dusun
Sindang Rancakalong SUmedang. Jurnal Budaya Etnika, Vol.
3 No. 1, 23-39.

Koentjaraningrat. (2009). Pengantar Ilmu Antropologi. Jakarta:
Rineka Cipta.

Kuper, A. (1996). Pokok dan Tokoh Antropologi. Jakarta:
Penerbit Bhratara.

Subiantoro, I. H. (2020). Pertunjukan Ritual Seren Taun Di
Cigugur Kab. Kuningan Jawa Barat. Bandung: Sunan Ambu
Press.

Sunliensyar, H. H. (2021). Padi dalam Kehidupan Orang Kerinci:
Sejarah, Mitos, Ritual, dan Nilai Budaya. Jakarta: Perpusnas
Press.

Valero, V. (2018). Classic Concepts in Anthropology. Chicago:
Hau Books.

278



