
 

247 

RITUAL PADA 

KEHIDUPAN MASYARAKAT 

DESA RANCAKALONG SUMEDANG 

 

 

Yuyun Yuningsih, Purwa Sundanis 

 

  



 

248 

PENDAHULUAN 

Dalam kebudayaan masyarakat tradisional, kepercayaan 

kepada yang gaib menjadi suatu hal yang tak dapat dipisahkan 

dari kehidupan sehari-hari. Dalam hal ini, segala sesuatu dalam 

kehidupan manusia diyakini selalu berkaitan erat dengan 

“kekuatan” atau “keajaiban” yang diberikan oleh suatu entitas 

tak berwujud yang memiliki kekuatan maha dahsyat (entitas 

tersebut dapat berupa Dewa/Tuhan, leluhur, atau entitas 

lainnya). Dalam konteks kepercayaan akan entitas adikodrati ini, 

menurut Valero dalam Classic Concepts in Anthropology (2018), 

“kepercayaan” yang diyakini oleh masyarakat tradisional selalu 

mengacu pada keyakinan seseorang atau kelompok terkait 

gagasan yang dipercayai secara kolektif maupun individual, 

dimana orientasinya selalu mengacu pada kepercayaan pada 

entitas suci atau adikodrati (Valero, V. Classic Concepts in 

Anthropology. Chicago: Hau Books. 2018: 1).  Dalam 

“menjembatani” komunikasi antara manusia dengan entitas suci 

atau adikodrati tersebut, maka diperlukan sebuah ritual sebagai 

upaya komunikasi untuk meminta kekuatan Nya atau memberi 

penghormatan kepada Nya demi suatu kepentingan manusia 

(Valero, 2018: 1; Geertz, 2013: xiii). 

Meskipun semakin hari arus informasi, teknologi, dan modernisasi 

semakin berkembang pesat di Indonesia, masih terdapat beberapa 

ritual yang sering kali dilakukan dalam kehidupan sehari-hari di 

sebagian wilayah Indonesia, seperti ritual Tuhan Kumau dalam 

masyarakat Kerinci yang bertujuan untuk meminta pada Tuhan dan 

leluhur agar padi yang hendak ditanam diberi kesuburan dan 

dijauhkan dari hama (Sunliensyar, 2021: 38), hingga ritual dengan 

tujuan meminta bantuan pada Setan/demit guna menyakiti lawan, 

seperti ritual sihir, tenung, dan santet dalam masyarakat Jawa (Geertz, 

2013: 148). 



 

249 

Fenomena masih adanya ritual yang dilaksanakan meski 

zaman sudah berubah menunjukkan bahwa kepercayaan dan 

praktik ritual bukanlah semata-mata hanya sebatas warisan 

budaya masa lalu, melainkan merupakan bagian dari dinamika 

kebudayaan yang terus beradaptasi dengan zaman. Selain 

menjadi bukti konkret bahwa budaya bersifat dinamis, menjadi 

bukti terhadap pandangan E.B. Tylor bahwa magisme dalam 

ritual (karena menjadi sarana komunikasi antara manusia 

dengan entitas adikodrati) menciptakan optimisme dan 

kepercayaan dalam logika masyarakat, bahwa ritual dapat 

memberikan “kemenangan” atas rasa ketakutan masyarakat 

(dalam Kuper, 1996: 28), sehingga karena pandangan yang 

masih digenggam oleh masyarakat itulah sebuah ritual masih 

tetap bertahan walau zaman telah berubah. 

Sebagaimana telah disebutkan sebelumnya bahwa meskipun 

zaman semakin maju dengan pesatnya arus informasi dan 

teknologi, di Desa Rancakalong, Kab. Sumedang sendiri masih 

terdapat beberapa ritual yang secara konsisten masih dilakukan 

oleh masyarakatnya. Pattern of actions atau pola-pola tindakan 

(fakta sosial) dalam ritual yang biasa dilakukan oleh masyarakat 

Desa Rancakalong dengan ritual yang dilakukan oleh 

masyarakat lain di Indonesia secara umum memang memiliki 

perbedaan,  namun dalam prakteknya, secara naluriah (pakta 

idea) memiliki kesamaan dengan kebanyakan pola naluri ritual 

masyarakat di Indonesia (seperti tentang keselamatan dan 

pemenuhan tujuan individual maupun komunal dengan 

meminta bantuan entitas adikodrati, sehingga menjadi sistem 

budaya dalam bentuk gagasan yang bersifat universal) 

(Koentjaraningrat, 2009: 151). Secara umum, sebagaimana pola 

ritual kebanyakan masyarakat di Indonesia, ritual-ritual yang 

masih eksis dan rutin dilakukan oleh masyarakat Desa 



 

250 

Rancakalong terbagi menjadi tiga klasifikasi besar, yakni ritual 

individual, ritual keluarga, dan ritual kolektif.  

Ritual individual merupakan ritual yang biasanya dilakukan 

oleh seorang individu dengan tujuan agar entitas adikodrati 

dapat memberikan kekuatan atau dapat mengabulkan maksud 

dari individu tersebut. Namun, dalam ritual individual, 

biasanya maksud dan tujuan ritual ini hanya sebatas untuk 

kepentingan dirinya sendiri/kepentingan individu. Dalam skala 

ritual individual, terbagi dua jenis ritual individual, yakni ritual 

individual habits (merupakan ritual individual yang 

dilaksanakan secara rutin) dan ritual individual situasional 

(merupakan ritual individual yang dilaksanakan ketika seorang 

individu memiliki keinginan/hajat tertentu). 

Ritual keluarga merupakan rangkaian proses ritual yang 

dilakukan oleh satu keluarga inti (atom family) maupun satu 

keluarga besar. Sama halnya dengan ritual individual, ritual 

dalam skala keluarga pun dibagi menjadi dua jenis, yakni ritual 

keluarga yang bersifat habits atau dilakukan secara kontinyu, 

dan ritual keluarga yang bersifat situational atau dilakukan 

dengan maksud ada keinginan/hajat tertentu yang biasanya 

mencakup keselamatan seluruh anggota keluarga maupun salah 

satu anggota keluarga (misalnya dalam ritual ngaruat). 

Sementara terakhir merupakan ritual kolektif. Dibandingkan 

dengan ritual individual dan ritual yang dilakukan dalam skala 

keluarga, ritual kolektif biasanya merupakan ritual yang bersifat 

habits atau dilakukan secara kontinyu sejak zaman dahulu. 

Menjadi suatu hal yang menarik untuk menelisik kembali ritual-

ritual apa saja yang masih dilakukan oleh masyarakat Desa 

Rancakalong di tengah kemajuan zaman seperti dewasa ini. 

 

 

 



 

251 

Rumusan Masalah 

Ritual-ritual tak dapat terlepas dengan suatu keyakinan, ia 

merupakan perwujudan dari bentuk komunikasi antara 

manusia dengan suatu entitas adikodrati. Baik ritual yang 

bersifat individual maupun bersifat kolektif, semuanya 

meyakini bahwa entitas adikodrati tersebut bisa membantu, 

melindungi, dan menjamin nasib baik manusia yang 

berinteraksi dengan entitas tersebut (Durkheim, 2017: 290). 

Maka demikian, ritual adalah suatu bentuk hajat manusia untuk 

“meminta” pada entitas adikodrati akan suatu maksud tertentu. 

Ritual dalam suatu masyarakat hadir karena masyarakat 

meyakini bahwa di setiap lingkungan atau tempat manusia 

tinggal, terdapat suatu entitas pemilik kekuatan yang berkuasa, 

yang mana kekuatan tersebut tidak dapat dirasakan secara 

fisikal dan “rasional”, melainkan kekuatan tersebut dapat 

dirasakan bagi setiap manusia yang meyakininya (Durkheim, 

2017: 291). Dalam kacamata Durkheim, sejatinya suatu 

keyakinan mendasarkan diri pada “keajaiban” kosmos/alam 

semesta dengan tujuan agar manusia mendapat keselamatan 

atau kosmos/alam semesta dapat memenuhi keinginan/tujuan 

manusia. Tetapi di samping itu, manusia meyakini adanya 

entitas adikodrati yang dapat mengubah/mengatur kekuatan 

kosmos/alam semesta tersebut. Hematnya, manusia meyakini 

adanya suatu entitas yang memiliki kekuatan tertentu serta 

berkehendak kepada alam, dan kepada entitas pemilik kekuatan 

tertentu itulah manusia bergantung untuk keselamatan, nasib 

baik, perlindungan, atau bahkan tujuan-tujuan tertentu. Sedang 

ritual adalah sarana bagi setiap manusia untuk mendapatkan 

apa yang diinginkannya dari alam, dengan cara melalui proses 

komunikasi dengan entitas pemilik kekuatan adikodrati tersebut 

(Durkheim, 2017: 126). 



 

252 

Menjadi sebuah pertanyaan ketika zaman terus berubah dan 

semakin maju menuju arah modernisme, mengapa ada sebagian 

masyarakat yang terus bertahan dengan ritual-ritual sakral yang 

telah ada sejak zaman dahulu? Disamping sebagaimana bentuk 

komunikasi antara manusia dengan entitas adikodrati dalam 

mengabulkan permintaan tertentu yang diinginkan manusia 

sebagaimana menurut Durkheim di atas, dalam menjawab hal 

ini, pernah dikemukakan oleh Clifford Geertz bahwa suatu hal 

yang aneh, unik, dan tidak biasa bagi masyarakat luas sejatinya 

merupakan suatu bentuk hal yang normal dan biasa-biasa saja 

dalam masyarakat tersebut. Ritual menjadi suatu nilai yang 

berlaku di masyarakat dan menjadi ranah bagi antropologi 

untuk memetakan dan membuka maksud dari setiap ritual 

tersebut, sebagai upaya dalam memahami maksud-maksud 

budaya suatu masyarakat dan menampilkan kenormalan tanpa 

menyempitkan kekhususan suatu masyarakat (Geertz, 2014: 20). 

Dalam upaya memetakan dan membuka maksud-maksud 

dari setiap ritual yang masih eksis di Desa Rancakalong, kiranya 

kita perlu mengingat kembali pernyataan Geertz bahwa 

gagasan-gagasan, nilai-nilai, dan tindakan suatu masyarakat 

merupakan sebuah kebudayaan yang berasal dari 

kecenderungan-kecenderungan, kemampuan-kemampuan, 

maupun disposisi-disposisi bagaimana ritual tersebut muncul 

(Geertz, 2014: 76). 

 

Gambaran Umum Desa Rancakalong 

Desa Rancakalong merupakan salah satu dari sepuluh desa 

yang tersebar di Kecamatan Rancakalong. Secara geografis, Desa 

Rancakalong berada di 600-700 mdpl dengan suhu rata-rata 15-

32 °C, dengan luas wilayah 325 Ha yang banyak terdiri dari 

bentang alam perbukitan. Desa Rancakalong berbatasan dengan 



 

253 

Desa Nagarawangi dan Desa Cibunar di sebelah Utara, 

berbatasan dengan Desa Pasirbiru di sebelah Selatan, berbatasan 

dengan Desa Pamekaran di sebelah Timur, dan berbatasan 

dengan Desa Cijambu Kec. Tanjungsari di sebelah Barat (Desa 

Rancakalong, 2025).  

Secara demografi, mayoritas masyarakat Desa Rancakalong 

berada dalam taraf kesejahteraan hidup sedang (1,060 KK) 

dengan total jumlah penduduk sebanyak 4.918 Jiwa (2025), 

dengan mayoritas berprofesi sebagai pengusaha kecil/menengah 

(852 Jiwa), karyawan swasta (742 Jiwa), petani (573), dan 

peternak (350 Jiwa). Data tahun 2025 menunjukkan mayoritas 

taraf pendidikan masyarakat Desa Rancakalong adalah 

SD/Sederajat (2.296 Jiwa), dengan masyarakat lulusan 

SMP/Sederajat sebanyak 688 Jiwa, dan lulusan SMA/Sederajat 

sebanyak 564 Jiwa (Desa Rancakalong, 2025). 

Sejak pemerintahan Kepala Desa H. Emay Mulyana (1985—

1992), Desa Rancakalong lambat laun bertransformasi menjadi 

desa wisata budaya, khususnya dalam pengkomodifikasian 

tradisi ngalaksa sebagai daya tarik utama dalam mengundang 

atensi wisatawan untuk datang ke Desa Rancakalong (Desa 

Rancakalong, 2025). Namun, dari pengkomodifikasian budaya 

sebagai bagian dari proyek menuju desa wisata tersebut, terjadi 

pergeseran dalam ketetapan waktu tradisi dilaksanakan. 

Sebagaimana ketetapan yang pada mulanya ngalaksa 

dilaksanakan di bulan Muharram (mengikuti kalender Islam), 

kini tradisi ngalaksa cenderung dilaksanakan sesuai dengan 

pendanaan pemerintah, yang mana dilaksanakan dalam rentang 

bulan Juni—Juli (mengikuti kalender Masehi). 

 

 

 



 

254 

PEMBAHASAN 
Meminjam pernyataan O’Dea (dalam Hadi, 2006), ritual 

merupakan suatu upacara yang berhubungan dengan kepercayaan 

yang ditandai dengan sifat khusus, yang memiliki tujuan dalam 

hubungan antara manusia dengan sesuatu “yang tertinggi. Untuk 

mencapai tujuan dalam komunikasi dengan entitas adikodrati atau 

entitas “yang tertinggi”, manusia membuat suatu cara yang pantas 

dalam membuat suatu pertemuan atau komunikasi tersebut6. 

Konsep dasar dari suatu ritual adalah mengenai pemahaman 

kesadaran manusia terkait dengan ritual yang biasa dijalankan, 

dalam kata lain, terkait dengan religiusitas manusia dalam 

menjalankan ritual yang ia lakukan. Menurut Glock dan Stark 

(dalam Hadi, 2006: 32), konsep kesadaran manusialah yang 

memicu kebertahanan suatu ritual yang tak lekang oleh zaman. 

Konsep kesadaran tersebut dipengaruhi oleh beberapa aspek yang 

antara lain: 

a) Keterlibatan ritual (ritual involvement), merupakan 

perihal kesadaran sejauh mana seseorang menjalankan 

ritual sesuai dengan apa yang ia percayai (tentang 

keteraturan seseorang menjalankan ritual tertentu), 

b) Keterlibatan ideologis (ideological involvement), 

merupakan sejauh mana manusia sadar akan hal-hal 

yang bersifat dogmatis dalam kepercayaannya (tentang 

sebab akibat dari sesuatu hal), 

c) Keterlibatan intelektual (intellectual involvement), 

merupakan seberapa jauh kesadaran seseorang 

mengetahui tentang apa yang ia percayai (mengetahui 

ritual tersebut ditujukan untuk suatu maksud tertentu), 

d) Keterlibatan pengalaman (experiential involvement), 

merupakan kesadaran yang menunjukkan bahwa, 

 
6

Hadi, Y. Sumandiyo. (2006). Seni dalam Ritual Agama. Yogyakarta: Penerbit Pustaka. 

Hlm. 31. 



 

255 

seseorang pernah mengalami pengalaman semacam 

keajaiban atau mukjizat dari entitas adikodrati melalui 

ritual yang ia lakukan (tentang pengalaman empiris 

ketika seseorang menjalankan suatu ritual, hingga pada 

akhirnya memicu kesadaran seberapa pentingnya ritual 

tersebut dilaksanakan), dan terakhir; 

e) Keterlibatan secara konsekuen (consequential 

involvement), adalah sejauh mana seseorang konsekuen 

terhadap apa yang ia yakini (seperti melakukan apa yang 

dipantang, dsb). 

Menurut Subiantoro 2020: 14, secara umum dimensi ritual 

terbagi menjadi tiga pemahaman, yakni dimensi eksegesis, yakni 

dimensi dimana suatu objek menjadi suatu alasan adanya suatu 

tindakan, kedua adalah dimensi posisional, yakni merupakan 

dimensi simbol-simbol selalu terkait dengan simbol lain, dan 

juga merupakan dimensi yang berkaitan dengan perilaku 

masyarakat terhadap simbol tersebut; terakhir adalah simbol 

operasional, yakni situasi atau emosi yang tercipta pada saat 

suatu ritual sedang dilaksanakan. 

Aspek-aspek ritual meliputi ide/gagasan, perilaku (ritual), 

dan sarana prasarana ritual yang menunjang berjalannya suatu 

ritual (Subiantoro, 2020: 22), kesemua aspek-aspek tersebut 

berkaitan satu dengan yang lainnya sehingga menjadi sebuah 

sistem ritual, baik dilaksanakan secara individu, keluarga, 

maupun kolektif. 

Dalam ritual, selalu berkaitan erat dengan mitos, karena 

pada dasarnya, ritual adalah suatu sarana menghubungkan 

yang lalu dengan menghadirkan yang sekarang. Mitos selalu 

dikidungkan dalam ritual, karena mitos berasal dari ritual, dan 

ritual berasal dari mitos (Subiantoro, 2020: 28). Mitos dalam 

ritual ini, selalu dihubungkan dengan magic atau ilmu gaib, 



 

256 

karena ritual (dan mitos di dalamnya) merupakan suatu 

tindakan untuk mengubah atau mencapai sesuatu (Danandjaja, 

1997: 155). 

 

1) Ritual Individual 

Sebagaimana telah disebutkan sebelumnya, ritual individual 

meliputi ritual yang dilaksanakan oleh seorang individu untuk 

mencapai suatu tujuan dengan bantuan kekuatan adikodrati 

tertentu, dengan cara melantunkan doa atau mantra yang 

dilakukan oleh individunya sendiri. Sejatinya, baik ritual 

individu, keluarga, maupun kolektif selalu berkaitan erat 

dengan suatu kepercayaan atau mitos. Namun, dalam 

masyarakat, suatu mitos bukanlah sebuah sistem keyakinan 

yang dogmatis, melainkan suatu landasan yang menjelma 

menjadi suatu tindakan ritual, daripada menjadi sebuah 

kepercayaan yang diam dalam pikiran atau khayalan (Cassirer, 

1990: 119). Pernyataan tersebut dibuktikan dari hidupnya suatu 

ritual individual yang ada pada masyarakat Desa Rancakalong, 

yakni: 

a) Susuk 

Masyarakat Desa Rancakalong masih mengenal susuk, yakni 

suatu amalan yang pada zaman dahulu digunakan sebagai 

pengasihan, dengan tujuan agar suatu individu memiliki 

“daya tarik” di mata orang lain, yang mana dalam 

menggunakan susuk ini menggunakan suatu mantra yang 

disebut sebagai mantra pengasihan. Jika disangkutkan 

dengan konsep ideological involvement dan konsep 

consequential involvement yang dikemukakan oleh Glock & 

Stark, suatu individu mempercayai bahwa dalam 

mempraktikkan susuk, terdapat beberapa larangan atau 

pantangan tertentu, seperti contoh dilarang makan sate 



 

257 

langsung dari tusuknya karena akan berakibat lunturnya 

susuk yang berada pada badan individu tersebut.  

Melalui sudut konsep intellectual involvement, diyakini 

bahwa jika seseorang menggunakan susuk, maka seorang 

individu tersebut akan memiliki “daya tarik” tersendiri 

sehingga banyak disukai oleh orang-orang. Sudah jelas 

bahwa ide/gagasan dari susuk adalah pengasihan yang 

ditujukan untuk diri sendiri, praktik ritualnya adalah 

membaca suatu doa atau mantra pengasihan tertentu, 

sedang terakhir adalah mitos, bahwa dengan mengamalkan 

suatu doa atau mantra tertentu, maka suatu entitas 

adikodrati akan menjadikan individu tersebut terlihat 

“menarik” di mata orang lain, dengan konsekuensi ada 

beberapa pantangan yang mesti dihindari. 

 

b) Pelet 

Pelet merupakan suatu keyakinan bahwa dengan 

mengamalkan suatu ritual dan membacakan mantra 

tertentu, diyakini bahwa lawan jenis yang dituju akan 

tergila-gila dan jatuh cinta pada individu yang melakukan 

amalan membaca suatu mantra tersebut. Dalam dimensi 

eksegesis, adanya objek (individu lain) merupakan landasan 

bacaan doa/mantra pelet ditujukan, hal ini dimaksudkan 

dalam konsep ritual involvement, bahwa dengan 

membacakan suatu doa/mantra pelet tersebut, objek 

(individu lain) yang dituju akan memiliki ketertarikan 

perasaan pada individu yang membacakan mantra pelet 

tersebut. Namun, dalam kepercayaan masyarakat atau 

dalam konsep ideological involvement, acap kali pelet 

“berbalik” pada individu pembaca mantra/doa pelet, karena 

suatu sebab seperti objek (individu lain) memiliki “tameng” 



 

258 

atau bacaan “antitesis” untuk menghalangi pelet tersebut, 

atau juga objek (individu lain) diobati oleh suatu 

dukun/orang pintar. 

Biasanya, praktik ritual pelet selain dilakukan oleh individu 

dengan membaca mantra tertentu, seringkali juga dalam 

prosesi ritual memelet ini dibantu oleh seorang dukun. 

Dukun, menjadi perantara komunikasi antara dunia 

manusia dengan dunia adikodrati, dengan cara meminta 

bantuan entitas adikodrati mengabulkan maksud dari 

seorang individu (agar individu lain jatuh cinta kepadanya) 

melalui beberapa syarat yang mesti dipenuhi, misalnya 

meminta seperangkat sesajen, meminta “tumbal” untuk 

ritual, dan lain sebagainya sebagai bentuk upaya komunikasi 

manusia dengan entitas adikodrati (Danandjaja, 1997: 157). 

Pelet secara intellectual involvement ditujukan agar seorang 

individu dapat jatuh cinta pada individu lain dengan jalan 

bantuan kekuatan dari entitas adikodrati. Ritual untuk pelet 

merupakan ritual situasional, dimana ritual dilakukan jika 

seorang individu sedang menghendaki jalannya ritual 

tersebut untuk suatu tujuan. 

 

c) Kangoraan 

Kangoraan adalah suatu ilmu dimana seseorang dapat 

memiliki postur fisik yang lebih muda daripada usia aslinya. 

Dalam praktik ilmu kangoraan, terdapat prosesi ritual yang 

harus dilakukan agar seorang individu dapat memiliki fisik 

yang awet muda dibandingkan usia aslinya, dengan melalui 

serangkaian pembacaan mantra-mantra tertentu, sehingga 

pada akhirnya, seorang individu dapat memiliki stamina 

dan kesehatan sebagaimana seorang manusia yang masih 

dalam usia muda. Dalam kangoraan sebagai ritual 



 

259 

individual, Consequential involvement yang terdapat pada 

diri suatu individu adalah percaya bahwa suatu ilmu yang ia 

yakini dapat terlihat muda dibanding usia aslinya terdapat 

suatu pantangan yang mesti dihindari. Meskipun demikian, 

biasanya konotasi ritual kangoraan di masyarakat cenderung 

lebih positif dibanding ritual untuk pelet maupun susuk, hal 

ini sebagaimana dalam intellectual involvement ritual 

kangoraan itu sendiri yang seringkali pemilik ilmu 

kangoraan menggunakan ilmunya untuk soson-soson junun 

ibadah, soson-soson diajar, jeung soson-soson nyiar pangarti, 

atau dalam bahasa Indonesia memiliki arti ilmu kangoraan 

digunakan untuk seorang individu bisa takwa dalam 

beribadah, semangat belajar, dan menjadi alasan dalam 

mencari pengetahuan. Hal ini sebagaimana dalam ritual 

involvement ilmu kangoraan bahwa individu pemilik ilmu 

kangoraan ini diberikan fisik dan mentalitas layaknya 

seorang pemuda, sehingga dengan fisik dan mental yang 

prima, seorang individu mampu untuk beribadah lebih baik, 

dan mencari ilmu lebih banyak walau usianya sudah tidak 

muda lagi. 

 

2) Ritual Keluarga 

Ritual keluarga merupakan serangkaian ritual yang 

dilaksanakan dalam lingkup keluarga. Dari beberapa 

prosesi ritual yang masih hidup di masyarakat Desa 

Rancakalong, beberapa di antaranya merupakan ritual 

habit atau selalu dilaksanakan, sementara yang lainnya 

merupakan ritual yang dilaksanakan situasional, atau 

dilaksanakan ketika ada tujuan tertentu dan tidak bersifat 

rutin. Dalam beberapa ritual keluarga dalam tradisi 



 

260 

masyarakat Desa Rancakalong selalu berkaitan erat dengan 

tradisi masyarakat agraris (pesawahan), hal ini merupakan 

suatu dampak dari mata pencaharian masyarakat Desa 

Rancakalong yang sebagian besar adalah petani. Diantara 

beberapa ritual keluarga yang masih hidup pada 

masyarakat Desa Rancakalong meliputi: 

a) Nyalin 

Sebagian besar masyarakat Desa Rancakalong 

bermatapencaharian sebagai petani (terkhusus sebagian 

besar petani padi terkonsentrasi di Dusun Sindang dan 

Dusun Rancakalong, sedangkan sebagian besar masyarakat 

Dusun Pasir bermatapencaharian sebagai petani sayur). 

Nyalin merupakan suatu ritual yang biasa dilakukan 

sebelum padi dipanen. Ritual biasanya dilaksanakan dalam 

lingkup keluarga atau tetangga terdekat, dengan 

melaksanakan prosesi hamin atau ritual sederhana dengan 

harus adanya tumpeng, sesaji, bubur beureum (bubur merah), 

dan  bubur bodas (bubur putih), lalu dilakukan doa oleh Saehu 

sebelum padi yang berada di sawah dipanen. 

Ide/gagasan dari dilaksanakannya Nyalin adalah sebagai 

permintaan izin kepada Nyi Pohaci (Dewi Padi) bahwa 

sebentar lagi padi yang berada di sawah akan segera 

dipanen. Ritual sebagai permintaan izin pada Nyi Pohaci ini 

berkaitan erat dengan intellectual involvement bahwa dalam 

kosmologi masyarakat Desa Rancakalong, mempercayai 

bahwa padi adalah bagian dari tubuh Nyi Pohaci, maka 

dengan demikian, Nyalin adalah ritual sebagai sarana 

komunikasi antara manusia dengan Nyi Pohaci bahwa 

sebentar lagi padi (bagian dari tubuh Nyi Pohaci –dalam 

kepercayaan masyarakat Desa Rancakalong) akan dipanen, 

maka permintaan izin inilah yang merupakan 

penghormatan pada Nyi Pohaci. 



 

261 

Consequential involvement dalam ritual ini berkaitan erat 

dengan keberkahan padi yang akan dipanen, masyarakat 

Desa Rancakalong percaya bahwa keberkahan dalam sebutir 

padi bisa didapatkan jika masyarakat melakukan 

penghormatan pada Nyi Pohaci, sebagaimana padi 

merupakan salah satu bagian dari tubuh Nyi Pohaci. 

Selain dilaksanakan di rumah, ritual Nyalin pun 

dilaksanakan di sawah tempat padi akan dipanen, yang 

mana di pagi harinya sebelum padi dipanen, akan disimpan 

rupa-rupa sesajen yang disimpan di sanggar (tempat 

menyimpan sesajen di tengah sawah yang berbentuk seperti 

rumah). Ritual Nyalin merupakan sebuah ritual yang 

bersifat habits, dalam artian selalu dilaksanakan ketika 

menjelang panen tiba. 

 

b) Upacara Daur Hidup 

Masyarakat Desa Rancakalong, sebagaimana masyarakat 

Sunda yang masih berpegang pada tradisi, masih berpegang 

pada pola hidup atau pikukuh/patikrama yang masih 

mereka pegang sejak dahulu hingga saat ini (Ekadjati, 1995: 

71). Dalam upacara daur hidup (meliputi kelahiran, 

khitanan, pernikahan, dan kematian), masyarakat Desa 

Rancakalong masih berpegang erat pada ritus, sebagaimana 

berikut: 

• Kelahiran 

Ketika pasangan suami-istri menikah dan mengandung, 

ada beberapa pantangan yang harus dijauhi oleh si ibu 

yang tengah mengandung. Dalam kepercayaan 

masyarakat Desa Rancakalong, ibu yang sedang 

mengandung dilarang untuk melihat suatu hal yang 

menyeramkan atau menjijikkan, seperti tokoh buta yang 



 

262 

mengerikan dalam wayang golek atau melihat binatang 

yang menjijikkan. Selain dipantang untuk melihat 

sesuatu yang menyeramkan/menjijikkan, ibu hamil atau 

sang suami dilarang untuk memotong binatang. 

Setelah kehamilan mencapai usia tertentu (biasanya 

ketika menginjak usia tiga bulan atau lima bulan), maka 

diadakan ritual Ngadangdang, yakni suatu ritual yang 

secara ide/gagasan dilakukan agar janin yang sedang 

dikandung berada dalam kondisi sehat dan dijaga oleh 

leluhur (Karuhun). Setiap bulannya, ibu hamil minta 

didoakan pada pemimpin ritual Ngadangdang agar 

memantrai air untuk dimandikan, diminta memantrai 

minyak kelapa untuk mengolesi perut, memantrai 

bawang putih beserta panglay untuk dibawa kemanapun 

si ibu hamil pergi, atau meminta memantrai bawang 

putih beserta panglay untuk ditusuk peniti lalu ditempel 

pada baju untuk menolak bala. 

Pada bulan ketujuh kehamilan, dilaksanakan ritual Nyawen, 

yakni ritual yang dipersembahkan kepada demit yang biasa 

menggoda ibu hamil beserta janinnya, demit tersebut biasanya 

adalah sejenis Jurig Cai  (Hantu Air). 

Sebelum Nyawen dilaksanakan, pihak keluarga ibu 

hamil terlebih dahulu syarat-syarat sebelum Nyawen 

dilaksanakan, meliputi pare/padi, telur, bawang putih, 

minyak kelapa, enam macam bunga, air, dan koin. Selain 

itu, disiapkan pula berbagai macam syarat lainnya 

seperti labu, dupa, labu siam rebus, gula merah cair, 

bubur tiis, bubur merah dan bubur putih, kupat salamet, 

lepet, pisang, rujak, kopi hitam, dan jajanan manis 

(Klarissa, dkk, 2019: 29). 

Setelah segala perlengkapan sudah lengkap, lalu Saehu 

dan beberapa anggota keluarga membuka ritual, dengan 

dibuka oleh bacaan taudz, shalawat kepada Nabi 



 

263 

Muhammad, pada para sahabat Nabi, pada Karuhun, 

dan doa-doa pendek  yang dibacakan oleh Saehu 

(Klarissa, dkk, 2019: 29). 

Setelah prosesi doa-doa dibacakan oleh Saehu, Saehu 

mengambil bunga, koin, minyak kelapa, air, dan parfum 

milik ibu hamil lalu dimasukkan ke dalam baskom 

sekaligus dimantrai. Lalu bahan tersebut yang sudah 

dicampurkan ke dalam baskom yang sudah dimantrai 

diberikan ke ibu hamil untuk dimandikan. 

Kemudian, Saehu memberikan sapu pare, harupat, 

bawang putih, dan panglay yang telah dimantrai agar 

disimpan di keempat sudut rumah (harupat, bawang 

putih, dan panglay) dan di tengah rumah (sapu pare). 

Dengan bahan-bahan tadi disimpan di sudut rumah dan 

di tengah rumah,  maka dengan ini ritual Nyawen selesai 

dilaksanakan sebagai puncak dari kehamilan, yang mana 

artinya suami dan istri yang sedang hamil dilarang untuk 

tidur bersama hingga bayi lahir dan mencapai usia empat 

puluh hari (Klarissa, dkk, 2019: 30). 

Pada usia kandungan mencapai Bulan Alaeun  (siap 

melahirkan), keluarga-keluarga terdekat turut 

mengawasi dan saat ibu hamil melahirkan, biasanya 

akan dibantu oleh dukun beranak atau bidan, atau 

keduanya. Setelah melewati prosesi melahirkan, ibu 

yang baru melahirkan biasanya dipijit/diurut oleh 

seorang dukun beranak untuk memperlancar ASI ibu 

yang akan menyusui. Setelah bayi lahir, ari-ari bayi 

dibumbui dengan bumbu dapur yang tidak terlalu 

banyak masam (seperti dibumbui dengan gula merah) 

agar bayi yang lahir nantinya akan amis budi 

(berkelakuan baik). Selanjutnya ari-ari yang telah 

dibumbui dimasukkan pada ruas bambu dan dibungkus 

oleh kain putih. Selanjutnya digendong menggunakan 



 

264 

kain dan dipayungi, lantas ditanam di belakang rumah 

dan ditanami jawer kotok dan hanarusa. Upacara ini 

dikenal dengan ritual mengubur Bali. 

Setelah bayi lahir, maka dilaksanakan ritual Ngagentian 

Getih, yakni ritual dengan tujuan mengganti darah ibu 

yang telah keluar setelah melahirkan. Ritual Ngagentian 

Getih ini dilaksanakan dengan cara memotong ayam di 

halaman rumah, lalu darah ayam dioleskan pada kening 

bayi. Ayam yang dipotong dalam ritual Ngagentian 

Getih disesuaikan dengan bayi yang lahir, jika bayi yang 

lahir laki-laki, maka yang disembelih adalah ayam 

jantan, sebaliknya jika bayi yang lahir adalah bayi 

perempuan, maka harus menyembelih ayam betina. 

Setelah itu, dilakukan doa-doa di hadapan tumpeng 

yang dilakukan oleh Saehu di hadapan nasi tumpeng 

sambil membakar kemenyan.  

Daging ayam yang disembelih tadi turut menjadi lauk 

dalam nasi tumpeng. Tetapi daging ayam yang disajikan 

haruslah dalam keadaan dibakar, bukan digoreng, 

karena ibu yang baru melahirkan dilarang makanan 

yang digoreng dengan minyak hingga terhitung empat 

puluh hari setelah melahirkan. Dalam ritual Ngagentian 

Getih ini biasanya juga diumumkan nama bayi siapa. 

Setelah acara selesai, barulah memasuki ritual 

Ngalayarkeun, yakni bayi dimasukkan ke dalam ayakan 

kemudian dikelilingkan di atas hawu (tungku). 

Setelah lima belas hari bayi lahir, maka akan 

dilaksanakan ritual akikah, yakni upacara menyembelih 

kambing sesuai yang diajarkan oleh agama Islam. Jika 

bayi yang lahir adalah laki-laki, maka keluarga harus 

akikah dua ekor kambing, jika bayi yang lahir adalah 

perempuan, maka keluarga harus berkurban satu ekor 

kambing. 



 

265 

Ketika bayi yang lahir sudah mencapai usia 40 hari, maka 

dilaksanakan ritual Mahinum atau secara etimologis 

berarti Mahi = cukup dan nunum = menutupi kaera atau 

malu. Mahinum yakni sebagai puncak dari rangkaian 

ritual yang berkaitan dengan prosesi kehamilan hingga 

kelahiran. Upacara Mahinum adalah upacara membuat 

bubur dari carewuh ditambah kacang-kacangan.  

Setelah bubur Pahinum matang maka dilaksanakan 

ritual Ngahuripan, yakni ritual yang memerlukan beras, 

telur, uang, tektek, menyan, air bunga, dan benang jahit. 

Seorang bayi kemudian diberikan benang oleh Saehu 

hingga lepas dengan sendirinya, kemudian benang tadi 

dimasukkan ke dalam kanjut kundang. Setelah itu 

dilakukan ritual Ngahurip, yakni bayi dikelilingi oleh 

ayam jantan yang dipegang, kemudian ayam tersebut 

serta beras, telur, uang, tektek dilepaskan. Jika ayam 

yang telah dilepaskan tersebut memakan beras hingga 

habis tanpa ada paksaan dari manusia, diyakini bahwa 

itu adalah pertanda baik (Klarissa, dkk, 2019: 31). 

 

• Khitanan 

Setelah bayi beranjak balita atau remaja, maka 

dilaksanakan ritual Khitanan atau Gusaran, jika balita 

atau remaja tersebut perempuan. Di zaman dahulu, 

sebelum dilaksanakan khitanan atau gusaran, 

masyarakat Rancakalong seringkali melakukan ritual 

Teteba, yakni menggunakan kesenian reak untuk 

mengiri anak mandi di sungai, kolam, atau pemandian 

umum sebelum anak dikhitan. Setelah direndam, maka 

sang anak diantar kembali ke rumah dengan diiringi 

kesenian reak lalu dilaksanakan proses khitan. 

Di masa sekarang, ketika sebelum dilaksanakan 

khitanan, anak biasanya dimandikan dengan koneng 



 

266 

(kunyit) dan air bunga oleh orang tuanya atau oleh 

sesepuh yang dituakan. Fungsi dari khitanan atau 

sunatan adalah untuk mendapatkan keberkahan 

disamping sebagai perintah dari agama. 

 

• Pernikahan 

Dalam kebudayaan pernikahan masyarakat Desa 

Rancakalong, dalam pernikahan terdapat upacara 

Ngeuyeuk Seureuh atau menyediakan sirih, pinang, 

uang, beras, dan benang. Pada kedua belah sisinya 

terdapat pare geugeus yang ditutup oleh kain sinjang. Di 

atas kain diletakan dua pasang pakaian pengantin 

hingga membentuk seperti keranda mayat. Lalu 

kemudian, dari balik sinjang pengantin, pengantin 

perempuan mengambil sesuatu, jika didapati uang, padi, 

atau beras, maka diyakini bahwa hubungan rumah 

tangga yang dibangun akan memiliki kondisi ekonomi 

yang baik-baik saja atau kaya raya. Pada saat itu, masing-

masing keluarga yang hadir memasukkan uang pada 

bakul pengantin, lalu bakul tersebut ditutup sinjang 

pengantin untuk kemudian dihitung jumlah uangnya di 

dalam kamar pengantin. Ritual Ngeuyeuk Seureuh  ini 

dilakukan di hadapan kedua keluarga pengantin tepat 

sehari sebelum pernikahan berlangsung. 

Sebelum melaksanakan akad pernikahan di hari H, 

keluarga laki-laki membawa seserahan berupa uang, 

pakaian, dan harta benda lainnya. Seserahan ini 

disesuaikan dengan kondisi ekonomi keluarga laki-laki. 

Semakin banyak keluarga laki-laki membawa seserahan, 

maka semakin dijelmakeun pengantin perempuan 

tersebut. 

Kemudian pada prosesi akad nikah, biasanya dilakukan 

oleh lebe, dengan aturan syariat Islam. Setelah prosesi 



 

267 

akad, barulah proses sawer, yakni  biasanya dilakukan 

oleh sinden yang melantunkan lagu atau rajah sawer, 

lalu  sinden memberi petuah pada pengantin, lalu 

dilanjut sinden melemparkan beras, irisan kunyit, 

permen, dan uang koin/uang recehan. 

 

• Kematian 

Jika datang papait atau kematian bagi salah satu 

keluarga, maka biasnya tetangga-tetangga sekitar rumah 

akan memberikan iparat di dekat mayat yang sudah 

dimandikan terlebih dahulu, biasanya iparat berupa 

uang yang tidak dipatok harus memberi berapa, sesuai 

dengan kondisi ekonomi pemberi iparat. 

Setelah itu, barulah masuk prosesi ngurebkeun atau 

menguburkan jenazah. Dalam hal ini, ada beberapa 

warga atau kerabat yang bertugas untuk menguburkan 

jenazah. Jenazah dikuburkan secara  Islam (jika jenazah 

adalah seorang muslim). Setelah dikurebkeun, barulah 

terdapat ritual seperti tiluna, tujuhna, opatpuluhna 

(matangpuluh), natus, dan newu, yang mana dalam 

ritual-ritual ini dilaksanakan yasinan dan mendoakan 

jenazah. Dalam upacara natus dan newu, biasanya 

terdapat nasi tumpeng dan kemenyan. 

 

c) Miteumbeuyan Meuseul 

Sebagaimana yang dikemukakan oleh Durkheim (2017: 519) 

bahwa terdapat beberapa ritual yang dilaksanakan secara 

bersama-sama dan memiliki keterkaitan satu dengan 

lainnya, begitupun dengan ritual Miteumbeuyan Meuseul 

yang dilaksanakan oleh masyarakat di Desa Rancakalong, 

Ritual Miteumbeuyan Meuseul merupakan ritual yang sarat 

akan keterikatan dengan ritual lainnya. 



 

268 

Secara etimologi, Miteumbeuyan berarti  memulai, 

sedangkan Meuseul memiliki arti memijat atau menumbuk. 

Dalam artian, Miteumbeuyan Meuseul adalah ritual 

permulaan sebelum melaksanakan ritual lanjutan/ritual 

lainnya (seperti Miteumbeuyan sebelum melaksanakan 

ritual Hajat Golong, Khitanan, dsb). Pada jalannya ritual, 

Miteumbeuyan meuseul biasa dilaksanakan sebelum 

matahari terbit. Saehu, membawa padi cikal (padi mataram) 

dan padi bungsu (padi ketan) dari goah ke arena ritual 

dengan cara mengelilingi lesung searah dengan arah jarum 

jam atau biasa disebut dengan istilah ider naga (hal ini 

mengacu pada kepercayaan dimana masyarakat meyakini 

adanya makhluk mitologi berbentuk naga sebagai 

representasi dari Nyi Pohaci –Nyi Pohaci dipercaya lahir dari 

telur Naga Anta).  

Setelah melaksanakan ider naga, Saehu yang diiringi oleh 

ibu-ibu yang akan menumbuk padi melaksanakan ijab di 

depan lesung, dengan catatan bahwa kepala lesung haruslah 

menghadap Utara, sementara Saehu harus menghadap ke 

arah kiblat. Setelah ijab yang dilaksanakan oleh Saehu, 

kemudian ibu-ibu mulai menumbuk padi di lesung hingga 

terpisah antara gabah dan beras yang kemudian akan 

melalui tahapan napian dengan tujuan untuk memisahkan 

antara beras dan gabah, lalu dilanjutkan dengan 

ngagondang, yakni dimana ibu-ibu memukul lesung dengan 

halu sehingga menghasilkan ritme musikal yang teratur. 

Selanjutnya adalah proses memasukkan beras cikal ke dalam 

tabung sedikit demi sedikit hingga penuh, jika beras dalam 

tabung sudah penuh, maka ujung lubang tabung harus 

ditutup dengan uang koin yang selanjutnya tabung tersebut 

dibungkus dengan baju bunuhan (bunuhan adalah istilah 



 

269 

bagi seseorang yang biasanya memiliki tempat di mana 

ritual tersebut dilaksanakan). Sementara itu, beras bungsu 

akan dibungkus dengan kain/bendera berwarna merah putih 

sebagai representasi keseimbangan antara laki-laki (putih) 

dan perempuan (merah). Setelah Miteumbeuyan meuseul 

dilaksanakan, barulah ritual lain dilaksanakan. 

Syarat utama dilaksanakannya Miteumbeuyan meuseul ini 

adalah perlunya pare ranggeuyan (sejenis padi yang memiliki 

bentuk batang yang panjang dan bisa diikat, biasanya 

seringkali disebut padi jaman dahulu, yang biasanya dipakai 

untuk direngkong). Perlunya pare ranggeuy ini adalah syarat 

untuk melaksanakan meuseul, yakni padi dipijat hingga 

terpisah batang dan biji padi untuk kemudian ditumbuk di 

lesung. 

Miteumbeuyan meuseul sangat erat kaitannya dengan 

kepercayaan masyarakat mengenai eksistensi Nyi Pohaci 

sebagai dewi padi. Ide/gagasan utama dilaksanakan ritual ini 

adalah sebagai bentuk penghormatan pada Nyi Pohaci. 

Pada zaman dahulu, ritual Miteumbeuyan meuseul ini 

merupakan ritual yang dilaksanakan secara teratur/rutin, 

atau dikatakan sebagai ritual habit, mengingat sebelum ada 

hajat atau ritual apapun, dilaksanakan terlebih dahulu ritual 

Miteumbeuyan meuseul. Namun, dengan pergeseran zaman 

dimana lesung sudah tidak digunakan dalam proses 

pemisahan gabah dan beras (karena telah digantikan oleh 

mesin penggiling padi), ritual Miteumbeuyan meuseul 

sudah jarang dilaksanakan, sehingga yang pada zaman 

dahulu adalah sebuah kebiasaan yang teratur, sekarang 

bergeser menjadi ritual yang bersifat situasional (mengingat 

langkanya lesung yang dimiliki masyarakat Desa 

Rancakalong dewasa ini). 



 

270 

d) Ngukus 

Dalam kepercayaan masyarakat Indonesia, penciptaan alam 

semesta (cosmology), susunan para dewa-dewi (pantheon), 

kepercayaan adanya tokoh pembawa kebudayaan (Culture 

Hero), serta terjadinya asal-usul adanya makanan semacam 

padi, palawija, dsb merupakan suatu fenomena yang saling 

berkaitan satu dengan yang lainnya (Danandjaja, 1997: 52). 

Nyi Pohaci, dalam kepercayaan masyarakat Desa 

Rancakalong diyakini sebagai dewi (pantheon) yang turun ke 

bumi lalu meleburkan dirinya turun ke bumi hingga bagian-

bagian tubuhnya menjadi rupa-rupa bahan makanan seperti 

padi, palawija, dsb. 

Dengan didasari keyakinan pada Nyi Pohaci, masyarakat 

Desa Rancakalong selalu melaksanakan kegiatan Ngukus, 

yakni sebuah ritual yang dilaksanakan oleh ibu-ibu di dalam 

padaringan, dengan menyediakan rujak cau, rujak kelapa, 

rujak asem, dan bunga ros di setiap Minggu malam dan 

Kamis malam, dengan tujuan ritual tersebut ditujukan pada 

leluhur (karuhun) dan Nyi Pohaci, dengan menggunakan 

kukus sebagai perantara “komunikasi”-nya. 

Alasan mengapa partisipan dalam kegiatan Ngukus hanya 

melibatkan perempuan berkaitan dengan kepercayaan 

bahwa pawon atau dapur tempat padaringan berada 

merupakan suatu tempat yang merepresentasikan 

perempuan, karena dapur adalah tempat aktivitas 

perempuan, serta pawon atau dapur dalam keyakinan 

masyarakat Desa Rancakalong diyakini tempat bersemayam 

Nyi Pohaci (sebagaimana Nyi Pohaci sebagai dewi padi). 

Maka, haram hukumnya jika seorang laki-laki memasuki 

area goah atau padaringan (kecuali kepala keluarga atau 

Saehu). Alasan lain mengapa kaum perempuan yang menjadi 



 

271 

partisipan ritual adalah karena ritual ini ditujukan pada Nyi 

Pohaci yang merupakan seorang dewi –perempuan. 

Dalam konsep intellectual involvement, ritual Ngukus 

ditujukan pada Nyi Pohaci dan Karuhun sebagai bentuk 

penghormatan melalui komunikasi dengan kukus. 

Sedangkan consequential involvement dalam ritual ini adalah 

dilarangnya partisipasi laki-laki dalam ritual ini, karena 

sejatinya ritual ini ditujukan pada Nyi Pohaci, maka 

partisipan ritual pun diharuskan perempuan. 

 

3) Ritual Kolektif 

Ritual kolektif merupakan ritual yang dilaksanakan secara 

bersama-sama, dalam artian dilaksanakan dalam skala besar 

(baik skala RW, dusun, maupun skala Desa). Meminjam 

pernyataan Durkheim (2017) bahwa kepercayaan, yang meliputi 

ritual di dalamnya adalah bentuk bagian dari pembentuk 

solidaritas sosial. Hal ini tercermin dalam praktik-praktik ritual 

kolektif yang secara umum bersifat inklusif.  

Selain sebagai langkah dalam membentuk maupun 

mempererat solidaritas sosial, sebagaimana yang Durkheim 

utarakan, ritual kolektif pun memiliki tujuan sebagaimana 

fungsi ritual pada umumnya, yakni untuk mencapai tujuan/cita-

cita bersama. 

Ritual kolektif cenderung bersifat habit, dalam artian 

biasanya dilaksanakan secara kontinyu, rutin, dan terus 

menerus. Adapun beberapa ritual kolektif yang masih hidup 

dalam masyarakat Desa Rancakalong diantaranya: 

a) Ngalaksa 

Ngalaksa merupakan sebuah tradisi yang menghimpun 

banyak sub-ritual di dalamnya yang hingga kini masih 

hidup di tengah masyarakat Desa Rancakalong. Pada zaman 



 

272 

dahulu, meskipun ritual ini bersifat habit atau rutinan, 

Ngalaksa hanya dilaksanakan pada bulan Muharram dalam 

kalender Islam setiap tiga tahun sekali. Namun dewasa ini, 

pelaksanaan Ngalaksa biasa dilaksanakan setiap tahun pada 

bulan Juni—Juli, sebagai hasil dari komodifikasi budaya 

untuk menjadi “nilai jual” pariwisata budaya Desa 

Rancakalong, meskipun karena komodifikasi budaya ini, 

sakralitasnya cenderung mulai bergeser ke arah semi-profan. 

Ngalaksa dimulai dengan pertunjukkan musik tarawangsa 

sebagai pembuka ritual. Bentuk jentreng (kacapi tarawangsa) 

yang mirip perahu menyimbolkan sebuah perahu yang 

sedang berlayar, memiliki arti bahwa tarawangsa di sini 

berfungsi sebagai pembuka atau penghantar 

perjalanan/penghantar pelayaran kehidupan manusia. 

Setelah dibuka dengan iringan tarawangsa, selanjutnya 

dilaksanakan ritual Miteumbeuyan Meuseul, sebagaimana 

telah disinggung sebelumnya, Miteumbeuyan Meuseul 

merupakan pembuka sebelum menuju ritual selanjutnya. 

Miteumbeuyan Meuseul ini menempatkan padi dalam lesung, 

lalu padi dalam lesung ditumbuk oleh halu sehingga 

“melahirkan” beras dari tumbukan halu dalam lesung. Jika 

dilihat interpretasi simbol sebagaimana yang dikemukakan 

oleh Clifford Geertz, sejak zaman dahulu masyarakat 

Indonesia mengenal lesung sebagai simbolisasi dari 

perempuan, sedangkan halu merupakan simbol dari laki-

laki. Sama halnya dengan simbolisasi tersebut, dalam 

Miteumbeuyan Meuseul lesung diartikan sebagai perempuan, 

halu sebagai laku-laki, sedangkan padi merupakan anak hasil 

dari pertemuan antara simbolisasi laki-laki dan perempuan. 

Dalam hal ini Miteumbeuyan Meuseul mengandung simbol 

pernikahan. 



 

273 

Setelah itu dilanjutkan dengan ritual ngibakan, yakni ritual 

mencuci beras yang memiliki arti bahwa manusia perlu 

menyucikan diri, sebagaimana dalam konteks pasca 

hubungan suami-istri (representasi dari Miteumbeuyan 

Meuseul), perlu dilaksanakan mandi wajib. Selanjutnya 

adalah proses Ngalenggang, yakni beras diperam atau 

disimpan untuk dilihat apakah beras tersebut akan tumbuh 

menjadi bibit (kecambah). Proses memeram beras ini adalah 

simbolisasi dari kehamilan satu bulan apakah sel sperma 

dapat mencapai induk telur atau tidak (disimbolkan apakah 

beras yang diperam tadi tumbuh atau tidak). Lalu, dilanjut 

proses penyiraman beras yang disimpan secara bolak-balik, 

sebagai simbolisasi dari proses kehamilan gumulung 

sebagaimana pada kehamilan tiga bulan, atau proses dimana 

sel sperma telah menempel pada induk telur (dalam hal ini 

beras pun dalam kondisi bergumul/bersatu saat penyiraman 

bolak balik. Pada saat ini, dilaksanakan tari badayaan sebagai 

permohonan pada Nyi Pohaci untuk diberikan kesuburan. 

Selanjutnya adalah proses Ngaguar, yakni mencari beras 

mana yang dieramkan tadi tumbuh, dalam proses ini 

merupakan simbolisasi dari proses mangrupa atau kehamilan 

empat bulan pada kehamilan manusia, dimana janin telah 

memiliki wajah/rupa fisik yang mulai terlihat. Pada proses 

Ngaguar, beras di kipasi menggunakan hihid sebagaimana 

simbolisasi pada kehamilan keempat bulan, biasanya ibu 

hamil sering merasakan kegerahan. Jika pada saat Ngaguar 

beras yang berkecambah cenderung banyak, maka diyakini 

di musim berikutnya petani akan memperoleh kesuburan, 

sehingga disini kecambah melambangkan kesuburan. 

Berikutnya adalah proses Nipung, beras kemudian ditumbuk 

sebagaimana dalam Miteumbeuyan Meuseul untuk dijadikan 



 

274 

tepung lalu diaduk menjadi adonan laksa yang kemudian 

direbus. Laksa yang sudah direbus dapat dikatakan matang 

dan bisa dimakan, laksa yang sudah direbus melambangkan 

umur kehamilan lima bulan atau umur ngora, dimana bayi 

yang dikandung sudah menjadi manusia muda. 

Proses selanjutnya adalah menggilas laksa yang dilakukan oleh 

laki-laki dengan sikap telungkup, hal ini dimaknai sebagaimana 

kehamilan enam bulan atau lekasan, yang mana bayi di dalam 

kandungan telah berbalik ke bawah. Kemudian setelah proses 

gilas laksa yang dilanjutkan dengan pembentukan boneka 

manusia dari adonan laksa yang merupakan simbol dari usia 

kandungan tujuh bulan atau kehamilan kolot. Ketika boneka 

berbentuk manusia telah jadi, maka merupakan simbolisasi dari 

kehamilan delapan bulan atau usik malik, dimana boneka dari 

adonan laksa tersebut diayun-ayunkan dan dimasukkan ke 

dalam boneka perempuan. Selanjutnya adalah proses 

menggencet, yakni mengeluarkan makanan berupa mi, proses 

ini adalah simbolisasi dari bulan kesembilan usia kehamilan atau 

bulan kelahiran. 

Setelah proses tersebut, maka akan diadakan ritual 

Ngahuripan, dimana maksud dan tujuan ritual Ngahuripan ini 

sama halnya sebagaimana ritual Ngahuripan pada bayi yang 

baru lahir dengan harapan agar kehidupan masyarakat Desa 

Rancakalong dapat hidup makmur dan disertai keberkahan. 

Terakhir adalah Wawarian, yakni iringan tarawangsa sebagai 

penutup ritual Ngalaksa. Tarawangsa di akhir ritual memiliki 

makna penghantar pada kehidupan manusia selanjutnya. 

Secara umum, baik experimental involvement, ritual 

involvement, maupun intellectual involvement dalam ritual 

Ngalaksa berkaitan erat dengan kepercayaan pada Nyi Pohaci 

dan simbolisasi dari perjalanan kehidupan manusia. 



 

275 

b) Hajat Golong 

Hajat Golong merupakan ritual yang secara rutin masih 

dilaksanakan oleh masyarakat Desa Rancakalong pada 

setiap bulan Safar. Hajat Golong adalah sebuah proses ritual 

dimana tiap individu diwajibkan untuk membuat golong, 

yakni semacam lontong yang dibungkus dengan daun 

pisang muda dan digulung (digolong). 

Hajat Golong berfungsi sebagai penolak bala jika merantau 

jauh dari desa serta  penghalau kelaparan dan marabahaya. 

Dalam praktiknya, setiap individu dalam skala satu RW atau 

satu dusun membuat golong untuk dirinya sendiri atau 

mewakili anggota keluarganya dan pada pagi hari 

menghantarkan golong ke rumah Saehu untuk dihaminan atau 

didoakan. Proses ngahaminan atau mendoakan tiap golong 

tersebut biasanya dilaksanakan pada siang hari. Biasanya 

proses mendoakan golong sudah selesai pada siang menuju 

sore hari, dan demikian tiap individu boleh mengambil 

kembali golong yang telah dititipkan di Saehu untuk dimakan 

agar terhindar dari bala, bahaya, dan kelaparan. 

 

c) Rebo Wekasan 

Rebo Wekasan merupakan ritual yang biasanya dilakukan di 

masjid, dan secara rutin dilaksanakan pada hari Rabu 

terakhir dibulan Safar. Rebo Wekasan biasanya dilaksanakan 

setelah salat subuh berjamaah di masjid, lalu dilanjutkan 

dengan yasinan tujuh kali sebagai bentuk tawassul meminta 

kepada Allah agar dijauhkan dan dilindungi dari Sarebu 

Bala’i, yakni diyakini ada seribu macam bala meliputi 

kesusahan, penyakit, dsb yang diturunkan pada hari Rabu 

terakhir dibulan Safar. 

Dalam syarat ritualnya, disediakan macam-macam 



 

276 

minuman seperti kopi hitam manis, kopi hitam pahit, dan 

susu sebagai pelengkap ritual. Namun yang berbeda ialah 

dari syarat ritual tersebut, panganan hasil bumi berupa 

beubeutian atau umbi-umbian tidak diikutsertakan sebagai 

syarat ritual. 

Ketika ritual dilaksanakan, banyak masyarakat yang 

membawa air mineral dalam botol untuk ikut didoakan, 

dengan tujuan agar mendapat keberkahan dan terlindung 

dari Sarebu Bala’i. Setelah ritual selesai dilaksanakan, 

biasanya akan dibagikan berkat berupa nasi uduk, teri kecil, 

dan telur. Nasi uduk merupakan simbolisasi dari tawadhu 

(sebagaimana diambil dari kata uduk) yang melambangkan 

bahwa manusia harus pandai bersyukur serta rendah hati. 

Teri kecil adalah simbol dari kesederhanaan, yang mana 

manusia harus memiliki sifat sederhana. Sedangkan telur 

memiliki simbol terhadap kehidupan, kelahiran, dan 

kesuburan. 

 

PENUTUP 

Di tengah gempuran modernisasi, masyarakat Desa 

Rancakalong senantiasa masih mempertahankan tradisi warisan 

Karuhun (leluhur) hingga saat ini. Hal ini terbukti dengan masih 

hidupnya ritual-ritual (baik ritual yang bersifat individual, ritual 

dalam lingkup keluarga, hingga ritual kolektif yang inklusif) di 

tengah masyarakat yang sudah menyentuh arus modernisasi. 

Pada dasarnya, masih hidup dan bertahannya ritual-ritual 

tersebut di tengah masyarakat disebabkan oleh dalamnya nilai 

religiusitas masyarakat Desa Rancakalong. Sebagaimana pernah 

disinggung oleh Evan-Pritchard (dalam Kuper, 1996) bahwa 

suatu kepercayaan akan menumbuhkan nilai religiusitas di 

masyarakat, dan suatu kepercayaan akan mengatur kehidupan 



 

277 

sehari-hari masyarakat yang religius. Kepercayaan masyarakat 

Desa Rancakalong pada Nyi Pohaci, kesuburan, keselamatan, 

dan hal-hal baik lainnya termasuk kuatnya ageman agama Islam 

dalam tubuh masyarakat Desa Rancakalong, menyebabkan 

ritual-ritual tersebut masih bertahan, eksis, dan direproduksi 

hingga dewasa ini. 

Dalam kuatnya religiusitas masyarakat Desa Rancakalong, 

terdapat sinkretisme yang tumbuh di masyarakat. Hal ini adalah 

akibat dari persinggungan antara kepercayaan dan kebudayaan 

pra-Islam dengan kepercayaan Islam. Salah satu alasan lain akan 

bertahannya ritual-ritual tersebut adalah karena sinkretisme ini. 

Hal ini dapat terlihat dari doa-doa yang digunakan dalam setiap 

ritual yang memadukan antara jangjawokan yang menggunakan 

Bahasa Sunda dengan doa-doa yang menggunakan Bahasa 

Arab. Ini merupakan contoh bagaimana suatu kebudayaan 

(ritual) dapat bertahan karena adanya fleksibilitas budaya, 

contoh nyata dari budaya yang bersifat dinamis. 

Alasan lain bertahannya ritual-ritual ini karena terbentuk 

dari pola kebiasaan masyarakat Desa Rancakalong yang selalu 

berdoa sebelum melakukan apapun. Di sini, ritual berfungsi 

sebagai sarana komunikasi, sebagai sarana memanjatkan doa 

dan harapan, serta sebagai sarana untuk memperoleh sesuatu 

yang dituju. Maka demikian, bertahannya ritual-ritual ini 

didasari karena pada dasarnya masyarakat Desa Rancakalong 

selalu memanjatkan doa sebelum melakukan apapun demi 

mendapatkan keberkahan dan nilai-nilai baik melalui jalan 

ritual.  

 

REFERENSI 

Cassirer, E. (1990). Manusia dan Kebudayaan: Sebuah Esei 

Tentang Manusia. Jakarta: Gramedia. 



 

278 

Danandjaja, J. (1997). Folklor Indonesia. Jakarta: Grafiti. 

Durkheim, E. (2017). The Elementary Forms of Religious Life. 

Yogyakarta: IRCiSoD. 

Ekadjati, E. S. (2009). Kebudayaan Sunda: Suatu Pendekatan 

Sejarah Jilid 1. Jakarta: Pustaka Jaya. 

Geertz, C. (2013). Agama Jawa: Abangan, Santri, Priyayi dalam 

Kebudayaan Jawa. Depok: Komunitas Bambu. 

Geertz, C. (2014). Sadur Budaya. Yogyakarta: Kanisius. 

Hadi, Y. Sumandiyo. (2006). Seni dalam Ritual Agama. 

Yogyakarta: Penerbit Pustaka. Hlm. 31. 

Klarissa, F. P., Setyobudi, I., & Yuningsih, Y. (2019). Analisis 

Liminalitas Pada Upacara Nyawen Dan Mahinum Di Dusun 

Sindang Rancakalong SUmedang. Jurnal Budaya Etnika, Vol. 

3 No. 1, 23-39. 

Koentjaraningrat. (2009). Pengantar Ilmu Antropologi. Jakarta: 

Rineka Cipta. 

Kuper, A. (1996). Pokok dan Tokoh Antropologi. Jakarta: 

Penerbit Bhratara. 

Subiantoro, I. H. (2020). Pertunjukan Ritual Seren Taun Di 

Cigugur Kab. Kuningan Jawa Barat. Bandung: Sunan Ambu 

Press. 

Sunliensyar, H. H. (2021). Padi dalam Kehidupan Orang Kerinci: 

Sejarah, Mitos, Ritual, dan Nilai Budaya. Jakarta: Perpusnas 

Press. 

Valero, V. (2018). Classic Concepts in Anthropology. Chicago: 

Hau Books. 

 

 

 


