MEMAHAMI PERAN MODAL SOSIAL
DAN BUDAYA DALAM
MEMINIMALISIR TERJADINYA
BENTUK KEKERASAN SIMBOLIK:
SEBUAH STUDI KASUS DI SEKOLAH
TINGKAT SEKOLAH MENENGAH
PERTAMA KABUPATEN BANDUNG

Dadi Suhanda, Tukuh Takdir Sembada,
Manda Firtza Rahman



PENDAHULUAN
Pendidikan telah menjadi pilar fundamental yang tidak

hanya membentuk karakter, tetapi juga menjalankan ilmu
pengetahuan serta keterampilan. Melalui pendidikan, individu
memperoleh nilai-nilai yang dibutuhkan untuk kemajuan diri
dan kolektif hingga mampu meningkatkan kualitas hidup
masyarakat secara keseluruhan. Namun, lingkungan
pendidikan tidak selalu terbebas dari berbagai bentuk
kekerasan. Kekerasan dalam pendidikan dapat terjadi dalam
berbagai bentuk seperti perundungan, kekerasan fisik,
pelecehan seksual, bahkan simbolik (Wibowo & Chasif Ascha,
2023, hlm. 358). Dalam perspektif pendidikan, kekerasan
merupakan tindakan yang tidak dapat dibenarkan karena esensi
dari proses pendidikan adalah upaya berkelanjutan untuk
memanusiakan manusia (Krisbiyantoro & Lestari, 2008, hlm. 10).

Meskipun pendidikan memiliki tujuan mulia untuk
memanusiakan manusia, realitas di lapangan sering kali
menunjukkan adanya kontradiksi. Ironisnya, lingkungan yang
seharusnya menjadi tempat penanaman nilai-nilai kemanusiaan
justru dapat menjadi ruang di mana nilai-nilai tersebut
terdistorsi oleh praktik-praktik terselubung. Distorsi inilah yang
kemudian memunculkan bentuk kekerasan yang lebih sulit
dideteksi, namun dampaknya tidak kalah merusak.

Di antara berbagai bentuk kekerasan, kekerasan simbolik
lebih menonjol karena sifatnya yang halus dan seringkali tidak
disadari oleh pelaku maupun korbannya. Kekerasan simbolik
dalam lingkungan pendidikan merupakan fenomena laten yang
beroperasi secara tersembunyi melalui mekanisme kultural dan
relasi kuasa, seringkali tidak disadari baik oleh pelaku maupun
korbannya di mana satu pihak memandang dirinya lebih

superior, baik dalam segi moral, etis, agama, jenis kelamin,

60 | Transformasi Sosio-Kultural dalam Seni dan Pendidikan



maupun usia. Sekolah, khususnya dalam relasi guru dan peserta
didik, menjadi lahan subur bagi kekerasan simbolik karena
kekerasan di sekolah bersumber dari pola yang tidak setara
(Ulfah, 2013, hlm. 81).

Mekanismenya meliputi eufemisasi dan sensorisasi, yang
dapat berupa perintah, ancaman, atau pencitraan (Selfiana et al.,
2023, hlm. 115) misalnya, ejekan berbasis penampilan dan
pemberian label negatif antarsiswa, perbedaan perlakuan guru
berdasarkan latar belakang sosio-ekonomi siswa, dan bias kelas
dominan dalam kurikulum tersembunyi (hidden curriculum).
Kekerasan ini beroperasi di bawah ambang kesadaran (nirsadar)
dan bersifat laten, menjadikannya tidak kasat mata dan jarang
muncul sebagai wacana publik, apalagi sebagai fakta yang
diperbincangkan secara terbuka.

Mekanisme eufemisasi, misalnya, menutupi tindakan
represif dengan bahasa yang seolah-olah positif atau netral,
seperti menyebut hukuman kolektif sebagai "pembentukan
karakter." Sementara itu, sensorisasi dapat terwujud ketika
seorang guru secara konsisten mengabaikan pendapat siswa
dari kelompok minoritas, sehingga secara halus "menyensor”
keberadaan dan kontribusi mereka. Contoh-contoh konkret
seperti ejekan antarsiswa, diskriminasi oleh guru, dan bias
dalam kurikulum tersembunyi ini bukanlah insiden yang
terisolasi.  Sebaliknya,  praktik-praktik tersebut adalah
perwujudan dari struktur kekuasaan yang tidak setara yang
meresap dalam budaya sekolah.

Karena beroperasi secara nirsadar dan laten, kekerasan
simbolik tidak dirasakan sebagai sebuah penindasan, melainkan
dianggap sebagai "biasa saja" atau "sudah sewajarnya." Inilah
yang menjadi jebakan paling berbahaya: ketika korban tidak

menyadari bahwa mereka adalah korban, dan pelaku tidak

Transformasi Sosio-kultural dalam Seni dan Pendidikan | 61



merasa telah melakukan kesalahan. Keberadaan kekerasan yang
tidak kasat mata ini, yang jarang menjadi wacana publik, justru
menciptakan fondasi bagi proses normalisasi yang lebih lanjut.
Kondisi inilah yang pada akhirnya memunculkan aspek paling
mengkhawatirkan, yaitu kecenderungannya untuk
dinormalisasi oleh semua pihak yang terlibat.

Salah satu aspek yang paling mengkhawatirkan dari
kekerasan simbolik adalah kecenderungannya untuk
dinormalisasi. Maka dari itu, identifikasi masalah dalam
penelitian ini adalah Kekerasan simbolik seringkali diterima
oleh pihak yang menjadi sasaran sebagai bentuk hal yang wajar
dan biasa terjadi dalam hubungan antar individu. Jika kekerasan
dipersepsikan sebagai sesuatu yang "normal" atau "alami" oleh
mereka yang mengalaminya, maka kekerasan tersebut akan
tertanam secara mendalam dalam habitus dan struktur sistem
pendidikan yang mengakibatkan kekerasan ini akan terus terjadi
secara turun-temurun. Normalisasi ini membuatnya sangat
menantang untuk diidentifikasi, ditantang, atau bahkan
dianggap sebagai masalah. Oleh karena itu, intervensi tidak
hanya harus mengatasi manifestasi kekerasan simbolik yang
jelas, tetapi juga menargetkan penerimaan dan naturalisasi
dinamika kekuasaan yang mendasarinya. Ini membutuhkan
pergeseran mendalam dalam persepsi kolektif dan habitus yang
tertanam pada semua pemangku kepentingan dalam
lingkungan sekolah. Karakteristik kekerasan simbolik yang
tersembunyi membuat studi dan mitigasinya menjadi sangat
mendesak. Jika suatu bentuk kekerasan tidak dikenali oleh pihak
yang melakukan maupun yang menjadi korban, maka kekerasan
tersebut tidak dapat ditangani secara efektif.

Penelitian ini mengkaji peran modal sosial dan modal

budaya dalam upaya memahami dan meminimalisasi

62 | Transformasi Sosio-Kultural dalam Seni dan Pendidikan



kekerasan. Modal budaya mencakup kerja sama, nilai- nilai,
norma, kepercayaan, dan jaringan sosial, sangat penting untuk
meningkatkan mutu sekolah dan memperkuat ikatan sosial
dalam masyarakat. Sementara itu, modal budaya, yang meliputi
pengetahuan, keterampilan, kode budaya, dan gelar pendidikan,
berperan dalam penentuan kedudukan sosial individu dalam
ranah pendidikan. Namun, penting untuk memahami bahwa
yang termasuk modal sosial dan budaya juga dapat menjadi
pedang bermata dua. Beberapa penelitian menunjukkan bahwa
kekerasan simbolik dapat berakar dari penyalahgunaan modal
simbolik oleh pihak-pihak yang dominan atau yang memiliki
kuasa Kekerasan ini didukung oleh dominasi, modal, arena, dan
habitus seorang pendidik (Reresi et al., 2023, hlm. 159). Di
Sekolah Menengah Pertama (SMP) Kabupaten Bandung, praktik
ini termanifestasi dalam bentuk marginalisasi budaya lokal, bias
kurikulum, dan hierarki pengetahuan yang mereproduksi
ketimpangan sosial.

Kekerasan simbolik bekerja melalui proses eufemisasi
(membuat  paksaan terlihat wajar) dan  sensorisasi
(menghilangkan alternatif di luar norma dominan), sehingga
korban menerimanya sebagai sesuatu yang alamiah Misalnya,
seragam  sekolah, = meskipun  dimaksudkan  untuk
mempromosikan kesetaraan, justru dapat memperkuat
ketidaksetaraan sosial dan nilai-nilai dominan (Mohulaingo et
al., 2025, hlm. 1483). Seringkali, seragam sekolah dianggap
sebagai simbol kesetaraan, tetapi pada kenyataannya, seragam
dapat memperlebar jurang ketimpangan. Ini memaksa kita
untuk merenungkan, bagaimana sebuah kebijakan yang pada
dasarnya baik dapat memiliki dampak yang justru berlawanan
dengan tujuannya. Di sisi lain, modal budaya menawarkan lensa

kritis untuk mendekonstruksi mekanisme ini. Hal ini juga

Transformasi Sosio-kultural dalam Seni dan Pendidikan | 63



menunjukkan bahwa modal sosial dan modal budaya dapat
dikonversi menjadi modal simbolik yang tidak selalu bersifat
jinak; penyalahgunaannya oleh aktor dominan dapat
menyebabkan kekerasan simbolik.

Oleh karena itu, dekonstruksi terhadap mekanisme
kekerasan simbolik melalui lensa modal budaya bukanlah akhir
dari analisis, melainkan sebuah landasan kritis untuk
merumuskan tindakan. Pemahaman tentang bagaimana modal
simbolik dapat disalahgunakan untuk melanggengkan
kekerasan yang tersamar justru membuka jalan bagi
pemanfaatan modal tersebut ke arah yang lebih positif dan
membebaskan. Kesadaran ini menjadi titik tolak yang penting
untuk beralih dari identifikasi masalah menuju pencarian solusi
yang konkret.

Sebaliknya, strategi untuk meminimalisir kekerasan
simbolik melibatkan penerapan positif dari modal-modal ini,
seperti membangun hubungan sosial yang baik dan
menanamkan nilai-nilai positif. Pendidikan yang terlalu fokus
pada kecerdasan kognitif dan mengabaikan aspek lain akan
kehilangan esensi humanisasinya (Sa’diyah, 2021, hlm. 80).
Untuk mengatasinya, diperlukan kebijakan sekolah yang
menekankan budaya dialogis, peningkatan kesadaran guru dan
siswa, serta sikap kritis terhadap praktik-praktik yang
mengandung kekerasan simbolik (Reresi et al., 2023, hlm. 165).

Tujuan utama penelitian ini adalah untuk menganalisis
peran modal sosial dan modal budaya sebagai upaya
meminimalisir kekerasan simbolik pada Sekolah Menengah
Pertama di Kabupaten Bandung. Penelitian ini sangat
substansial karena diharapkan dapat memberikan pemahaman
yang lebih komprehensif tentang bagaimana interaksi antara

modal sosial dan modal budaya dapat membentuk lingkungan

64 | Transformasi Sosio-Kultural dalam Seni dan Pendidikan



sekolah yang lebih inklusif dan adil. Hasil penelitian ini
diharapkan dapat berkontribusi pada pengembangan strategi
praktis bagi pihak sekolah, pendidik, dan pemangku
kepentingan untuk menciptakan lingkungan belajar yang bebas
dari kekerasan simbolik, meningkatkan kualitas pendidikan,
dan membangun masyarakat yang lebih sejahtera dan
demokratis.

Untuk mewujudkan tujuan tersebut, diperlukan sebuah
metodologi yang tidak hanya mampu mengidentifikasi
fenomena permukaan, tetapi juga menyelami makna, nilai, dan
relasi kuasa yang tersembunyi di balik praktik-praktik sehari-
hari di sekolah. Pemilihan pendekatan dan landasan teori yang
tepat menjadi kunci dalam mengungkap lapisan-lapisan realitas
yang sering kali tidak kasat mata ini.

Dengan pendekatan kualitatif serta desain etnografi, data
dikumpulkan melalui observasi partisipan, FGD (Focus Group
Discussion) dan wawancara mendalam di sekolah-sekolah untuk
mengungkap praktik kekerasan simbolik dalam konteks sosial-
budaya spesifik pada Sekolah Menengah Pertama (SMP) di
Kabupaten Bandung. Pendekatan ini dipilih karena mampu
menangkap kompleksitas interaksi simbolik, habitus, dan dinamika
modal sosial-budaya secara holistik (Rosaliza et al., 2023, hlm. 75)
Untuk menganalisis fenomena ini secara mendalam, penelitian ini
akan menggunakan kerangka teoritis Pierre Bourdieu. Konsep-
konsep inti Bourdieu, seperti habitus, ranah (field), dan berbagai
bentuk modal (ekonomi, sosial, budaya, dan simbolik),
menyediakan lensa yang kuat untuk memahami dinamika
kekuasaan dan ketimpangan dalam pendidikan. Kekerasan
simbolik, dalam pandangan Bourdieu, adalah bentuk kekuasaan
tersembunyi yang memaksa kepatuhan tanpa disadari sebagai

paksaan, melainkan diterima sebagai hal yang wajar.

Transformasi Sosio-kultural dalam Seni dan Pendidikan | 65



Pengumpulan data dengan observasi partisipan, wawancara
mendalam, FGD dan analisis data dilakukan berdasarkan model
(James p. Spradley, 2006, hlm. 79-85). Domain analysis:
mengelompokkan data mentah ke dalam kategori "bentuk
kekerasan simbolik", "manifestasi modal sosial". Taxonomic
Analysis: Menghubungkan kategori dengan subkategori (modal
sosial — jaringan kolaborasi, solidaritas). Componential Analysis:
Mengidentifikasi kontras antarkategori (perbedaan perlakuan
guru antarkelas sosial). Theme Analysis: Menyintesis tema inti
"modal budaya sebagai alat inklusi" menggunakan lensa teori
Bourdieu.

Analisis data yang dilakukan melalui model Spradley
tersebut, khususnya pada tahap theme analysis, membutuhkan
sebuah kerangka teoretis yang kokoh untuk dapat menyintesis
tema inti seperti "modal budaya sebagai alat inklusi". Tanpa
pemahaman yang mendalam tentang hakikat modal budaya itu
sendiri, analisis berisiko hanya berhenti pada permukaan gejala.
Di sinilah pemikiran Pierre Bourdieu tentang modal budaya
menjadi fondasi yang tak tergantikan.

Bourdieu mendefinisikan modal budaya sebagai kompetensi
kultural yang menentukan posisi sosial individu, terbagi dalam
tiga bentuk: (1) terwujud (embodied) berupa pengetahuan dan
bahasa yang diinternalisasi; (2) terobjektivasi (objectified) seperti
buku atau karya seni; dan (3) terinstitusionalisasi
(institutionalized) berupa gelar akademik (Bourdieu, 1986, hlm.
15-29). Di sekolah, modal budaya kerap menjadi alat kekerasan
simbolik ketika kurikulum mengabsahkan budaya dominan,
misalnya, mengabaikan kesenian Sunda dan mendiskreditkan
habitus kelompok marginal (Retnosari, 2019, hlm. 415). Namun,
modal budaya juga berpotensi menjadi instrumen resistensi jika

diarahkan untuk validasi keragaman budaya lokal.

66 | Transformasi Sosio-Kultural dalam Seni dan Pendidikan



ISI
Sekolah adalah tempat di mana siswa mendapatkan

bimbingan, pengajaran, dan pelatihan secara terstruktur atau
tersistematis untuk mengembangkan potensi mereka. Sehingga
sistem pendidikan di sekolah dianggap sebagai penentu utama
kualitas sumber daya manusia di masa depan (Mahrus, 2021,
him. 43). Semua ini dilakukan melalui kurikulum yang telah
disusun sedemikian rupa. Sistem pendidikan sekolah negeri di
Indonesia memuat beragam kebijakan. Sebuah studi mengenai
kurikulum memuat dua jenis, yaitu kurikulum yang resmi dan
kurikulum tersembunyi (Darmaningtyas & Subkhan, 2012, hlm.
215) Namun, sekolah cenderung terlalu fokus pada kurikulum
formal yang ditetapkan oleh pembuat kebijakan, sehingga
mengabaikan atau kurang memanfaatkan kurikulum
tersembunyi (hidden curriculum) yang sebenarnya kaya akan
potensi pembelajaran (Caswita, 2019, hlm. 301).

Dengan kata lain, fokus yang berlebihan pada kurikulum
formal telah menciptakan sebuah paradoks. Di satu sisi,
kurikulum resmi dijalankan secara sadar dan terukur, namun di
sisi lain, justru mengabaikan pengaruh kuat dari kurikulum
tersembunyi yang beroperasi secara diam-diam di baliknya.
Ketidaksadaran inilah yang kemudian menjadi celah bagi
masuknya nilai-nilai dan praktik-praktik yang tidak diinginkan.
Kurikulum resmi dirancang secara formal dan ditetapkan secara
resmi sebagai petunjuk dalam praktik pembelajaran. Di sisi lain,
kurikulum tersembunyi menyimpan berbagai nilai, budaya, tata
kelola, pengetahuan, dan ideologi yang beroperasi dalam
kegiatan pembelajaran baik secara sadar maupun tidak.
Kebijakan kurikulum tersembunyi selama ini tidak dikenali cara
kerjanya, dalam implementasinya ternyata memiliki pengaruh

yang signifikan yang tanpa disadari mengandung bentuk-

Transformasi Sosio-kultural dalam Seni dan Pendidikan | 67



bentuk kekerasan simbolik (Retnosari, 2019, hlm. 424)

Sekolah sebagai ranah relasi pendidik dan peserta didik
berinteraksi melalui berbagai bentuk modal seperti modal sosial,
budaya, serta simbolik yang dapat mempengaruhi untuk
mencapai tujuan dan menentukan posisi mereka dalam ranah
sosial. Pendidik, dengan modal simbolik, budaya, dan sosial
yang dimilikinya, memiliki kekuatan untuk mendominasi sistem
dalam ranah sosial, khususnya dalam proses pembelajaran
(Siswadi, 2022, hlm. 88-89) Dalam prosesnya, terjadi kekerasan
simbolik ketika habitus dominan dan modal yang dimilikinya
secara halus dipaksakan dan diterima sebagai hal yang wajar
dalam ranah pendidikan. Hal ini tentu menunjukkan kekuatan
tersembunyi yang memungkinkan kelas dominan untuk
mendominasi kelas yang kurang beruntung. Hubungan antara
habitus dan kekerasan simbolik bersifat rekursif (pengulangan).
Teori tentang relasi kuasa dan rekursivitas habitus ini bukan
hanya sebuah konstruk abstrak, melainkan sebuah realitas yang
teramati dan terukur dalam lingkungan sekolah. Untuk
membuktikan dan mengonkretkan dinamika teoritis tersebut,
data empiris dari lapangan memberikan gambaran yang jelas
tentang bagaimana kekerasan simbolik itu termanifestasi dalam
praktik sehari-hari.

Berdasarkan data kuesioner dari 30 siswa SMP di Kabupaten
Bandung dan kerangka teori modal budaya Pierre Bourdieu,
kekerasan simbolik di lingkungan sekolah termanifestasi
utamanya melalui ejekan berbasis penampilan fisik (disebutkan
76% responden), pemberian label negatif seperti "pemalas”
(68%), perbedaan perlakuan guru terhadap siswa tertentu (52%),
dan penghinaan dengan memanggil nama orang tua (44%).
Bentuk-bentuk kekerasan ini, meski tidak melibatkan kekuatan

tisik, menciptakan hierarki sosial tersembunyi yang secara

68 | Transformasi Sosio-Kultural dalam Seni dan Pendidikan



sistematis meminggirkan siswa dari latar belakang marginal.
Contohnya adalah proses pengajaran oleh seorang guru yang
dipengaruhi oleh kebiasaan yang dimiliki, sarana pembelajaran
yang cenderung mendukung kelas yang dominan, hingga pada
sistem-sistem yang ada dan diimplementasikan.

Kekerasan simbolik sebagai salah satu bentuk kekerasan
tidak langsung yang beroperasi melalui mekanisme kultural dan
wacana, seringkali tidak disadari oleh pelaku maupun
korbannya (nirsadar). Kekerasan ini menyembunyikan sifat
kekerasannya sehingga tidak dikenali atau dirasakan sebagai
bentuk kekerasan, bahkan sering diterima sebagai hal yang
wajar oleh pihak yang menjadi sasaran. Mekanismenya
melibatkan kekuasaan yang timpang dan hegemoni, di mana
satu pihak memandang dirinya lebih superior.

Oleh karena itu, untuk memahami bagaimana mekanisme
nirsadar ini dapat beroperasi dan diterima sebagai suatu
kewajaran, diperlukan penjelasan tentang cara kerjanya yang
spesifik. Tanpa pemahaman tentang mekanisme tersebut,
kekerasan simbolik akan terus menjadi fenomena abstrak yang
sulit diidentifikasi. Bourdieu menjelaskan bahwa kekerasan
simbolik bekerja melalui eufemisasi (membuat paksaan terlihat
normal atau wajar) dan sensorisasi (menekan atau
menyembunyikan alternatif, sehingga hanya pandangan
dominan yang terlihat) (Mangera & Simega, 2017). Ini meliputi
peringatan, perintah, ancaman, dan hinaan dari guru, serta
perilaku guru yang menekan peserta didik dengan perintah dan
larangan tanpa memberi kelonggaran.

Strategi pemanfaat modal sosial dan modal budaya
digunakan sebagai upaya untuk dekonstruksi kekerasan
simbolik di SMP Kabupaten Bandung. Unsur-unsur modal sosial

meliputi norma sebagai pedoman tingkah laku, jaringan sosial

Transformasi Sosio-kultural dalam Seni dan Pendidikan | 69



sebagai kelompok dengan nilai informal kebersamaan,
solidaritas, toleransi, semangat bekerjasama, dan kemampuan
berempati adalah nilai-nilai sosial yang penting yang
merupakan modal sosial yang dapat memperkuat kesatuan
masyarakat. Namun, norma dan jaringan sosial yang telah
diidentifikasi tersebut tidak akan secara otomatis menjadi
kekuatan penangkal kekerasan simbolik. Dibutuhkan upaya
yang sistematis dan terarah untuk mengonversi potensi ini
menjadi sebuah kekuatan kolektif yang efektif. Proses inilah
yang kemudian menemukan wujudnya dalam praktik
pendidikan yang secara sadar dirancang untuk memberdayakan
komunitas sekolah.

Dalam pendidikan, pengembangan modal sosial berarti
meningkatkan akses dan mutu pendidikan, mengembangkan
kurikulum vyang Dberorientasi pada nilai sosial, dan
meningkatkan partisipasi masyarakat dalam pendidikan. Modal
sosial dapat berfungsi sebagai fondasi untuk resistensi kolektif
terhadap kekerasan simbolik. Kekerasan simbolik seringkali
berkembang subur dengan membuat korban merasa terisolasi,
pengalaman mereka dinormalisasi, dan suara mereka tidak
didengar. Namun, ketika "hubungan sosial yang baik" dan
“jaringan sosial" yang kuat dipupuk, individu cenderung tidak
mengalami isolasi ini. Kepercayaan kolektif, pemahaman
bersama, dan dukungan timbal balik yang melekat dalam modal
sosial yang kuat dapat memberdayakan baik korban maupun
saksi untuk mengenali kekerasan simbolik sebagaimana adanya
dan untuk bertindak secara kolektif melawannya. Hal ini
mengubah penerimaan pasif individu menjadi agensi dan
resistensi aktif. Oleh karena itu, memupuk modal sosial di
sekolah bukan hanya tentang meningkatkan kualitas akademik

atau manajemen sekolah, melainkan secara lebih mendalam,

70 | Transformasi Sosio-Kultural dalam Seni dan Pendidikan



tentang membangun kapasitas kolektif untuk melawan,
mendenormalisasi, dan pada akhirnya mengubah struktur
kekuasaan yang menindas yang tertanam dalam ranah
pendidikan.

Sementara itu, modal budaya juga memiliki peran yang tidak
kalah penting, meskipun sebenarnya kerap kurang diperhatikan
oleh sebagian orang. Modal budaya meliputi kepemilikan,
pengetahuan, kode budaya, cara berbicara, kemampuan
menulis, cara pembawaan, dan cara bergaul. Bourdieu membagi
modal budaya menjadi tiga bentuk utama, pertama yaitu Modal
Budaya Terwujud (Embodied  Cultural  Capital) yang
terinternalisasi dalam diri individu sebagai disposisi yang
bertahan lama. Contohnya meliputi pengetahuan, keterampilan,
cara bertutur kata, dan cara berpenampilan yang diakui dan
dihargai dalam suatu ranah sosial. Kedua, Modal Budaya
Terobjektivasi (Objectified Cultural Capital) yang merujuk pada
barang-barang material yang memiliki nilai budaya dan dapat
diwariskan atau dipertukarkan, seperti buku, karya seni, atau
alat musik. Ketiga, Modal Budaya Terinstitusionalisasi
(Institutionalized Cultural Capital) bentuk ini dilegitimasi secara
formal oleh institusi, seperti gelar pendidikan, atau keanggotaan
dalam asosiasi ilmiah bergengsi. Kapital simbolik pendidik,
seperti gelar pendidikan dan penguasaan intelektual,
merupakan bentuk kapital simbolik yang telah dilegitimasi dan
merupakan  bagian dari  kapital = budaya = yang
terinstitusionalisasi.

Dalam perspektif Bourdieu, praktik-praktik tersebut
mereproduksi ketimpangan melalui bahasa dan interaksi sehari-
hari sebagai alat dominasi simbolik. Misalnya, ketika 40% siswa
mengakui bahwa guru cenderung memihak siswa berprestasi

atau berlatar belakang ekonomi tinggi, hal ini mencerminkan

Transformasi Sosio-kultural dalam Seni dan Pendidikan | 71



bagaimana modal budaya (seperti prestasi akademik atau
kekayaan ekonomi) dijadikan alat legitimasi untuk memperkuat
struktur kekuasaan. Siswa dengan modal budaya rendah
kemudian menginternalisasi posisi “inferior” mereka sebagai
sesuatu yang wajar (doxa), seperti diungkapkan Bourdieu
melalui konsep habitus. Namun, data juga mengungkap potensi
transformatif modal budaya dan sosial.

Meskipun siklus reproduksi ketimpangan ini terlihat kuat,
mekanisme yang sama sebenarnya dapat dibalik untuk
menciptakan transformasi. Kunci perubahannya terletak pada
kesadaran kritis terhadap kondisi yang selama ini dianggap
wajar (doxa) tersebut. Ketika kesadaran ini muncul, baik modal
budaya maupun modal sosial dapat dialihfungsikan dari alat
dominasi menjadi alat pembebasan. Sebanyak 32% siswa
menekankan pentingnya solidaritas teman sebaya dan
lingkungan inklusif sebagai solusi, sementara 24% mengusulkan
edukasi keberagaman melalui kegiatan seperti diskusi atau
pentas seni. Di sinilah modal budaya bisa dialihfungsikan dari
alat dominasi menjadi instrumen emansipasi. Program sekolah
seperti P5 (Projek Penguatan Profil Pelajar Pancasila) dan "Roots"
berpeluang menjadi ruang redistribusi pengetahuan kritis, di
mana siswa belajar mendekonstruksi  simbol-simbol
diskriminatif dan membangun habitus baru yang inklusif.

Tantangan utama terletak pada peran guru dan kebijakan
sekolah. Sebanyak 48% siswa mengaku tidak nyaman melapor
ke guru/BK saat mengalami kekerasan simbolik, dan 36%
menyatakan sekolah mereka belum memiliki program
antibullying yang jelas. Kebijakan yang hanya mengandalkan
hukuman (disebut 28% responden) tanpa membangun
kesadaran kritis justru mengukuhkan struktur koersif. Padahal,

menurut Bourdieu, guru seharusnya bertransformasi dari agen

72 | Transformasi Sosio-Kultural dalam Seni dan Pendidikan



reproduksi menjadi agen perubahan dengan melatih siswa
mengidentifikasi bias kultural dalam interaksi sehari-hari.

Oleh karena itu, transformasi peran guru dan kebijakan
sekolah tidak boleh terjebak pada pendekatan yang bersifat
permukaan. Diperlukan sebuah kerangka nilai yang autentik
dan kontekstual yang mampu mengakar pada budaya lokal,
sekaligus menjadi landasan etis bagi terciptanya relasi
pendidikan yang lebih setara. Kearifan lokal Sunda seperti
prinsip “silih asah, silih asuh” (saling mempertajam pikiran, saling
mengasuh perasaan) ke dalam praktik pedagogis dapat
mentransformasi modal budaya menjadi alat inklusi,
sebagaimana yang diharapkan dari sekolah seharusnya menjadi
lembaga inklusif (Martono, 2019, hlm. 150). Hal ini tentu secara
implisit muncul dalam respons siswa, menjadi modal budaya
tandingan (counter-habitus) untuk melawan dominasi simbolik.

Kabupaten Bandung dengan kekayaan budaya Sunda dapat
menjadi ruang ideal untuk menguji implikasi potensi ini.
Merevitalisasi nilai-nilai ini ke dalam sebuah kegiatan
kolaboratif seperti, projek seni berbasis budaya Sunda dapat
mendorong  dekonstruksi hierarki. Untuk menciptakan
lingkungan sekolah yang setara, diperlukan restrukturisasi
medan pendidikan. Kebijakan harus bergeser dari pendekatan
represif (hukuman) ke sanksi edukatif-restoratif, seperti
meminta pelaku merefleksikan dampak ucapan diskriminatif
dan terlibat dalam dialog dengan korban. Keberhasilan
intervensi ini diukur tidak hanya dari penurunan angka
kekerasan simbolik, tetapi juga peningkatan partisipasi siswa
marginal dalam kegiatan sekolah. Pendekatan ini tidak hanya
meminimalisir kekerasan simbolik, tetapi juga menggeser peran
guru dari "penguasa" menjadi "fasilitator" yang memberdayakan

habitus siswa.

Transformasi Sosio-kultural dalam Seni dan Pendidikan | 73



Kekerasan simbolik di SMP Kabupaten Bandung menjadi
cermin reproduksi ketimpangan modal sosial dan modal
budaya. Pemanfaatan modal sosial secara positif dapat menjadi
kekuatan penangkal kekerasan simbolik. Hal ini tentu
melibatkan upaya "membangun hubungan sosial yang baik"
antara pendidik, peserta didik, dan orang tua, yang menciptakan
kenyamanan, kepercayaan, dan keterbukaan dalam setiap
aktivitas pendidikan. Modal budaya juga dapat berfungsi
sebagai alat eksklusi dan inklusi, secara sistemik,
pengembangan modal budaya yang inklusif Dberarti
menciptakan pendidikan yang seimbang dan tidak bias, di mana
habitus dari berbagai kelas sosial (atas dan bawah)
direpresentasikan secara proporsional. Sehingga terjadi
pemahaman, bahwa kekerasan simbolik dilanggengkan tidak
hanya melalui interaksi individu tetapi juga secara struktural
dalam sistem pendidikan.

Struktur dasar sekolah, termasuk norma-norma yang tidak
terucapkan, nilai-nilai, dan pelajaran implisit itu dapat
memberlakukan norma-norma budaya yang dominan dan
meminggirkan siswa yang modal budayanya berbeda, bahkan
tanpa niat eksplisit. Oleh karena itu, mengatasi kekerasan
simbolik memerlukan pemeriksaan kritis terhadap seluruh
lingkungan sekolah, melampaui perilaku yang jelas untuk
meneliti norma-norma yang tidak terucapkan, nilai- nilai, dan
asumsi pedagogis yang tertanam dalam kurikulum
tersembunyi. Di level kebijakan dan lingkungan, institusi
pendidikan harus mengambil peran aktif dalam menciptakan
ekosistem yang secara proaktif menghindari munculnya
kekerasan simbolik.

Tindakan awal dimulai dengan pengembangan kurikulum

yang bersifat inklusif dan beragam budaya. Inisiatif ini bukan

74 | Transformasi Sosio-Kultural dalam Seni dan Pendidikan



hanya sekadar menambah materi tertentu, tetapi juga
menginternalisasikan nilai-nilai keberagaman dalam inti proses
pembelajaran. Dalam mata pelajaran seperti PPKn dan IPS,
diskusi mengenai Bhinneka Tunggal Ika dan struktur sosial di
Indonesia ditampilkan dengan contoh nyata yang menghargai
setiap suku, agama, serta latar belakang sosial. Di sisi lain,
pelajaran Bahasa Indonesia dan Seni Budaya memberikan
kesempatan untuk menggali kekayaan budaya lokal dan
memperdalam literasi kritis. Di sinilah para siswa diajak untuk
meruntuhkan stereotip serta prasangka yang seringkali muncul
di media atau lingkungan sosial, membekali mereka dengan
kesadaran untuk mengenali praktik kekerasan simbolik dalam
kehidupan sehari-hari, seperti alasan mengapa dialek tertentu
dianggap "kurang prestisius" atau mengapa standar kecantikan
tertentu dijadikan yang utama.

Pendidik harus mengadopsi peran sebagai pembimbing dan
konselor, bukan penguasa; menggunakan komunikasi yang
ramah dan memotivasi, menghindari sikap mencari kesalahan,
serta melibatkan peserta didik dalam pengambilan keputusan
dan menanamkan nilai-nilai positif seperti empati v dan
penghargaan terhadap perbedaan. Kemudian, sekolah harus
mendorong pengembangan modal sosial melalui peningkatan
hubungan baik antar seluruh pemangku kepentingan (pendidik,
siswa, orang tua) dan partisipasi aktif komunitas. Guru dan
tenaga kependidikan memegang peran sentral sebagai garda
terdepan dalam mencegah kekerasan simbolik, di mana
transformasi dimulai dari peningkatan kapasitas mereka.
Langkah pertama adalah melalui pelatihan dan pembangunan
kesadaran, yang tidak hanya sekadar workshop formal, tetapi
sebuah proses penyadaran kolektif.

Transformasi Sosio-kultural dalam Seni dan Pendidikan | 75



Dalam pelatihan tentang kekerasan simbolik ini, guru diajak
untuk membongkar bias-bias tersembunyi dalam praktik
mengajar  sehari-hari, belajar mengidentifikasi contoh
konkretnya, seperti pemberian label "si pemalu" yang justru
meminggirkan atau canda yang bernuansa stereotip. Kesadaran
ini kemudian harus diwujudkan dalam pemodelan perilaku
yang konsisten di dalam kelas. Setiap guru bertransformasi
menjadi figur yang mempraktikkan bahasa inklusif,
mendengarkan setiap pendapat siswa dengan penuh hormat,
dan sepenuhnya menghindari praktik membanding-
bandingkan satu siswa dengan lainnya. Lebih jauh, mereka
menerapkan pedagogi yang responsif dan adil dengan
memastikan kesempatan belajar yang setara bagi semua siswa,
terlepas dari latar belakang ekonomi atau sosialnya. Mereka
mengakui dan merayakan berbagai bentuk kecerdasan, mulai
dari musikal hingga interpersonal, serta selalu menggunakan
bahasa yang membangun yang memotivasi alih-alih
merendahkan, sehingga ruang kelas benar-benar menjadi
laboratorium demokrasi dan rasa hormat.

Di lanjutkan dengan mengembangkan kurikulum yang
seimbang dan tidak bias, yang merepresentasikan habitus dari
berbagai lapisan masyarakat yang akan meminimalkan ideologi
materialistis dalam media pembelajaran, memberikan
kebebasan bagi siswa untuk berbagi pengalaman beragam, serta
mengadopsi  kurikulum  berbasis = komunitas  yang
mempertimbangkan potensi dan kondisi lokal. Ini
membutuhkan reformasi yang komprehensif, pelatihan guru
yang ditargetkan untuk menumbuhkan kesadaran kritis, dan
evaluasi ulang mendasar terhadap budaya sekolah untuk

memastikan bahwa sekolah benar-benar inklusif dan adil.

76 | Transformasi Sosio-Kultural dalam Seni dan Pendidikan



Upaya pencegahan kekerasan simbolik harus melampaui
batas pagar sekolah dengan melibatkan orang tua dan
masyarakat dalam sebuah kemitraan yang sinergis. Langkah
awal dimulai dengan komunikasi sekolah-orang tua yang
intensif dan bermakna. Melalui seminar dan pertemuan rutin,
sekolah melakukan sosialisasi untuk memperkenalkan konsep
kekerasan simbolik —menjelaskan bagaimana candaan, label,
atau tekanan tidak langsung di rumah dapat berkontribusi pada
masalah di sekolah. Dari sini, dibangunlah kemitraan yang
nyata, di mana orang tua diajak untuk konsisten menerapkan
nilai-nilai penghargaan terhadap perbedaan dalam kehidupan
sehari-hari di rumah, sehingga terjadi keselarasan antara pesan
yang disampaikan sekolah dan yang dialami anak di lingkungan
domestik.

Keterlibatan yang lebih luas kemudian dibangun dengan
memanfaatkan komunitas. Sekolah secara aktif mengundang
narasumber dari berbagai lapisan masyarakat—mulai dari
pengusaha, seniman lokal, hingga perajin tradisional —untuk
berbagi kisah perjalanan hidup dan karier mereka. Kehadiran
tokoh-tokoh yang beragam ini menunjukkan secara gamblang
kepada siswa bahwa jalan menuju kesuksesan dan kontribusi
bagi masyarakat sangatlah beragam, mendobak stereotip dan
kekerasan simbolik yang mungkin melekat pada profesi atau
latar belakang tertentu, sekaligus memperkaya wawasan siswa
tentang cita-cita dan masa depan mereka. Kekerasan simbolik di
SMP Kabupaten Bandung bersifat sistemik dan terlokalisasi
dalam habitus pendidikan. Peran modal sosial dan modal
budaya menjadi upaya meminimalisir kekerasan simbolik
dengan rekonstruksi keseluruhan ekosistem sekolah, dengan
memanfaatkan kapital lokal sebagai kekuatan penangkal.

Dengan memperkuat hubungan sosial, menumbuhkan

Transformasi Sosio-kultural dalam Seni dan Pendidikan | 77



kepercayaan, dan mengembangkan modal budaya yang inklusif
serta menghargai keberagaman, lingkungan sekolah dapat
bertransformasi menjadi ruang yang lebih egaliter dan
memberdayakan. Upaya kolektif dari semua pemangku
kepentingan, didukung oleh pemahaman mendalam tentang
dinamika kapital, sangat penting untuk menciptakan

pendidikan yang bebas dari dominasi dan kekerasan simbolik.

PENUTUP
Kekerasan simbolik dalam lingkungan pendidikan,

khususnya di SMP Kabupaten Bandung, merupakan fenomena
laten yang berakar kuat pada ketimpangan modal sosial dan
modal budaya. Kekerasan ini bukan sekadar insiden sporadis,
melainkan sebuah manifestasi dari relasi kuasa yang timpang, di
mana pandangan dominan dilegitimasi dan diterima secara
tidak sadar oleh para pihak yang terlibat. Oleh karena itu,
dekonstruksi  kekerasan simbolik tidak bisa hanya
mengandalkan pendekatan hukuman saja, tetapi juga harus
menyasar pada restrukturisasi fundamental dalam sistem
pendidikan. Implementasi strategi berbasis revitalisasi modal
sosial melalui penguatan norma kooperatif, jaringan kolaborasi,
dan solidaritas terbukti telah menjadi langkah strategis untuk
menciptakan lingkungan sekolah yang setara.

Optimalisasi modal budaya yang inklusif dapat melawan
reproduksi ketimpangan dengan memastikan bahwa habitus
dari berbagai latar belakang sosial-budaya terwakili dan
dihargai. Dengan menggeser peran pendidik dari penguasa
menjadi fasilitator dan menerapkan sanksi edukatif-restoratif,
sekolah dapat menumbuhkan empati dan kesadaran kritis.
Keberhasilan intervensi ini tidak hanya diukur dari penurunan
kasus kekerasan simbolik, tetapi juga dari peningkatan
partisipasi dan pemberdayaan siswa yang menjadi korban, yang

78 | Transformasi Sosio-Kultural dalam Seni dan Pendidikan



pada akhirnya akan merealisasikan tujuan esensial pendidikan:
memanusiakan manusia.

Berdasarkan analisis data tentang penelitian yang dilakukan
di SMP Kabupaten Bandung, terungkap beberapa temuan kunci
baru yang memperkaya pemahaman tentang kekerasan
simbolik dan upaya pencegahannya. Pertama, teridentifikasi
sebuah mekanisme sirkular di mana kekerasan simbolik tidak
hanya direproduksi dari guru kepada siswa (top-down), tetapi
juga telah membentuk sebuah habitus di kalangan siswa
sehingga mereka mereproduksi kekerasan yang sama secara
horizontal kepada teman sebayanya. Kedua, dan ini yang paling
krusial, penelitian ini menemukan bahwa modal budaya lokal
(Sunda) berfungsi sebagai "modal tandingan" (counter-capital)
yang efektif. Nilai-nilai silih asah, silih asuh, silih asih yang
diintegrasikan dalam projek seni kolaboratif terbukti mampu
mendekonstruksi hierarki simbolik dengan menciptakan arena
baru di mana siswa dari latar belakang berbeda setara. Ketiga,
data kuantitatif dari kuesioner (seperti 48% siswa yang tidak
nyaman melapor) mengungkap kesenjangan persepsi yang
signifikan antara guru dan siswa; apa yang dianggap guru
sebagai candaan atau motivasi, dipersepsikan sebagai bentuk
pelecehan dan diskriminasi oleh siswa.

Temuan-temuan baru ini mengarah pada kesimpulan bahwa
kekerasan simbolik di SMP Kabupaten Bandung bersifat
sistemik dan terlokalisasi dalam habitus pendidikan. Oleh
karena itu, dekonstruksinya memerlukan lebih dari sekadar
kebijakan anti-bullying yang generik, tetapi sebuah rekonstruksi
keseluruhan ekosistem sekolah. Strategi yang terbukti efektif
dalam penelitian ini adalah dengan memobilisasi modal sosial
untuk membangun solidaritas dan kepercayaan kolektif sebagai
fondasi, dan secara paralel memanfaatkan modal budaya lokal
sebagai instrumen dekonstruksi aktif terhadap nilai-nilai
dominan yang meminggirkan. Dengan memperkuat hubungan

Transformasi Sosio-kultural dalam Seni dan Pendidikan | 79



sosial, menumbuhkan kepercayaan, dan mengembangkan
modal budaya yang inklusif serta menghargai keberagaman,
lingkungan sekolah dapat bertransformasi menjadi ruang yang
lebih egaliter dan memberdayakan.

Pada akhirnya, upaya kolektif dari semua pemangku
kepentingan, yang didorong oleh pemahaman mendalam
tentang dinamika kapital dan temuan spesifik konteks lokal,
sangat penting untuk menciptakan pendidikan yang benar-
benar bebas dari dominasi dan kekerasan simbolik. Penelitian ini
menegaskan bahwa pemberantasan kekerasan simbolik adalah
syarat mutlak bagi terwujudnya pendidikan yang
memanusiakan, sebuah proses yang tidak hanya memutus mata
rantai reproduksi ketidakadilan, tetapi juga menumbuhkan
generasi yang sadar akan hak dan martabat kemanusiaannya.
Inilah esensi dari pendidikan transformatif yang tidak hanya
mencetak insan cerdas, tetapi juga manusia yang berdaya,
berempati, dan berkeadaban luhur.

Upaya ini harus dipandang sebagai investasi jangka panjang
dalam membangun ekosistem pendidikan yang berkeadilan.
Revitalisasi modal sosial dan optimalisasi modal budaya bukan
hanya sekadar strategi reaktif, melainkan sebuah pendekatan
preventif yang menciptakan fondasi kokoh bagi terwujudnya
sekolah sebagai ruang aman dan inklusif. Ketika nilai-nilai
kebersamaan, saling percaya, dan penghargaan terhadap
keragaman telah mengakar kuat dalam budaya sekolah, maka
kekerasan simbolik akan kehilangan medium untuk
berkembang. Dengan demikian, sekolah tidak hanya berfungsi
sebagai transmisi pengetahuan, tetapi juga sebagai laboratorium
demokrasi dan keadilan sosial yang mempersiapkan peserta
didik untuk hidup dalam masyarakat yang majemuk.

Pada akhirnya, pemberantasan kekerasan simbolik adalah
syarat mutlak bagi terwujudnya pendidikan yang
memanusiakan. Proses dekonstruksi dan transformasi ini

80 | Transformasi Sosio-Kultural dalam Seni dan Pendidikan



membutuhkan komitmen berkelanjutan dari seluruh pemangku
kepentingan pendidikan, mulai dari perumus kebijakan, tenaga
pendidik, peserta didik, hingga masyarakat luas. Melalui
konsistensi dalam menerapkan pendekatan berbasis modal
sosial dan budaya yang inklusif, kita tidak hanya sedang
memutus mata rantai reproduksi ketidakadilan, tetapi juga
menumbuhkan generasi yang sadar akan hak dan martabat
kemanusiaannya. Inilah esensi dari pendidikan transformatif
yang tidak hanya mencetak insan cerdas, tetapi juga manusia
yang berdaya, berempati, dan berkeadaban luhur

REFERENSI

Bourdieu, P. (1986). The Forms Of Capital (pp. 15-29). Greenwood
Press.

Caswita. (2019). Kurikulum Tersembunyi Dalam Pembelajaran
Pendidikan Agama Islam. 17(3), 300-314.

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Darmaningtyas, & Subkhan, E. (2012). Manipulasi Kebijakan
Pendidikan (1st ed.). Resist Book.

James p. Spradley. (2006). Metode Etnografi (2nd ed.). Tiara
Wacana.

Krisbiyantoro, J., & Lestari, P. (2008). Kekerasan Terhadap Anak
Dalam Perspektif Pendidikan. Forum Ilmu Sosial, 35(1), 10-18.

Mahrus, M. (2021). Manajemen Kurikulum dan Pembelajaran dalam
Sistem Pendidikan Nasional. JIEMAN: Journal of Islamic
Educational Management, 3(1), 41-80.
https://doi.org/10.35719/jieman.v311.59

Mangera, E., & Simega, B. (2017). Eufemisasi Sebagai Bentuk
Kekerasan Simbolik Pada Pembelajaran Di Smk Kristen Makale
Tana Toraja. 2(2), 208-217.
www.journal.unismuh.ac.id/perspektif

Martono, N. (2019). Sekolah Inklusi Sebagai Arena Kekerasan
Simbolik. Sosiohumaniora, 21(2).
https://doi.org/10.24198/sosiohumaniora.v21i2.18557

Transformasi Sosio-kultural dalam Seni dan Pendidikan | &1


http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.35719/jieman.v3i1.59
http://www.journal.unismuh.ac.id/perspektif
https://doi.org/10.24198/sosiohumaniora.v21i2.18557

Mohulaingo, R., Pomalingo, S., Halidu, S., Cuga, C., Guru, P., &
Dasar, S. (2025). Mengurai Kekerasan Simbolik Dibalik Seragam
Sekolah Di Sekolah Dasar : (Pandangan Pierre Bourdieu Tentang
Habitus Dalam Pendidikan). 2(3), 1474-1487.
https://doi.org/10.62335

Reresi, M., Rahawarin, B. A., & Ngoranubun, W. (2023). Telaah
Kritis Kekerasan Simbolik antara Guru dan Peserta Didik di
Sekolah Menengah Atas. Jurnal Moral Kemasyarakatan, 8(2), 156—
167. https://doi.org/10.21067/jmk.v8i2.8177

Retnosari, P. (2019). Kekerasan Simbolik Pada Sistem Pendidikan
Sekolah Negeri Di Indonesia. JURNAL WIDYALOKA IKIP
WIDYA DARMA, 6(3).

Rosaliza, M., Asriwandari, H., & Indrawati. (2023). Field Work:
Etnografi Dan Etnografi Digital. Jurnal Ilmu Budaya, 20(1), 74—
103.

Sa’diyah, H. (2021). Kekerasan dalam Pendidikan; Sejarah,
Perkembangan dan Solusi. EL-BANAT: Jurnal Pemikiran Dan
Pendidikan Islam, 11(1), 70-86.
https://doi.org/10.54180/elbanat.2021.11.1.70-86

Selfiana, O, Ridwan, M., & Ahmad, S. (2023). KEKERASAN
SIMBOLIK DI UPT SMAN 4 SINJAL Pinisi Journal of Sociology
Education Review, 3(1), 115-126.

Siswadi, G. A. (2022). RELASI PENDIDIK DENGAN PESERTA
DIDIK DALAM PANDANGAN PAULO FREIRE (1921-1997)
(Suatu Telaah Filosofis Sebagai Upaya Menghindari Praktik
Kekerasan Simbolik dalam Dunia Pendidikan). Sang Acharya:
Jurnal Profesi Guru, 3(1), 86-100.
https://doi.org/10.25078/sa.v3i1.2160

Ulfah. (2013). Eufemisasi Sebagai Mekanisme Kekerasan Simbolik
Dalam Pembelajaran Di Sekolah. Jurusan Pendidikan Bahasa Dan
Seni, 16(3).

Wibowo, P., & Chasif Ascha, M. (2023). Violence Prevention Efforts
In The Educational Environment: Socialization At Ibnu Sholeh
Boarding School Bangkalan Madura. Journal of Community
Service, 2, 357-364. https://idm.or.id/JCS/index.php/]CS

82 | Transformasi Sosio-Kultural dalam Seni dan Pendidikan


https://doi.org/10.62335
https://doi.org/10.21067/jmk.v8i2.8177
https://doi.org/10.54180/elbanat.2021.11.1.70-86
https://doi.org/10.25078/sa.v3i1.2160
https://idm.or.id/JCS/index.php/JCS

