
 

Transformasi Sosio-kultural dalam Seni dan Pendidikan | 59 

MEMAHAMI PERAN MODAL SOSIAL 

DAN BUDAYA DALAM 

MEMINIMALISIR TERJADINYA 

BENTUK KEKERASAN SIMBOLIK: 

SEBUAH STUDI KASUS DI SEKOLAH 

TINGKAT SEKOLAH MENENGAH 

PERTAMA KABUPATEN BANDUNG 

 

Dadi Suhanda, Tukuh Takdir Sembada, 

Manda Firtza Rahman 
 

 

  



 

60 | Transformasi Sosio-Kultural dalam Seni dan Pendidikan 

PENDAHULUAN 

Pendidikan telah menjadi pilar fundamental yang tidak 

hanya membentuk karakter, tetapi juga menjalankan ilmu 

pengetahuan serta keterampilan. Melalui pendidikan, individu 

memperoleh nilai-nilai yang dibutuhkan untuk kemajuan diri 

dan kolektif hingga mampu meningkatkan kualitas hidup 

masyarakat secara keseluruhan. Namun, lingkungan 

pendidikan tidak selalu terbebas dari berbagai bentuk 

kekerasan. Kekerasan dalam pendidikan dapat terjadi dalam 

berbagai bentuk seperti perundungan, kekerasan fisik, 

pelecehan seksual, bahkan simbolik (Wibowo & Chasif Ascha, 

2023, hlm. 358). Dalam perspektif pendidikan, kekerasan 

merupakan tindakan yang tidak dapat dibenarkan karena esensi 

dari proses pendidikan adalah upaya berkelanjutan untuk 

memanusiakan manusia (Krisbiyantoro & Lestari, 2008, hlm. 10).  

Meskipun pendidikan memiliki tujuan mulia untuk 

memanusiakan manusia, realitas di lapangan sering kali 

menunjukkan adanya kontradiksi. Ironisnya, lingkungan yang 

seharusnya menjadi tempat penanaman nilai-nilai kemanusiaan 

justru dapat menjadi ruang di mana nilai-nilai tersebut 

terdistorsi oleh praktik-praktik terselubung. Distorsi inilah yang 

kemudian memunculkan bentuk kekerasan yang lebih sulit 

dideteksi, namun dampaknya tidak kalah merusak. 

Di antara berbagai bentuk kekerasan, kekerasan simbolik 

lebih menonjol karena sifatnya yang halus dan seringkali tidak 

disadari oleh pelaku maupun korbannya. Kekerasan simbolik 

dalam lingkungan pendidikan merupakan fenomena laten yang 

beroperasi secara tersembunyi melalui mekanisme kultural dan 

relasi kuasa, seringkali tidak disadari baik oleh pelaku maupun 

korbannya di mana satu pihak memandang dirinya lebih 

superior, baik dalam segi moral, etis, agama, jenis kelamin, 



 

Transformasi Sosio-kultural dalam Seni dan Pendidikan | 61 

maupun usia. Sekolah, khususnya dalam relasi guru dan peserta 

didik, menjadi lahan subur bagi kekerasan simbolik karena 

kekerasan di sekolah bersumber dari pola yang tidak setara 

(Ulfah, 2013, hlm. 81).  

Mekanismenya meliputi eufemisasi dan sensorisasi, yang 

dapat berupa perintah, ancaman, atau pencitraan (Selfiana et al., 

2023, hlm. 115) misalnya, ejekan berbasis penampilan dan 

pemberian label negatif antarsiswa, perbedaan perlakuan guru 

berdasarkan latar belakang sosio-ekonomi siswa, dan bias kelas 

dominan dalam kurikulum tersembunyi (hidden curriculum). 

Kekerasan ini beroperasi di bawah ambang kesadaran (nirsadar) 

dan bersifat laten, menjadikannya tidak kasat mata dan jarang 

muncul sebagai wacana publik, apalagi sebagai fakta yang 

diperbincangkan secara terbuka.  

Mekanisme eufemisasi, misalnya, menutupi tindakan 

represif dengan bahasa yang seolah-olah positif atau netral, 

seperti menyebut hukuman kolektif sebagai "pembentukan 

karakter." Sementara itu, sensorisasi dapat terwujud ketika 

seorang guru secara konsisten mengabaikan pendapat siswa 

dari kelompok minoritas, sehingga secara halus "menyensor" 

keberadaan dan kontribusi mereka. Contoh-contoh konkret 

seperti ejekan antarsiswa, diskriminasi oleh guru, dan bias 

dalam kurikulum tersembunyi ini bukanlah insiden yang 

terisolasi. Sebaliknya, praktik-praktik tersebut adalah 

perwujudan dari struktur kekuasaan yang tidak setara yang 

meresap dalam budaya sekolah. 

Karena beroperasi secara nirsadar dan laten, kekerasan 

simbolik tidak dirasakan sebagai sebuah penindasan, melainkan 

dianggap sebagai "biasa saja" atau "sudah sewajarnya." Inilah 

yang menjadi jebakan paling berbahaya: ketika korban tidak 

menyadari bahwa mereka adalah korban, dan pelaku tidak 



 

62 | Transformasi Sosio-Kultural dalam Seni dan Pendidikan 

merasa telah melakukan kesalahan. Keberadaan kekerasan yang 

tidak kasat mata ini, yang jarang menjadi wacana publik, justru 

menciptakan fondasi bagi proses normalisasi yang lebih lanjut. 

Kondisi inilah yang pada akhirnya memunculkan aspek paling 

mengkhawatirkan, yaitu kecenderungannya untuk 

dinormalisasi oleh semua pihak yang terlibat. 

Salah satu aspek yang paling mengkhawatirkan dari 

kekerasan simbolik adalah kecenderungannya untuk 

dinormalisasi. Maka dari itu, identifikasi masalah dalam 

penelitian ini adalah Kekerasan simbolik seringkali diterima 

oleh pihak yang menjadi sasaran sebagai bentuk hal yang wajar 

dan biasa terjadi dalam hubungan antar individu. Jika kekerasan 

dipersepsikan sebagai sesuatu yang "normal" atau "alami" oleh 

mereka yang mengalaminya, maka kekerasan tersebut akan 

tertanam secara mendalam dalam habitus dan struktur sistem 

pendidikan yang mengakibatkan kekerasan ini akan terus terjadi 

secara turun-temurun. Normalisasi ini membuatnya sangat 

menantang untuk diidentifikasi, ditantang, atau bahkan 

dianggap sebagai masalah. Oleh karena itu, intervensi tidak 

hanya harus mengatasi manifestasi kekerasan simbolik yang 

jelas, tetapi juga menargetkan penerimaan dan naturalisasi 

dinamika kekuasaan yang mendasarinya. Ini membutuhkan 

pergeseran mendalam dalam persepsi kolektif dan habitus yang 

tertanam pada semua pemangku kepentingan dalam 

lingkungan sekolah. Karakteristik kekerasan simbolik yang 

tersembunyi membuat studi dan mitigasinya menjadi sangat 

mendesak. Jika suatu bentuk kekerasan tidak dikenali oleh pihak 

yang melakukan maupun yang menjadi korban, maka kekerasan 

tersebut tidak dapat ditangani secara efektif.  

Penelitian ini mengkaji peran modal sosial dan modal 

budaya dalam upaya memahami dan meminimalisasi 



 

Transformasi Sosio-kultural dalam Seni dan Pendidikan | 63 

kekerasan. Modal budaya mencakup kerja sama, nilai- nilai, 

norma, kepercayaan, dan jaringan sosial, sangat penting untuk 

meningkatkan mutu sekolah dan memperkuat ikatan sosial 

dalam masyarakat. Sementara itu, modal budaya, yang meliputi 

pengetahuan, keterampilan, kode budaya, dan gelar pendidikan, 

berperan dalam penentuan kedudukan sosial individu dalam 

ranah pendidikan. Namun, penting untuk memahami bahwa 

yang termasuk modal sosial dan budaya juga dapat menjadi 

pedang bermata dua. Beberapa penelitian menunjukkan bahwa 

kekerasan simbolik dapat berakar dari penyalahgunaan modal 

simbolik oleh pihak-pihak yang dominan atau yang memiliki 

kuasa Kekerasan ini didukung oleh dominasi, modal, arena, dan 

habitus seorang pendidik (Reresi et al., 2023, hlm. 159). Di 

Sekolah Menengah Pertama (SMP) Kabupaten Bandung, praktik 

ini termanifestasi dalam bentuk marginalisasi budaya lokal, bias 

kurikulum, dan hierarki pengetahuan yang mereproduksi 

ketimpangan sosial. 

Kekerasan simbolik bekerja melalui proses eufemisasi 

(membuat paksaan terlihat wajar) dan sensorisasi 

(menghilangkan alternatif di luar norma dominan), sehingga 

korban menerimanya sebagai sesuatu yang alamiah Misalnya, 

seragam sekolah, meskipun dimaksudkan untuk 

mempromosikan kesetaraan, justru dapat memperkuat 

ketidaksetaraan sosial dan nilai-nilai dominan (Mohulaingo et 

al., 2025, hlm. 1483). Seringkali, seragam sekolah dianggap 

sebagai simbol kesetaraan, tetapi pada kenyataannya, seragam 

dapat memperlebar jurang ketimpangan. Ini memaksa kita 

untuk merenungkan, bagaimana sebuah kebijakan yang pada 

dasarnya baik dapat memiliki dampak yang justru berlawanan 

dengan tujuannya. Di sisi lain, modal budaya menawarkan lensa 

kritis untuk mendekonstruksi mekanisme ini. Hal ini juga 



 

64 | Transformasi Sosio-Kultural dalam Seni dan Pendidikan 

menunjukkan bahwa modal sosial dan modal budaya dapat 

dikonversi menjadi modal simbolik yang tidak selalu bersifat 

jinak; penyalahgunaannya oleh aktor dominan dapat 

menyebabkan kekerasan simbolik.  

Oleh karena itu, dekonstruksi terhadap mekanisme 

kekerasan simbolik melalui lensa modal budaya bukanlah akhir 

dari analisis, melainkan sebuah landasan kritis untuk 

merumuskan tindakan. Pemahaman tentang bagaimana modal 

simbolik dapat disalahgunakan untuk melanggengkan 

kekerasan yang tersamar justru membuka jalan bagi 

pemanfaatan modal tersebut ke arah yang lebih positif dan 

membebaskan. Kesadaran ini menjadi titik tolak yang penting 

untuk beralih dari identifikasi masalah menuju pencarian solusi 

yang konkret. 

Sebaliknya, strategi untuk meminimalisir kekerasan 

simbolik melibatkan penerapan positif dari modal-modal ini, 

seperti membangun hubungan sosial yang baik dan 

menanamkan nilai-nilai positif. Pendidikan yang terlalu fokus 

pada kecerdasan kognitif dan mengabaikan aspek lain akan 

kehilangan esensi humanisasinya (Sa’diyah, 2021, hlm. 80). 

Untuk mengatasinya, diperlukan kebijakan sekolah yang 

menekankan budaya dialogis, peningkatan kesadaran guru dan 

siswa, serta sikap kritis terhadap praktik-praktik yang 

mengandung kekerasan simbolik (Reresi et al., 2023, hlm. 165).  

Tujuan utama penelitian ini adalah untuk menganalisis 

peran modal sosial dan modal budaya sebagai upaya 

meminimalisir kekerasan simbolik pada Sekolah Menengah 

Pertama di Kabupaten Bandung. Penelitian ini sangat 

substansial karena diharapkan dapat memberikan pemahaman 

yang lebih komprehensif tentang bagaimana interaksi antara 

modal sosial dan modal budaya dapat membentuk lingkungan 



 

Transformasi Sosio-kultural dalam Seni dan Pendidikan | 65 

sekolah yang lebih inklusif dan adil. Hasil penelitian ini 

diharapkan dapat berkontribusi pada pengembangan strategi 

praktis bagi pihak sekolah, pendidik, dan pemangku 

kepentingan untuk menciptakan lingkungan belajar yang bebas 

dari kekerasan simbolik, meningkatkan kualitas pendidikan, 

dan membangun masyarakat yang lebih sejahtera dan 

demokratis.  

Untuk mewujudkan tujuan tersebut, diperlukan sebuah 

metodologi yang tidak hanya mampu mengidentifikasi 

fenomena permukaan, tetapi juga menyelami makna, nilai, dan 

relasi kuasa yang tersembunyi di balik praktik-praktik sehari-

hari di sekolah. Pemilihan pendekatan dan landasan teori yang 

tepat menjadi kunci dalam mengungkap lapisan-lapisan realitas 

yang sering kali tidak kasat mata ini. 

Dengan pendekatan kualitatif serta desain etnografi, data 

dikumpulkan melalui observasi partisipan, FGD (Focus Group 

Discussion) dan wawancara mendalam di sekolah-sekolah untuk 

mengungkap praktik kekerasan simbolik dalam konteks sosial-

budaya spesifik pada Sekolah Menengah Pertama (SMP) di 

Kabupaten Bandung. Pendekatan ini dipilih karena mampu 

menangkap kompleksitas interaksi simbolik, habitus, dan dinamika 

modal sosial-budaya secara holistik (Rosaliza et al., 2023, hlm. 75) 

Untuk menganalisis fenomena ini secara mendalam, penelitian ini 

akan menggunakan kerangka teoritis Pierre Bourdieu. Konsep-

konsep inti Bourdieu, seperti habitus, ranah (field), dan berbagai 

bentuk modal (ekonomi, sosial, budaya, dan simbolik), 

menyediakan lensa yang kuat untuk memahami dinamika 

kekuasaan dan ketimpangan dalam pendidikan. Kekerasan 

simbolik, dalam pandangan Bourdieu, adalah bentuk kekuasaan 

tersembunyi yang memaksa kepatuhan tanpa disadari sebagai 

paksaan, melainkan diterima sebagai hal yang wajar.  



 

66 | Transformasi Sosio-Kultural dalam Seni dan Pendidikan 

Pengumpulan data dengan observasi partisipan, wawancara 

mendalam, FGD dan analisis data dilakukan berdasarkan model 

(James p. Spradley, 2006, hlm. 79-85). Domain analysis: 

mengelompokkan data mentah ke dalam kategori "bentuk 

kekerasan simbolik", "manifestasi modal sosial". Taxonomic 

Analysis: Menghubungkan kategori dengan subkategori (modal 

sosial → jaringan kolaborasi, solidaritas). Componential Analysis: 

Mengidentifikasi kontras antarkategori (perbedaan perlakuan 

guru antarkelas sosial). Theme Analysis: Menyintesis tema inti 

"modal budaya sebagai alat inklusi" menggunakan lensa teori 

Bourdieu. 

Analisis data yang dilakukan melalui model Spradley 

tersebut, khususnya pada tahap theme analysis, membutuhkan 

sebuah kerangka teoretis yang kokoh untuk dapat menyintesis 

tema inti seperti "modal budaya sebagai alat inklusi". Tanpa 

pemahaman yang mendalam tentang hakikat modal budaya itu 

sendiri, analisis berisiko hanya berhenti pada permukaan gejala. 

Di sinilah pemikiran Pierre Bourdieu tentang modal budaya 

menjadi fondasi yang tak tergantikan. 

Bourdieu mendefinisikan modal budaya sebagai kompetensi 

kultural yang menentukan posisi sosial individu, terbagi dalam 

tiga bentuk: (1) terwujud (embodied) berupa pengetahuan dan 

bahasa yang diinternalisasi; (2) terobjektivasi (objectified) seperti 

buku atau karya seni; dan (3) terinstitusionalisasi 

(institutionalized) berupa gelar akademik (Bourdieu, 1986, hlm. 

15-29). Di sekolah, modal budaya kerap menjadi alat kekerasan 

simbolik ketika kurikulum mengabsahkan budaya dominan, 

misalnya, mengabaikan kesenian Sunda dan mendiskreditkan 

habitus kelompok marginal (Retnosari, 2019, hlm. 415). Namun, 

modal budaya juga berpotensi menjadi instrumen resistensi jika 

diarahkan untuk validasi keragaman budaya lokal. 



 

Transformasi Sosio-kultural dalam Seni dan Pendidikan | 67 

ISI 

Sekolah adalah tempat di mana siswa mendapatkan 

bimbingan, pengajaran, dan pelatihan secara terstruktur atau 

tersistematis untuk mengembangkan potensi mereka. Sehingga 

sistem pendidikan di sekolah dianggap sebagai penentu utama 

kualitas sumber daya manusia di masa depan (Mahrus, 2021, 

hlm. 43). Semua ini dilakukan melalui kurikulum yang telah 

disusun sedemikian rupa. Sistem pendidikan sekolah negeri di 

Indonesia memuat beragam kebijakan. Sebuah studi mengenai 

kurikulum memuat dua jenis, yaitu kurikulum yang resmi dan 

kurikulum tersembunyi (Darmaningtyas & Subkhan, 2012, hlm. 

215) Namun, sekolah cenderung terlalu fokus pada kurikulum 

formal yang ditetapkan oleh pembuat kebijakan, sehingga 

mengabaikan atau kurang memanfaatkan kurikulum 

tersembunyi (hidden curriculum) yang sebenarnya kaya akan 

potensi pembelajaran (Caswita, 2019, hlm. 301). 

Dengan kata lain, fokus yang berlebihan pada kurikulum 

formal telah menciptakan sebuah paradoks. Di satu sisi, 

kurikulum resmi dijalankan secara sadar dan terukur, namun di 

sisi lain, justru mengabaikan pengaruh kuat dari kurikulum 

tersembunyi yang beroperasi secara diam-diam di baliknya. 

Ketidaksadaran inilah yang kemudian menjadi celah bagi 

masuknya nilai-nilai dan praktik-praktik yang tidak diinginkan. 

Kurikulum resmi dirancang secara formal dan ditetapkan secara 

resmi sebagai petunjuk dalam praktik pembelajaran. Di sisi lain, 

kurikulum tersembunyi menyimpan berbagai nilai, budaya, tata 

kelola, pengetahuan, dan ideologi yang beroperasi dalam 

kegiatan pembelajaran baik secara sadar maupun tidak. 

Kebijakan kurikulum tersembunyi selama ini tidak dikenali cara 

kerjanya, dalam implementasinya ternyata memiliki pengaruh 

yang signifikan yang tanpa disadari mengandung bentuk-



 

68 | Transformasi Sosio-Kultural dalam Seni dan Pendidikan 

bentuk kekerasan simbolik (Retnosari, 2019, hlm. 424)  

Sekolah sebagai ranah relasi pendidik dan peserta didik 

berinteraksi melalui berbagai bentuk modal seperti modal sosial, 

budaya, serta simbolik yang dapat mempengaruhi untuk 

mencapai tujuan dan menentukan posisi mereka dalam ranah 

sosial. Pendidik, dengan modal simbolik, budaya, dan sosial 

yang dimilikinya, memiliki kekuatan untuk mendominasi sistem 

dalam ranah sosial, khususnya dalam proses pembelajaran 

(Siswadi, 2022, hlm. 88-89) Dalam prosesnya, terjadi kekerasan 

simbolik ketika habitus dominan dan modal yang dimilikinya 

secara halus dipaksakan dan diterima sebagai hal yang wajar 

dalam ranah pendidikan. Hal ini tentu menunjukkan kekuatan 

tersembunyi yang memungkinkan kelas dominan untuk 

mendominasi kelas yang kurang beruntung. Hubungan antara 

habitus dan kekerasan simbolik bersifat rekursif (pengulangan). 

Teori tentang relasi kuasa dan rekursivitas habitus ini bukan 

hanya sebuah konstruk abstrak, melainkan sebuah realitas yang 

teramati dan terukur dalam lingkungan sekolah. Untuk 

membuktikan dan mengonkretkan dinamika teoritis tersebut, 

data empiris dari lapangan memberikan gambaran yang jelas 

tentang bagaimana kekerasan simbolik itu termanifestasi dalam 

praktik sehari-hari. 

Berdasarkan data kuesioner dari 30 siswa SMP di Kabupaten 

Bandung dan kerangka teori modal budaya Pierre Bourdieu, 

kekerasan simbolik di lingkungan sekolah termanifestasi 

utamanya melalui ejekan berbasis penampilan fisik (disebutkan 

76% responden), pemberian label negatif seperti "pemalas" 

(68%), perbedaan perlakuan guru terhadap siswa tertentu (52%), 

dan penghinaan dengan memanggil nama orang tua (44%). 

Bentuk-bentuk kekerasan ini, meski tidak melibatkan kekuatan 

fisik, menciptakan hierarki sosial tersembunyi yang secara 



 

Transformasi Sosio-kultural dalam Seni dan Pendidikan | 69 

sistematis meminggirkan siswa dari latar belakang marginal. 

Contohnya adalah proses pengajaran oleh seorang guru yang 

dipengaruhi oleh kebiasaan yang dimiliki, sarana pembelajaran 

yang cenderung mendukung kelas yang dominan, hingga pada 

sistem-sistem yang ada dan diimplementasikan.  

Kekerasan simbolik sebagai salah satu bentuk kekerasan 

tidak langsung yang beroperasi melalui mekanisme kultural dan 

wacana, seringkali tidak disadari oleh pelaku maupun 

korbannya (nirsadar). Kekerasan ini menyembunyikan sifat 

kekerasannya sehingga tidak dikenali atau dirasakan sebagai 

bentuk kekerasan, bahkan sering diterima sebagai hal yang 

wajar oleh pihak yang menjadi sasaran. Mekanismenya 

melibatkan kekuasaan yang timpang dan hegemoni, di mana 

satu pihak memandang dirinya lebih superior. 

Oleh karena itu, untuk memahami bagaimana mekanisme 

nirsadar ini dapat beroperasi dan diterima sebagai suatu 

kewajaran, diperlukan penjelasan tentang cara kerjanya yang 

spesifik. Tanpa pemahaman tentang mekanisme tersebut, 

kekerasan simbolik akan terus menjadi fenomena abstrak yang 

sulit diidentifikasi. Bourdieu menjelaskan bahwa kekerasan 

simbolik bekerja melalui eufemisasi (membuat paksaan terlihat 

normal atau wajar) dan sensorisasi (menekan atau 

menyembunyikan alternatif, sehingga hanya pandangan 

dominan yang terlihat) (Mangera & Simega, 2017). Ini meliputi 

peringatan, perintah, ancaman, dan hinaan dari guru, serta 

perilaku guru yang menekan peserta didik dengan perintah dan 

larangan tanpa memberi kelonggaran.  

Strategi pemanfaat modal sosial dan modal budaya 

digunakan sebagai upaya untuk dekonstruksi kekerasan 

simbolik di SMP Kabupaten Bandung. Unsur-unsur modal sosial 

meliputi norma sebagai pedoman tingkah laku, jaringan sosial 



 

70 | Transformasi Sosio-Kultural dalam Seni dan Pendidikan 

sebagai kelompok dengan nilai informal kebersamaan, 

solidaritas, toleransi, semangat bekerjasama, dan kemampuan 

berempati adalah nilai-nilai sosial yang penting yang 

merupakan modal sosial yang dapat memperkuat kesatuan 

masyarakat. Namun, norma dan jaringan sosial yang telah 

diidentifikasi tersebut tidak akan secara otomatis menjadi 

kekuatan penangkal kekerasan simbolik. Dibutuhkan upaya 

yang sistematis dan terarah untuk mengonversi potensi ini 

menjadi sebuah kekuatan kolektif yang efektif. Proses inilah 

yang kemudian menemukan wujudnya dalam praktik 

pendidikan yang secara sadar dirancang untuk memberdayakan 

komunitas sekolah. 

Dalam pendidikan, pengembangan modal sosial berarti 

meningkatkan akses dan mutu pendidikan, mengembangkan 

kurikulum yang berorientasi pada nilai sosial, dan 

meningkatkan partisipasi masyarakat dalam pendidikan. Modal 

sosial dapat berfungsi sebagai fondasi untuk resistensi kolektif 

terhadap kekerasan simbolik. Kekerasan simbolik seringkali 

berkembang subur dengan membuat korban merasa terisolasi, 

pengalaman mereka dinormalisasi, dan suara mereka tidak 

didengar. Namun, ketika "hubungan sosial yang baik" dan 

"jaringan sosial" yang kuat dipupuk, individu cenderung tidak 

mengalami isolasi ini. Kepercayaan kolektif, pemahaman 

bersama, dan dukungan timbal balik yang melekat dalam modal 

sosial yang kuat dapat memberdayakan baik korban maupun 

saksi untuk mengenali kekerasan simbolik sebagaimana adanya 

dan untuk bertindak secara kolektif melawannya. Hal ini 

mengubah penerimaan pasif individu menjadi agensi dan 

resistensi aktif. Oleh karena itu, memupuk modal sosial di 

sekolah bukan hanya tentang meningkatkan kualitas akademik 

atau manajemen sekolah, melainkan secara lebih mendalam, 



 

Transformasi Sosio-kultural dalam Seni dan Pendidikan | 71 

tentang membangun kapasitas kolektif untuk melawan, 

mendenormalisasi, dan pada akhirnya mengubah struktur 

kekuasaan yang menindas yang tertanam dalam ranah 

pendidikan.  

Sementara itu, modal budaya juga memiliki peran yang tidak 

kalah penting, meskipun sebenarnya kerap kurang diperhatikan 

oleh sebagian orang. Modal budaya meliputi kepemilikan, 

pengetahuan, kode budaya, cara berbicara, kemampuan 

menulis, cara pembawaan, dan cara bergaul. Bourdieu membagi 

modal budaya menjadi tiga bentuk utama, pertama yaitu Modal 

Budaya Terwujud (Embodied Cultural Capital) yang 

terinternalisasi dalam diri individu sebagai disposisi yang 

bertahan lama. Contohnya meliputi pengetahuan, keterampilan, 

cara bertutur kata, dan cara berpenampilan yang diakui dan 

dihargai dalam suatu ranah sosial. Kedua, Modal Budaya 

Terobjektivasi (Objectified Cultural Capital) yang merujuk pada 

barang-barang material yang memiliki nilai budaya dan dapat 

diwariskan atau dipertukarkan, seperti buku, karya seni, atau 

alat musik. Ketiga, Modal Budaya Terinstitusionalisasi 

(Institutionalized Cultural Capital) bentuk ini dilegitimasi secara 

formal oleh institusi, seperti gelar pendidikan, atau keanggotaan 

dalam asosiasi ilmiah bergengsi. Kapital simbolik pendidik, 

seperti gelar pendidikan dan penguasaan intelektual, 

merupakan bentuk kapital simbolik yang telah dilegitimasi dan 

merupakan bagian dari kapital budaya yang 

terinstitusionalisasi. 

Dalam perspektif Bourdieu, praktik-praktik tersebut 

mereproduksi ketimpangan melalui bahasa dan interaksi sehari-

hari sebagai alat dominasi simbolik. Misalnya, ketika 40% siswa 

mengakui bahwa guru cenderung memihak siswa berprestasi 

atau berlatar belakang ekonomi tinggi, hal ini mencerminkan 



 

72 | Transformasi Sosio-Kultural dalam Seni dan Pendidikan 

bagaimana modal budaya (seperti prestasi akademik atau 

kekayaan ekonomi) dijadikan alat legitimasi untuk memperkuat 

struktur kekuasaan. Siswa dengan modal budaya rendah 

kemudian menginternalisasi posisi "inferior" mereka sebagai 

sesuatu yang wajar (doxa), seperti diungkapkan Bourdieu 

melalui konsep habitus. Namun, data juga mengungkap potensi 

transformatif modal budaya dan sosial.  

Meskipun siklus reproduksi ketimpangan ini terlihat kuat, 

mekanisme yang sama sebenarnya dapat dibalik untuk 

menciptakan transformasi. Kunci perubahannya terletak pada 

kesadaran kritis terhadap kondisi yang selama ini dianggap 

wajar (doxa) tersebut. Ketika kesadaran ini muncul, baik modal 

budaya maupun modal sosial dapat dialihfungsikan dari alat 

dominasi menjadi alat pembebasan. Sebanyak 32% siswa 

menekankan pentingnya solidaritas teman sebaya dan 

lingkungan inklusif sebagai solusi, sementara 24% mengusulkan 

edukasi keberagaman melalui kegiatan seperti diskusi atau 

pentas seni. Di sinilah modal budaya bisa dialihfungsikan dari 

alat dominasi menjadi instrumen emansipasi. Program sekolah 

seperti P5 (Projek Penguatan Profil Pelajar Pancasila) dan "Roots" 

berpeluang menjadi ruang redistribusi pengetahuan kritis, di 

mana siswa belajar mendekonstruksi simbol-simbol 

diskriminatif dan membangun habitus baru yang inklusif.  

Tantangan utama terletak pada peran guru dan kebijakan 

sekolah. Sebanyak 48% siswa mengaku tidak nyaman melapor 

ke guru/BK saat mengalami kekerasan simbolik, dan 36% 

menyatakan sekolah mereka belum memiliki program 

antibullying yang jelas. Kebijakan yang hanya mengandalkan 

hukuman (disebut 28% responden) tanpa membangun 

kesadaran kritis justru mengukuhkan struktur koersif. Padahal, 

menurut Bourdieu, guru seharusnya bertransformasi dari agen 



 

Transformasi Sosio-kultural dalam Seni dan Pendidikan | 73 

reproduksi menjadi agen perubahan dengan melatih siswa 

mengidentifikasi bias kultural dalam interaksi sehari-hari.  

Oleh karena itu, transformasi peran guru dan kebijakan 

sekolah tidak boleh terjebak pada pendekatan yang bersifat 

permukaan. Diperlukan sebuah kerangka nilai yang autentik 

dan kontekstual yang mampu mengakar pada budaya lokal, 

sekaligus menjadi landasan etis bagi terciptanya relasi 

pendidikan yang lebih setara. Kearifan lokal Sunda seperti 

prinsip "silih asah, silih asuh" (saling mempertajam pikiran, saling 

mengasuh perasaan) ke dalam praktik pedagogis dapat 

mentransformasi modal budaya menjadi alat inklusi, 

sebagaimana yang diharapkan dari sekolah seharusnya menjadi 

lembaga inklusif (Martono, 2019, hlm. 150). Hal ini tentu secara 

implisit muncul dalam respons siswa, menjadi modal budaya 

tandingan (counter-habitus) untuk melawan dominasi simbolik. 

Kabupaten Bandung dengan kekayaan budaya Sunda dapat 

menjadi ruang ideal untuk menguji implikasi potensi ini. 

Merevitalisasi nilai-nilai ini ke dalam sebuah kegiatan 

kolaboratif seperti, projek seni berbasis budaya Sunda dapat 

mendorong dekonstruksi hierarki. Untuk menciptakan 

lingkungan sekolah yang setara, diperlukan restrukturisasi 

medan pendidikan. Kebijakan harus bergeser dari pendekatan 

represif (hukuman) ke sanksi edukatif-restoratif, seperti 

meminta pelaku merefleksikan dampak ucapan diskriminatif 

dan terlibat dalam dialog dengan korban. Keberhasilan 

intervensi ini diukur tidak hanya dari penurunan angka 

kekerasan simbolik, tetapi juga peningkatan partisipasi siswa 

marginal dalam kegiatan sekolah. Pendekatan ini tidak hanya 

meminimalisir kekerasan simbolik, tetapi juga menggeser peran 

guru dari "penguasa" menjadi "fasilitator" yang memberdayakan 

habitus siswa. 



 

74 | Transformasi Sosio-Kultural dalam Seni dan Pendidikan 

Kekerasan simbolik di SMP Kabupaten Bandung menjadi 

cermin reproduksi ketimpangan modal sosial dan modal 

budaya. Pemanfaatan modal sosial secara positif dapat menjadi 

kekuatan penangkal kekerasan simbolik. Hal ini tentu 

melibatkan upaya "membangun hubungan sosial yang baik" 

antara pendidik, peserta didik, dan orang tua, yang menciptakan 

kenyamanan, kepercayaan, dan keterbukaan dalam setiap 

aktivitas pendidikan. Modal budaya juga dapat berfungsi 

sebagai alat eksklusi dan inklusi, secara sistemik, 

pengembangan modal budaya yang inklusif berarti 

menciptakan pendidikan yang seimbang dan tidak bias, di mana 

habitus dari berbagai kelas sosial (atas dan bawah) 

direpresentasikan secara proporsional. Sehingga terjadi 

pemahaman, bahwa kekerasan simbolik dilanggengkan tidak 

hanya melalui interaksi individu tetapi juga secara struktural 

dalam sistem pendidikan.  

Struktur dasar sekolah, termasuk norma-norma yang tidak 

terucapkan, nilai-nilai, dan pelajaran implisit itu dapat 

memberlakukan norma-norma budaya yang dominan dan 

meminggirkan siswa yang modal budayanya berbeda, bahkan 

tanpa niat eksplisit. Oleh karena itu, mengatasi kekerasan 

simbolik memerlukan pemeriksaan kritis terhadap seluruh 

lingkungan sekolah, melampaui perilaku yang jelas untuk 

meneliti norma-norma yang tidak terucapkan, nilai- nilai, dan 

asumsi pedagogis yang tertanam dalam kurikulum 

tersembunyi. Di level kebijakan dan lingkungan, institusi 

pendidikan harus mengambil peran aktif dalam menciptakan 

ekosistem yang secara proaktif menghindari munculnya 

kekerasan simbolik.  

Tindakan awal dimulai dengan pengembangan kurikulum 

yang bersifat inklusif dan beragam budaya. Inisiatif ini bukan 



 

Transformasi Sosio-kultural dalam Seni dan Pendidikan | 75 

hanya sekadar menambah materi tertentu, tetapi juga 

menginternalisasikan nilai-nilai keberagaman dalam inti proses 

pembelajaran. Dalam mata pelajaran seperti PPKn dan IPS, 

diskusi mengenai Bhinneka Tunggal Ika dan struktur sosial di 

Indonesia ditampilkan dengan contoh nyata yang menghargai 

setiap suku, agama, serta latar belakang sosial. Di sisi lain, 

pelajaran Bahasa Indonesia dan Seni Budaya memberikan 

kesempatan untuk menggali kekayaan budaya lokal dan 

memperdalam literasi kritis. Di sinilah para siswa diajak untuk 

meruntuhkan stereotip serta prasangka yang seringkali muncul 

di media atau lingkungan sosial, membekali mereka dengan 

kesadaran untuk mengenali praktik kekerasan simbolik dalam 

kehidupan sehari-hari, seperti alasan mengapa dialek tertentu 

dianggap "kurang prestisius" atau mengapa standar kecantikan 

tertentu dijadikan yang utama. 

Pendidik harus mengadopsi peran sebagai pembimbing dan 

konselor, bukan penguasa; menggunakan komunikasi yang 

ramah dan memotivasi, menghindari sikap mencari kesalahan, 

serta melibatkan peserta didik dalam pengambilan keputusan 

dan menanamkan nilai-nilai positif seperti empati v dan 

penghargaan terhadap perbedaan. Kemudian, sekolah harus 

mendorong pengembangan modal sosial melalui peningkatan 

hubungan baik antar seluruh pemangku kepentingan (pendidik, 

siswa, orang tua) dan partisipasi aktif komunitas. Guru dan 

tenaga kependidikan memegang peran sentral sebagai garda 

terdepan dalam mencegah kekerasan simbolik, di mana 

transformasi dimulai dari peningkatan kapasitas mereka. 

Langkah pertama adalah melalui pelatihan dan pembangunan 

kesadaran, yang tidak hanya sekadar workshop formal, tetapi 

sebuah proses penyadaran kolektif.  

 



 

76 | Transformasi Sosio-Kultural dalam Seni dan Pendidikan 

Dalam pelatihan tentang kekerasan simbolik ini, guru diajak 

untuk membongkar bias-bias tersembunyi dalam praktik 

mengajar sehari-hari, belajar mengidentifikasi contoh 

konkretnya, seperti pemberian label "si pemalu" yang justru 

meminggirkan atau canda yang bernuansa stereotip. Kesadaran 

ini kemudian harus diwujudkan dalam pemodelan perilaku 

yang konsisten di dalam kelas. Setiap guru bertransformasi 

menjadi figur yang mempraktikkan bahasa inklusif, 

mendengarkan setiap pendapat siswa dengan penuh hormat, 

dan sepenuhnya menghindari praktik membanding-

bandingkan satu siswa dengan lainnya. Lebih jauh, mereka 

menerapkan pedagogi yang responsif dan adil dengan 

memastikan kesempatan belajar yang setara bagi semua siswa, 

terlepas dari latar belakang ekonomi atau sosialnya. Mereka 

mengakui dan merayakan berbagai bentuk kecerdasan, mulai 

dari musikal hingga interpersonal, serta selalu menggunakan 

bahasa yang membangun yang memotivasi alih-alih 

merendahkan, sehingga ruang kelas benar-benar menjadi 

laboratorium demokrasi dan rasa hormat. 

Di lanjutkan dengan mengembangkan kurikulum yang 

seimbang dan tidak bias, yang merepresentasikan habitus dari 

berbagai lapisan masyarakat yang akan meminimalkan ideologi 

materialistis dalam media pembelajaran, memberikan 

kebebasan bagi siswa untuk berbagi pengalaman beragam, serta 

mengadopsi kurikulum berbasis komunitas yang 

mempertimbangkan potensi dan kondisi lokal. Ini 

membutuhkan reformasi yang komprehensif, pelatihan guru 

yang ditargetkan untuk menumbuhkan kesadaran kritis, dan 

evaluasi ulang mendasar terhadap budaya sekolah untuk 

memastikan bahwa sekolah benar-benar inklusif dan adil. 

 



 

Transformasi Sosio-kultural dalam Seni dan Pendidikan | 77 

Upaya pencegahan kekerasan simbolik harus melampaui 

batas pagar sekolah dengan melibatkan orang tua dan 

masyarakat dalam sebuah kemitraan yang sinergis. Langkah 

awal dimulai dengan komunikasi sekolah-orang tua yang 

intensif dan bermakna. Melalui seminar dan pertemuan rutin, 

sekolah melakukan sosialisasi untuk memperkenalkan konsep 

kekerasan simbolik—menjelaskan bagaimana candaan, label, 

atau tekanan tidak langsung di rumah dapat berkontribusi pada 

masalah di sekolah. Dari sini, dibangunlah kemitraan yang 

nyata, di mana orang tua diajak untuk konsisten menerapkan 

nilai-nilai penghargaan terhadap perbedaan dalam kehidupan 

sehari-hari di rumah, sehingga terjadi keselarasan antara pesan 

yang disampaikan sekolah dan yang dialami anak di lingkungan 

domestik.  

Keterlibatan yang lebih luas kemudian dibangun dengan 

memanfaatkan komunitas. Sekolah secara aktif mengundang 

narasumber dari berbagai lapisan masyarakat—mulai dari 

pengusaha, seniman lokal, hingga perajin tradisional—untuk 

berbagi kisah perjalanan hidup dan karier mereka. Kehadiran 

tokoh-tokoh yang beragam ini menunjukkan secara gamblang 

kepada siswa bahwa jalan menuju kesuksesan dan kontribusi 

bagi masyarakat sangatlah beragam, mendobak stereotip dan 

kekerasan simbolik yang mungkin melekat pada profesi atau 

latar belakang tertentu, sekaligus memperkaya wawasan siswa 

tentang cita-cita dan masa depan mereka. Kekerasan simbolik di 

SMP Kabupaten Bandung bersifat sistemik dan terlokalisasi 

dalam habitus pendidikan. Peran modal sosial dan modal 

budaya menjadi upaya meminimalisir kekerasan simbolik 

dengan rekonstruksi keseluruhan ekosistem sekolah, dengan 

memanfaatkan kapital lokal sebagai kekuatan penangkal. 

Dengan memperkuat hubungan sosial, menumbuhkan 



 

78 | Transformasi Sosio-Kultural dalam Seni dan Pendidikan 

kepercayaan, dan mengembangkan modal budaya yang inklusif 

serta menghargai keberagaman, lingkungan sekolah dapat 

bertransformasi menjadi ruang yang lebih egaliter dan 

memberdayakan. Upaya kolektif dari semua pemangku 

kepentingan, didukung oleh pemahaman mendalam tentang 

dinamika kapital, sangat penting untuk menciptakan 

pendidikan yang bebas dari dominasi dan kekerasan simbolik. 

 

PENUTUP 

Kekerasan simbolik dalam lingkungan pendidikan, 

khususnya di SMP Kabupaten Bandung, merupakan fenomena 

laten yang berakar kuat pada ketimpangan modal sosial dan 

modal budaya. Kekerasan ini bukan sekadar insiden sporadis, 

melainkan sebuah manifestasi dari relasi kuasa yang timpang, di 

mana pandangan dominan dilegitimasi dan diterima secara 

tidak sadar oleh para pihak yang terlibat. Oleh karena itu, 

dekonstruksi kekerasan simbolik tidak bisa hanya 

mengandalkan pendekatan hukuman saja, tetapi juga harus 

menyasar pada restrukturisasi fundamental dalam sistem 

pendidikan. Implementasi strategi berbasis revitalisasi modal 

sosial melalui penguatan norma kooperatif, jaringan kolaborasi, 

dan solidaritas terbukti telah menjadi langkah strategis untuk 

menciptakan lingkungan sekolah yang setara.  

Optimalisasi modal budaya yang inklusif dapat melawan 

reproduksi ketimpangan dengan memastikan bahwa habitus 

dari berbagai latar belakang sosial-budaya terwakili dan 

dihargai. Dengan menggeser peran pendidik dari penguasa 

menjadi fasilitator dan menerapkan sanksi edukatif-restoratif, 

sekolah dapat menumbuhkan empati dan kesadaran kritis. 

Keberhasilan intervensi ini tidak hanya diukur dari penurunan 

kasus kekerasan simbolik, tetapi juga dari peningkatan 

partisipasi dan pemberdayaan siswa yang menjadi korban, yang 



 

Transformasi Sosio-kultural dalam Seni dan Pendidikan | 79 

pada akhirnya akan merealisasikan tujuan esensial pendidikan: 

memanusiakan manusia. 

Berdasarkan analisis data tentang penelitian yang dilakukan 

di SMP Kabupaten Bandung, terungkap beberapa temuan kunci 

baru yang memperkaya pemahaman tentang kekerasan 

simbolik dan upaya pencegahannya. Pertama, teridentifikasi 

sebuah mekanisme sirkular di mana kekerasan simbolik tidak 

hanya direproduksi dari guru kepada siswa (top-down), tetapi 

juga telah membentuk sebuah habitus di kalangan siswa 

sehingga mereka mereproduksi kekerasan yang sama secara 

horizontal kepada teman sebayanya. Kedua, dan ini yang paling 

krusial, penelitian ini menemukan bahwa modal budaya lokal 

(Sunda) berfungsi sebagai "modal tandingan" (counter-capital) 

yang efektif. Nilai-nilai silih asah, silih asuh, silih asih yang 

diintegrasikan dalam projek seni kolaboratif terbukti mampu 

mendekonstruksi hierarki simbolik dengan menciptakan arena 

baru di mana siswa dari latar belakang berbeda setara. Ketiga, 

data kuantitatif dari kuesioner (seperti 48% siswa yang tidak 

nyaman melapor) mengungkap kesenjangan persepsi yang 

signifikan antara guru dan siswa; apa yang dianggap guru 

sebagai candaan atau motivasi, dipersepsikan sebagai bentuk 

pelecehan dan diskriminasi oleh siswa. 

Temuan-temuan baru ini mengarah pada kesimpulan bahwa 

kekerasan simbolik di SMP Kabupaten Bandung bersifat 

sistemik dan terlokalisasi dalam habitus pendidikan. Oleh 

karena itu, dekonstruksinya memerlukan lebih dari sekadar 

kebijakan anti-bullying yang generik, tetapi sebuah rekonstruksi 

keseluruhan ekosistem sekolah. Strategi yang terbukti efektif 

dalam penelitian ini adalah dengan memobilisasi modal sosial 

untuk membangun solidaritas dan kepercayaan kolektif sebagai 

fondasi, dan secara paralel memanfaatkan modal budaya lokal 

sebagai instrumen dekonstruksi aktif terhadap nilai-nilai 

dominan yang meminggirkan. Dengan memperkuat hubungan 



 

80 | Transformasi Sosio-Kultural dalam Seni dan Pendidikan 

sosial, menumbuhkan kepercayaan, dan mengembangkan 

modal budaya yang inklusif serta menghargai keberagaman, 

lingkungan sekolah dapat bertransformasi menjadi ruang yang 

lebih egaliter dan memberdayakan. 

Pada akhirnya, upaya kolektif dari semua pemangku 

kepentingan, yang didorong oleh pemahaman mendalam 

tentang dinamika kapital dan temuan spesifik konteks lokal, 

sangat penting untuk menciptakan pendidikan yang benar-

benar bebas dari dominasi dan kekerasan simbolik. Penelitian ini 

menegaskan bahwa pemberantasan kekerasan simbolik adalah 

syarat mutlak bagi terwujudnya pendidikan yang 

memanusiakan, sebuah proses yang tidak hanya memutus mata 

rantai reproduksi ketidakadilan, tetapi juga menumbuhkan 

generasi yang sadar akan hak dan martabat kemanusiaannya. 

Inilah esensi dari pendidikan transformatif yang tidak hanya 

mencetak insan cerdas, tetapi juga manusia yang berdaya, 

berempati, dan berkeadaban luhur. 

Upaya ini harus dipandang sebagai investasi jangka panjang 

dalam membangun ekosistem pendidikan yang berkeadilan. 

Revitalisasi modal sosial dan optimalisasi modal budaya bukan 

hanya sekadar strategi reaktif, melainkan sebuah pendekatan 

preventif yang menciptakan fondasi kokoh bagi terwujudnya 

sekolah sebagai ruang aman dan inklusif. Ketika nilai-nilai 

kebersamaan, saling percaya, dan penghargaan terhadap 

keragaman telah mengakar kuat dalam budaya sekolah, maka 

kekerasan simbolik akan kehilangan medium untuk 

berkembang. Dengan demikian, sekolah tidak hanya berfungsi 

sebagai transmisi pengetahuan, tetapi juga sebagai laboratorium 

demokrasi dan keadilan sosial yang mempersiapkan peserta 

didik untuk hidup dalam masyarakat yang majemuk. 

Pada akhirnya, pemberantasan kekerasan simbolik adalah 

syarat mutlak bagi terwujudnya pendidikan yang 

memanusiakan. Proses dekonstruksi dan transformasi ini 



 

Transformasi Sosio-kultural dalam Seni dan Pendidikan | 81 

membutuhkan komitmen berkelanjutan dari seluruh pemangku 

kepentingan pendidikan, mulai dari perumus kebijakan, tenaga 

pendidik, peserta didik, hingga masyarakat luas. Melalui 

konsistensi dalam menerapkan pendekatan berbasis modal 

sosial dan budaya yang inklusif, kita tidak hanya sedang 

memutus mata rantai reproduksi ketidakadilan, tetapi juga 

menumbuhkan generasi yang sadar akan hak dan martabat 

kemanusiaannya. Inilah esensi dari pendidikan transformatif 

yang tidak hanya mencetak insan cerdas, tetapi juga manusia 

yang berdaya, berempati, dan berkeadaban luhur 

 

REFERENSI 

Bourdieu, P. (1986). The Forms Of Capital (pp. 15–29). Greenwood 

Press. 

Caswita. (2019). Kurikulum Tersembunyi Dalam Pembelajaran 

Pendidikan Agama Islam. 17(3), 300–314. 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/ 

Darmaningtyas, & Subkhan, E. (2012). Manipulasi Kebijakan 

Pendidikan (1st ed.). Resist Book. 

James p. Spradley. (2006). Metode Etnografi (2nd ed.). Tiara 

Wacana. 

Krisbiyantoro, J., & Lestari, P. (2008). Kekerasan Terhadap Anak 

Dalam Perspektif Pendidikan. Forum Ilmu Sosial, 35(1), 10–18. 

Mahrus, M. (2021). Manajemen Kurikulum dan Pembelajaran dalam 

Sistem Pendidikan Nasional. JIEMAN: Journal of Islamic 

Educational Management, 3(1), 41–80. 

https://doi.org/10.35719/jieman.v3i1.59 

Mangera, E., & Simega, B. (2017). Eufemisasi Sebagai Bentuk 

Kekerasan Simbolik Pada Pembelajaran Di Smk Kristen Makale 

Tana Toraja. 2(2), 208–217. 

www.journal.unismuh.ac.id/perspektif 

Martono, N. (2019). Sekolah Inklusi Sebagai Arena Kekerasan 

Simbolik. Sosiohumaniora, 21(2). 

https://doi.org/10.24198/sosiohumaniora.v21i2.18557 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.35719/jieman.v3i1.59
http://www.journal.unismuh.ac.id/perspektif
https://doi.org/10.24198/sosiohumaniora.v21i2.18557


 

82 | Transformasi Sosio-Kultural dalam Seni dan Pendidikan 

Mohulaingo, R., Pomalingo, S., Halidu, S., Cuga, C., Guru, P., & 

Dasar, S. (2025). Mengurai Kekerasan Simbolik Dibalik Seragam 

Sekolah Di Sekolah Dasar : (Pandangan Pierre Bourdieu Tentang 

Habitus Dalam Pendidikan). 2(3), 1474–1487. 

https://doi.org/10.62335 

Reresi, M., Rahawarin, B. A., & Ngoranubun, W. (2023). Telaah 

Kritis Kekerasan Simbolik antara Guru dan Peserta Didik di 

Sekolah Menengah Atas. Jurnal Moral Kemasyarakatan, 8(2), 156–

167. https://doi.org/10.21067/jmk.v8i2.8177 

Retnosari, P. (2019). Kekerasan Simbolik Pada Sistem Pendidikan 

Sekolah Negeri Di Indonesia. JURNAL WIDYALOKA IKIP 

WIDYA DARMA, 6(3). 

Rosaliza, M., Asriwandari, H., & Indrawati. (2023). Field Work: 

Etnografi Dan Etnografi Digital. Jurnal Ilmu Budaya, 20(1), 74–

103. 

Sa’diyah, H. (2021). Kekerasan dalam Pendidikan; Sejarah, 

Perkembangan dan Solusi. EL-BANAT: Jurnal Pemikiran Dan 

Pendidikan Islam, 11(1), 70–86. 

https://doi.org/10.54180/elbanat.2021.11.1.70-86 

Selfiana, O, Ridwan, M., & Ahmad, S. (2023). KEKERASAN 

SIMBOLIK DI UPT SMAN 4 SINJAI. Pinisi Journal of Sociology 

Education Review, 3(1), 115–126. 

Siswadi, G. A. (2022). RELASI PENDIDIK DENGAN PESERTA 

DIDIK DALAM PANDANGAN PAULO FREIRE (1921-1997) 

(Suatu Telaah Filosofis Sebagai Upaya Menghindari Praktik 

Kekerasan Simbolik dalam Dunia Pendidikan). Sang Acharya: 

Jurnal Profesi Guru, 3(1), 86–100. 

https://doi.org/10.25078/sa.v3i1.2160 

Ulfah. (2013). Eufemisasi Sebagai Mekanisme Kekerasan Simbolik 

Dalam Pembelajaran Di Sekolah. Jurusan Pendidikan Bahasa Dan 

Seni, 16(3). 

Wibowo, P., & Chasif Ascha, M. (2023). Violence Prevention Efforts 

In The Educational Environment: Socialization At Ibnu Sholeh 

Boarding School Bangkalan Madura. Journal of Community 

Service, 2, 357–364. https://idm.or.id/JCS/index.php/JCS 

 

https://doi.org/10.62335
https://doi.org/10.21067/jmk.v8i2.8177
https://doi.org/10.54180/elbanat.2021.11.1.70-86
https://doi.org/10.25078/sa.v3i1.2160
https://idm.or.id/JCS/index.php/JCS

