
227 
 

MAKNA SIMBOLIK RITUAL PUPUT PUSEUR DAN NGAGEULANGAN 

DI DUSUN LEBAKJATI DESA CILELES KECAMATAN JATINANGOR 

KABUPATEN SUMEDANG 

 

SYMBOLIC MEANING OF PUPUT PUSEUR AND NGAGEULANGAN IN THE HAMLET OF 

LEBAKJATI, CILELES VILLAGE, JATINANGOR DISTRICT, SUMEDANG REGENCY 

 

Diah Sartika, Neneng Yanti K, Iip Sarip H. 

diahsartika22@gmail.com 

Antropologi Budaya, Fakultas Budaya dan Media 

Institut Seni Budaya Indonesia Bandung 

 

Artikel diterima: 1 Juli 2021 | Artikel direvisi: 1 Mei 2022| Artikel disetujui: 1 Juli 2024 

 

ABSTRAK 

 

Penelitian ini membahas pemaknaan ritual puput puseur dan ngageulangan, serta struktur ritual 

puput puseur dan ngageulangan dalam ritual pasca kelahiran pada masyarakat Lebakjati. Pemaknaan 

yang dihasilkan didapat melalui analisa dari informan, dari tindakan ritual, dan relasi simbol satu 

dengan yang lainnya. Penelitian ini dilakukan menggunakan metode deskripsi kualitatif, dengan 

pendekatan antropologi simbolik sebagai landasan teori. Hasil penelitian menemukan bahwa ritual 

puput puseur dan ngageulangan ini dilakukan sebagai: 1) simbol permohonan, simbol penolak bala, 

simbol syukur, dan simbol penghormatan, 2) Makna puput puseur dan ngageulangan dapat dilihat dari 

tindakan budaya yang tampak, 3) Ritual puput puseur dan ngageulangan memiliki relasi antara simbol 

satu dengan simbol lainnya, yang memiliki tujuan untuk dapat keseimbangan dalam hidup.  

 

Kata Kunci: Ritual, puput puseur dan ngageulangan, antropologi simbolik. 

 

ABSTRACT 

This study discusses the meaning of the puput puseur and ngageulangan, the rituals structure 

of the puput puseur and ngageulangan rituals in post-birth rituals in the Lebakjati community. The 

meaning generated through the analysis of the informants, from ritual actions, and the relation of 

symbols to one another. This research i conducted using a qualitative description method. This study 

uses a symbolic anthropological approach as the theoretical framework. The results of the study found 

that the puput puseur and ngageulangan rituals were carried out as: 1) Symbol of request, symbol of 

petition, symbol of repelling reinforcements, symbols of gratitude, and symbols of respect, 2) The 

meaning of puput puseur and ngageulangan can be seen from cultural actions 3) Ritual Puput puseur 

and the ngageulangan has a relationship between one symbol and another, which is the aim is to balance 

in life. 

Keywords: rituals, puput puseur and ngageulangan, symbolic anthropology 

 

 

mailto:diahsartika22@gmail.com


Jurnal Budaya Etnika Vol. 8 No.2 Desember 2024 

228 

 

PENDAHULUAN 

Ritual pasca kelahiran merupakan 

tradisi yang masih hidup di kalangan 

masyarakat Sunda. Suku bangsa Sunda 

sendiri diidentifikasi sebagai orang-orang 

atau suatu kelompok masyarakat yang 

secara turun-temurun memakai bahasa ibu 

mereka yaitu bahasa Sunda, yang 

menggunakan aksennya di kehidupan 

sehari-hari juga bertempat tinggal di Jawa 

Barat, wilayah yang biasa disebut dengan 

Tatar Sunda, atau Tanah Pasundan 

(Koentjaraningrat, 2002:307).  

Dalam masyarakat tradisi, yang 

karakteristik masyarakatnya relatif 

homogen dalam hal matapencaharian, 

umumnya masih berpegang pada tradisi 

lama (Setyobudi 2001 & 1997), salah 

satunya, tradisi pasca kelahiran memiliki 

makna yang penting, karena sebagai 

pengucapan rasa syukur kepada Allah Swt 

atas seluruh nikmat yang sudah diberikan. 

Disertai pengharapan dan doa supaya 

mendapat kelancaran, kemudahan dan 

dijauhkan dari segala sesuatu yang tidak 

diinginkan (Busro, 2018:46). Oleh karena 

itu, peneliti akan mengungkap makna 

simbolik dari ritual pasca kelahiran puput 

puseur dan ngageulangan. 

Dusun Lebakjati Desa Cileles, 

Kecamatan Jatinangor, Kabupaten 

Sumedang, Jawa Barat, masih melakukan 

rangkaian kegiatan yang dilakukan saat 

pasca kelahiran hingga bayi berusia 40 hari, 

di antaranya; (1) ngubur santen/ngubur 

bali, (2) ngagentian getih, (3) puput puseur, 

(4) aqiqah atau ekah, dan (5) 

ngageulangan. 

Masyarakat di Lebakjati masih 

melaksanakan ritual puput puser dan 

ngageulangan, sebagai sebuah kebiasaan 

yang dilakukan secara turun temurun. 

Mereka masih melakukan ritual tersebut 

untuk pengungkapan rasa syukur, media 

untuk berdoa, dan mereka mempercayai 

jika melakukan ritual tersebut dapat 

melindungi dari gangguan-gangguan dalam 

hidup serta roh-roh jahat. Selain itu, 

dilakukan sebagai bentuk kepatuhan 

mereka terhadap pepatah orang tua untuk 

tetap melaksanakan ritual tersebut. Dengan 

kata lain, ritual memiliki makna tertentu 

dalam kehidupan mereka. 

Adapun penelitian-penelitian 

terdahulu rata-rata membahas mengenai 

ritual dalam daur kehidupan (Hadiyati 

2016, dan Febrianti 2018). Adapun 

penelitian yang terkait mengenai tradisi 40 

harian bayi  ngahurip oleh Indriyani (2018), 

kemudian tradisi kehamilan dan pasca 

kelahiran yang didalamnya membahas 

mengenai tradisi ngahurip atau 40 harian 

bayi, Klarissa (2019).  Dan tradisi babanyo 

yang membahas tradisi ngageulangan oleh 

Fachrurrofi (2018).  

Beberapa penelitian kajian teori 

antropologi simbolik dilakukan oleh Amaro 

(2020) mengenai makna simbolik tradisi 

pemindahan lawang kori di Nampudadi, 

Kabupaten Kebumen.  Dan Ferudyn (2013) 

tentang fungsi dan makna simbolik ati kebo 

se’unduhan dalam slametan pernikahan 

keluarga keturunan Demang, Purbalingga.  

Dari penelitian tersebut, penelitian 

yang membahas secara khusus mengenai 

makna simbolik ritual puput puseur dan 

ngageulangan di Dusun Lebak Jati, Desa 

Cileles, Kabupaten Sumedang belum 

mendapat perhatian. Maka, penelitian ini 

bermaksud untuk membahas makna 



Sartika - Makna Simbolik Ritual Puput Puseur... 

229 
 

simbolik yang dikaji dengan aspek 

antropologi simbolik Victor Turner.  

Turner melakukan penelitiannya di 

Ndembu Afrika.  Dalam ritual yang 

dilakukan oleh suku Ndembu, mereka 

menggunakan pohon susu atau pohon 

mudyi sebagai simbol dalam ritualnya 

tersebut. Melalui pohon mudyi tersebut 

Turner dalam Endaswara, (2006:173) 

menafsirkan makna yang ada dalam ritual 

tersebut dalam beberapa kategori sebagai 

berikut: 

1. Exegetical Meaning (Dimensi 

Eksegetik), yakni cakupan penafsiran  

yang didapatkan dari informan warga 

setempat mengenai perilaku ritual 

yang diamati.  

2. Operational Meaning (Dimensi 

Operasional), yakni makna yang 

didapat tidak hanya terbatas pada 

perkataan informan, akan tetapi dari 

tindakan ritual yang dilakukan dalam 

ritual tersebut.  

3. Positional Meaning (Dimensi 

Posisional), adalah makna yang 

didapat melalui interpretasi terhadap 

suatu simbol dengan simbol yang lain 

untuk mendapatkan makna secara 

keseluruhan.  

Ritual puput puseur dan 

ngageulangan, mempunyai makna 

tersendiri bagi masyarakat pemilik 

kebudayaan. Simbol-simbol yang terdapat 

di ritual tersebut secara aktual dapat 

berfungsi dalam proses sosial, di antaranya 

masyarakat tersebut menggunakan ritual 

sebagai media komunikasi, mempererat tali 

persaudaraan, serta pengukuhan nilai-nilai 

budaya. 

Berdasarkan uraian di atas, maka 

permasalahan dalam penelitian ini adalah 

mengenai makna dari simbol-simbol yang 

terkandung dalam  ritual puput puseur dan 

ngageulangan di Dusun Lebak Jati, Desa 

Cileles, Kecamatan Jatinangor, Kabupaten 

Sumedang. 

Metode 

Metode yang digunakan dalam 

penelitian ini penelitian kualitatif yang 

bermaksud memahami dan 

mendeskripsikan fenomena sosial-budaya 

(Boeije dikutip dalam Setyobudi 2020: 19). 

Dalam penelitian ini data diperoleh melalui 

observasi dengan meninjau langsung ke 

lokasi penelitian, dan melakukan 

wawancara kepada informan untuk 

memperoleh data yang valid, dilengkapi 

dengan dokumentasi. Observasi ini 

digunakan untuk mengungkap makna dari 

simbol-simbol dalam struktur ritual puput 

puseur dan ngageulangan.   

Unit analisis pada tingkat 

sekelompok kecil individu yang sedang 

melaksanakan upacara ritual tersebut 

(Patton dikutip dari Setyobudi 2020: 20). 

Untuk melengkapi data yang diperlukan 

dalam penelitian ini juga dikumpulkan 

melalui berbagai macam referensi pustaka 

berupa buku, jurnal, artikel dan sebagainya. 

Sumber pustaka ini berhubungan dengan 

pembahasan mengenai dan simbol dan 

makna dalam tradisi puput puseur dan 

ngageulangan dalam kebudayaan 

masyarakat Sunda. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

A. Lokasi Penelitian 

Dusun Lebakjati merupakan salah 

satu dusun yang terletak di Desa Cileles. 

Secara geografis, Desa Cileles  dibatasi 

oleh wilayah-wilayah sebagai berikut:  



Jurnal Budaya Etnika Vol. 8 No.2 Desember 2024 

230 

 

1. Bagian Utara: Desa Cilayung 

Kecamatan Jatinangor. 

2. Bagian Timur: Desa Kutamandiri 

Kecamatan Tanjungsari. 

3. Bagian Selatan: Desa Hegarmanah 

Kecamatan Jatinangor. 

4. Bagian Barat: Desa Cibeusi 

kecamatan Jatinangor. 

Secara administratif, Desa 

Cileles  terbagi ke dalam empat 

buah dusun yaitu Dusun I 

Narongtong, Dusun II Cinenggang, 

Dusun III Cileles, dan Dusun IV 

Cahyasari dan Lebakjati. Sementara 

jumlah Rukun Warga dan Rukun 

Tetangganya masing-masing 

sejumlah 10  RW dan 37 RT. 

Jumlah penduduk Desa Cileles terdiri 

dari 2257 KK (Kepala Keluarga)  KK, 3530 

jiwa laki-laki dan 3293 jiwa wanita dengan 

kepadatan penduduk 387 orang per-km 1 . 

Dusun Lebakjati terletak dekat dengan 

Kantor Desa Cileles sehingga memiliki 

wilayah yang sentral di Desa Cileles. 

Lebakjati ini membawahi 1 RW dan 3 RT 

dengan 165 jumlah Kepala Keluarga (KK), 

dan 498 jumlah penduduk  jiwa. Penduduk 

laki-laki 260 dan penduduk perempuan 

238. 

 

 

 

Gambar 1. Peta wilayah Cileles 

(sumber:Profil desa Cileles 2019) 

 

Untuk dapat memenuhi kebutuhan 

ekonomi, masyarakat masih bergantung 

pada potensi tanaman pangannya. Karena 

Cileles merupakan bagian dari desa agraris 

yang sebagian besar penduduknya bekerja 

di sektor pertanian. Jadi, karakteristik 

warga masyarakatnya masih relative 

homogen dikarenakan mayoritas 

matapencahariannya sama bidang 

pertanian. Namun demikian, letak wilayah 

Cileles yang dekat dengan Jatinangor yang 

mencakup kawasan-kawasan industri 

sehingga tidak sedikit masyarakat Cileles 

dan Lebakjati yang menjadi karyawan di 

industri tersebut. 

B. Subjek Pelaku Ritual 

Subjek penelitian ini mengambil 

peristiwa ritual yang dilakukan oleh Dede 

Endang (22) yang melahirkan anak 

pertamanya Dara Andindita pada tanggal 

23 Desember 2020. Dede Endang bukan 

merupakan warga asli masyarakat 

Lebakjati, dari lahir hingga remaja ia 

menetap di Tasikmalaya, ketika Dede 

menikah dengan Hidayat, barulah ia 



Sartika - Makna Simbolik Ritual Puput Puseur... 

231 
 

menetap di Lebakjati. Karena ini 

merupakan kelahiran anak pertamanya, 

muncul kekhawatiran dan kecemasan yang 

dialami, maka dibutuhkan penanganan 

secara maksimal untuk meminimalisir hal-

hal yang tidak diinginkan. Ia perlu 

menerapkan tradisi-tradisi yang masih 

berjalan di Lebakjati, dan mengikuti 

pepatah serta nasihat dari keluarga, 

sesepuh, maupun paraji.  

Prosesi pelaksanaan ritual ini  

dipimpin oleh paraji Ma Emeh (75), yang 

sudah memiliki pengalaman selama 

hidupnya sebagai paraji. Paraji menurut R 

Satjadibrata (2005) adalah tukang nulungan 

nu ngajuru; tukang nyunatan; dukun. Yakni 

seseorang yang ahli dalam membantu yang 

melahirkan, ahli menyunat, dan dukun. 

Dari penjelasan tersebut, paraji memiliki 

peran lain selain membantu ibu yang 

melahirkan, yaitu sebagai ahli menyunat 

dan sebagai dukun. Dukun2 yang dimaksud 

di sini adalah seseorang yang memiliki 

keahlian tertentu sebagai seseorang yang 

dapat menyembuhkan, dan yang memberi 

jampi-jampi. Masyarakat Lebakjati pada 

umumnya masih memerlukan peran paraji 

untuk menyunat bayi, dan sebagai dukun 

untuk memberi jampi-jampi pada masa 

kehamilan hingga pasca kelahiran. 

Ritual puput puseur dan 

ngageulangan dilaksanakan dengan 

bantuan paraji untuk meminta 

perlindungan spiritualitas baik dari pra-

ritual, prosesi ritual, hingga pasca ritual dan 

dilengkapi dengan material-material yang 

digunakan dan diberikan doa-doa yang 

 

2 Dukun adalah tukang ngubaran at. tukang 

ngajampe. (ahli menyembuhkan dan ahli 

memberi jampi-jampi) (Kamus Basa Sunda  

R.Satjadibrata 2005:117) 

dapat dilihat dalam setiap tindakan ritual 

yang dilakukan oleh paraji. 

C. Ritual  Pasca Kelahiran 

Sebelum membahas struktur pada 

ritual puput puseur dan ngageulangan, 

penulis akan membahas beberapa ritual 

pasca kelahiran yang masih dilakukan oleh 

masyarakat Lebakjati. Ritual pasca 

kelahiran merupakan tradisi yang dilakukan 

setelah seorang ibu melahirkan. Ritual ini 

ragam akan makna, karena sebagai 

pengungkapan rasa syukur kepada Allah 

Swt. Atas seluruh nikmat yang sudah 

diberikan. Supaya mendapat kelancaran, 

kemudahan, keselamatan dan dijauhkan 

dari segala sesuatu yang tidak diinginkan 

baik untuk ibu bayi, dan untuk bayi itu 

sendiri. 

1. Ngubur santen/Ngubur bali 

Ngubur santen/ngubur bali 

adalah prosesi ketika paraji 

menguburkan ari-ari. prosesi 

ngubur bali dimulai dengan pada 

mulanya ari-ari dicuci bersih 

sehingga tidak ada darah yang 

menempel, dan disiram dengan air 

panas agar tidak lembek. 

Kemudian ari-ari tersebut 

disimpan dalam kendi atau dalam 

kaleng, bisa juga dibungkus 

dengan kain putih/kain kafan, 

disertai dengan bumbu-bumbu 

seperti garam, merica, ketumbar, 

dan gula. Dalam kendi yang telah 

dimasukkan berbagai bumbu 

 



Jurnal Budaya Etnika Vol. 8 No.2 Desember 2024 

232 

 

tersebut. Ada beberapa elemen 

bumbu yang tidak boleh 

disertakan, yaitu bawang-

bawangan karena dipercaya akan 

membuat anak tersebut menjadi 

epes meer, atau anak yang mudah 

menangis, cengeng dan mudah 

menyerah. Juga tidak boleh 

menggunakan asam, karena 

dikhawatirkan anak tersebut di 

kemudian hari memiliki sifat 

haseum budi artinya memiliki sifat 

kecut, dan tidak ramah. Setelah 

ari-ari tersebut dikubur, kemudian 

paraji berdoa serta selawat kepada 

nabi Muhammad saw, dan 

dipasang penerangan, baik 

menggunakan lilin maupun lampu 

selama kurang lebih 7 hari. 

Biasanya, makam ari-ari tersebut 

ditanam tumbuhan seperti jawer 

kotok3 , ataupun tumbuhan bunga 

lainnya. 

2. Ngagentian getih 

Ngagentian getih 4  biasa 

dilakukan sekitar hari ketiga 

sampai kelima bayi telah lahir. 

Ngagentian getih ini dilakukan di 

rumah ibu yang telah melahirkan. 

Sebelum ritual tersebut 

dilaksanakan, pihak keluarga 

memanggil paraji untuk 

melaksanakan ritual ngagentian 

getih. Karena setelah melahirkan, 

ibu bayi telah mengeluarkan 

banyak darah sehingga ritual ini 

 

3 Jawer kotok adalah tanman hias berdaun 

indah yang berasal dari Asia dan Afrika 

(https://kbbi.web.id/jawer.html) 

dilakukan bertujuan untuk 

mengganti darah yang sudah 

keluar pada masa melahirkan.  

Darah untuk ritual ngagentian 

getih didapatkan dari darah anak 

ayam kampung, yang di simpan di 

daun sirih, kemudian oleh paraji, 

diberi jampi-jampi, dan doa dari 

ayat suci Alquran, serta selawat 

kepada nabi Muhammad saw. 

Kemudian paraji menempelkan 

setetes darah ayam di dahi ibu 

dengan maksud supaya menjaga 

dari lieur atau sakit kepala, 

kemudian diteteskan juga di perut 

ibu dengan tujuan agar perut ibu 

tidak sakit setelah melahirkan. 

3. Puput Puseur 

Puput puseur ini dimulai 

dengan putusnya tali pusar bayi. 

Jarak tali pusar bayi putus adalah 

sekitar umur 5 hari hingga bayi 

berumur 12 hari. Pusar bayi yang 

sudah lepas talinya, ditutup 

dengan uang logam yang sudah 

dibungkus dengan kapas atau 

kassa lalu ditempelkan pada perut 

bayi, dan dilapisi lagi dengan kain, 

dengan tujuan agar pusar bayi 

tidak dosol (mencuat keluar). 

Kemudian tali pusar bayi yang 

telah kering tersebut disimpan di 

dalam wadah kain yang bernama 

kanjut kundang5.  

4 Bahasa lokal untuk ritual mengganti darah 

setelah melahirkan. 

5Kanjut kundang nyaeta kantong leutik paranti 

neundeun panglay, jaringao jst. di nu keur orokan.  



Sartika - Makna Simbolik Ritual Puput Puseur... 

233 
 

Ritual puput puseur ini terdiri 

dari beberapa rangkaian dalam 

kegiatannya, yang terdiri dari pra-

ritual, pelaksanaan ritual, dan 

pasca ritual. Berikut penjelasan 

mengenai rangkaian ritual 

tersebut.  

a. Pra-Ritual puput puseur 

Dalam kegiatan pra-ritual ini 

terdapat sejumlah aktivitas yang 

dilakukan. Setelah bayi telah lahir, 

kemudian bayi dibawa pulang oleh 

orang tuanya, bayi diharuskan 

untuk dijaga kehangatannya, 

dengan dijemur setiap harinya, dan 

disusui setiap 30 menit sekali. 

Selain itu, upaya untuk menjaga 

bayi adalah dengan berhati-hati 

jika akan keluar rumah, Hal 

tersebut dilakukan untuk 

mengantisipasi jika berpapasan 

dengan orang yang memiliki sakit 

menular atau virus6. 

 

 

 

 

Gambar 2. Bayi sebelum lepas tali 

pusarnya 

 

(Kanjut kundang adalah wadah kecil, untuk 

menyimpan bangle, jerangau dsb. untuk 

seseorang yang sedang memiliki bayi). Kamus 

Basa Sunda R Satjadibrata, 2005:184). 

(Sumber: Dokumentasi Diah Sartika, 25 

Desember 2020) 

 

Di sekitar tempat tidur bayi, 

digunakan beberapa material 

untuk menjaga bayi dari hal-hal 

yang tidak diinginkan seperti 

gangguan dalam hidup atau roh-

roh halus. Di antaranya adalah 

dengan meletakkan Alquran di 

atas kepala bayi, menyimpan 

gunting, dan semangkuk bunga-

bungaan beserta uang koin yang 

disesuaikan dengan hari lahir bayi 

di sekitar tempat tidur bayi. Selain 

itu, ketika bayi lahir, dandang 

bawang putih dan bangle yang 

dimiliki ibu sejak masa kehamilan, 

dipindahkan untuk dikaitkan ke 

baju atau di sekitar bayi untuk 

berjaga-jaga.  

b. Pelaksanaan ritual puput 

puseur 

Ritual ini dimulai ketika tali 

pusar bayi yang menyatu pada 

pusar telah terlepas. Pusar bayi 

yang sudah terlepas tersebut 

ditutup dengan uang koin atau 

logam yang dilapisi oleh kain 

kapas maupun kassa pada pusar  

bayi. supaya logam itu tidak 

langsung terkena dengan pusar 

bayi, karena takutnya ada zat 

berbahaya masuk ke tubuh bayi. 

Hal ini dilakukan dengan tujuan 

supaya pusar bayi tidak dosol atau 

mencuat keluar. Kemudian bayi 

6 Yuningsih, wawancara, 07 April 2021. 



Jurnal Budaya Etnika Vol. 8 No.2 Desember 2024 

234 

 

dililitkan kembali perutnya dengan 

kain supaya koin tersebut tidak 

terlepas dari pusar bayi. 

Ma Emeh menuturkan jika 

tujuan tali pusar diberi doa dan 

dimasukan ke dalam kanjut 

kundang adalah dengan tujuan 

apabila suatu saat bayi sakit, dan 

tidak kunjung sembuh maka tali 

pusar yang sudah lepas tersebut 

disiram air panas atau bisa juga 

direbus, kemudian air rebusan 

tersebut bisa diminum atau cukup 

diusapkan ke bagian tubuh bayi 

yang sakit. 

c. Pasca ritual puput puseur 

Dalam kepercayaan 

masyarakat, kanjut kundang 

hendaknya dibawa kemanapun 

dan harus selalu ada didekat bayi, 

biasanya di bagian  luar kanjut 

kundang dikaitkan pisau kecil 

untuk menjaga bayi. Hal ini 

dilakukan karena di dalam kanjut 

kundang terdapat tali pusar bayi 

dan harus tetap terjaga serta tidak 

boleh hilang, sebisa mungkin 

kanjut kundang selalu dapat 

disimpan dekat tempat tidur bayi. 

Selain itu, untuk memberitahu 

warga yang lain apabila bayi 

tersebut telah puput puseur-nya, 

pihak keluarga membuat nasi 

kuning dan bubur merah, bubur 

putih untuk dibagikan ke keluarga, 

dan tetangga terdekat, sehingga 

para warga pun bisa mengetahui 

jika bayi tersebut telah puput, dan 

 

7 Tati,  wawancara, 26 April 2021. 

telah diberi nama oleh orang 

tuanya.  

Selain bubur merah dan bubur 

putih tersebut dibagikan, masih 

terdapat beberapa warga yang 

menggunakan bubur merah dan 

putih tersebut untuk dijadikan 

sesaji dilengkapi dengan rujak 

cau, kopi, dan rujak roti. Sebelum 

sesaji itu dihadirkan, maka pihak 

keluarga yang akan mengadakan 

syukuran, biasanya meminta 

paraji untuk mendoakan sesaji-

sesaji yang telah disediakan 

kemudian sesaji tersebut disimpan 

di sudut rumah bayi7. 

4. Ekah 

Ekah/Aqiqah adalah salah 

satu syariat yang dicontohkan oleh 

nabi Ibrahim. Aqiqah ini 

dilakukan dengan menyembelih 

kambing. Untuk anak perempuan 

menyembelih satu kambing, dan 

untuk anak laki-laki menyembelih 

dua kambing (Ningrum, 2020). 

Ekah biasanya dilakukan ketika 

bayi berusia 7 hari, 21 hari, dan 40 hari.  

Pada malam harinya, bagi orang tua 

yang telah menyembelih kambing 

untuk anaknya akan mengadakan 

syukuran Marhabaan dan pada 

kesempatan ekah ini juga dilaksanakan 

sebagai sarana untuk memberikan 

nama bagi anak yang baru lahir 

tersebut.  

 



Sartika - Makna Simbolik Ritual Puput Puseur... 

235 
 

5. Ngageulangan 

Apabila bayi telah berumur 40 

hari, di Lebakjati terdapat ritual 

ngageulangan. Ngageulangan 

merupakan ritual memasang 

gelang yang terbuat dari tali kasur. 

Gelang ini disematkan pada kaki 

ayam, pada pergelangan  tangan 

ibu dan bayi, dan pergelangan 

kaki, leher, dan perut bayi. 

Setelahnya, paraji mengusapkan 

telur ayam kampung dan jarum 

yang sudah dipasang benang 

diantara alis ibu bayi dan bayi. Jika 

gelang-gelang yang telah 

disematkan pada anggota tubuh 

bayi telah lepas, maka disimpan 

bersama tali pusar yang sudah 

lepas di tempat yang sama, di 

dalam kanjut kundang. 

Ritual ngageulangan ini 

terdiri dari beberapa rangkaian, 

yaitu  rangkaian pra-ritual, saat 

dilakukan ritual, dan setelah ritual 

tersebut telah usai atau pasca 

ritual.  

a. Pra-Ritual ngageulangan 

Ngageulangan ini dimulai 

dari pukul 10.00. Orang-orang 

yang menghadiri ngageulangan ini 

di antaranya ada paraji, ibu bayi, 

bayi, dan beberapa keluarga 

terdekat, dan tetangga. 

Pada mulanya pihak keluarga 

menyiapkan beberapa bahan-

bahan sebagai syarat untuk 

melakukan ritual ngageulangan, 

diantaranya terdapat beras, koin 

sesuai hari lahir bayi, telur ayam 

kampung, jarum dan benang jahit, 

serta  anak ayam kampung yang 

telah terpisah dari induknya. 

 

Gambar 3. Syarat Dan Sesaji Untuk Melakukan 

Ritual Ngageulangan 

(Sumber: Dokumentasi Diah Sartika 31 

Januari 2021) 

 

Ritual ngageulangan ini juga 

menyediakan tali kasur, pisau 

kecil, sesaji seperti rujak cau, gula 

merah, dan roti makanan ringan 

seperti opak dan rengginang, 

ditambah dengan tembakau atau 

rokok, dan kemenyan. 

Setelah masa kelahiran hingga 

40 hari, posisi kandungan atau 

rahim ibu masih belum kembali 

seperti posisi semula, sehingga 

sebelum ritual ngageulangan ini 

dimulai, ibu bayi di pijat. 

Di mulai dari kepala, lengan, 

punggung, pinggang hingga kedua 

kakinya, tujuannya agar ibu 

menjadi rileks, dan melancarkan 

peredaran darah. Kemudian paraji 

memijat perut ibu yang memiliki 

maksud supaya disangsurkeun, 

atau dipijat untuk mengembalikan 



Jurnal Budaya Etnika Vol. 8 No.2 Desember 2024 

236 

 

posisi rahim ibu kembali seperti 

semula8. 

b. Pelaksanaan ritual 

ngageulangan’ 

 

Ritual ini dimulai dengan 

paraji yang memasang gelang 

pada leher bayi, kedua 

pergelangan tangan bayi, kedua 

pergelangan kaki bayi, kedua 

pergelangan ibu bayi, dan 

dipasangkan juga pada perut bayi.  

Terakhir,  paraji memasang tali 

kasur pada kaki anak ayam yang 

telah disiapkan sebelumnya. 

Ketika prosesi ritual 

ngageulangan berlangsung, 

tentunya terdapat mantra, dan doa-

doa yang diucapkan. Berikut 

adalah bacaan-bacaan doa yang 

dibaca ketika  prosesi 

ngageulangan berlangsung: 

Bismillahirahmaanirrahim, 

Ya rahmanu Ya rohim 3x 

Yaa kafi Yaa mughni 3x 

Subhanalmalikil kuddus,  

subhanal malikul kohar 3x 

Yaa fatahu Yaa rozzaqu 3x 

Yaa hayyu yaa qoyyum 

birohmatika yaa 

Arrhamarrhohimin, 

Setelah membaca doa 

tersebut, setiap menalikan tali 

kasur ke anggota tubuh bayi, 

paraji membacakan Robi habli 

minasholihin dan kemudian 

memotong tali kasurnya. Hal itu 

dilakukan secara secara berulang-

ulang hingga pemasangan tali 

 

8 Ma Emeh, wawancara, 31 Januari 2021. 

kasur selesai. Selama bayi 

dipasangkan gelang-gelang, baik 

ibu bayi, maupun dari pihak 

keluarga saling mendoakan bayi 

secara bergantian seperti “cing 

jadi budak solehah, cing bageur, 

bener, cing teu ogo nya, cing 

pinter” (semoga jadi anak yang 

salehah, menjadi anak yang baik, 

benar, tidak rewel serta menjadi 

anak yang pintar) berulang-ulang 

hingga proses menggelangi beres.  

 

 

 

 

 

Gambar 4. Paraji Ngageulangan Kepada Bayi 

(Sumber: Dokumentasi Diah Sartika 31 Januari 

2021) 

Setelah memasang gelang 

pada bayi dan ibunya selesai, 

selanjutnya paraji memasang 

gelang juga pada ayam yang sudah 

disiapkan oleh orang tua bayi. 

Karena subjek ritual ini 

merupakan anak perempuan, maka 

di sela prosesi ngageulangan, 

terdapat prosesi menyunat. Pada 

prosesi ini, paraji hanya 

menyentuh sedikit saja bagian dari 

alat kelamin, kemudian diusapkan 

daun sirih yang sudah direndam di 

dalam air, ke kelamin anak 

tersebut tujuannya supaya 

membersihkan kotoran-kotoran 



Sartika - Makna Simbolik Ritual Puput Puseur... 

237 
 

yang ada  dalam kelamin anak 

tersebut9. 

Sehingga tujuan sunat 

perempuan ini hanyalah sebatas 

membuang kotoran-kotoran dan 

membersihkan kelamin tanpa 

berlebihan dan dilakukan dengan 

teliti tanpa melukai bagian dalam 

vagina. Setelahnya ibu bayi dan 

bayi diolesi jarum dengan benang 

jahit di antara kedua alisnya,  

dengan tujuan supaya ibu bayi dan 

bayinya tajam penglihatannya dan 

panjang umurnya. Hal tersebut 

serupa dengan proses 

mengusapkan telur ayam kampung 

di antara kedua alis ibu bayi dan 

bayi. Bermaksud agar dikemudian 

hari, bayi dan ibu bayi mempunyai 

pemikiran yang terang dan bulat10. 

Prosesi ngageulangan ini 

menggunakan anak ayam yang 

sudah terpisah dari induknya, hal 

ini karena bayi yang baru lahir 

merupakan awal mula dari 

kehidupan, sehingga digunakan 

anak anak ayam kampung yang 

juga masih  anak ayam yang telah 

dipakaikan gelang dari tali kasur, 

dimasukkan ke kurungan dan 

diberikan beberapa butir beras 

yang telah diberi doa oleh paraji, 

dengan tujuan ayam tersebut dapat 

terjaga dari beras yang telah 

diberikan, dan setelahnya ayam 

bisa dibebaskan kembali. Ayam 

yang telah diberi gelang itu 

 

9 Ma Emeh, wawancara, 31 Januari 2021.  

10 Ma Emeh, wawancara, 31 Januari 2021. 

sebagai tanda jika ayam tersebut 

telah di hurip.  

c. Pasca ritual ngageulangan. 

Setelah ritual ngageulangan 

selesai, bayi dianjurkan untuk 

melakukan mandi kembang 

(bunga). Di dalam air untuk mandi 

bayi tersebut dimasukkan 

beberapa butir beras, dan bunga-

bungaan yang telah diberikan 

bacaan doa oleh paraji. Hal ini 

dilakukan supaya bayi seungit, 

seeur nu mikaasih jeung mikacinta 

(bayi wangi, banyak yang 

menyayangi dan mencintai). Sama 

halnya seperti ritual puput puseur, 

setelah ngageulangan pihak 

keluarga dari bayi tersebut 

membagikan nasi kuning sebagai 

bentuk syukur dan berbagi, serta 

penanda jika anaknya tersebut 

telah melaksanakan ngageulangan 

di rumahnya. Para tetangga  yang 

menghadiri pada saat 

ngageulangan ini salah satunya 

adalah ibu-ibu yang sedang hamil. 

Setelah ritual ngageulangan usai, 

mereka meminta paraji untuk 

memijat, mengurut, dan 

memastikan dengan mengecek apa 

jenis kelamin yang sedang 

dikandungnya tersebut. 

Ngageulangan dilakukan juga 

sebagai sarana silaturahmi antar 

sesama warga.  

Tali kasur yang masih 

menempel di anggota tubuh tidak 

 



Jurnal Budaya Etnika Vol. 8 No.2 Desember 2024 

238 

 

dipotong atau dilepas begitu saja, 

namun dibiarkan hingga lepas 

dengan sendirinya.  Kemudian 

setelah tali kasur tersebut telah 

terlepas, maka selanjutnya 

dimasukkan dan disatukan ke 

dalam kanjut kundang yang 

berisikan tali pusar bayi yang 

sudah lepas saat 7 hari kelahiran 

bayi, bersamaan dengan rambut 

yang dicukur saat ekah, bawang 

putih, bangle, dan kuku bayi pada 

saat pertama kali dipotong. Hal ini 

dilakukan karena untuk menjaga 

supaya tali pusar, rambut dan 

kuku. Rambut dan kuku bayi yang 

masih suci itu disimpan dengan 

baik supaya tidak digunakan untuk 

hal-hal yang tidak baik oleh orang 

jahat, serta  disatukan dengan 

bawang putih dan bangle. 

 

Gambar 5. Isi Kanjut Kundang 

(Sumber: Dokumentasi Diah Sartika 05 April 2021) 

Analisis 

Ritual puput puseur dan 

ngageulangan ini memiliki simbol dan 

makna yang sangat berarti, tidaklah 

bertahan suatu ritual jika didalamnya tidak 

didukung oleh masyarakatnya dengan 

mengetahui makna simbolik yang 

terkandung. Melalui simbol-simbol dan 

tindakan ritual tersebut, masyarakat yang 

melaksanakannya akan merasakan manfaat 

untuk keselamatan, ketentraman, 

kesejahteraan dan keseimbangan dalam 

kehidupannya.  Sehingga penting untuk 

mengetahui makna simbolik dalam ritual 

puput puseur dan ngageulangan.  

Turner menjelaskan tahapan 

pemaknaan yang mencakup dimensi 

eksegetik, dimensi operasional, dan 

dimensi posisional. 

A. Dimensi Eksegetik pada 

Pemaknaan Simbol dalam Ritual 

Puput Puseur dan Ngageulangan 

Exegetical meaning, atau dimensi 

eksegetik yakni makna yang didapatkan 

dari hasil wawancara dengan informan. 

Adapun makna dari dimensi eksegetik 

dalam ritual puput puseur dan 

ngageulangan mencakup sejumlah elemen 

dalam ritual, yang menjadi simbol dan 

memiliki pemaknaan tertentu yakni (1) 

simbol permohonan, (2) simbol penolak 

bala, (3) simbol syukur, dan (4) simbol 

penghormatan.  

1. Simbol permohonan 

Perhitungan waktu wedal tersebut 

digunakan untuk menentukan berapa 

jumlah uang koin yang akan disimpan 

dalam air yang sudah diisi dengan bunga. 

Ketika bayi lahir pada hari rabu, maka  

jumlah waktu wedal yang ditentukan adalah 

7, sehingga uang koin yang digunakan 

sesuai dengan angka 7, bisa sebanyak 700 

rupiah maupun 7000 rupiah.  

 

 

 

 



Sartika - Makna Simbolik Ritual Puput Puseur... 

239 
 

Tabel 1. Jumlah Hari wedal 

(data diolah dari hasil wawancara dengan Tati, 07 

April 2021) 

 

Uang merupakan simbol dari 

kemakmuran, rezeki, dan kekayaan. Bunga 

juga dapat menyimbolkan kesucian, dan 

keberkahan sehingga dengan adanya air 

yang telah diisi oleh bunga dan koin, 

menjadi permohonan dan harapan supaya 

kelak nanti anak tersebut mendapatkan 

rezeki yang baik dengan cara yang baik 

pula. 

Tali pusar bayi yang telah terlepas, 

dimasukkan ke dalam wadah  kain yang 

bernama kanjut kundang. Ketika bayi sakit 

dan tidak kunjung sembuh, maka 

masyarakat Lebakjati akan merebus tali 

pusar tersebut dan air rebusannya dapat 

diusapkan di bagian tubuh yang sakit, 

maupun diminum oleh bayi tersebut. Hal ini 

dilakukan karena ketika bayi masih berada 

di dalam kandungan, tali pusar berfungsi 

untuk memberikan makanan, udara, dan 

nutrisi. Oleh karena itu,  tali pusar bayi  

dapat memberikan kehidupan bagi bayi, 

melalui tali pusar yang tersambung antara 

bayi dengan ibunya, sehingga setelah bayi 

lahir kedunia, dan suatu saat bayi tersebut 

 

11 Tati, wawancara, 06 April 2021. 

 

sakit, digunakanlah rebusan tali pusar 

tersebut dengan harapan sebagai 

penyambung kehidupan seperti  dahulu 

ketika bayi masih di  dalam kandungan11. 

Ngageulangan merupakan ritual 

memberi gelang atau menggelangi anggota 

tubuh bayi, ibu bayi dan kaki anak ayam 

yang dilaksanakan ketika bayi berusia 40 

hari dengan menggunakan tali kasur. Dalam 

prosesnya tersebut, paraji mengusap telur 

ayam kampung dan jarum serta benang 

jahit diantara alis ibu dan bayi. Menurut Ma 

Emeh 12  telur ayam kampung tersebut 

merupakan simbol permohonan dan 

harapan supaya kelak anak tersebut dan 

ibunya memiliki pemikiran yang jernih dan 

bulat. Ma Irah menambahkan, pemikiran 

yang jernih tersebut dapat dilihat dari putih 

telur ayam kampung yang bening dan tidak 

ada kotoran.  

Pemikiran dan tekad yang bulat dapat 

terlihat dari bentuk telur ayam kampung 

yang bulat. Jarum jahit yang sudah 

dipasang benang, memiliki makna supaya 

bayi beserta ibunya memiliki pemikiran 

yang tajam, setajam jarum jahit dan umur 

yang panjang seperti untaian benang yang 

panjang.  

2. Simbol penolak bala 

Di sekitar  tempat tidur bayi 

disediakan gunting yang disimpan dalam 

wadah. Hal ini dilakukan sebagai simbol 

menolak bala untuk melindungi bayi dari 

gangguan-gangguan roh halus, karena 

gunting memiliki ujung yang tajam dan 

masyarakat percaya bahwa makhluk  halus 

12Wawancara, 31 Januari 2021 

Hari Jumlah wedal 

Senin 4 

Selasa 3 

Rabu 7 

Kamis 8 

Jumat 6 

Sabtu 9 

Minggu 5 



Jurnal Budaya Etnika Vol. 8 No.2 Desember 2024 

240 

 

takut dengan benda tajam, sehingga gunting 

disimpan di sekitar tempat tidur bayi, roh-

roh halus tidak akan mengganggu bayi.  

Setelah bayi lahir, bayi diberikan 

dandang berupa bawang putih dan bangle 

yang dimiliki ibu semasa kehamilan, hal ini 

sebagai simbol penolak bala dan dimaknai 

untuk menjaga bayi. Bayi yang berusia 

hingga 40 hari masih seungit (memiliki bau 

yang khas) sehingga dapat mengundang 

roh-roh halus untuk mendekati dan 

mengganggu bayi. Hal ini menjadi simbol 

kepercayaan di Lebakjati, bawang putih 

dan bangle memiliki bau yang menyengat, 

yang baunya tidak menyenangkan sehingga 

masyarakat Lebakjati percaya jika bayi 

dipasang dandang di sekitar tubuh bayi, 

roh-roh halus tidak akan mendekat, dan 

mengganggu bayi tersebut.   

Alquran diletakkan di sekitar tempat 

tidur bayi, lebih tepatnya disimpan di atas 

kepala bayi karena Alquran berisi ayat-ayat 

Allah, sehingga masyarakat Lebakjati 

percaya hal tersebut dilakukan supaya 

melindungi bayi dan membatasi diri bayi 

dari jin-jin yang dapat mengganggu bayi13. 

 

3. Simbol syukur 

Simbol syukur dapat dilihat dari 

pasca-ritual puput puseur dan 

ngageulangan. Ritual puput puseur diakhiri 

dengan membagikan nasi kuning dengan 

bubur merah, dan bubur putih, kepada 

tetangga terdekat dari keluarga yang 

mengadakan puput puseur. Bubur merah 

tersebut dibuat dari beras ketan, dan diberi 

rujak gula merah saat prosesi memasaknya, 

 

13 Yuli, wawancara 26 April 2021. 

sedangkan bubur putih terbuat dari beras 

ketan polos dan diberi garam.  

Bubur merah dan bubur putih ini 

merupakan simbol jika anak tersebut telah 

diberi nama oleh orang tuanya. Untuk 

mengucapkan rasa syukur tersebut, warga 

Lebakjati berbagi kebahagiaannya, dengan 

cara  membagikan bubur merah dan bubur 

putih kepada tetangga sekitar.  

Menurut Endang14, Bubur merah dan 

bubur putih ini jika diibaratkan adalah 

tulang dan darah yang terdapat  di dalam 

tubuh. Tulang berwarna putih, dan darah 

berwarna merah. Warna putih disimbolkan 

sebagai simbol kesucian, dan warna merah 

merupakan simbol dari keberanian. 

Sehingga kedua bubur ini juga sebagai 

pengharapan bagi keluarganya supaya 

suatu saat nanti anak tersebut dapat 

memiliki keseimbangan antara sifat 

pemberani dan suci yang berpihak pada 

kebenaran (Bilyardi, 2012:306). 

Pasca-ritual puput puseur dan 

ngageulangan, masyarakat Lebakjati 

membagikan nasi kuning kepada tetangga 

terdekat sebagai simbol syukur, karena 

telah diberi kelancaran untuk melakukan 

proses ritual, dan sekaligus merayakan 

kebahagiaan kepada tetangga sekitar.  

Lauk pauk yang digunakan 

disesuaikan dengan kemampuan dari 

keluarga tersebut. Nasi yang diberi warna 

kuning ini diibaratkan seperti warna emas. 

Warna emas memiliki simbol kemakmuran 

rezeki, dan kekayaan, sehingga dengan 

membagikan nasi kuning tersebut dapat 

menjadi doa untuk bayi tersebut, kelak 

14 Wawancara 26 April 2021 



Sartika - Makna Simbolik Ritual Puput Puseur... 

241 
 

nanti akan mendapatkan kekayaan dan 

kemakmuran (Setyowati, 2014:15).  

4. Simbol penghormatan 

Sebelum dilakukan ngageulangan, 

terdapat syarat-syarat, salah satunya adalah 

menyediakan sesaji-sesaji seperti rujak cau, 

rujak roti, rujak gula merah, opak, 

rengginang, ditambah dengan tembakau 

atau rokok, dan kemenyan. Kemenyan 

seringkali dihadirkan dalam ritual-ritual 

yang dilaksanakan di Lebakjati. Menurut 

Endang 15  kemenyan disimbolkan sebagai 

surat atau media berkomunikasi. Ketika 

seseorang berada bersama-sama dengan 

tujuan untuk berdoa, maka kemenyan 

dibakar sebagai media untuk 

berkomunikasi, dan sebagai penghubung 

antara manusia dengan leluhur supaya 

permohonan doa yang dipanjatkan dapat 

tersampaikan melalui asap yang menyebar 

di seluruh ruangan.  

Membakar kemenyan Menurut 

Endaswara, (2006:245) merupakan wujud 

dari persembahan kepada Tuhan. Ketika 

asap dari kemenyan tersebut dapat 

membumbung ke atas, tidak bergerak ke 

kiri dan ke kanan, serta tegak lurus, maka 

itu adalah tanda jika sesaji tersebut bisa 

diterima, nyala kemenyan adalah cahaya 

kumara, asapnya diharapkan dapat sampai 

ke surga, dan bisa diterima oleh Tuhan. 

Menurut  Oha 16  kemenyan 

dihadirkan dalam suatu tradisi untuk 

memberi wangi-wangian di sekitar 

ruangan, karena Rasullullah saw menyukai 

bau-bau yang memiliki keharuman dan 

wangi. Rokok atau tembakau yang 

dihadirkan dalam suatu ritual dipercaya 

 

15 dalam wawancara 26 April 2021 

akan memberikan penghormatan yang 

lebih, untuk menyenangkan arwah sanak 

keluarga tersebut (Akhmad, 2014). Bahan-

bahan sesaji tersebut dihadirkan karena 

sesaji tersebut merupakan hidangan 

kesukaan para karuhun dan nenek moyang, 

sehingga hal tersebut dihadirkan sebagai 

syarat untuk melaksanakan ritual, dan ritual 

dapat terlaksana dengan lancar.  

Sesaji dihadirkan untuk menghormati 

dan menyuguhi kepada karuhun dan leluhur 

yang telah tiada. Sesaji adalah 

implementasi hubungan antara makhluk 

halus dan manusia, dengan menghidangkan 

sesaji, makhluk halus tidak akan 

mengganggu kehidupan manusia, karena 

sudah senang diberi sesaji. Sehingga 

kehidupan manusia akan dijalankan dengan 

tentram dan nyaman (Fauza, 2010:12).  

B. Dimensi Operasional pada 

Pemaknaan Tindakan dalam 

Ritual Puput Puseur dan 

Ngageulangan 

Adapun dimensi operasional dimensi 

operasional dalam ritual puput puseur dan 

ngageulangan mencakup tindakan-

tindakan yang terjadi pada saat ritual 

dilaksanakan. Tindakan-tindakan itu di 

antaranya (1) menyimpan tali pusar bayi di 

kanjut kundang, (2) doa ketika prosesi 

ngageulangan, (3) pemasangan tali saat 

prosesi ngageulangan, dan (4) mandi 

kembang setelah prosesi ngageulangan. 

1. Menyimpan tali pusar di kanjut 

kundang 

Setelah bayi lepas tali pusarnya, maka 

pusar bayi ditempel dengan koin yang 

16 dalam wawancara 26 April 2021 



Jurnal Budaya Etnika Vol. 8 No.2 Desember 2024 

242 

 

dibalut dengan kassa dengan tujuan supaya 

perut bayi tidak dosol. Setelahnya tali pusar 

tersebut disimpan di wadah kain bernama 

kanjut kundang. Ada perasaan khawatir 

yang dialami oleh ibu bayi, dan pihak 

keluarga jika tali pusar tidak disimpan dan 

dibiarkan begitu saja. Oleh karena itu, 

kanjut kundang dilindungi dengan pisau 

kecil yang dikaitkan, dan peniti yang sudah 

ditusuk bawang putih dan bangle. Hal ini 

dilakukan untuk menjaga tali pusar bayi 

dari binatang yang akan berkerumun. 

Selain itu, menyimpan tali pusar di kanjut 

kundang dengan dandang dan pisau adalah 

cara untuk melindungi tali pusar dari roh 

halus yang akan mengganggu atau 

mengambil tali pusar bayi. Dengan 

demikian tali pusar menjadi simbol penting 

bagi keselamatan bayi. 

Selanjutnya, untuk menyimpan tali 

pusar digunakan bawang putih, bangle, dan 

pisau kecil. Karakteristik bawang putih dan 

bangle memiliki bau menyengat, dan tidak 

menyenangkan, sehingga dipercayai dapat 

mengusir makhluk halus. Selain itu, pisau 

kecil dikaitkan di kanjut kundang karena 

karena pisau memiliki ujung yang tajam 

sehingga dipercaya jika pisau  dikaitkan di 

kanjut kundang, makhluk halus tidak akan 

mengganggu bayi. 

Diharapkan tali pusar bayi dapat 

terjaga hingga anak bertumbuh besar. Jika 

suatu saat nanti anak tersebut sakit, dan 

tidak kunjung sembuh, tali pusar tersebut 

bisa direbus dan air rebusannya dapat 

digunakan untuk menyembuhkan sakit 

tersebut. dengan kata lain, tali pusar 

menjadi semacam totem yang menjaga 

keselamatan anak tersebut. 

2. Doa ketika prosesi ngageulangan 

Sebelum melakukan prosesi ritual, 

terdapat doa yang dipanjatkan oleh paraji. 

Bismillahirahmaanirrahim 

(Dengan menyebut nama Allah 

yang maha pengasih lagi maha 

penyayang) 

Ya rahmanu Ya rohim 3x 

(Allah yang Maha pengasih, Allah 

yang maha penyayang) 

Yaa kafi Yaa mughni 3x 

(Allah yang maha mencukupi, 

Allah yang maha Kaya) 

Subhanalmalikil kuddus, subhanal 

malikul kohar 3x 

(Maha suci Allah yang maha Suci) 

Yaa fatah Yaa rozzaq  3x 

(Allah yang maha pemberi rezeki, 

Allah yang maha 

pembuka rahmat) 

Yaa hayyu yaa qoyyum 

birohmatika yaa 

Arrhamarrhohimin, 

(Wahai Yang Maha hidup kekal, 

yang terus mengurus (mahkluk-

Nya) dengan rahmat-Mu wahai 

yang maha penyayang di antara 

yang penyayang) 

 

Teks doa-doa tersebut diperoleh dari 

zikir Asmaul husna. Asmaul husna 

merupakan nama-nama sifat yang agung 

yang hanya dimiliki oleh Allah swt. 

Terdapat dalam surat al-A’raaf ayat 180 

yang berbunyi: 

“Bagi Allah ada nama-nama yang 

terbaik, sebab itu mohonkanlah 

kepada-Nya dengan nama-nama 

itu biarkanlah orang-orang yang 

memutar mutar nama Allah, nanti 

mereka akan dibalas dengan apa 

yang mereka perbuat”. 

 



Sartika - Makna Simbolik Ritual Puput Puseur... 

243 
 

Ayat tersebut memerintahkan 

manusia untuk memohon kepada Allah 

dengan menyertakan nama-nama sifat 

agung Allah swt. sehingga dalam 

praktiknya, paraji banyak menggunakan 

doa yang dipanjatkan sesuai dengan ayat 

suci Alquran dan Asmaul husna.  

Pembacaan Asmaul husna tersebut 

dilakukan sebagai bentuk permohonan 

kepada Allah Swt supaya kelak nanti anak 

tersebut dapat diberi kasih sayang Allah, 

diberi kecukupan dalam rezeki, karena 

Allah merupakan pembuka rahmat bagi 

seluruh manusia. Pihak keluarga turut 

mendoakan dan meng-aminkan doa-doa 

yang diucapkan oleh paraji. sehingga 

terciptalah suasana yang khusyuk.  

Setiap menalikan tali kasur ke 

anggota tubuh bayi, paraji membacakan 

Robi habli minasholihin dan kemudian 

memotong tali kasurnya. Hal itu dilakukan 

secara secara berulang-ulang hingga 

pemasangan tali kasur selesai. Robli habli 

minasholihin terdapat dalam Alquran surat 

as-Saffat ayat 100 memiliki arti “Ya 

Tuhanku, anugerahkanlah kepadaku 

(seorang anak) yang termasuk orang yang 

saleh”.  

3. Pemasangan tali saat prosesi 

ngageulangan 

Paraji yang memasang tali pada 

anggota tubuh bayi menyimbolkan 

permohonan kepada Allah swt, supaya 

kelak nanti anak yang telah ngageulangan 

tersebut dapat memiliki akhlak yang baik, 

menjadi anak salehah serta memiliki iman 

yang kuat di kemudian hari. Dengan cara 

mengikat tali kasur pada anggota tubuh 

bayi, hal tersebut dilakukan supaya bayi 

terlindungi dengan mantra dan doa dari 

paraji, karena bayi belum memiliki aspek 

spiritualitas. Sehingga dengan dipasangnya 

tali ini, masyarakat Lebakjati percaya hal 

tersebut dapat melindungi bayi dari hal 

buruk. 

“...ai di talian teh eta nyaeta 

simbul, hayang panjang yuswa, 

hayang panjang rizki, jadi misal 

panangan teh ulah dianggo anu 

teu sae, mun nyandak ulah 

sacandak-candakeunnana ai 

sanes candakeun namah, ai 

sampean di talian teh ulah 

satajong-tajongna, sanes 

tajoonganna, kitu oge di leher 

sareng perut ”   (Ma Irah  , 

wawancara, 07 April 2021) 

Terjemah: 

Ketika memasangkan tali di 

tangan pada proses ritual tersebut, 

itu adalah simbol yang memiliki 

makna tertentu, yakni agar 

panjang umur dan,  panjang rezeki. 

Juga mengandung pesan seperti 

tidak menggunakan tangan itu 

untuk mengambil barang  yang 

bukan miliknya. Sedangkan 

pemasangan tali di kaki 

dimaksudkan supaya tidak 

menendang yang bukan harus 

ditendang, begitu juga dengan di 

leher dan di perut bayi. 

 

Proses menalikan tali kasur ini 

berlangsung dengan suasana kebersamaan 

dan khidmat disertai dengan ibu bayi dan 

keluarga yang serta mendoakan bayi “cing 

jadi budak solehah, cing bageur, bener, cing 

teu ogo nya, cing pinter” (semoga jadi anak 

yang salehah, menjadi anak yang baik, 

benar, tidak rewel, dan menjadi anak yang 

pintar). Ibu bayi juga disematkan tali kasur 

pada pergelangan tangan kanannya sebagai 



Jurnal Budaya Etnika Vol. 8 No.2 Desember 2024 

244 

 

simbol agar ibu juga diberikan umur dan 

rezeki yang panjang. 

Anak ayam yang telah disiapkan oleh 

pihak keluarga kemudian diberikan kepada 

paraji untuk digelangi dengan tali kasur di 

kaki kanan nya. Hal tersebut dilakukan 

sebagai simbol ayam yang telah dihurip17. 

Ayam hurip adalah anak ayam yang hidup 

dan telah diberi doa. Pada prosesi 

ngageulangan ini, anak ayam yang dipilih 

adalah anak ayam kampung yang telah 

terpisah dari induknya. Hal ini dilakukan 

karena anak ayam dan bayi sama-sama baru 

memulai kehidupan sehingga kehidupan 

antara keduanya dapat berdampingan. 

Proses ngageulangan pada ayam ini 

bertujuan supaya penyakit-penyakit yang 

yang ada pada bayi akan pindah ke ayam 

yang telah dihurip. Hurip adalah 

mensyukuri nikmat yang telah diberikan 

oleh tuhan kepada manusia seperti nikmat 

mendengar, melihat, berbicara, dan yang 

lainnya. Sehingga dapat diartikan jika 

manusia bukanlah pemegang kekuasaan 

dari alam semesta, namun menjadi salah 

satu bagian dari alam semesta itu sendiri 

(Setiawan, 2016:1). 

Hurip atau kahirupan mengacu 

kepada kekuatan dan kemampuan untuk 

lahir, tumbuh, berkembang dan hancur, 

hirup sejajar dengan makna  ‘ruah’ atau 

‘nafas’ atau yang sering kita kenali sebagai 

roh. Kahuripan menunjukkan jika 

kebudayaan hadir sebagai pemberian wujud 

kekuatan serta kemampuan untuk lahir, 

tumbuh, berkembang dan hancur 

(Djunatan, 2013:307).   

 

17 Ma Irah, wawancara 07 April 2021 

Setelah prosesi ngageulangan 

selesai, rasa khawatir yang dimiliki oleh 

pihak keluarga dari bayi tersebut hilang 

digantikan dengan rasa tenang, karena 

mereka mempercayai jika telah 

melaksanakan ngageulangan, bayi dan ibu 

bayi tersebut akan dijauhi dari hal-hal 

buruk dan gangguan-gangguan oleh 

makhluk halus, dan menjadi anak yang 

panjang umur dan rezeki serta menjadi anak 

yang salehah. 

4. Mandi kembang setelah prosesi 

ngageulangan 

Mandi kembang menjadi tindakan 

yang penting yang punya makna tertentu. 

Air yang digunakan untuk mandi bayi 

tersebut dimasukkan beberapa butir beras, 

dan bunga-bungaan yang telah diberikan 

bacaan doa oleh paraji. Hal ini dilakukan 

supaya bayi seungit, seeur nu mikaasi, 

mikaresep jeung mikacinta (bayi wangi, 

banyak yang menyayangi dan mencintai). 

Ketika memandikan bayi, ibu bayi 

memandikan dengan penuh kasih sayang, 

rasa syukur, dan bahagia berharap anaknya 

banyak yang menyayangi dan mencintai.  

Mandi kembang merupakan simbol 

harapan supaya kelak nanti anak tersebut 

dapat mengharumkan dirinya dan 

membanggakan keluarganya, serta banyak 

yang menyayangi, dan mencintai di sekitar 

kehidupannya. Beras adalah simbol sumber 

kehidupan, dan bunga memiliki 

karakteristik yang wangi dan harum, 

sehingga bayi yang telah mandi kembang 

menghasilkan tubuh yang lebih wangi, dan 

akan menyebarkan aura positif.  



Sartika - Makna Simbolik Ritual Puput Puseur... 

245 
 

C. Dimensi Posisional dalam 

Pemaknaan Kontekstual Ritual 

Puput Puseur dan Ngageulangan. 

Adapun dimensi posisional dalam 

ritual puput puseur dan ngageulangan 

mencakup hubungan antara simbol-simbol 

dalam ritual dengan dunia atas, dunia 

tengah, dan dunia bawah. 

Cara untuk menggapai harapan dan 

menjalani capaian hidup manusia, salah 

satunya diwujudkan dalam bentuk ritual. 

Ritual tersebut diwujudkan dengan tujuan 

untuk menyampaikan doa-doa dan rasa 

syukur yang dipanjatkan kepada leluhur 

(Indriyani, 2015:5). Begitu halnya dengan 

ritual puput puseur dan ngageulangan ini 

memiliki makna dari simbol-simbol yang 

hadir dalam keberagaman yang berbeda 

satu dengan yang lainnya.  Dalam 

pelaksanaan kedua ritual tersebut memiliki 

ciri khas dan keunikannya masing-masing, 

namun maksud dari ritual puput puseur dan 

ngageulangan adalah menyampaikan rasa 

syukur, sarana berdoa, dan meminta 

permohonan kepada Allah swt untuk 

keselamatan, kesehatan, kebahagiaan 

dalam hidup, dan dijauhkan dari 

marabahaya yang akan mendatangkan 

malapetaka.  

 

 

 

 

 

 

Gambar 6. Dunia Atas, dunia Tengah, Dunia 

Bawah 

Dunia tengah merupakan 

penghubung atau pemersatu antara dunia 

atas dan dunia bawah. Dunia atas adalah hal 

yang berada di langit sedangkan dunia 

bawah adalah bumi. Perkawinan keduanya 

akan menghasilkan entitas ketiga yaitu 

kehidupan di muka bumi (Sumardjo, 

2010:243 & Setyobudi 2013). Sehingga 

dunia tengah hadir untuk menjadi jembatan 

dan penghubung antara dua entitas tersebut. 

Ritual puput puseur dan 

ngageulangan ini merupakan media 

jembatan untuk menghubungkan antara tiga 

dunia yakni dunia atas, dunia tengah, dan 

dunia bawah.  Media tersebut dilakukan 

untuk mencapai keseimbangan dalam 

kehidupan manusia, serta mendapatkan 

keberkahan, keselamatan, dan kebahagiaan 

dalam kehidupannya.  

Hal tersebut dapat terlihat dari upaya 

tindakan prosesi ritual dan material-

material yang digunakan dalam puput 

puseur dan ngageulangan. Seperti pada 

simbol permohonan manusia kepada Allah 

Swt  (dunia atas) terdapat pada material-

material air yang diisi oleh air bunga dan 

koin, dengan ditentukan oleh waktu wedal, 

hal tersebut dilakukan untuk memohon 

supaya bayi memiliki rezeki yang baik 

dengan cara yang baik. 

Seluruh proses ngageulangan, mulai 

dari pemasangan tali kepada bayi, ibu bayi, 

dan anak ayam, mengusapkan telur, jarum, 

benang, dengan doa-doa yang dipanjatkan 

dengan khidmat.  Kemudian kemenyan 

yang dibakar sebagai media untuk 

berkomunikasi dan sebagai penghubung 

antara manusia dengan tuhan dan leluhur.  

Material-material, dan doa yang 

dipanjatkan untuk menolak bala merupakan 

bentuk hubungan komunikasi dengan dunia 

Dunia 

Atas 
 

Dunia Atas 

Dunia Tengah 

Dunia Bawah 



Jurnal Budaya Etnika Vol. 8 No.2 Desember 2024 

246 

 

atas dan dunia bawah. Doa yang 

dipanjatkan oleh paraji  merupakan bentuk 

media komunikasi dengan tuhan, supaya 

bayi, dan ibu bayi senantiasa dalam 

perlindungan tuhan. Melalui material yang 

digunakan seperti dandang, gunting, dan 

sebagainya merupakan cara komunikasi 

kepada roh jahat untuk tidak mendekat dan 

mengganggu kehidupan manusia.  

Terdapatnya sesaji dalam ritual 

merupakan salah satu upaya untuk menjadi 

penghubung dengan dunia bawah. Karena 

sesaji adalah bentuk implementasi 

hubungan antara makhluk halus dan 

manusia, dengan menghidangkan sesaji 

tersebut, maka makhluk halus tidak akan 

mengganggu kehidupan manusia. 

Pembagian nasi kuning, dengan bubur 

merah dan bubur putih merupakan upaya 

yang dilakukan untuk menghubungkan 

kekerabatan dan tali silaturahmi antara 

manusia dengan manusia yang lainnya. 

Simbol-simbol dalam ritual puput 

puseur dan ngageulangan berelasi dan 

berkaitan satu dengan yang lainnya, hingga 

akhirnya tercapailah keseimbangan dalam 

hidup yang berjalan dengan selaras, baik 

dengan dunia atas, dunia tengah, maupun 

dunia bawah. Tujuan utama dari ritual 

puput puseur dan ngageulangan adalah 

untuk mengucapkan rasa syukur, dan 

memohon keselamatan kepada Allah Swt, 

dan tujuan lainnya adalah menggunakan 

media material dan tindakan yang 

dilakukan untuk terhindar dari gangguan-

gangguan roh halus yang akan membuat 

malapetaka dalam kehidupan. 

SIMPULAN 

Berdasarkan hasil penelitian, ritual 

puput puseur ini dilakukan saat bayi berusia 

5 hingga 12 hari dan telah lepas tali 

pusarnya, kemudian dipasanglah koin yang 

telah dilapisi kassa ke pusar bayi. 

Sedangkan ngageulangan adalah ritual 

yang dilakukan saat bayi berusia 40 hari 

dengan menyematkan tali kausr ke anggota 

tubuh bayi, ibu bayi, danayam kampung. 

Kedua ritual ini memiliki beragam 

makna yang terkandung. Untuk mengetahui 

hal tersebut, tidak hanya ditinjau dari satu 

sisi atau satu sumber saja, namun dari 

berbagai aspek. Dengan menggunakan teori 

antropologi simbolik ini, peneliti dapat 

mengetahui makna simbolik yang terdapat 

dalam ritual puput puseur dan 

ngageulangan dengan lebih ekstensif. Hal 

ini dikarenakan ritual puput puseur dan 

ngageulangan dikaji dengan berbagai cara 

yakni, makna diperoleh melalui data dari 

informan, dari tindakan ritual yang terlihat, 

dan diketahui melalui relasi hubungan antar 

simbol satu dengan yang lainnya. Cara ini 

adalah upaya yang sangat baik untuk 

mengetahui makna yang  beragam dalam 

sebuah ritual. 

Ritual puput puseur dan 

ngageulangan ini memiliki simbol dan 

makna yang sangat berarti, tidaklah 

bertahan suatu ritual jika didalamnya tidak 

didukung oleh masyarakatnya dengan 

mengetahui makna simbolik yang 

terkandung.  

Kedua ritual tersebut dilakukan 

sebagai media untuk berdoa, meraih 

ketentraman, keselamatan, pengungkapan 

rasa syukur, sebagai penolak bala, dan 

menjadi penyeimbang dalam kehidupan 

manusia.  

DAFTAR PUSTAKA 

Amaro, Firli Silvia. (2020). Makna 

Simbolik Dalam Tradisi Pemindahan 



Sartika - Makna Simbolik Ritual Puput Puseur... 

247 
 

Lawang Kori Di Nampudadi 

Petanahan, Kabupaten Kebumen. 

Skripsi pada program studi Sejarah 

Peradaban Islam, IAIN Purwekerto, 

Purwekerto.  

Billyardi, Ramdhan. (2012). Tumbak Sewu 

Dan Beberapa Adat Sunda Yang 

Hampir Punah. Artikel Ilmiah 

Fakultas Perguruan dan Pendidikan, 

Universitas Muhammadiyah, 

Sukabumi.  

Busro, Husnul Qodim .(2018). Perubahan 

Budaya dalam Ritual Slametan 

Kelahiran di Cirebon, Indonesia. 

UIN Sunan Gunung Djati, Bandung. 

Studi Agama dan Masyarakat, 14, 

(02). Hal 46. 

Djunatan, Stephanus. (2013). Kekosongan 

Yang Penuh Sebuah Tafsiran Atas 

Kosmologi Sunda. Fakultas Filsafat, 

Parahyangan Catholic University, 

Bandung. Melintas, 29, (3). Hal 307. 

Endraswara,  Suwardi. (2006). Metode, 

Teori, Teknik, Penelitian 

Kebudayaan: Ideologi, Epistemologi, 

dan Aplikasi. Yogyakarta: Pustaka 

Widyatama. 

Fachrurrofi, Fachmi. (2019). Tradisi 

Babanyo di Kabupaten Bandung 

Barat untuk Bahan Pembelajaran di 

SMA. Cimahi. Lokabasa. 10, (1). Hal 

47. 

Faizal, Akhmad. (2014). Makna Simbolik 

Dari Tradisi Sajen Among-Among 

Dalam Memperingati Kematian 

(Studi Pada Masyarakat Desa 

Lamongrejo Kecamatan Ngimbang, 

Kabupaten Lamongan). Skripsi pada 

Program Studi Fakultas Dakwah dan 

Komunikasi, UIN Sunan Ampel, 

Surabaya. 

Fauza, Nanda. (2010). Istilah-Istilah Sesaji 

Upacara Tradisional Jamasan 

Pusaka Di Waduk Gajah Mungkur  

Wonogiri (Suatu Kajian 

Etnolinguistik). Skripsi pada Program 

Studi Sastra Daerah Fakultas Sastra 

dan Seni Rupa Universitas Sebelas 

Maret, Surakarta. 

Febrianti, Putri, Risma M. Sinaga, 

Muhammad Basri (2018) Makna 

Material Tradisi Puputan Pada 

Masyarakat Jawa Di Dusun Ix 

Kampung Rukti Harjo  Kecamatan 

Seputih Raman. Universitas 

Lampung, Lampung. Pesagi. 7, (1). 

Hal 2 .  

Ferudyn, Ade Yusuf. (2013). Fungsi dan 

Makna Simbolik “Ati Kebo 

Se’unduhan” di Dalam Slametan 

Pernikahan Keluarga Keturunan 

demang Aryareja, Desa Grantung, 

Kec. Karangmoncol, Kab 

Purbalingga. Skripsi pada Program 

Studi  Pendidikan Sosiologi dan 

Antropologi, Universitas Semarang, 

Semarang.  

Geertz, Cilfford (1989). Abangan, Santri, 

Priyayi dalam Masyarakat Jawa. 

Jakarta: Pustaka Jaya. 

Hadiyati, Diah Nur. (2016). Bentuk, Makna 

dan Fungsi Upacara Ritual Daur 

Hidup Manusia Pada Masyarakat 

Sunda. Skripsi pada Program Studi 

Sastra Indonesia, Universitas 

Airlangga, Surabaya.  

Indriyani, Iin. (2018). Tradisi Ngahuripan 

Sebagai Warisan Budaya Suku 



Jurnal Budaya Etnika Vol. 8 No.2 Desember 2024 

248 

 

Sunda. IPI, Garut. Caraka. 4, (1). Hal 

26. 

Indriyani, Irna. (2015). Tantu. Skripsi pada 

Program Studi  Tari, Institut Seni 

Indonesia Yogyakarta, Yogyakarta.  

Koentjaraningrat. (2002). Pengantar Ilmu 

Antropologi. Jakarta: PT Rineka 

Cipta. 

Klarissa F, Setyobudi I, Yuningsih Y. 

(2019). Analisis Liminalitas pada 

Upacara Nyawen dan Mahinum di 

Dusun Sindang Rancakalong 

Sumedang. Institut Seni Budaya 

Indonesia, Bandung. Budaya Etnika. 

3, (1). Hal 31 .  

R. Satjadibrata. (2005). Kamus Basa Sunda. 

Bandung: PT Kiblat Buku Utama 

Setiawan, Irvan. (2016). “Mengenang” 

Upacara Ngalokat Walungan 

Cimanuk di Wilayah Genangan 

Waduk Jatigede Kabupaten 

Sumedang, BNPB Jawa Barat, 

Bandung. Patanjala, 8, (1). 

Setyobudi, I., (2020). Metode Penelitian 

Budaya (Desain Penelitian dan Tiga 

Kualitatif: Groundeth Theory, Life 

History, Narrative Personal). 

Bandung: Sunan Ambu Press. 

Setyobudi, I., (2013). Paradoks Struktural 

Jakob Sumardjo: Menggali kearifan 

lokal budaya Indonesia. Bandung: 

Kelir.  

Setyobudi, I., (2001). Menari di antara 

Sawah dan Kota: Ambiguitas Diri 

Petani-petani Terakhir di Kota 

Yogyakarta. Magelang: Indonesia 

Tera. 

Setyobudi, I., (1997). Dunia yang Paradoks: 

Ambiguitas Diri Petani-petani di 

Pilahan Lor RW 12 Kelurahan 

Rejowinangun Kecamatan Kota Gede 

Kotamadya Yogyakarta. Skripsi 

Jurusan Antropologi Budaya 

Fakultas Sastra. Yogyakarta: 

Universitas Gadjah Mada. 

Setyowati Anita, Hanif Muhammad. 

(2014). Peran Perempuan Dalam 

Tradisi Upacara Bersih Desa (Studi 

Kasus Di Desa Kiringan Kecamatan 

Takeran Kabupaten Magetan), IKIP 

PGRI Madiun, Madiun. Agastya, 4, 

(1). Hal 15. 

Sumardjo, Jakob. (2010). Estetika 

Paradoks. Bandung: STSI. 

 


