MAKNA SIMBOLIK RITUAL PUPUT PUSEUR DAN NGAGEULANGAN
DI DUSUN LEBAKJATI DESA CILELES KECAMATAN JATINANGOR
KABUPATEN SUMEDANG

SYMBOLIC MEANING OF PUPUT PUSEUR AND NGAGEULANGAN IN THE HAMLET OF
LEBAKJATI, CILELES VILLAGE, JATINANGOR DISTRICT, SUMEDANG REGENCY

Diah Sartika, Neneng Yanti K, Iip Sarip H.
diahsartika22@gmail.com
Antropologi Budaya, Fakultas Budaya dan Media
Institut Seni Budaya Indonesia Bandung

Artikel diterima: 1 Juli 2021 | Artikel direvisi: 1 Mei 2022| Artikel disetujui: 1 Juli 2024

ABSTRAK

Penelitian ini membahas pemaknaan ritual puput puseur dan ngageulangan, serta struktur ritual
puput puseur dan ngageulangan dalam ritual pasca kelahiran pada masyarakat Lebakjati. Pemaknaan
yang dihasilkan didapat melalui analisa dari informan, dari tindakan ritual, dan relasi simbol satu
dengan yang lainnya. Penelitian ini dilakukan menggunakan metode deskripsi kualitatif, dengan
pendekatan antropologi simbolik sebagai landasan teori. Hasil penelitian menemukan bahwa ritual
puput puseur dan ngageulangan ini dilakukan sebagai: 1) simbol permohonan, simbol penolak bala,
simbol syukur, dan simbol penghormatan, 2) Makna puput puseur dan ngageulangan dapat dilihat dari
tindakan budaya yang tampak, 3) Ritual puput puseur dan ngageulangan memiliki relasi antara simbol
satu dengan simbol lainnya, yang memiliki tujuan untuk dapat keseimbangan dalam hidup.

Kata Kunci: Ritual, puput puseur dan ngageulangan, antropologi simbolik.

ABSTRACT

This study discusses the meaning of the puput puseur and ngageulangan, the rituals structure
of the puput puseur and ngageulangan rituals in post-birth rituals in the Lebakjati community. The
meaning generated through the analysis of the informants, from ritual actions, and the relation of
symbols to one another. This research i conducted using a qualitative description method. This study
uses a symbolic anthropological approach as the theoretical framework. The results of the study found
that the puput puseur and ngageulangan rituals were carried out as: 1) Symbol of request, symbol of
petition, symbol of repelling reinforcements, symbols of gratitude, and symbols of respect, 2) The
meaning of puput puseur and ngageulangan can be seen from cultural actions 3) Ritual Puput puseur
and the ngageulangan has a relationship between one symbol and another, which is the aim is to balance
in life.

Keywords: rituals, puput puseur and ngageulangan, symbolic anthropology

227


mailto:diahsartika22@gmail.com

Jurnal Budaya Etnika Vol. 8 No.2 Desember 2024

PENDAHULUAN

Ritual pasca kelahiran merupakan
tradisi yang masih hidup di kalangan
masyarakat Sunda. Suku bangsa Sunda
sendiri diidentifikasi sebagai orang-orang
atau suatu kelompok masyarakat yang
secara turun-temurun memakai bahasa ibu
mereka yaitu bahasa Sunda, yang
menggunakan aksennya di kehidupan
sehari-hari juga bertempat tinggal di Jawa
Barat, wilayah yang biasa disebut dengan
Tatar Sunda, atau Tanah Pasundan
(Koentjaraningrat, 2002:307).

Dalam masyarakat tradisi, yang
karakteristik masyarakatnya relatif
homogen dalam hal matapencaharian,

umumnya masih berpegang pada tradisi
lama (Setyobudi 2001 & 1997), salah
satunya, tradisi pasca kelahiran memiliki
makna yang penting, karena sebagai
pengucapan rasa syukur kepada Allah Swt
atas seluruh nikmat yang sudah diberikan.
Disertai pengharapan dan doa supaya
mendapat kelancaran, kemudahan dan
dijauhkan dari segala sesuatu yang tidak
diinginkan (Busro, 2018:46). Oleh karena
itu, peneliti akan mengungkap makna
simbolik dari ritual pasca kelahiran puput
puseur dan ngageulangan.

Dusun Lebakjati Desa Cileles,
Kecamatan Jatinangor, Kabupaten
Sumedang, Jawa Barat, masih melakukan
rangkaian kegiatan yang dilakukan saat
pasca kelahiran hingga bayi berusia 40 hari,
di antaranya; (1) ngubur santen/ngubur
bali, (2) ngagentian getih, (3) puput puseur,

(4) aqigah atau ekah, dan (5)
ngageulangan.
Masyarakat di Lebakjati masih

melaksanakan ritual puput puser dan
ngageulangan, sebagai sebuah kebiasaan

228

yang dilakukan secara turun temurun.
Mereka masith melakukan ritual tersebut
untuk pengungkapan rasa syukur, media
untuk berdoa, dan mereka mempercayai
jika melakukan ritual tersebut dapat
melindungi dari gangguan-gangguan dalam
hidup serta roh-roh jahat. Selain
dilakukan sebagai bentuk kepatuhan
mereka terhadap pepatah orang tua untuk

itu,

tetap melaksanakan ritual tersebut. Dengan
kata lain, ritual memiliki makna tertentu
dalam kehidupan mereka.

Adapun penelitian-penelitian
terdahulu rata-rata membahas mengenai
ritual dalam daur kehidupan (Hadiyati
2016, 2018). Adapun
penelitian yang terkait mengenai tradisi 40
harian bayi ngahurip oleh Indriyani (2018),
kemudian tradisi kehamilan dan pasca
kelahiran yang didalamnya membahas

dan Febrianti

mengenai tradisi ngahurip atau 40 harian
bayi, Klarissa (2019). Dan tradisi babanyo
yang membabhas tradisi ngageulangan oleh
Fachrurrofi (2018).

Beberapa penelitian kajian teori
antropologi simbolik dilakukan oleh Amaro
(2020) mengenai makna simbolik tradisi
pemindahan /awang kori di Nampudadi,
Kabupaten Kebumen. Dan Ferudyn (2013)
tentang fungsi dan makna simbolik ati kebo
se'unduhan dalam slametan pernikahan
keluarga keturunan Demang, Purbalingga.

Dari penelitian tersebut, penelitian
yang membahas secara khusus mengenai
makna simbolik ritual puput puseur dan
ngageulangan di Dusun Lebak Jati, Desa
Cileles, Kabupaten Sumedang belum
mendapat perhatian. Maka, penelitian ini
bermaksud untuk membahas makna



simbolik yang dikaji dengan
antropologi simbolik Victor Turner.

aspek

Turner melakukan penelitiannya di
Ndembu Afrika. Dalam ritual yang
dilakukan oleh suku Ndembu, mereka
menggunakan pohon susu atau pohon
mudyi sebagai simbol dalam ritualnya
tersebut. Melalui pohon mudyi tersebut
Turner dalam Endaswara, (2006:173)
menafsirkan makna yang ada dalam ritual
tersebut dalam beberapa kategori sebagai
berikut:

1.  Exegetical (Dimensi
Eksegetik), yakni cakupan penafsiran

Meaning

yang didapatkan dari informan warga
setempat mengenai perilaku ritual
yang diamati.

2. Operational Meaning (Dimensi
Operasional), yakni makna yang
didapat tidak hanya terbatas pada
perkataan informan, akan tetapi dari
tindakan ritual yang dilakukan dalam
ritual tersebut.

3. Positional ~ Meaning  (Dimensi
Posisional), adalah makna yang
didapat melalui interpretasi terhadap
suatu simbol dengan simbol yang lain
untuk mendapatkan makna secara

keseluruhan.

Ritual puput puseur dan
ngageulangan, mempunyai makna
tersendiri  bagi  masyarakat  pemilik

kebudayaan. Simbol-simbol yang terdapat
di ritual tersebut secara aktual dapat
berfungsi dalam proses sosial, di antaranya
masyarakat tersebut menggunakan ritual
sebagail media komunikasi, mempererat tali
persaudaraan, serta pengukuhan nilai-nilai
budaya.

Berdasarkan uraian di atas, maka
permasalahan dalam penelitian ini adalah

229

Sartika - Makna Simbolik Ritual Puput Puseur...

mengenai makna dari simbol-simbol yang
terkandung dalam ritual puput puseur dan
ngageulangan di Dusun Lebak Jati, Desa
Cileles, Kecamatan Jatinangor, Kabupaten
Sumedang.

Metode

Metode yang digunakan dalam
penelitian ini penelitian kualitatif yang
bermaksud memahami dan
mendeskripsikan fenomena sosial-budaya
(Boeije dikutip dalam Setyobudi 2020: 19).
Dalam penelitian ini data diperoleh melalui
observasi dengan meninjau langsung ke
lokasi  penelitian,
kepada
memperoleh data yang valid, dilengkapi
dengan Observasi
digunakan untuk mengungkap makna dari
simbol-simbol dalam struktur ritual puput

dan melakukan

wawancara informan  untuk

dokumentasi. ini

puseur dan ngageulangan.

Unit  analisis  pada  tingkat
sekelompok kecil individu yang sedang
melaksanakan upacara ritual tersebut
(Patton dikutip dari Setyobudi 2020: 20).
Untuk melengkapi data yang diperlukan
dalam penelitian ini juga dikumpulkan
melalui berbagai macam referensi pustaka
berupa buku, jurnal, artikel dan sebagainya.
Sumber pustaka ini berhubungan dengan
pembahasan mengenai dan simbol dan
makna dalam tradisi puput puseur dan

ngageulangan dalam kebudayaan
masyarakat Sunda.
HASIL DAN PEMBAHASAN

A. Lokasi Penelitian

Dusun Lebakjati merupakan salah
satu dusun yang terletak di Desa Cileles.
Secara geografis, Desa Cileles dibatasi
oleh wilayah-wilayah sebagai berikut:



Jurnal Budaya Etnika Vol. 8 No.2 Desember 2024

1. Bagian Utara: Desa Cilayung
Kecamatan Jatinangor.

2. Bagian Timur: Desa Kutamandiri
Kecamatan Tanjungsari.

3. Bagian Selatan: Desa Hegarmanah
Kecamatan Jatinangor.

4. Bagian Barat: Desa Cibeusi
kecamatan Jatinangor.
Secara administratif, Desa
Cileles terbagi ke dalam empat

buah dusun yaitu Dusun I
Narongtong, Dusun II Cinenggang,
Dusun III Cileles, dan Dusun IV
Cahyasari dan Lebakjati. Sementara
jumlah Rukun Warga dan Rukun
Tetangganya masing-masing

sejumlah 10 RW dan 37 RT.

Jumlah penduduk Desa Cileles terdiri
dari 2257 KK (Kepala Keluarga) KK, 3530
jiwa laki-laki dan 3293 jiwa wanita dengan
kepadatan penduduk 387 orang per-km?.
Dusun Lebakjati terletak dekat dengan
Kantor Desa Cileles sehingga memiliki
wilayah yang sentral di Desa Cileles.
Lebakjati ini membawahi 1 RW dan 3 RT
dengan 165 jumlah Kepala Keluarga (KK),
dan 498 jumlah penduduk jiwa. Penduduk
laki-laki 260 dan penduduk perempuan
238.

230

Gambar 1. Peta wilayah Cileles
(sumber:Profil desa Cileles 2019)

Untuk dapat memenuhi kebutuhan
ekonomi, masyarakat masih bergantung
pada potensi tanaman pangannya. Karena
Cileles merupakan bagian dari desa agraris
yang sebagian besar penduduknya bekerja
di sektor pertanian. Jadi, karakteristik

warga masyarakatnya masih relative
homogen dikarenakan mayoritas
matapencahariannya sama bidang

pertanian. Namun demikian, letak wilayah
Cileles yang dekat dengan Jatinangor yang
mencakup  kawasan-kawasan  industri
sehingga tidak sedikit masyarakat Cileles
dan Lebakjati yang menjadi karyawan di
industri tersebut.

B.  Subjek Pelaku Ritual

Subjek penelitian ini mengambil
peristiwa ritual yang dilakukan oleh Dede
Endang (22) yang melahirkan anak
pertamanya Dara Andindita pada tanggal
23 Desember 2020. Dede Endang bukan
merupakan ~ warga asli  masyarakat
Lebakjati, dari lahir hingga remaja ia
menetap di Tasikmalaya, ketika Dede

menikah dengan Hidayat, barulah ia



menetap di  Lebakjati. Karena ini
merupakan kelahiran anak pertamanya,
muncul kekhawatiran dan kecemasan yang
dialami, maka dibutuhkan penanganan
secara maksimal untuk meminimalisir hal-
hal yang tidak diinginkan. Ia perlu

menerapkan tradisi-tradisi yang masih

berjalan di Lebakjati, dan mengikuti
pepatah serta nasihat dari keluarga,
sesepuh, maupun paraji.

Prosesi  pelaksanaan ritual ini

dipimpin oleh paraji Ma Emeh (75), yang
sudah memiliki pengalaman selama
hidupnya sebagai paraji. Paraji menurut R
Satjadibrata (2005) adalah tukang nulungan
nu ngajuru, tukang nyunatan, dukun. Yakni
seseorang yang ahli dalam membantu yang
melahirkan, ahli menyunat, dan dukun.
Dari penjelasan tersebut, paraji memiliki
peran lain selain membantu ibu yang
melahirkan, yaitu sebagai ahli menyunat
dan sebagai dukun. Dukun? yang dimaksud
di sini adalah seseorang yang memiliki
keahlian tertentu sebagai seseorang yang
dapat menyembuhkan, dan yang memberi
jampi-jampi. Masyarakat Lebakjati pada
umumnya masih memerlukan peran paraji
untuk menyunat bayi, dan sebagai dukun
untuk memberi jampi-jampi pada masa
kehamilan hingga pasca kelahiran.

Ritual puput puseur dan
ngageulangan  dilaksanakan  dengan
bantuan paraji untuk meminta

perlindungan spiritualitas baik dari pra-
ritual, prosesi ritual, hingga pasca ritual dan
dilengkapi dengan material-material yang
digunakan dan diberikan doa-doa yang

2 Dukun adalah tukang ngubaran at. tukang
ngajampe. (ahli menyembuhkan dan ahli
memberi jampi-jampi) (Kamus Basa Sunda
R.Satjadibrata 2005:117)

231

Sartika - Makna Simbolik Ritual Puput Puseur...

dapat dilihat dalam setiap tindakan ritual
yang dilakukan oleh paraji.

C. Ritual Pasca Kelahiran

Sebelum membahas struktur pada
ritual puput puseur dan ngageulangan,
penulis akan membahas beberapa ritual
pasca kelahiran yang masih dilakukan oleh
Lebakjati. Ritual pasca
kelahiran merupakan tradisi yang dilakukan
setelah seorang ibu melahirkan. Ritual ini
ragam akan makna, karena sebagai
pengungkapan rasa syukur kepada Allah

masyarakat

Swt. Atas seluruh nikmat yang sudah
diberikan. Supaya mendapat kelancaran,
kemudahan, keselamatan dan dijauhkan
dari segala sesuatu yang tidak diinginkan
baik untuk ibu bayi, dan untuk bayi itu
sendiri.

1.  Ngubur santen/Ngubur bali

Ngubur santen/ngubur bali
adalah prosesi ketika paraji
menguburkan prosesi
ngubur bali dimulai dengan pada
mulanya ari-ari dicuci bersih
sehingga tidak ada darah yang
menempel, dan disiram dengan air
panas agar tidak  lembek.
Kemudian ari-ari tersebut
disimpan dalam kendi atau dalam
kaleng, bisa juga dibungkus
dengan kain putih/kain kafan,
disertai dengan bumbu-bumbu
seperti garam, merica, ketumbar,
dan gula. Dalam kendi yang telah
dimasukkan berbagai bumbu

ari-ari.



tersebut. Ada beberapa elemen
bumbu yang tidak  boleh
disertakan, yaitu bawang-
bawangan karena dipercaya akan
membuat anak tersebut menjadi
epes meer, atau anak yang mudah
menangis, cengeng dan mudah
menyerah. Juga tidak boleh
menggunakan  asam,  karena
dikhawatirkan anak tersebut di
kemudian hari memiliki sifat
haseum budi artinya memiliki sifat
kecut, dan tidak ramah. Setelah
ari-ari tersebut dikubur, kemudian
paraji berdoa serta selawat kepada
nabi Muhammad saw, dan
dipasang  penerangan, baik
menggunakan lilin maupun lampu
selama kurang lebih 7 hari.
Biasanya, makam ari-ari tersebut
ditanam tumbuhan seperti jawer
kotok®, ataupun tumbuhan bunga

Jurnal Budaya Etnika Vol. 8 No.2 Desember 2024

dilakukan bertujuan untuk
mengganti darah yang sudah
keluar pada masa melahirkan.

Darah untuk ritual ngagentian
getih didapatkan dari darah anak
ayam kampung, yang di simpan di
daun sirih, kemudian oleh paraji,
diberi jampi-jampi, dan doa dari
ayat suci Alquran, serta selawat
kepada nabi Muhammad saw.
Kemudian paraji menempelkan
setetes darah ayam di dahi ibu
dengan maksud supaya menjaga
dari lieur atau sakit kepala,
kemudian diteteskan juga di perut
ibu dengan tujuan agar perut ibu
tidak sakit setelah melahirkan.

3. Puput Puseur

Puput puseur ini dimulai
dengan putusnya tali pusar bayi.

lainnya. Jarak tali pusar bayi putus adalah
. ' sekitar umur 5 hari hingga bayi
Ngagentian getih berumur 12 hari. Pusar bayi yang

Ngagentian getih * biasa
dilakukan sekitar hari ketiga
sampai kelima bayi telah lahir.
Ngagentian getih ini dilakukan di
rumah ibu yang telah melahirkan.
Sebelum ritual tersebut
dilaksanakan, pihak keluarga
memanggil paraji untuk
melaksanakan ritual ngagentian
getih. Karena setelah melahirkan,

sudah lepas talinya, ditutup
dengan uang logam yang sudah
dibungkus dengan kapas atau
kassa lalu ditempelkan pada perut
bayi, dan dilapisi lagi dengan kain,
dengan tujuan agar pusar bayi
tidak dosol (mencuat keluar).
Kemudian tali pusar bayi yang
telah kering tersebut disimpan di
dalam wadah kain yang bernama

: 5
ibu bayi telah mengeluarkan kanjut kundang”.
banyak darah sehingga ritual ini
3 Jawer kotok adalah tanman hias berdaun 4 Bahasa lokal untuk ritual mengganti darah
indah yang berasal dari Asia dan Afrika setelah melahirkan.

(https://kbbi.web.id/jawer.html)
5Kanjut kundang nyaeta kantong leutik paranti

neundeun panglay, jaringao jst. di nu keur orokan.

232



Ritual puput puseur ini terdiri
dari beberapa rangkaian dalam
kegiatannya, yang terdiri dari pra-
ritual, pelaksanaan ritual, dan
pasca ritual. Berikut penjelasan
mengenai rangkaian ritual
tersebut.

a. Pra-Ritual puput puseur

Dalam kegiatan pra-ritual ini
terdapat sejumlah aktivitas yang
dilakukan. Setelah bayi telah lahir,
kemudian bayi dibawa pulang oleh
orang tuanya, bayi diharuskan
untuk  dijaga  kehangatannya,
dengan dijemur setiap harinya, dan
disusui setiap 30 menit sekali.
Selain itu, upaya untuk menjaga
bayi adalah dengan berhati-hati
jika akan keluar rumah, Hal
tersebut dilakukan untuk
mengantisipasi jika berpapasan
dengan orang yang memiliki sakit

menular atau virus®.

Gambar 2. Bayi sebelum lepas tali

pusarnya

(Kanjut kundang adalah wadah kecil, untuk
menyimpan bangle, jerangau dsb. untuk
seseorang yang sedang memiliki bayi). Kamus
Basa Sunda R Satjadibrata, 2005:184).

233

Sartika - Makna Simbolik Ritual Puput Puseur...

(Sumber: Dokumentasi Diah Sartika, 25
Desember 2020)

Di sekitar tempat tidur bayi,
digunakan beberapa  material
untuk menjaga bayi dari hal-hal
yang tidak diinginkan seperti
gangguan dalam hidup atau roh-
roh halus. Di antaranya adalah
dengan meletakkan Alquran di
atas kepala bayi, menyimpan
gunting, dan semangkuk bunga-
bungaan beserta uang koin yang
disesuaikan dengan hari lahir bayi
di sekitar tempat tidur bayi. Selain
itu, ketika bayi lahir, dandang
bawang putih dan bangle yang
dimiliki ibu sejak masa kehamilan,
dipindahkan untuk dikaitkan ke
baju atau di sekitar bayi untuk
berjaga-jaga.

b. Pelaksanaan ritual puput
puseur

Ritual ini dimulai ketika tali
pusar bayi yang menyatu pada
pusar telah terlepas. Pusar bayi
yang sudah terlepas tersebut
ditutup dengan uang koin atau
logam yang dilapisi oleh kain
kapas maupun kassa pada pusar
bayi. supaya logam itu tidak
langsung terkena dengan pusar
bayi, karena takutnya ada zat
berbahaya masuk ke tubuh bayi.
Hal ini dilakukan dengan tujuan
supaya pusar bayi tidak dosol atau
mencuat keluar. Kemudian bayi

6 Yuningsih, wawancara, 07 April 2021.



dililitkan kembali perutnya dengan
kain supaya koin tersebut tidak
terlepas dari pusar bayi.

Ma Emeh menuturkan jika
tujuan tali pusar diberi doa dan
dimasukan ke dalam kanjut
kundang adalah dengan tujuan
apabila suatu saat bayi sakit, dan
tidak kunjung sembuh maka tali
pusar yang sudah lepas tersebut
disiram air panas atau bisa juga
direbus,
tersebut bisa diminum atau cukup
diusapkan ke bagian tubuh bayi
yang sakit.

kemudian air rebusan

c. Pasca ritual puput puseur

Dalam kepercayaan
masyarakat,
hendaknya dibawa kemanapun
dan harus selalu ada didekat bayi,
biasanya di bagian
kundang dikaitkan pisau kecil
untuk menjaga bayi. Hal ini

dilakukan karena di dalam kanjut

kanjut  kundang

luar kanjut

kundang terdapat tali pusar bayi
dan harus tetap terjaga serta tidak
boleh hilang, sebisa mungkin
kanjut selalu  dapat
disimpan dekat tempat tidur bayi.
Selain itu, untuk memberitahu
warga yang lain apabila bayi
tersebut telah puput puseur-nya,
pihak keluarga membuat nasi
kuning dan bubur merah, bubur
putih untuk dibagikan ke keluarga,
dan tetangga terdekat, sehingga
para warga pun bisa mengetahui
jika bayi tersebut telah puput, dan

kundang

7 Tati, wawancara, 26 April 2021.

Jurnal Budaya Etnika Vol. 8 No.2 Desember 2024

234

telah diberi nama oleh orang
tuanya.

Selain bubur merah dan bubur
putih tersebut dibagikan, masih
terdapat beberapa warga yang
menggunakan bubur merah dan
putih tersebut untuk dijadikan
sesaji  dilengkapi dengan rujak
cau, kopi, dan rujak roti. Sebelum
sesaji itu dihadirkan, maka pihak
keluarga yang akan mengadakan
syukuran, biasanya meminta
paraji untuk mendoakan sesaji-
sesaji yang telah disediakan
kemudian sesaji tersebut disimpan
di sudut rumah bayi’.

4. Ekah
Ekah/Aqiqah adalah salah
satu syariat yang dicontohkan oleh
nabi  Ibrahim. Aqiqah ini

dilakukan dengan menyembelih
kambing. Untuk anak perempuan
menyembelih satu kambing, dan
untuk anak laki-laki menyembelih
dua kambing (Ningrum, 2020).

Ekah biasanya dilakukan ketika
bayi berusia 7 hari, 21 hari, dan 40 hari.
Pada malam harinya, bagi orang tua
yang telah menyembelih kambing
untuk anaknya akan mengadakan
syukuran ~ Marhabaan dan pada
kesempatan ekah ini juga dilaksanakan

sebagai sarana untuk memberikan
nama bagi anak yang baru lahir
tersebut.



Ngageulangan

Apabila bayi telah berumur 40
hari, di Lebakjati terdapat ritual
ngageulangan.
merupakan  ritual
gelang yang terbuat dari tali kasur.
Gelang ini disematkan pada kaki

Ngageulangan
memasang

ayam, pada pergelangan tangan
ibu dan bayi, dan pergelangan
kaki, leher, dan perut bayi.
Setelahnya, paraji mengusapkan
telur ayam kampung dan jarum
yang sudah dipasang benang
diantara alis ibu bayi dan bayi. Jika
gelang-gelang yang telah
disematkan pada anggota tubuh
bayi telah lepas, maka disimpan
bersama tali pusar yang sudah
lepas di tempat yang sama, di
dalam kanjut kundang.

Ritual  ngageulangan ini
terdiri dari beberapa rangkaian,
yaitu rangkaian pra-ritual, saat
dilakukan ritual, dan setelah ritual
tersebut telah usai atau pasca
ritual.

a. Pra-Ritual ngageulangan

Ngageulangan ini dimulai
dari pukul 10.00. Orang-orang
yang menghadiri ngageulangan ini
di antaranya ada paraji, ibu bayi,
bayi, dan beberapa keluarga
terdekat, dan tetangga.

Pada mulanya pihak keluarga
menyiapkan beberapa  bahan-
bahan sebagai syarat untuk
melakukan ritual ngageulangan,
diantaranya terdapat beras, koin
sesuai hari lahir bayi, telur ayam
kampung, jarum dan benang jahit,

235

Sartika - Makna Simbolik Ritual Puput Puseur...

serta anak ayam kampung yang
telah terpisah dari induknya.

Gambar 3. Syarat Dan Sesaji Untuk Melakukan

Ritual Ngageulangan

(Sumber: Dokumentasi Diah Sartika 31

Januari 2021)

Ritual ngageulangan ini juga
menyediakan tali kasur, pisau
kecil, sesaji seperti rujak cau, gula
merah, dan roti makanan ringan
seperti opak dan rengginang,
ditambah dengan tembakau atau
rokok, dan kemenyan.

Setelah masa kelahiran hingga
40 hari, posisi kandungan atau
rahim ibu masih belum kembali
seperti posisi semula, sehingga
sebelum ritual ngageulangan ini
dimulai, ibu bayi di pijat.

Di mulai dari kepala, lengan,
punggung, pinggang hingga kedua
kakinya, tujuannya agar ibu
menjadi rileks, dan melancarkan
peredaran darah. Kemudian paraji
memijat perut ibu yang memiliki
maksud supaya disangsurkeun,
atau dipijat untuk mengembalikan



posisi rahim ibu kembali seperti
semula®.

b. Pelaksanaan ritual
ngageulangan’

Ritual ini dimulai dengan
paraji yang memasang gelang
pada leher  bayi, kedua
pergelangan tangan bayi, kedua
pergelangan kaki bayi, kedua
pergelangan ibu  bayi, dan
dipasangkan juga pada perut bayi.
Terakhir, paraji memasang tali
kasur pada kaki anak ayam yang
telah disiapkan sebelumnya.

Ketika prosesi ritual
ngageulangan berlangsung,
tentunya terdapat mantra, dan doa-
doa yang diucapkan. Berikut
adalah bacaan-bacaan doa yang
dibaca ketika prosesi
ngageulangan berlangsung:

Bismillahirahmaanirrahim,

Ya rahmanu Ya rohim 3x

Yaa kafi Yaa mughni 3x

Subhanalmalikil kuddus,

subhanal malikul kohar 3x

Yaa fatahu Yaa rozzaqu 3x

Yaa hayyu yaa qoyyum

birohmatika yaa

Arrhamarrhohimin,

Setelah membaca doa
tersebut, setiap menalikan tali
kasur ke anggota tubuh bayi,
paraji membacakan Robi habli
minasholihin ~ dan  kemudian
memotong tali kasurnya. Hal itu
dilakukan secara secara berulang-
ulang hingga pemasangan tali

8 Ma Emeh, wawancara, 31 Januari 2021.

Jurnal Budaya Etnika Vol. 8 No.2 Desember 2024

236

kasur selesai. Selama  bayi
dipasangkan gelang-gelang, baik
ibu bayi, maupun dari pihak
keluarga saling mendoakan bayi
secara bergantian seperti “cing
jadi budak solehah, cing bageur,
bener, cing teu ogo nya, cing
pinter” (semoga jadi anak yang
salehah, menjadi anak yang baik,
benar, tidak rewel serta menjadi
anak yang pintar) berulang-ulang

hingga proses menggelangi beres.

Gambar 4. Paraji Ngageulangan Kepada Bayi

(Sumber: Dokumentasi Diah Sartika 31 Januari

2021)

Setelah memasang gelang
pada bayi dan ibunya selesai,
selanjutnya  paraji memasang
gelang juga pada ayam yang sudah
disiapkan oleh orang tua bayi.
Karena  subjek  ritual  ini
merupakan anak perempuan, maka
di sela prosesi ngageulangan,
terdapat prosesi menyunat. Pada
prosesi  ini,  paraji  hanya
menyentuh sedikit saja bagian dari
alat kelamin, kemudian diusapkan
daun sirih yang sudah direndam di
dalam air, ke kelamin anak
tersebut tujuannya supaya
membersihkan  kotoran-kotoran



yang ada dalam kelamin anak
tersebut®.

Sehingga tujuan sunat
perempuan ini hanyalah sebatas
membuang kotoran-kotoran dan
membersihkan  kelamin  tanpa
berlebihan dan dilakukan dengan
teliti tanpa melukai bagian dalam
vagina. Setelahnya ibu bayi dan
bayi diolesi jarum dengan benang
jahit di antara kedua alisnya,
dengan tujuan supaya ibu bayi dan
bayinya tajam penglihatannya dan
panjang umurnya. Hal tersebut
serupa dengan proses
mengusapkan telur ayam kampung
di antara kedua alis ibu bayi dan
bayi. Bermaksud agar dikemudian
hari, bayi dan ibu bayi mempunyai
pemikiran yang terang dan bulat'°.

Prosesi ngageulangan ini
menggunakan anak ayam yang
sudah terpisah dari induknya, hal
ini karena bayi yang baru lahir
merupakan awal mula dari
kehidupan, sehingga digunakan
anak anak ayam kampung yang
juga masih anak ayam yang telah
dipakaikan gelang dari tali kasur,
dimasukkan ke kurungan dan
diberikan beberapa butir beras
yang telah diberi doa oleh paraji,
dengan tujuan ayam tersebut dapat
terjaga dari beras yang telah
diberikan, dan setelahnya ayam
bisa dibebaskan kembali. Ayam
yang telah diberi gelang itu

Sartika - Makna Simbolik Ritual Puput Puseur...

sebagai tanda jika ayam tersebut
telah di hurip.

C. Pascaritual ngageulangan.

Setelah ritual ngageulangan
selesai, bayi dianjurkan untuk
melakukan  mandi  kembang
(bunga). Di dalam air untuk mandi
bayi tersebut dimasukkan
beberapa butir beras, dan bunga-
bungaan yang telah diberikan
bacaan doa oleh paragji. Hal ini
dilakukan supaya bayi seungit,
seeur nu mikaasih jeung mikacinta
(bayi  wangi, banyak yang
menyayangi dan mencintai). Sama
halnya seperti ritual puput puseur,
setelah  ngageulangan  pihak
keluarga dari bayi tersebut
membagikan nasi kuning sebagai
bentuk syukur dan berbagi, serta
penanda jika anaknya tersebut
telah melaksanakan ngageulangan
di rumahnya. Para tetangga yang
menghadiri pada saat
ngageulangan ini salah satunya
adalah ibu-ibu yang sedang hamil.
Setelah ritual ngageulangan usai,
mereka meminta paraji untuk
memijat, mengurut, dan
memastikan dengan mengecek apa
jenis  kelamin yang sedang
dikandungnya tersebut.
Ngageulangan dilakukan juga
sebagai sarana silaturahmi antar
sesama warga.

Tali kasur yang masih

menempel di anggota tubuh tidak

9 Ma Emeh, wawancara, 31 Januari 2021.

10 Ma Emeh, wawancara, 31 Januari 2021.

237



Jurnal Budaya Etnika Vol. 8 No.2 Desember 2024

dipotong atau dilepas begitu saja,
namun dibiarkan hingga lepas
dengan sendirinya.  Kemudian
setelah tali kasur tersebut telah
terlepas, maka
dimasukkan dan disatukan ke
dalam  kanjut

selanjutnya

kundang  yang
berisikan tali pusar bayi yang
sudah lepas saat 7 hari kelahiran
bayi, bersamaan dengan rambut
yang dicukur saat ekah, bawang
putih, bangle, dan kuku bayi pada
saat pertama kali dipotong. Hal ini
dilakukan karena untuk menjaga
supaya tali pusar, rambut dan
kuku. Rambut dan kuku bayi yang
masih suci itu disimpan dengan
baik supaya tidak digunakan untuk
hal-hal yang tidak baik oleh orang
jahat, serta  disatukan dengan
bawang putih dan bangle.

Gambar 5. Isi Kanjut Kundang
(Sumber: Dokumentasi Diah Sartika 05 April 2021)

Analisis

Ritual puput puseur dan
ngageulangan ini memiliki simbol dan
makna yang sangat berarti, tidaklah
bertahan suatu ritual jika didalamnya tidak
didukung oleh masyarakatnya dengan
mengetahui simbolik  yang
terkandung. Melalui simbol-simbol dan
tindakan ritual tersebut, masyarakat yang

melaksanakannya akan merasakan manfaat

makna

238

untuk keselamatan, ketentraman,
kesejahteraan dan keseimbangan dalam
kehidupannya. Sehingga penting untuk
mengetahui makna simbolik dalam ritual
puput puseur dan ngageulangan.

Turner menjelaskan tahapan
pemaknaan yang mencakup dimensi
eksegetik, dimensi operasional, dan
dimensi posisional.

A. Dimensi Eksegetik pada

Pemaknaan Simbol dalam Ritual
Puput Puseur dan Ngageulangan

Exegetical meaning, atau dimensi
eksegetik yakni makna yang didapatkan
dari hasil wawancara dengan informan.
Adapun makna dari dimensi eksegetik
dalam puput
ngageulangan mencakup sejumlah elemen
dalam ritual, yang menjadi simbol dan
memiliki pemaknaan tertentu yakni (1)
simbol permohonan, (2) simbol penolak
bala, (3) simbol syukur, dan (4) simbol
penghormatan.

ritual puseur  dan

1.  Simbol permohonan

Perhitungan waktu wedal tersebut
digunakan untuk menentukan berapa
jumlah uang koin yang akan disimpan
dalam air yang sudah diisi dengan bunga.
Ketika bayi lahir pada hari rabu, maka
jumlah waktu wedal yang ditentukan adalah
7, sehingga uang koin yang digunakan
sesuai dengan angka 7, bisa sebanyak 700
rupiah maupun 7000 rupiah.



Hari Jumlah wedal
Senin 4
Selasa 3
Rabu 7
Kamis 8
Jumat 6
Sabtu 9

Minggu 5

Tabel 1. Jumlah Hari wedal
(data diolah dari hasil wawancara dengan Tati, 07
April 2021)

Uang merupakan simbol dari
kemakmuran, rezeki, dan kekayaan. Bunga
juga dapat menyimbolkan kesucian, dan
keberkahan sehingga dengan adanya air
yang telah diisi oleh bunga dan koin,
menjadi permohonan dan harapan supaya
kelak nanti anak tersebut mendapatkan
rezeki yang baik dengan cara yang baik

pula.

Tali pusar bayi yang telah terlepas,
dimasukkan ke dalam wadah kain yang
bernama kanjut kundang. Ketika bayi sakit
dan tidak kunjung sembuh,
masyarakat Lebakjati akan merebus tali
pusar tersebut dan air rebusannya dapat
diusapkan di bagian tubuh yang sakit,
maupun diminum oleh bayi tersebut. Hal ini
dilakukan karena ketika bayi masih berada

maka

di dalam kandungan, tali pusar berfungsi
untuk memberikan makanan, udara, dan
nutrisi. Oleh karena itu, tali pusar bayi
dapat memberikan kehidupan bagi bayi,
melalui tali pusar yang tersambung antara
bayi dengan ibunya, sehingga setelah bayi
lahir kedunia, dan suatu saat bayi tersebut

11 Tati, wawancara, 06 April 2021.

239

Sartika - Makna Simbolik Ritual Puput Puseur...

sakit, digunakanlah rebusan tali pusar
tersebut  dengan  harapan  sebagai
penyambung kehidupan seperti  dahulu

ketika bayi masih di dalam kandungan'!.

Ngageulangan merupakan ritual
memberi gelang atau menggelangi anggota
tubuh bayi, ibu bayi dan kaki anak ayam
yang dilaksanakan ketika bayi berusia 40
hari dengan menggunakan tali kasur. Dalam
prosesnya tersebut, paraji mengusap telur
ayam kampung dan jarum serta benang
jahit diantara alis ibu dan bayi. Menurut Ma
Emeh '? telur ayam kampung tersebut
merupakan simbol permohonan dan
harapan supaya kelak anak tersebut dan
ibunya memiliki pemikiran yang jernih dan
bulat. Ma Irah menambahkan, pemikiran
yang jernih tersebut dapat dilihat dari putih
telur ayam kampung yang bening dan tidak

ada kotoran.

Pemikiran dan tekad yang bulat dapat
terlihat dari bentuk telur ayam kampung
yang bulat. Jarum jahit yang sudah
dipasang benang, memiliki makna supaya
bayi beserta ibunya memiliki pemikiran
yang tajam, setajam jarum jahit dan umur
yang panjang seperti untaian benang yang
panjang.

2. Simbol penolak bala

Di sekitar tempat tidur bayi
disediakan gunting yang disimpan dalam
wadah. Hal ini dilakukan sebagai simbol
menolak bala untuk melindungi bayi dari
gangguan-gangguan roh halus, karena
gunting memiliki ujung yang tajam dan
masyarakat percaya bahwa makhluk halus

12Wawancara, 31 Januari 2021



Jurnal Budaya Etnika Vol. 8 No.2 Desember 2024

takut dengan benda tajam, sehingga gunting
disimpan di sekitar tempat tidur bayi, roh-
roh halus tidak akan mengganggu bayi.

Setelah bayi lahir, bayi diberikan
dandang berupa bawang putih dan bangle
yang dimiliki ibu semasa kehamilan, hal ini
sebagai simbol penolak bala dan dimaknai
untuk menjaga bayi. Bayi yang berusia
hingga 40 hari masih seungit (memiliki bau
yang khas) sehingga dapat mengundang
roh-roh halus untuk mendekati dan
mengganggu bayi. Hal ini menjadi simbol
kepercayaan di Lebakjati, bawang putih
dan bangle memiliki bau yang menyengat,
yang baunya tidak menyenangkan sehingga
masyarakat Lebakjati percaya jika bayi
dipasang dandang di sekitar tubuh bayi,
roh-roh halus tidak akan mendekat, dan

mengganggu bayi tersebut.

Alquran diletakkan di sekitar tempat
tidur bayi, lebih tepatnya disimpan di atas
kepala bayi karena Alquran berisi ayat-ayat
Allah, sehingga masyarakat Lebakjati
percaya hal tersebut dilakukan supaya
melindungi bayi dan membatasi diri bayi
dari jin-jin yang dapat mengganggu bayi'®.

3. Simbol syukur

Simbol syukur dapat dilihat dari
puput
ngageulangan. Ritual puput puseur diakhiri
dengan membagikan nasi kuning dengan
bubur merah, dan bubur putih, kepada
tetangga terdekat dari

pasca-ritual puseur dan

keluarga yang
mengadakan puput puseur. Bubur merah
tersebut dibuat dari beras ketan, dan diberi
rujak gula merah saat prosesi memasaknya,

13 Yuli, wawancara 26 April 2021.

240

sedangkan bubur putih terbuat dari beras
ketan polos dan diberi garam.

Bubur merah dan bubur putih ini
merupakan simbol jika anak tersebut telah
diberi nama oleh orang tuanya. Untuk
mengucapkan rasa syukur tersebut, warga
Lebakjati berbagi kebahagiaannya, dengan
cara membagikan bubur merah dan bubur
putih kepada tetangga sekitar.

Menurut Endang4, Bubur merah dan
bubur putih ini jika diibaratkan adalah
tulang dan darah yang terdapat di dalam
tubuh. Tulang berwarna putih, dan darah
berwarna merah. Warna putih disimbolkan
sebagai simbol kesucian, dan warna merah
merupakan
Sehingga kedua bubur ini juga sebagai
pengharapan bagi supaya
suatu saat nanti anak tersebut dapat
memiliki  keseimbangan antara  sifat
pemberani dan suci yang berpihak pada
kebenaran (Bilyardi, 2012:306).

simbol dari keberanian.

keluarganya

Pasca-ritual puseur  dan
ngageulangan, Lebakjati
membagikan nasi kuning kepada tetangga
terdekat sebagai simbol syukur, karena
telah diberi kelancaran untuk melakukan
proses ritual, dan sekaligus merayakan

kebahagiaan kepada tetangga sekitar.

puput
masyarakat

Lauk  pauk yang  digunakan
disesuaikan dengan kemampuan dari
keluarga tersebut. Nasi yang diberi warna
kuning ini diibaratkan seperti warna emas.
Warna emas memiliki simbol kemakmuran
rezeki, dan kekayaan, sehingga dengan
membagikan nasi kuning tersebut dapat
menjadi doa untuk bayi tersebut, kelak

14 Wawancara 26 April 2021



nanti akan mendapatkan kekayaan dan
kemakmuran (Setyowati, 2014:15).

4.  Simbol penghormatan

Sebelum dilakukan ngageulangan,
terdapat syarat-syarat, salah satunya adalah
menyediakan sesaji-sesaji seperti rujak cau,
rujak roti, rujak gula merah, opak,
rengginang, ditambah dengan tembakau
atau rokok, dan kemenyan. Kemenyan
seringkali dihadirkan dalam ritual-ritual
yang dilaksanakan di Lebakjati. Menurut
Endang *® kemenyan disimbolkan sebagai
surat atau media berkomunikasi. Ketika
seseorang berada bersama-sama dengan
tujuan untuk berdoa, maka kemenyan
dibakar sebagai
berkomunikasi, dan sebagai penghubung

media untuk
antara manusia dengan leluhur supaya
permohonan doa yang dipanjatkan dapat
tersampaikan melalui asap yang menyebar
di seluruh ruangan.

Membakar  kemenyan  Menurut
Endaswara, (2006:245) merupakan wujud
dari persembahan kepada Tuhan. Ketika
asap dari kemenyan tersebut dapat
membumbung ke atas, tidak bergerak ke
kiri dan ke kanan, serta tegak lurus, maka
itu adalah tanda jika sesaji tersebut bisa
diterima, nyala kemenyan adalah cahaya
kumara, asapnya diharapkan dapat sampai
ke surga, dan bisa diterima oleh Tuhan.

Menurut Oha ! kemenyan
dihadirkan dalam suatu tradisi untuk
memberi  wangi-wangian di  sekitar

ruangan, karena Rasullullah saw menyukai
bau-bau yang memiliki keharuman dan
wangi. Rokok atau tembakau yang
dihadirkan dalam suatu ritual dipercaya

15 dalam wawancara 26 April 2021

241

Sartika - Makna Simbolik Ritual Puput Puseur...

akan memberikan penghormatan yang
lebih, untuk menyenangkan arwah sanak
keluarga tersebut (Akhmad, 2014). Bahan-
bahan sesaji tersebut dihadirkan karena
sesaji  tersebut merupakan hidangan
kesukaan para karuhun dan nenek moyang,
sehingga hal tersebut dihadirkan sebagai
syarat untuk melaksanakan ritual, dan ritual
dapat terlaksana dengan lancar.

Sesaji dihadirkan untuk menghormati
dan menyuguhi kepada karuhun dan leluhur
yang  telah Sesaji  adalah
implementasi hubungan antara makhluk
halus dan manusia, dengan menghidangkan
sesaji, makhluk halus tidak akan
mengganggu kehidupan manusia, karena
sudah senang diberi sesaji. Sehingga
kehidupan manusia akan dijalankan dengan

tiada.

tentram dan nyaman (Fauza, 2010:12).

B. Dimensi Operasional pada
Pemaknaan Tindakan dalam
Ritual  Puput  Puseur dan
Ngageulangan

Adapun dimensi operasional dimensi
operasional dalam ritual puput puseur dan
ngageulangan mencakup tindakan-
tindakan yang terjadi pada saat ritual
dilaksanakan. Tindakan-tindakan itu di
antaranya (1) menyimpan tali pusar bayi di
kanjut kundang, (2) doa ketika prosesi
ngageulangan, (3) pemasangan tali saat
prosesi ngageulangan, dan (4) mandi
kembang setelah prosesi ngageulangan.

1. Menyimpan tali pusar di kanjut
kundang

Setelah bayi lepas tali pusarnya, maka
pusar bayi ditempel dengan koin yang

16 dalam wawancara 26 April 2021



Jurnal Budaya Etnika Vol. 8 No.2 Desember 2024

dibalut dengan kassa dengan tujuan supaya
perut bayi tidak dosol. Setelahnya tali pusar
tersebut disimpan di wadah kain bernama
kanjut kundang. Ada perasaan khawatir
yang dialami oleh ibu bayi, dan pihak
keluarga jika tali pusar tidak disimpan dan
dibiarkan begitu saja. Oleh karena itu,
kanjut kundang dilindungi dengan pisau
kecil yang dikaitkan, dan peniti yang sudah
ditusuk bawang putih dan bangle. Hal ini
dilakukan untuk menjaga tali pusar bayi
dari binatang yang akan berkerumun.
Selain itu, menyimpan tali pusar di kanjut
kundang dengan dandang dan pisau adalah
cara untuk melindungi tali pusar dari roh
yang akan mengganggu
mengambil tali pusar bayi. Dengan
demikian tali pusar menjadi simbol penting
bagi keselamatan bayi.

halus atau

Selanjutnya, untuk menyimpan tali
pusar digunakan bawang putih, bangle, dan
pisau kecil. Karakteristik bawang putih dan
bangle memiliki bau menyengat, dan tidak
menyenangkan, sehingga dipercayai dapat
mengusir makhluk halus. Selain itu, pisau
kecil dikaitkan di kanjut kundang karena
karena pisau memiliki ujung yang tajam
sehingga dipercaya jika pisau dikaitkan di
kanjut kundang, makhluk halus tidak akan
mengganggu bayi.

Diharapkan tali pusar bayi dapat
terjaga hingga anak bertumbuh besar. Jika
suatu saat nanti anak tersebut sakit, dan
tidak kunjung sembuh, tali pusar tersebut
bisa direbus dan air rebusannya dapat
digunakan untuk menyembuhkan sakit
tersebut. dengan kata lain, tali pusar
menjadi semacam totem yang menjaga
keselamatan anak tersebut.

2. Doa ketika prosesi ngageulangan

242

Sebelum melakukan prosesi ritual,
terdapat doa yang dipanjatkan oleh paraji.

Bismillahirahmaanirrahim
(Dengan menyebut nama Allah
yang maha pengasih lagi maha
penyayang)

Ya rahmanu Ya rohim 3x

(Allah yang Maha pengasih, Allah
yang maha penyayang)

Yaa kafi Yaa mughni 3x

(Allah yang maha mencukupi,
Allah yang maha Kaya)
Subhanalmalikil kuddus, subhanal
malikul kohar 3x

(Maha suci Allah yang maha Suci)
Yaa fatah Yaa rozzaq 3x

(Allah yang maha pemberi rezeki,

Allah yang maha

pembuka rahmat)

Yaa  hayyu  yaa qoyyum
birohmatika yaa
Arrhamarrhohimin,

(Wahai Yang Maha hidup kekal,
yang terus mengurus (mahkluk-
Nya) dengan rahmat-Mu wahai
yang maha penyayang di antara
yang penyayang)

Teks doa-doa tersebut diperoleh dari
Asmaul husna. Asmaul husna
merupakan nama-nama sifat yang agung
yang hanya dimiliki oleh Allah swt.
Terdapat dalam surat al-A’raaf ayat 180

zikir

yang berbunyi:

“Bagi Allah ada nama-nama yang
terbaik, sebab itu mohonkanlah
kepada-Nya dengan nama-nama
itu biarkanlah orang-orang yang
memutar mutar nama Allah, nanti
mereka akan dibalas dengan apa
vang mereka perbuat”.



Ayat tersebut memerintahkan
manusia untuk memohon kepada Allah
dengan menyertakan nama-nama sifat
agung Allah sehingga  dalam
praktiknya, paraji banyak menggunakan
doa yang dipanjatkan sesuai dengan ayat

suci Alquran dan Asmaul husna.

swt.

Pembacaan Asmaul husna tersebut
dilakukan sebagai bentuk permohonan
kepada Allah Swt supaya kelak nanti anak
tersebut dapat diberi kasih sayang Allah,
diberi kecukupan dalam rezeki, karena
Allah merupakan pembuka rahmat bagi
seluruh manusia. Pihak keluarga turut
mendoakan dan meng-aminkan doa-doa
yang diucapkan oleh paraji. sehingga
terciptalah suasana yang khusyuk.

tali kasur ke
anggota tubuh bayi, paraji membacakan
Robi habli minasholihin dan kemudian

memotong tali kasurnya. Hal itu dilakukan

Setiap menalikan

secara secara berulang-ulang hingga
pemasangan tali kasur selesai. Robli habli
minasholihin terdapat dalam Alquran surat
as-Saffat ayat 100 memiliki arti “Ya
Tuhanku,  anugerahkanlah  kepadaku
(seorang anak) yang termasuk orang yang

saleh”.

3. Pemasangan tali saat prosesi

ngageulangan

Paraji yang memasang tali pada
anggota tubuh bayi menyimbolkan
permohonan kepada Allah swt, supaya
kelak nanti anak yang telah ngageulangan
tersebut dapat memiliki akhlak yang baik,
menjadi anak salehah serta memiliki iman
yang kuat di kemudian hari. Dengan cara
mengikat tali kasur pada anggota tubuh
bayi, hal tersebut dilakukan supaya bayi
terlindungi dengan mantra dan doa dari
paraji, karena bayi belum memiliki aspek

243

Sartika - Makna Simbolik Ritual Puput Puseur...

spiritualitas. Sehingga dengan dipasangnya
tali ini, masyarakat Lebakjati percaya hal
tersebut dapat melindungi bayi dari hal
buruk.

“..ai di talian teh eta nyaeta
simbul, hayang panjang yuswa,
hayang panjang rizki, jadi misal
panangan teh ulah dianggo anu
teu sae, mun nyandak ulah

sacandak-candakeunnana ai

sanes candakeun namah, ai
sampean di talian teh ulah
satajong-tajongna, sanes

tajoonganna, kitu oge di leher
sareng perut (Ma Irah
wawancara, 07 April 2021)
Terjemah:

Ketika memasangkan tali di
tangan pada proses ritual tersebut,
itu adalah simbol yang memiliki
makna yakni  agar
panjang umur dan, panjang rezeki.
Juga mengandung pesan seperti
tidak menggunakan tangan itu
untuk mengambil barang yang

tertentu,

bukan  miliknya.  Sedangkan
pemasangan  tali di = kaki
dimaksudkan supaya tidak

menendang yang bukan harus

ditendang, begitu juga dengan di

leher dan di perut bayi.
Proses menalikan tali kasur ini
berlangsung dengan suasana kebersamaan
dan khidmat disertai dengan ibu bayi dan
keluarga yang serta mendoakan bayi “cing
Jjadi budak solehah, cing bageur, bener, cing
teu ogo nya, cing pinter” (semoga jadi anak
yang salehah, menjadi anak yang baik,
benar, tidak rewel, dan menjadi anak yang
pintar). Ibu bayi juga disematkan tali kasur

pada pergelangan tangan kanannya sebagai



Jurnal Budaya Etnika Vol. 8 No.2 Desember 2024

simbol agar ibu juga diberikan umur dan
rezeki yang panjang.

Anak ayam yang telah disiapkan oleh
pihak keluarga kemudian diberikan kepada
paraji untuk digelangi dengan tali kasur di
kaki kanan nya. Hal tersebut dilakukan
sebagai simbol ayam yang telah difurip®’.
Ayam hurip adalah anak ayam yang hidup
dan telah diberi doa. Pada prosesi
ngageulangan ini, anak ayam yang dipilih
adalah anak ayam kampung yang telah
terpisah dari induknya. Hal ini dilakukan
karena anak ayam dan bayi sama-sama baru
memulai kehidupan sehingga kehidupan
antara keduanya dapat berdampingan.

Proses ngageulangan pada ayam ini
bertujuan supaya penyakit-penyakit yang
yang ada pada bayi akan pindah ke ayam
yang telah  dihurip. adalah
mensyukuri nikmat yang telah diberikan
oleh tuhan kepada manusia seperti nikmat

Hurip

mendengar, melihat, berbicara, dan yang
lainnya. Sehingga dapat diartikan jika
manusia bukanlah pemegang kekuasaan
dari alam semesta, namun menjadi salah
satu bagian dari alam semesta itu sendiri
(Setiawan, 2016:1).

Hurip atau kahirupan mengacu
kepada kekuatan dan kemampuan untuk
lahir, tumbuh, berkembang dan hancur,
hirup sejajar dengan makna ‘ruah’ atau
‘nafas’ atau yang sering kita kenali sebagai
roh. menunjukkan  jika
kebudayaan hadir sebagai pemberian wujud
kekuatan serta kemampuan untuk lahir,
tumbuh,  berkembang dan  hancur
(Djunatan, 2013:307).

Kahuripan

17 Ma Irah, wawancara 07 April 2021

244

Setelah  prosesi ngageulangan
selesai, rasa khawatir yang dimiliki oleh
pihak keluarga dari bayi tersebut hilang
digantikan dengan rasa tenang, karena
mereka jika telah
melaksanakan ngageulangan, bayi dan ibu
bayi tersebut akan dijauhi dari hal-hal
gangguan-gangguan oleh
makhluk halus, dan menjadi anak yang
panjang umur dan rezeki serta menjadi anak
yang salehah.

mempercayai

buruk dan

4.  Mandi
ngageulangan

kembang setelah prosesi

Mandi kembang menjadi tindakan
yang penting yang punya makna tertentu.
Air yang digunakan untuk mandi bayi
tersebut dimasukkan beberapa butir beras,
dan bunga-bungaan yang telah diberikan
bacaan doa oleh paraji. Hal ini dilakukan
supaya bayi seungit, seeur nu mikaasi,
mikaresep jeung mikacinta (bayi wangi,
banyak yang menyayangi dan mencintai).
Ketika memandikan bayi, ibu bayi
memandikan dengan penuh kasih sayang,
rasa syukur, dan bahagia berharap anaknya
banyak yang menyayangi dan mencintai.

Mandi kembang merupakan simbol
harapan supaya kelak nanti anak tersebut
dapat  mengharumkan  dirinya dan
membanggakan keluarganya, serta banyak
yang menyayangi, dan mencintai di sekitar
kehidupannya. Beras adalah simbol sumber
kehidupan, dan  bunga  memiliki
karakteristik yang wangi dan harum,
sehingga bayi yang telah mandi kembang
menghasilkan tubuh yang lebih wangi, dan
akan menyebarkan aura positif.



dalam
Ritual
Puput Puseur dan Ngageulangan.

Dimensi Posisional
Pemaknaan Kontekstual

Adapun dimensi posisional dalam
ritual puput puseur dan ngageulangan
mencakup hubungan antara simbol-simbol
dalam ritual dengan dunia atas, dunia
tengah, dan dunia bawah.

Cara untuk menggapai harapan dan
menjalani capaian hidup manusia, salah
satunya diwujudkan dalam bentuk ritual.
Ritual tersebut diwujudkan dengan tujuan
untuk menyampaikan doa-doa dan rasa
syukur yang dipanjatkan kepada leluhur
(Indriyani, 2015:5). Begitu halnya dengan
ritual puput puseur dan ngageulangan ini
memiliki makna dari simbol-simbol yang
hadir dalam keberagaman yang berbeda
satu dengan yang Dalam
pelaksanaan kedua ritual tersebut memiliki
ciri khas dan keunikannya masing-masing,

lainnya.

namun maksud dari ritual puput puseur dan
ngageulangan adalah menyampaikan rasa
syukur, sarana berdoa, dan meminta
permohonan kepada Allah swt untuk
keselamatan,  kesehatan,  kebahagiaan
dalam  hidup, dan dijjauhkan dari
marabahaya yang akan mendatangkan
malapetaka.

Dunia Atas

Dunia Tengah

Dunia Bawah

Gambar 6. Dunia Atas, dunia Tengah, Dunia
Bawah

245

Sartika - Makna Simbolik Ritual Puput Puseur...

Dunia tengah merupakan
penghubung atau pemersatu antara dunia
atas dan dunia bawah. Dunia atas adalah hal
yang berada di langit sedangkan dunia
bawah adalah bumi. Perkawinan keduanya
akan menghasilkan entitas ketiga yaitu
kehidupan di muka bumi (Sumardjo,
2010:243 & Setyobudi 2013). Sehingga
dunia tengah hadir untuk menjadi jembatan

dan penghubung antara dua entitas tersebut.

Ritual puseur dan
ngageulangan merupakan
jembatan untuk menghubungkan antara tiga
dunia yakni dunia atas, dunia tengah, dan
dunia bawah. Media tersebut dilakukan
untuk mencapai keseimbangan dalam
kehidupan manusia, serta mendapatkan

keberkahan, keselamatan, dan kebahagiaan

puput

ini media

dalam kehidupannya.

Hal tersebut dapat terlihat dari upaya
tindakan prosesi ritual dan material-
material yang digunakan dalam puput
puseur dan ngageulangan. Seperti pada
simbol permohonan manusia kepada Allah
Swt (dunia atas) terdapat pada material-
material air yang diisi oleh air bunga dan
koin, dengan ditentukan oleh waktu wedal,
hal tersebut dilakukan untuk memohon
supaya bayi memiliki rezeki yang baik
dengan cara yang baik.

Seluruh proses ngageulangan, mulai
dari pemasangan tali kepada bayi, ibu bayi,
dan anak ayam, mengusapkan telur, jarum,
benang, dengan doa-doa yang dipanjatkan
dengan khidmat. Kemudian kemenyan
yang dibakar sebagai media untuk
berkomunikasi dan sebagai penghubung
antara manusia dengan tuhan dan leluhur.

Material-material, dan doa yang
dipanjatkan untuk menolak bala merupakan
bentuk hubungan komunikasi dengan dunia



Jurnal Budaya Etnika Vol. 8 No.2 Desember 2024

atas dan dunia bawah. Doa

yang
dipanjatkan oleh paraji merupakan bentuk
media komunikasi dengan tuhan, supaya
bayi, dan ibu bayi senantiasa dalam
perlindungan tuhan. Melalui material yang
digunakan seperti dandang, gunting, dan
sebagainya merupakan cara komunikasi
kepada roh jahat untuk tidak mendekat dan

mengganggu kehidupan manusia.

Terdapatnya sesaji dalam ritual
merupakan salah satu upaya untuk menjadi
penghubung dengan dunia bawah. Karena
sesaji  adalah  bentuk

hubungan antara makhluk halus

implementasi
dan
manusia, dengan menghidangkan sesaji
tersebut, maka makhluk halus tidak akan
mengganggu kehidupan
Pembagian nasi kuning, dengan bubur

manusia.

merah dan bubur putih merupakan upaya
yang dilakukan untuk menghubungkan
kekerabatan dan tali silaturahmi antara
manusia dengan manusia yang lainnya.

Simbol-simbol dalam ritual puput
puseur dan ngageulangan berelasi dan
berkaitan satu dengan yang lainnya, hingga
akhirnya tercapailah keseimbangan dalam
hidup yang berjalan dengan selaras, baik
dengan dunia atas, dunia tengah, maupun
dunia bawah. Tujuan utama dari ritual
puput puseur dan ngageulangan adalah
untuk mengucapkan rasa syukur, dan
memohon keselamatan kepada Allah Swt,
dan tujuan lainnya adalah menggunakan
media material dan tindakan yang
dilakukan untuk terhindar dari gangguan-
gangguan roh halus yang akan membuat
malapetaka dalam kehidupan.

SIMPULAN

Berdasarkan hasil penelitian, ritual
puput puseur ini dilakukan saat bayi berusia
5 hingga 12 hari dan telah lepas tali

246

pusarnya, kemudian dipasanglah koin yang
telah dilapisi kassa ke pusar bayi.
Sedangkan ngageulangan adalah ritual
yang dilakukan saat bayi berusia 40 hari
dengan menyematkan tali kausr ke anggota
tubuh bayi, ibu bayi, danayam kampung.

Kedua ritual ini memiliki beragam
makna yang terkandung. Untuk mengetahui
hal tersebut, tidak hanya ditinjau dari satu
sisi atau satu sumber saja, namun dari
berbagai aspek. Dengan menggunakan teori
antropologi simbolik ini, peneliti dapat
mengetahui makna simbolik yang terdapat
dalam puput
ngageulangan dengan lebih ekstensif. Hal

ritual puseur  dan
ini dikarenakan ritual puput puseur dan
ngageulangan dikaji dengan berbagai cara
yakni, makna diperoleh melalui data dari
informan, dari tindakan ritual yang terlihat,
dan diketahui melalui relasi hubungan antar
simbol satu dengan yang lainnya. Cara ini
adalah upaya yang sangat baik untuk
mengetahui makna yang beragam dalam
sebuah ritual.

Ritual puput dan
ngageulangan ini memiliki simbol dan
makna yang sangat berarti, tidaklah
bertahan suatu ritual jika didalamnya tidak

didukung oleh masyarakatnya dengan

puseur

mengetahui  makna  simbolik  yang
terkandung.

Kedua ritual tersebut dilakukan
sebagai media untuk berdoa, meraih

ketentraman, keselamatan, pengungkapan
rasa syukur, sebagai penolak bala, dan
menjadi penyeimbang dalam kehidupan

manusia.
DAFTAR PUSTAKA
Amaro, Firli Silvia. (2020). Makna

Simbolik Dalam Tradisi Pemindahan



Lawang  Kori Di  Nampudadi
Petanahan, Kabupaten Kebumen.
Skripsi pada program studi Sejarah
Peradaban Islam, IAIN Purwekerto,
Purwekerto.

Billyardi, Ramdhan. (2012). Tumbak Sewu
Dan Beberapa Adat Sunda Yang
Hampir  Punah. Artikel Ilmiah
Fakultas Perguruan dan Pendidikan,
Universitas Muhammadiyah,
Sukabumi.

Busro, Husnul Qodim .(2018). Perubahan
Budaya dalam Ritual Slametan
Kelahiran di Cirebon, I[ndonesia.
UIN Sunan Gunung Djati, Bandung.
Studi Agama dan Masyarakat, 14,
(02). Hal 46.

Djunatan, Stephanus. (2013). Kekosongan
Yang Penuh Sebuah Tafsiran Atas
Kosmologi Sunda. Fakultas Filsafat,
Parahyangan Catholic University,
Bandung. Melintas, 29, (3). Hal 307.

Endraswara, Suwardi. (2006). Metode,
Teori, Teknik,
Kebudayaan: ldeologi, Epistemologi,
dan Aplikasi. Yogyakarta: Pustaka

Penelitian

Widyatama.

Fachrurrofi, Fachmi. (2019). Tradisi
Babanyo di Kabupaten Bandung
Barat untuk Bahan Pembelajaran di
SMA. Cimabhi. Lokabasa. 10, (1). Hal

47.

Faizal, Akhmad. (2014). Makna Simbolik
Dari Tradisi Sajen Among-Among
Dalam  Memperingati ~ Kematian
(Studi  Pada Masyarakat Desa
Lamongrejo Kecamatan Ngimbang,
Kabupaten Lamongan). Skripsi pada
Program Studi Fakultas Dakwah dan

Sartika - Makna Simbolik Ritual Puput Puseur...

Komunikasi, UIN Sunan Ampel,
Surabaya.

Fauza, Nanda. (2010). Istilah-Istilah Sesaji

Upacara  Tradisional  Jamasan
Pusaka Di Waduk Gajah Mungkur
Wonogiri (Suatu Kajian

Etnolinguistik). Skripsi pada Program
Studi Sastra Daerah Fakultas Sastra
dan Seni Rupa Universitas Sebelas
Maret, Surakarta.

Febrianti, Putri, Risma M. Sinaga,
Muhammad Basri (2018) Makna
Material Tradisi Puputan Pada
Masyarakat Jawa Di Dusun Ix
Kampung Rukti Harjo Kecamatan

Seputih Raman. Universitas
Lampung, Lampung. Pesagi. 7, (1).
Hal 2 .

Ferudyn, Ade Yusuf. (2013). Fungsi dan
Makna  Simbolik  “Ati  Kebo
Se'unduhan” di Dalam Slametan
Pernikahan Keluarga Keturunan
demang Aryareja, Desa Grantung,
Kec. Karangmoncol, Kab
Purbalingga. Skripsi pada Program
Studi  Pendidikan Sosiologi dan
Antropologi, Universitas Semarang,
Semarang.

Geertz, Cilfford (1989). Abangan, Santri,
Priyayi dalam Masyarakat Jawa.
Jakarta: Pustaka Jaya.

Hadiyati, Diah Nur. (2016). Bentuk, Makna
dan Fungsi Upacara Ritual Daur
Hidup Manusia Pada Masyarakat
Sunda. Skripsi pada Program Studi
Sastra Indonesia, Universitas
Airlangga, Surabaya.

Indriyani, lin. (2018). Tradisi Ngahuripan

Sebagai  Warisan Budaya Suku



Jurnal Budaya Etnika Vol. 8 No.2 Desember 2024

Sunda. 1P1, Garut. Caraka. 4, (1). Hal
26.

Indriyani, Irna. (2015). Tantu. Skripsi pada
Program Studi Tari, Institut Seni
Indonesia Yogyakarta, Yogyakarta.

Koentjaraningrat. (2002). Pengantar Ilmu
Antropologi. Jakarta: PT Rineka

Cipta.

Klarissa F, Setyobudi I, Yuningsih Y.
(2019). Analisis Liminalitas pada
Upacara Nyawen dan Mahinum di

Dusun Sindang Rancakalong
Sumedang. Institut Seni Budaya
Indonesia, Bandung. Budaya Etnika.
3,(1). Hal 31.

R. Satjadibrata. (2005). Kamus Basa Sunda.
Bandung: PT Kiblat Buku Utama

Setiawan, Irvan. (2016). “Mengenang”

Upacara Ngalokat Walungan
Cimanuk di Wilayah Genangan
Waduk Jatigede Kabupaten
Sumedang, BNPB Jawa Barat,

Bandung. Patanjala, 8, (1).

Setyobudi, 1., (2020). Metode Penelitian
Budaya (Desain Penelitian dan Tiga
Kualitatif: Groundeth Theory, Life

Personal).

History, Narrative

Bandung: Sunan Ambu Press.

Setyobudi, 1., (2013). Paradoks Struktural
Jakob Sumardjo: Menggali kearifan
lokal budaya Indonesia. Bandung:
Kelir.

Setyobudi, 1., (2001). Menari di antara
Sawah dan Kota: Ambiguitas Diri

Petani-petani  Terakhir di Kota
Yogyakarta. Magelang: Indonesia
Tera.

248

Setyobudi, I., (1997). Dunia yang Paradoks:
Ambiguitas Diri Petani-petani di
Pilahan Lor RW 12 Kelurahan
Rejowinangun Kecamatan Kota Gede

Kotamadya Yogyakarta.  Skripsi
Jurusan Antropologi Budaya
Fakultas Sastra. Yogyakarta:

Universitas Gadjah Mada.

Setyowati Anita, Hanif Muhammad.
(2014). Peran Perempuan Dalam
Tradisi Upacara Bersih Desa (Studi
Kasus Di Desa Kiringan Kecamatan
Takeran Kabupaten Magetan), 1KIP
PGRI Madiun, Madiun. Agastya, 4,
(1). Hal 15.

Sumardjo, Jakob. (2010).  Estetika

Paradoks. Bandung: STSI.



