
249 
 

KESENIAN BADAWANG DAN PERKEMBANGANNYA 

(KECAMATAN RANCAEKEK, KABUPATEN BANDUNG) 

BADAWANG ART AND ITS DEVELOPMENT (RANCAEKEK DISTRICT, 

BANDUNG DISTRICT)  

Risnandi Aji, Cahya 

risnandi.aa@gmail.com 

Program Studi Antropologi Budaya, Fakultas Budaya dan Media 

Institut Seni Budaya Indonesia Bandung 
 

Artikel diterima: 7 Juli 2021| Artikel direvisi: 7 Juli 2023| Artikel disetujui: 1 Oktober 2024 

 

ABSTRAK 

Seni badawang merupakan salah satu bentuk kesenian rakyat yang hidup dan 

berkembang di wilayah Jawa Barat, khususnya di daerah Kabupaten Bandung. Pada 

awalnya, kesenian badawang khususnya di Rancaekek diperkenalkan oleh seniman 

bernama Pak Een Rachmat. Kemudian Pak Een Rachmat mendirikan Lingkung Seni 

Tumaritis sebagai wadah seniman badawang di Rancaekek. Saat ini kesenian badawang 

dilanjutkan oleh generasi penerusnya yang merupakan anggota grup Tumaritis untuk dapat 

mempertahankan kesenian badawang sebagai warisan budaya. Seiring perkembangannya, 

kesenian badawang yang semakin dikenal juga memberi pengaruh terhadap hadirnya grup 

kesenian badawang yang baru di Rancaekek. Regenerasi itu berlangsung sebagai salah satu 

usaha untuk dapat mempertahankan dan mengembangkan kesenian tersebut. Tulisan ini, 

merupakan deskripsi analisis dengan menggunakan metode penelitian kualitatif. Adapun 

teori yang digunakan, yaitu teori pewarisan budaya. Temuan dari hasil penelitian ini yaitu, 

membahas hasil model pewarisan budaya dari Lingkung Seni Tumaritis dengan transmisi 

vertikal, transmisi horizontal, dan transmisi miring. Proses pewarisan kesenian ini 

dilakukan menggunakan konsep internalisasi, sosialisasi, dan enkulturasi. Ada pun 

beberapa faktor internal dan eksternal sebagai pendukung ataupun penghambat dalam 

proses pewarisan seni badawang. 

Kata Kunci: Kesenian Badawang, Lingkung Seni Tumaritis, dan Pewarisan Budaya 

 

ABSTRACT 

Badawang art is a form of folk art that lives and develops in the West Java region, 

especially in the Bandung Regency area. At first, badawang art, especially in Rancaekek, 

was introduced by an artist named Pak Een Rachmat. Then Mr. Een Rachmat founded the 

Tumaritis Art Circle as a forum for badawang artists in Rancaekek. Currently badawang 

art is continued by the next generation who are members of the Tumaritis group to be able 

to maintain badawang art as a cultural heritage. Along with its development, the art of 

badawang which is increasingly recognized also has an influence on the presence of a new 

badawang art group in Rancaekek. The regeneration takes place as one of the efforts to be 

able to maintain and develop the arts. This paper is a description of the analysis using 

qualitative research methods. The theory used is the theory of cultural transmission. The 

findings of this study are discussing the results of the cultural inheritance model from the 

mailto:risnandi.aa@gmail.com


Jurnal Budaya Etnika Vol. 8 No. 2 Desember 2024 

250 
 

Lingkung Seni Tumaritis with vertical transmission, horizontal transmission, and oblique 

transmission. The process of art inheritance is carried out using the concepts of 

internalization, socialization, and enculturation. There are also several internal and 

external factors that support or hinder the process of inheriting the art of badawang. 

Keywords: Badawang Art, Lingkung Seni Tumaritis, Cultural Transmission. 

 

PENDAHULUAN 

Kesenian badawang dapat 

diartikan sebagai boneka atau orang-

orangan tinggi besar yang biasa 

dipakai pada kesenian arak-arakan 

(Sumarsono, 1996: 47). Cara 

memainkannya dengan  diusung oleh 

seseorang yang ada di dalam 

kerangka badan badawang sehingga 

dapat berjalan dan digerakkan 

mengikuti irama tetabuhan untuk 

meramaikan pesta-pesta umum 

maupun pesta tradisional keluarga 

seperti pesta perkawinan atau 

khitanan. Dalam pesta tersebut, arak-

arakan badawang merupakan 

gambaran dalam tarian rakyat 

pedesaan yang penuh dengan hiburan 

dan humor yang menggambarkan 

kegembiraan masyarakat. 

Hingga saat ini, belum ada 

penelitian mengenai kapan awal 

kemunculan badawang secara pasti. 

Namun, setidaknya dapat merujuk 

pada pengertian etimologis yang 

sudah ada sejak jaman penjajahan 

belanda. Dalam kamus yang disusun 

oleh seorang misionaris Belanda, 

(Coolsma,1884), bahwa badawang 

diartikan sebagai een pop ter grootte 

en van de gedaante van een mensch. 

Artinya, boneka yang berukuran besar 

dan berbentuk seorang pria. Referensi 

penulis pada jaman penjajahan 

Belanda lainnya, merujuk pada buku 

karya Pigeaud(1938). Dalam bukunya 

yang berjudul Javaanse 

Volksvertoningen, memiliki bahasan 

utama mengenai pertunjukan rakyat 

Jawa. Dibahas juga mengenai 

kesenian penyamaran yang erat 

dengan arak-arakan. Maksud dari 

penyamaran tersebut, yaitu suatu 

topeng dengan karakter tertentu yang 

diberi kostum sehingga menutupi 

badan pengusung atau pemainnya. 

Dinyatakan pula bahwasanya 

karakter-karakter penyamaran seperti 

binatang, monster, atau makhluk yang 

menakutkan ini erat kaitannya dengan 

mistisme pada kepercayaan 

masyarakat pemiliknya.  

Maksud dari arak-arak pada 

kesenian sejenis ini juga erat 

kaitannya dengan kepercayaan, 

seperti adanya keyakinan bahwa 

dapat menolak bahaya. Ini 

dikarenakan adanya kepercayaan 

pada makhluk-makhluk yang 

disimbolkan pada kesenian 

penyamaran dianggap sebagai 

leluhur, juga dipandang sebagai yang 

tertua, yang pertama, dan yang 

terkemuka di dalam kehidupan dalam 

alam semesta. Sehingga dapat 

dipahami bisa membawa 

keberuntungan. Pemaparan konsep 

seni penyamaran ini sangat identik 

dengan kesenian badawang yang 

kerap kali dimainkan pada arak-

arakan. Juga dengan pemakaian tokoh 

atau bentuk karakter binatang, 

makhluk halus, bahkan seperti halnya 

kesenian badawang di Rancaekek 

yang menggunakan tokoh 

panakawan.   



Aji, Hedy – Sistem Pewarisan Kesenian Badawang... 

251 
 

Terdapat juga pendapat bahwa 

konsep badawang, secara universal 

merupakan tradisi totemistik. Ganjar 

Kurnia (2003:15) berpendapat bahwa, 

apabila dilihat dari bentuk dan 

gambarannya, badawang juga 

merupakan totemistik kepercayaan 

masyarakat Indonesia walaupun 

dalam perkembangannya mengalami 

perubahan bentuk. Pada pernyataan 

tersebut dapat dilihat bahwa 

sebenarnya kesenian badawang 

merupakan seni dengan latar 

belakang kepercayaan masyarakat 

yang bersifat universal, sehingga 

terdapat konsep yang relatif mirip 

meski juga memiliki perbedaan dari 

visualnya dengan kesenian serupa 

dari daerah lain. Seperti apabila 

dilihat bahwa badawang memiliki 

kemiripan konsep dengan ondel-

ondel khas Jakarta, ogoh-ogoh di 

Bali, gendawangan pada acara kirab 

atau ritual Xun Jing di Banyuwangi, 

bangbarongan yang merupakan jenis 

lainnya di Jawa Barat, dan 

sebagainya.  

Kesenian badawang yang ada 

di Rancaekek lebih banyak 

melibatkan karakter wayang dalam 

bentuk penokohannya. Kesenian 

badawang biasa dimainkan dalam 

acara-acara yang bersifat pawai (arak-

arakan), namun juga dapat dilakukan 

di depan penonton pada acara-acara 

seperti khitanan, hajat pernikahan, 

festival, atau juga acara peringatan 

hari besar nasional. Pertunjukan 

badawang di depan penonton sarat 

dengan adegan dramatis dan aksi 

teatrikal. Hal itu terlihat dari 

pengembangan setiap karakter 

badawang dalam pertunjukannya 

yang mengikuti alur cerita yang 

dijalankan oleh seorang dalang. 

Cerita dalam pertunjukan kesenian 

badawang disesuaikan dengan 

permintaan dari pemilik hajat atau 

yang menggunakan jasa kesenian 

badawang. 

Penggunaan karakter 

panakawan yang dapat diisi suara 

oleh dalang, menjadikan kesenian 

badawang di Rancaekek memiliki 

fungsi komunikasi. Badawang kerap 

dijadikan media komunikasi 

pemerintah daerah kepada 

masyarakat, ataupun sebaliknya. 

Fungsi ini juga relevan dengan 

karakter panakawan yang merakyat 

sekaligus dekat dengan pemerintah. 

Pada pertunjukannya juga sering 

disisipkan nilai moralitas agama dan 

nilai normatif budaya yang tertuang 

dalam naskah cerita yang dibawakan 

oleh dalang sebagai pengisi suara. 

Pembawaan naskah ini turut dibangun 

dengan gerakan dari badawang yang 

dimainkan. Sehingga naskah yang 

dibawakan oleh dalang yang diikuti 

gerak badawang ini menjadi satu 

kesatuan dalam struktur pertunjukan 

berbentuk teatrikal.   

Di Rancaekek sendiri terdapat 

Lingkung  Seni Tumaritis yang 

merupakan suatu sanggar seni yang 

berfokus kepada pengembangan dan 

pelestarian kesenian badawang. 

Lingkung Seni Tumaritis memiliki 

kapabilitas sebagai kiblat bagi 

seniman badawang lainnya di 

Rancaekek. Hal ini disebabkan 

banyaknya prestasi dan pengakuan 

pada masyarakat sebagai tonggak 

awal kesenian badawang di 

Rancaekek yang memiliki ciri khas 

tersendiri. Ciri khas tersebut terdapat 

dalam beberapa aspek pertunjukan 

dalam kesenian badawang di 

Lingkung Seni Tumaritis. Aspek itu 

diantaranya seperti dalam banyaknya 



Jurnal Budaya Etnika Vol. 8 No. 2 Desember 2024 

252 
 

jumlah personil, bentuk badawang 

yang unik dan khas menggunakan 

tokoh panakawan, artistik yang 

megah seperti pada kereta 

kencananya (bendi), iringan musik 

yang meriah, dan lain sebagainya. 

Namun, di tengah kemajuan teknologi 

masa kini tentunya banyak hambatan 

dan tantangan yang mendorong 

Lingkung Seni Tumaritis untuk dapat 

mempertahankan kesenian 

badawang. Salah satunya yaitu 

apresiasi dari masyarakat yang 

menurun terhadap kesenian 

badawang yang diakibatkan dari 

maraknya tontonan pada gadget yang 

lebih memenuhi keinginan 

masyarakat. Sehingga, menjadi 

penting untuk terus melakukan 

regenerasi dengan mewariskan 

kesenian ini kepada generasi 

selanjutnya.  

Mengingat kesenian badawang 

di Rancaekek juga memiliki 

hubungan yang erat dengan 

kehidupan manusia sebagai 

pengampunya. Hal ini dapat berkaitan 

dengan manfaat ekonomi maupun 

sosial. Dalam ranah ekonomi, 

kesenian badawang dijadikan sebagai 

mata pencaharian sampingan bagi 

para pelaku seni. Pada ranah sosial, 

kesenian badawang memiliki 

manfaat sebagai sarana komunikasi 

antara masyarakat dengan pemerintah 

dan juga sebagai arena pergaulan bagi 

masyarakat pengampunya. Selain itu, 

kesenian badawang juga mampu 

memberikan tontonan yang segar 

serta tuntunan yang terdapat nilai-

nilai di dalamnya. Selain untuk 

mempertahankan nilai tradisi, 

kesenian badawang juga dapat 

menjawab kebutuhan masyarakat 

akan hiburan dalam hal seni 

pertunjukan. 

Globalisasi dan modernisasi 

memberi dampak nyata pada 

keberlangsungan hidup kesenian 

badawang. Saat ini, pertunjukan 

helaran yang melibatkan badawang 

menurun intensitasnya. Namun, 

meski demikian kesenian badawang 

masih diakui keberadaannya karena 

masih muncul dalam beberapa acara 

hiburan seperti pernikahan dan 

khitanan. Bahkan dalam salah satu 

kesempatan pernah diadakan Festival 

Seni Badawang  oleh Rancaekek 

Community, di Dome Sabilulungan, 

Kelurahan Rancaekek Kencana, 

Kecamatan Rancaekek, Kabupaten 

Bandung pada hari Sabtu-Minggu  

tanggal 7-8 Juli 2018.  

Festival Seni Badawang ini 

mendapat perhatian dari H. Dadang 

M. Nasser selaku pemerintah yang 

menjabat sebagai Bupati Bandung 

pada saat itu. Pada pidato pembukaan 

acara tersebut beliau menuturkan 

keinginannya agar seni badawang di 

Rancaekek dapat berkembang 

(balebandung.com). Dari kasus 

tersebut dapat dilihat bahwa 

penurunan apresiasi dari masyarakat 

Rancaekek terhadap kesenian 

badawang tidak membuat kesenian 

ini lantas punah. Hal ini dikarenakan 

masih ada upaya dari beberapa 

seniman badawang, tokoh 

masyarakat di Rancaekek, serta 

pemerintah Kabupaten Bandung 

untuk mempertahankan dan 

mengembangkannya. Selain itu, 

bertahannya kesenian badawang 

tentu didukung juga oleh sistem 

pewarisan yang masih berlanjut 

dalam suatu lingkung seni seperti 

pada lingkung Seni Tumaritis. 

Penelitian dengan topik 

kesenian badawang sebelumnya 



Aji, Hedy – Sistem Pewarisan Kesenian Badawang... 

253 
 

pernah dibuat oleh Hadi Sutrisno 

(2011) dengan judul Perkembangan 

Kesenian Tradisional Badawang di 

Rancaekek Kabupaten Bandung 

Tahun 1961-2000. Penelitian tersebut 

membahas tentang perkembangan 

kesenian badawang serta pengaruh 

era globalisasi terhadap eksistensi 

seni badawang di Rancaekek. 

Penelitian lain dibuat oleh Reni 

Sonia(2012), bahasannya mengenai 

topik kesenian badawang yang 

terfokus di wilayah Rancaekek 

Kulon, Kabupaten Bandung terkait 

simbol dan makna seni badawang 

dalam upacara khitanan. Dengan 

topik penelitian serupa, penulis akan 

mengerucutkan fokus pembahasan 

pada sistem pewarisan budaya dalam 

proses pelestarian kesenian 

badawang. Berdasarkan topik dan 

fokus pembahasan tersebut, maka 

penulis membuat karya ilmiah ini 

dengan judul “Sistem Pewarisan 

Kesenian Badawang di Lingkung 

Seni Tumaritis Rancaekek Kabupaten 

Bandung”  

Mencermati hasil pemaparan 

tentang ruang lingkup penelitian yang 

direncanakan. Dengan demikian, 

masalah yang dirumuskan dalam 

penelitian ini mengenai sistem 

pewarisan budaya kesenian 

badawang Lingkung Seni Tumaritis 

serta faktor apa saja yang 

mempengaruhi keberlangsungan 

sistem pewarisan kesenian badawang 

dalam perkembangannya. Maka dari 

itu, penelitian ini bertujuan untuk 

menjawab rumusan masalah tersebut. 

Secara teoritis penelitian ini 

diharapkan dapat memberikan 

wawasan baru mengenai sistem 

pewarisan kesenian badawang di 

Rancaekek. Selain itu, penelitian ini 

diharapkan bermanfaat bagi 

perkembangan ilmu pengetahuan dan 

teknologi khususnya di bidang 

antropologi budaya. Penelitian ini 

diharapkan dapat dijadikan motivasi 

bagi pelaku seni untuk dapat 

mempertahankan serta melestrarikan 

seni badawang. Adanya penelitian ini 

diharapkan dapat memberikan 

pemahaman serta menunjukan 

tentang adanya kesenian badawang 

sebagai kearifan lokal masyarakat 

Rancaekek, terutama mengenai 

sistem pewarisannya.   

Metode 

Instrumen utama penelitian 

adalah diri peneliti sendiri 

sebagaimana dalam lazimnya 

penelitian kualitatif dalam Lincoln 

dan Guba (1985) dikutip dari Mulyadi 

(2011). Peneliti memahami serta 

mendeskripsikan fenomena sosial-

budaya sesuai dengan sudut pandang 

benak orang-orang yang diteliti 

(Boeije dikutip dari Setyobudi 2020: 

19). Unit analisis kelompok kecil 

sanggar bernama Lingkung Seni 

Tumaritis di Rancaekek, Kabupaten 

Bandung sesuai yang dikemukakan 

Patton (dalam Setyobudi 2020:20).  

Jenis data dalam penelitian ini 

lebih dititik beratkan pada sumber 

lisan. Meskipun begitu penggunaan 

sumber tertulis dilakukan untuk 

membantu memudahkan analisis 

dalam penulisan ini. Dalam penelitian 

ini, penulis menggunakan 

pengumpulan data dengan 

menggunakan teknik studi pustaka 

dengan membaca dan mengkaji buku, 

artikel serta skripsi. Penelitian ini 

mengambil data primer di lapangan 

dengan observasi dan wawancara. 

Wawancara yang dilakukan adalah 

teknik wawancara gabungan antara 

wawancara terstruktur dengan 

wawancara tidak terstruktur. 



Jurnal Budaya Etnika Vol. 8 No. 2 Desember 2024 

254 
 

Wawancara ini dilakukan oleh 

penulis kepada orang yang langsung 

berhubungan dengan peristiwa, 

pelaku atau saksi dalam suatu 

peristiwa pewarisan budaya yang 

akan diteliti dalam hal ini mengenai 

kesenian Badawang. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

A.  Tinjauan Deskriptif Kesenian 

Badawang di Rancaekek 

Suatu bentuk seni tradisi pada 

umumnya memiliki latar belakang 

sejarah. Seperti halnya kesenian 

badawang yang hidup dan 

berkembang pada masyarakat 

Rancaekek, Kabupaten Bandung 

yang memiliki latar belakang sejarah. 

Kesenian badawang telah banyak 

dilewati oleh perubahan zaman, baik 

pada unsur religi, sosial, maupun 

teknologi. Pada unsur religi, kesenian 

badawang telah berubah fungsi dari 

sarana ritual (sakral) menjadi lebih 

cenderung kepada fungsi hiburan 

(profan).  

Ditemukan dalam keterangan 

Kunts (1921:242), bahwasanya di 

Tanjungsari, Sumedang disebutkan 

adanya suatu kombinasi yang terdiri 

dari 12 angklung dan 4 dogdog yang 

diadakan pada barongan dan réak. 

Selanjutnya bentuk orkes ini juga 

pernah diperlihatkan dan 

dipertontonkan di Bandung hanya 

saja tanpa angklung. Namun, terdapat 

instrumen lainnya seperti sebuah 

kendang, satu dogdog, satu gong, dua 

ketuk dan satu kecrek. Seperti di 

Tanjungsari, orkes tersebut antara lain 

gunanya untuk mengiringi tari 

 
1 Wawancara Ibu Deudeu Rochaeti, 
Rancaekek Kabupaten Bandung, 06 
November 2021 

pantomim dari beberapa kuda kepang, 

dan perang antara dua penari dengan 

sebuah monster yang seperti hidup, 

walaupun tampak primitif. Bentuk 

kesenian penyamaran di Tanjungsari 

ini merupakan cikal bakal ide kreatif 

dari salah seorang seniman yang 

mengembangkan kesenian badawang 

di Rancaekek yaitu, Bapak Een 

Rachmat.  

Bapak Een Racmat merupakan 

pendiri Lingkung Seni Tumaritis 

sekaligus penggubah kesenian 

badawang. Beliau lahir di  

Tanjungsari, Sumedang pada 28 

Februari 1928. Menurut penuturan 

Ibu Deudeu1 selaku putri dari Pa Een 

Rachmat, disebutkan pengalaman 

berkesenian dari ayahnya di 

Rancaekek tidak lepas dari hasil 

apresiasi kesenian di wilayah 

kelahirannya yaitu Tanjungsari, 

Sumedang. Perlu diketahui bahwa 

secara geografis, jarak Rancaekek 

dengan Tanjungsari itu berdekatan. 

Kedua kecamatan itu memang 

berbeda kabupaten, hanya saja tetap 

memiliki sosial budaya dan bentuk 

kesenian yang hampir mirip. 

Terutama bentuk-bentuk kesenian 

helaran yang berlatar belakang dari 

masyarakat pertanian.  

Sejak awal pembuatan kesenian 

badawang, Pak Een lebih menitik 

beratkan fungsi kesenian badawang 

sebagai hiburan yang dapat menjadi 

tontonan dan tuntunan bagi 

masyarakat Rancaekek. Sehingga 

fungsi seni penyamaran badawang 

yang diadopsi dari barongan telah 

bergeser dari sakral menjadi profan. 



Aji, Hedy – Sistem Pewarisan Kesenian Badawang... 

255 
 

Hal ini juga dapat dilihat dari 

perubahan bentuk fisik dan kerangka 

badawang. Secara fisik, warna dan 

tokohnya dibuat menarik dan jauh 

dari unsur menyeramkan. Kemudian 

kerangkanya dibuat agar lebih 

fleksible bergerak sehingga tidak 

monoton. 

Bertolak pada hal tersebut maka 

didirikanlah Lingkung Seni Tumaritis 

yang berfokus pada kesenian 

badawang di Rancaekek. Pendirian 

lingkung seni tersebut dipelopori oleh 

Bapak Een Rachmat pada 20 Mei 

tahun 1961. Lingkung Seni Tumaritis 

dibentuk oleh bapak Een Rachmat 

dengan tujuan sebagai wadah bagi 

para seniman badawang di 

Rancaekek. Awal didirikannya yaitu 

di tempat tinggal beliau yang 

beralamat di Jl. Rancaekek-Majalaya, 

No. 310, Kp. Babakanloa, 

RT05/RW03, Desa Rancaekek 

Kulon, kecamatan Rancaekek.  

Tokoh-tokoh badawang yang 

dibuat pada awalnya adalah tokoh-

tokoh pewayangan. Tokoh wayang 

yang awalnya diterapkan adalah 

panakawan, yang dimaksud adalah 

Semar, Cepot, Dawala, Gareng 

ditambah dengan Sutiragen. Menurut 

penuturan Harry Nurachman, awal 

Pak Een Rachmat membuat tokoh 

pewayangan pada badawang itu 

dibantu oleh Bapak Rumsadi sebagai 

juru teknik badawang.2 

Sementara itu, penamaan 

Tumaritis sendiri juga berkaitan 

dengan tokoh wayang panakawan. 

Nama itu diambil dari sebuah nama 

desa atau tempat dalam dunia 

pewayangan. Dalam pewayangan, 

 
2 Wawancara, Harry Nurachman, Rancaekek 
Kabupaten Bandung, 26 Agustus 2021 

Tumaritis adalah nama suatu desa 

yang digambarkan sangat taat kepada 

pemerintah. Tumaritis dipimpin oleh 

seorang peminpin yang bijak bernama 

Semar Badranaya.  

Pada awal mula diciptakan dan 

dipertunjukkannya seni badawang di 

Rancaekek ternyata dianggap kurang 

menarik. Maka dibuatlah inovasi-

inovasi baru seperti penambahan 

jumlah tokoh badawang. Sampai 

pada sekitar tahun 60-an kesenian 

badawang mulai banyak dimainkan 

di desa-desa sebagai bagian dari 

proses pengenalan kepada masyarakat 

di sekitar Rancaekek. Upaya itu 

membuat kesenian badawang mulai 

bisa diterima oleh masyarakat 

Rancaekek karena pada dasarnya 

dalam kesenian badawang terdapat 

unsur-unsur kesenian yang sudah 

dikenal oleh masyarakat Rancaekek 

sebelumnya. Sehingga pada tahun 70-

an kesenian badawang sudah mulai 

diakui oleh pemerintah sebagai 

bagian dari kebudayaan nasional. Hal 

ini dibuktikan dengan 

dipertunjukkannya kesenian 

badawang di istana negara.  

Eksistensi Lingkung Seni 

Tumaritis dalam mempertujukkan 

kesenian badawang telah membuat 

kesenian badawang dengan tokoh 

panakawan semakin dikenal oleh 

masyarakat. Hal ini membuat 

permintaan jasa pertunjukan kesenian 

badawang menjadi meningkat. 

Namun, dengan semakin banyaknya 

jam terbang, penghargaan, 

profesionalitas, dan banyaknya 

personil Lingkung Seni Tumaritis 

membuat harga jasa pertunjukannya 



Jurnal Budaya Etnika Vol. 8 No. 2 Desember 2024 

256 
 

meningkat. Juga dengan terbatasnya 

properti milik Lingkung Seni 

Tumaritis yang tidak dapat 

disewakan, sehingga banyak 

keinginan masyarakat yang ingin 

mengadakan pertunjukan badawang 

tidak dapat terpenuhi. Fenomena ini 

memantik seniman di sekitar wilayah 

Lingkung Seni Tumaritis (RW 03, 

Babakanloa, Rancaekek Kulon) 

inisiatif belajar membuat badawang 

dengan rangka yang khas seperti 

badawang Tumaritis meski tidak 

secara formal kepada Pak Rumsadi 

selaku juru teknik badawang 

Tumaritis. Salah satunya yakni seperti 

yang dilakukan oleh Bah Dudu 

Badrudin. 

 Setelah Bah Dudu kemudian 

dapat membuat badawang, dengan 

demikian beliau bergabung dengan 

Ibu Dede yang merupakan adiknya 

membentuk grup Sinar Pusaka. 

Dalam grup Sinar Pusaka, Bah Dudu 

berperan sebagai juru teknik 

badawang dan pembuat serta perawat 

perlengkapan kesenian lainnya. 

Seperti penuturan putra dari pimpinan 

Sinar Pusaka yaitu Kang Ridwan3 

yang menyatakan bahwa pada 

awalnya grup Sinar Pusaka hanyalah 

sekumpulan remaja yang gemar 

memainkan musik réak. Kemudian 

setelah Bah Dudu melengkapi 

peralatan kesenian, maka grupnya 

dibentuk secara resmi pada tanggal 22 

Maret 1999. Sinar Pusaka beralamat 

di Kampung Sukamukti, 

RT01/RW03, Desa Mekargalih, 

Jatinangor, Sumedang. Kampung 

Sukamukti merupakan wilayah yang 

berbatasan langsung dengan wilayah 

Kecamatan Rancaekek, sehingga 

 
3 Wawancara Ridwan, Jatinangor Kabupaten 
Sumedang, 30 Agustus 2021. 

corak keseniannya masih memiliki 

kemiripan. Seiring dengan eksisnya 

grup Sinar Pusaka yang juga 

menampilkan kesenian badawang 

pada setiap pertunjukannya, membuat 

banyak remaja tertarik bergabung 

sebagai pelaku.  

Hingga pada tahun 2017 

beberapa pelaku seni di Sinar Pusaka 

yang berdomisili di Rancaekek 

membuat grup baru dengan nama 

Cahaya Medal Panglipur. Grup ini 

beralamatkan di Kampung Kaum 

Kulon, RT04/RW05, No.93, Desa 

Bojongloa, Kecamatan Rancaekek. 

Inisiator dari terbentuknya grup ini 

adalah Kang Anggi selaku pimpinan 

dengan merekrut Kang Igit sebagai 

juru teknik badawang dan 

penanggung-jawab peralatan. Kang 

Igit juga menyatakan bahwa dirinya 

memiliki pengalaman belajar di 

Lingkung Seni Tumaritis meski tidak 

secara resmi4. Beliau memiliki 

pengalaman estetis dalam pembuatan 

badawang dan perlengkapan lainnya 

dikarenakan saat masa kecilnya 

sering bermain dan melihat proses 

perbaikan badawang di Lingkung 

Seni Tumaritis. Kemudian secara 

otodidak mencobanya sendiri, hingga 

membuahkan hasil karya badawang 

yang dipakai di grup Cahaya Medal 

Panglipur.   

B. Unsur-unsur Estetika 

Pertunjukan Badawang 

Berdasarkan telaah estetik yang 

berkaitan dengan ruang lingkup 

pertunjukan badawang, maka 

didalamnya akan ditemukan unsur-

unsur estetik yang saling terkait dan 

4 Wawancara, Kang Igit, Rancaekek 
Kabupaten Bandung, 06 November 2021. 



Aji, Hedy – Sistem Pewarisan Kesenian Badawang... 

257 
 

saling mendukung sebagai satu 

kesatuan wujud pertunjukan 

badawang. Satu unsur dan unsur 

lainnya dalam suatu pertunjukan 

tampak begitu menyatu, tentunya hal 

ini sesuai dengan fungsi dan perannya 

masing-masing (Cahya,2017:36). 

Terkait dengan hal tersebut maka 

terdapat unsur-unsur estetika dalam 

pertunjukan badawang, meliputi: 

1.  Unsur Rupa 

Badawang berbentuk boneka 

yang berukuran besar yang dibuat dari 

rangka kayu dan rotan yang diberi 

pakaian. Topeng atau kepala 

Badawang dibuat sesuai dengan 

tokoh atau karakter yang dipakai 

dalam pertunjukkan. Berat kepala 

badawang dapat mencapai 30 Kg 

sehingga diperlukan orang yang 

mempunyai tenaga cukup besar untuk 

menjadi pemain Badawang. Bentuk 

Badawang dibuat selayaknya bentuk 

manusia biasa namun dengan ukuran 

yang lebih besar. Pembuatan rangka 

Badawang terdiri atas bahan rotan, 

kayu, plastik dan besi plat. Rangka 

tersebut dibuat sebagai layaknya 

badan manusia dari batas pinggang 

sampai pundak disatukan dengan 

lengan yang terbagi dua disatukan 

oleh sendi sikut pada sendi pundak 

dengan plastik sedangkan bagian 

pinggul berdiri terpisah digabung 

pada bagian perut, hal inilah disebut 

bagian badawang.  

Pembuatan topeng dan wujud 

badawang ini mengambil bentuk 

wajah wayang. Topeng wajah dalam 

badawang memiliki karakter yang 

berbeda-beda disesuaikan dengan 

perlambangan yang akan 

direncanakan. Di sini yang  diambil 

adalah karakter panakawan.  

 

Gambar 3.1.1. 

Bentuk kepala badawang dengan tokoh 

Semar(kiri), dan Cepot(kanan) 

(Foto: Risnandi Aji, 4 September 2020) 

 

 

 

Gambar 3.1.2. 

Bentuk kepala badawang dengan tokoh 

Dawala(kiri), dan Gareng(kanan) 

(Foto: Risnandi Aji, 4 September 2020) 

 

 

 

 

Gambar 3.1.3. 

Bentuk kepala badawang dengan tokoh 

Sutiragen 

(Foto: Risnandi Aji, 4 September 2020) 

 

Selain itu, juga terdapat bendi 

atau kendaraan semacam kereta 

kencana yang dihias untuk diangkut 



Jurnal Budaya Etnika Vol. 8 No. 2 Desember 2024 

258 
 

dengan kuda sebagai 

kendaraan(biasanya dinaiki budak 

karia atau kerabat budak karia dalam 

acara khitanan), biasanya terdapat 

tiga orang personil yang bertanggung 

jawab perihal keamanan dan jalannya 

bendi. Semua perlengkapan tersebut 

diatas tentunya disesuaikan dengan 

kebutuhan dan keadaan pelaksanaan 

pagelaran. 

 

Gambar 3.1.4. 

Bendi milik Lingkung Seni Tumaritis  

(Foto: Risnandi Aji, 20 juli 2019) 

 

Kostum atau busananya juga 

merupakan aspek rupa yang cukup 

penting dalam pertunjukkan 

badawang. Busana atau kostum yang 

dipakai dalam pertunjukkan seni 

badawang dapat minat penonton 

untuk menyaksikannya.  

2.  Unsur Musik(Karawitan) 

Pada unsur musik yang 

mengiringi pertunjukan badawang 

terdiri dari nayaga, waditra(alat 

musik), dan sinden atau penyayi. 

Apabila diperhatikan dalam 

pertunjukan badawang, waditra yang 

digunakan biasanya menggunakan 

alat-alat musik tradisional yang sudah 

dikenal oleh masyarakat Jawa Barat 

khususnya Rancaekek. Alat-alat 

musik yang biasa dipakai dalam 

kesenian badawang diantaranya 

dogdog, kendang indung, kulanter, 

gong, saron, bonang, terompet, dan 

kecrek. Untuk pemainnya kurang 

lebih terdiri atas 16 orang nayaga 

yang masing-masing memegang alat 

musiknya. Jumlah nayaga ini tidak 

baku, semua disesuaikan dengan 

keperluan acara. Kemudian terdapat 

juga seorang sinden untuk 

menyanyikan lagu-lagu.  

3.  Unsur Gerak(Tari) 

Berdasarkan koreografinya, 

badawang termasuk tari kelompok. 

Dalam hal ini dikarenakan badawang 

memadukan ketiga bentuk koreografi 

seperti koreografi tari tunggal, tari 

berpasangan, dan tari rampak 

(Nalan,1996:22). Badawang 

dimainkan oleh seseorang yang 

berada di dalam tubuh atau rangka 

badan badawang. Gerakan badawang 

terdiri atas gerak tari dan gerak 

improviasi.  

4.  Unsur Teatrikal 

Dalang memiliki peranan yang 

penting dalam pertunjukan badawang 

yang bersifat teatrikal. Hal ini 

dikarenakan dalam pementasan 

kesenian badawang terdapat alur atau 

jalan cerita yang akan dimainkan oleh 

seorang dalang. Hal inilah yang 

membuat badawang menjadi lebih 

hidup dan menjadikannya sebuah ciri 

khas badawang di Rancaekek. 

Badawang bergerak sesuai dengan 

cerita yang dimainkan oleh dalang. 

Seorang dalang mesti pandai 

menyajikan sisipan bobodoran yang 

segar. Selain itu, pada pertunjukan 

badawang juga syarat akan pesan-

pesan moralitas agama dan nilai-nilai 

budaya.  

C. Struktur Pertunjukan 

Badawang 



Aji, Hedy – Sistem Pewarisan Kesenian Badawang... 

259 
 

Struktur penyajian pertunjukan 

badawang dapat dibagi kepada tiga 

bagian, yakni  

1.  Pra-Pertunjukan 

Perlu kesiapan yang matang 

bagi semua anggota baik itu nayaga, 

pemain badawang, dan unsur 

pendukung lainnya. Untuk itu perlu 

pematangan konsep garap yang 

dituangkan dalam bentuk latihan 

rutin. Latihan tersebut biasanya 

merupakan perpaduan terkait konsep 

tabuhan instrumen musik sebagai 

pengiring, konsep gerak, dan alur 

cerita dalam suatu pertunjukan.  

Kemudian , sebelum 

pertunjukan dimulai biasanya 

dilakukan prosesi ngarekés. Ngarekés 

dipimpin oleh malim dan diikuti oleh 

seluruh personil serta orang yang 

dituakan di tempat acara hajat. 

Prosesi ini merupakan ranah sakral, 

sehingga dijalankan dalam keadaan 

khidmat serta dengan prosedur 

tertentu. 

Setelah do’a selesai 

dipanjatkan, maka berakhir pula 

prosesi ngarekés yang dilaksanakan 

sebelum memulai acara pertunjukan. 

Kemudian minyak wewangian yang 

menjadi bagian dalam sesajen 

diambil. Lalu dipakai oleh seluruh 

personil pada tangan mereka. Selain 

itu, juga dipakai pada instrumen 

musik. Seluruh badawang juga tidak 

luput dari memakai minyak 

wewangian ini yang dioleskan pada 

bagian kepala badawang.  

2.  Pertunjukan 

 
5 Wawancara, Harry Nurachman, Rancaekek 
Kabupaten Bandung, 26 Agustus 2021 

Instrumen dog-dog merupakan 

yang paling awal ditabuh diantara 

semua musik pengiring. Tilingtit, 

tong, dan brung ditabuh saling 

bersahutan sehingga menghasilkan 

suara khas yang menjadi tanda 

dimulai. Apabila dilisankan suaranya 

terdengar seperti “tilingtingtit tong 

brung tong tiit tong brung” dan 

seterusnya. Pada saat ini sinden mulai 

menyayikan lagu kembang gadung 

dengan potongan awal lirik yang khas 

“bismillah ngawitan manggung”. 

Setelah selesai lagu pertama, musik 

ritmis tetap berjalan hingga beberapa 

saat ritme tilingtit dinaikan menjadi 

lebih cepat barulah instrumen lain 

mengiringi dengan ramainya. 

Lengkingan suara terompet membuat 

suasana menjadi lebih bersemangat.  

Ketika alunan musik pengiring 

mulai konstan, pertunjukan masih 

dilaksanakan di tempat dengan 

menyajikan beberapa lagu Sunda 

buhunan. Saat inilah badawang mulai 

ikut menari mengikuti alunan musik. 

Kemudian dilakukan atraksi 

badawang yang bersifat teatrikal atau 

biasa disebut juga demonstrasi5. 

Disini peran dalang mulai terlihat 

dalam mengisi suara badawang. 

Dalang mulai menjalankan cerita 

ditambah dengan spontanitas 

bobodoran.  



Jurnal Budaya Etnika Vol. 8 No. 2 Desember 2024 

260 
 

 

Gambar 3.2.2. 

Demonstrasi gulat badawang 

(Foto: Risnandi Aji, 20 Juli 2019) 

 

Dalam bentuk pertujukan yang 

teatrikal ini disampaikan secara 

simbolis nilai-nilai yang mendidik. 

Menurut Harry Nurachman6, hal ini 

sesuai dengan salah satu tujuan dari 

Pak Een Rachmat yang ingin 

menjadikan badawang tidak hanya 

sebagai tontonan melainkan juga 

sebagai tuntunan bagi masyarakat. 

Atraksi di awal ini berlangsung tidak 

begitu lama, karena harus 

melanjutkan arak-arakan. Sampai 

pada titik dimana arak-arakan 

kembali ke tempat awal dimulainya 

pertunjukan, maka pertunjukan 

dilanjutkan dengan menetap di lokasi 

awal tersebut. Selanjutnya akan 

dilangsungkan kembali prosesi 

ngarekés dan doa bersama. 

Terdapat pola yang berbeda 

dalam pertunjukan pada acara 

pernikahan. Dalam hal ini tidak 

dilakukan arak-arakan dengan rute 

yang panjang. Badawang pada acara 

pernikahan memiliki fungsi tersendiri 

yaitu dalam prosesi mapag calon 

pangantén.  

 
6 Wawancara, Harry Nurachman, tempat 
dan waktu yang sama. 

 

Gambar 3.2.4. 

Badawang dalam acara hajat pernikahan 

(Foto: Risnandi Aji, 20 Juni 2019) 

 

3. Pasca Pertunjukan 

Setelah acara pertunjukan selesai, 

para personil merapikan seluruh 

peralatan. Setelah semua peralatan 

diperiksa dan dirapikan, kemudian 

semua personil berkumpul di tempat 

awal diadakan ngarekés. Selanjutnya 

dilaksanakan berdo’a bersama 

sebagai bentuk rasa syukur atas 

kelancaran pertunjukan. 

D.  Sistem Pewarisan Kesenian 

Badawang Lingkung Seni 

Tumaritis 

Sejatinya budaya diwariskan 

melalui proses belajar, bukan bersifat 

genetik (Lahpan 2019:34; Setyobudi 

2014, 2020a). Proses belajar dalam 

pewarisan budaya tidak dapat 

dilakukan sendiri atau seorang 

individu saja. Proses pewarisan 

budaya juga berarti mentransmisikan 

budaya dalam satu generasi ke 

generasi berikutnya (Setyobudi 

2020b). 

Pewarisan budaya juga 

mangalami beberapa proses belajar 

budaya, diantaranya; Proses 

internalisasi, yakni manusia sebagai 



Aji, Hedy – Sistem Pewarisan Kesenian Badawang... 

261 
 

mahluk ciptaan Tuhan, telah 

diberikan  anugrah tertinggi yang 

dimiliki gen setiap individu. Potensi 

tersebut merupakan  kemampuan 

mengatur perasaan, hasrat, emosi dan 

nafsu dalam setiap kepribadian 

individu 

(Koentjaraningrat,1990:228). Pada 

pewarisan kesenian badawang, 

proses internalisasi ini terlihat pada 

seniman dengan perasaan memiliki 

seni badawang itu sendiri. Setelah itu, 

tumbuh juga hasrat untuk dapat 

memiliki andil dalam memainkannya. 

Sehingga dialami oleh seniman 

emosi-emosi yang hadir saat 

memainkan sebuah pertunjukan baik 

itu suka ataupun duka. 

Kemudian secara kelompok, 

hadirlah emosional dan rasa memiliki 

kepada kelompok itu sendiri. Dalam 

hal ini, para seniman badawang 

lingkung Seni Tumaritis menjadi 

lebih memiliki kebanggaan terhadap 

kelompok berkeseniannya. Hal ini 

terbukti dengan kesetiaan keluarga 

seniman Lingkung Seni Tumaritis. 

Bahkan menurunkan kecintannya 

terhadap kesenian badawang 

khususnya di Lingkung Seni 

Tumaritis kepada anak cucu mereka. 

Proses sosialisasi, yakni proses 

belajar kebudayaan dalam hubungan 

dengan sistem sosial. Dalam proses 

ini seorang individu dari masa anak-

anak hingga masa tuanya belajar pola-

pola tindakan dalam interaksi dengan 

segala macam individu sekelilingnya. 

Pada pewarisan kesenian badawang, 

proses sosialisasi ini dapat dilihat 

pada setiap peranan di Lingkung Seni 

Tumaritis. Dalam hal ini, setiap 

individu saling memahami dan 

mempelajari pola tindakan. Pada awal 

pembentukan Lingkung Seni 

Tumaritis, sudah tentu titik awal 

peranan atau role itu ada pada sosok 

Pak Een Rachmat dengan semua ide 

dan tindakannya. Kemudian individu 

lainnya mempelajari pola tindakan 

dari Pak Een melalui apa yang 

disampaikannya atau yang 

diperbuatnya. Proses sosialisasi terus 

berjalan dari individu kepada individu 

yang baru, dengan sauatu peranan ke 

peranan lainnya. 

Proses enkulturasi, proses 

individu dalam menyikapi, 

mempelajari dan menyesuaikan 

kemampuan berfikir serta sikapnya 

dengan sistem, norma-norma dan 

aturan yang disusun dalam 

kebudayaannya. Pada pewarisan 

kesenian badawang, proses 

enkulturasi dapat dilihat dari setiap 

pembiasaan seniman dalam latihan. 

Para pemain musik berlatih 

sedemikian rupa untuk dapat 

memainkan beberapa lagu untuk 

mengiringi tarian badawang. 

Begitupun pemain badawang yang 

dalam proses berlatihnya dapat 

menyesuaikan dengan suara dalang. 

Sehingga Semua elemen terbiasa 

dengan pola kegiatan atau penerapan 

konsep pertunjukan tertentu. 

 Berdasarkan proses pewarisan 

kesenian badawang yang terjadi di 

Lingkung Seni Tumaritis, maka dapat 

dilihat mengenai model sistem 

pewarisannya. Hal tersebut baik 

dalam anggota keluarga maupun di 

luar anggota keluarga. Dalam hal ini 

terdapat konsep pewarisan budaya 

yang dikemukakan oleh Cavalli-

Sforza dan Feldman(1981) yang 

dibagi menjadi tiga model: 

1. Transmisi Vertikal 



Jurnal Budaya Etnika Vol. 8 No. 2 Desember 2024 

262 
 

Struktur kepengurusan 

Lingkung Seni Tumaritis secara resmi 

baru dialami oleh tiga generasi. 

Dalam kepengurusannya sangat erat 

dengan hubungan keluarga. Pada 

proses pewarisannya, Pak Een 

Rachmat telah membangun kesadaran 

kepada putra-putrinya mengenai rasa 

memiliki dan melestarikan kesenian 

badawang khususnya pada Lingkung 

Seni Tumaritis. Sehingga saat ini 

putra-putrinya melanjutkan 

kepengurusannya.  

Tidak hanya pada struktur 

kepengurusan, proses regenerasi 

dalam pelaku kesenian badawang 

juga dilakukan dalam keluarga 

masing-masing anggota Tumaritis. 

Mereka memperkenalkan kepada 

anak-anaknya kesenian badawang, 

sehingga tidak terlalu sulit untuk 

menumbuhkan kecintaan terhadap 

seni badawang dari generasi muda 

khususnya yang berasal dari keluarga 

seniman badawang.  

2. Transmisi Horizontal 

Perlu ditekankan bahwasanya 

pewarisan kesenian badawang yang 

terjadi diluar anggota keluarga atau 

kelompok Tumaritis terjadi dengan 

adanya juru teknik yang mempelajari 

konsep kerangka badawang khas 

Tumaritis. Seperti halnya yang terjadi 

disekitar wilayah Lingkung Seni 

Tumaritis. Seperti halnya dilakukan 

oleh Bah Dudu Badrudin yang 

mempelajari konsep kerangka 

badawang Tumaritis dengan 

menyaksikan proses pembuatan, 

perbaikan kerangka, atau apresiasi 

seni badawang saat pertunjukannya 

berlangsung. Namun proses belajar 

 
7 Wawancara, Kang Igit, Rancaekek 
Kabupaten Bandung, 06 November 2021. 

Bah Dudu dilanjutkan secara 

otodidak, sehingga memiliki keahlian 

sebagai juru teknik badawang. 

Kemudian Bah Dudu mendirikan 

grup Sinar Pusaka bersama dengan 

adiknya Ibu Dede di di Kampung 

Sukamukti, RT01/RW03, Desa 

Mekargalih, Jatinangor, Sumedang.  

3. Transmisi Diagonal 

Adapun transmisi ini terjadi 

dengan adanya juru teknik dari luar 

anggota Tumaritis yang mempelajari 

keahlian pembuatan kerangka dan 

badawang panakawan secara 

keseluruhan di periode generasi 

kedua ini. Juru teknik tersebut yaitu 

Kang Igit yang kini menjadi juru 

teknik di grup Cahaya Medal 

Panglipur sejak awal didirikan grup 

tersebut. Cahaya Medal Panglipur 

didirikan pada tanggal 17 Januari 

2017. Grup ini beralamatkan di 

Kampung Kaum Kulon, 

RT04/RW05, No.93, Desa 

Bojongloa,Kecamatan Rancaekek. 

Inisiator dari terbentuknya grup ini 

adalah Kang Anggi selaku pimpinan 

dengan merekrut Kang Igit sebagai 

juru teknik badawang dan 

penanggungjawab peralatan. Kang 

Igit juga menyatakan bahwa dirinya 

memiliki pengalaman belajar di 

Lingkung Seni Tumaritis meski tidak 

secara resmi7.  

E. Faktor Pendukung dan 

Penghambat dalam 

Pewarisan Seni Badawang 

Motivasi menjadi hal penting 

dalam keberlangsungan pewarisan 

kesenian badawang. Hal ini masih 

dipertahankan oleh keluarga pemilik 



Aji, Hedy – Sistem Pewarisan Kesenian Badawang... 

263 
 

Lingkung Seni Tumaritis. Selain 

adanya motivasi dari pemilik 

kesenian badawang, pendukung 

lainnya juga hadir dalam internal 

kelompok berupa adanya tujuan yang 

harus dicapai bersama. Tujuan dalam 

berkelompok tentunya dapat menjadi 

pemersatu dan menjadi suatu 

pendukung dalam mempertahankan 

kelompok.  

Pewarisan kesenian Badawang 

tidak dapat dilepaskan dari yang 

namanya masalah. Salah satu 

penyebab proses pewarisan yang 

tidak berjalan dengan baik adalah 

karena generasi muda kurang tertarik 

untuk melanjutkan upaya 

pengembangan kesenian Badawang. 

Selain hambatan dari kesadaran 

generasi muda terhadap pewarisan 

seni badawang, pendanaan juga 

merupakan hal penting yang apabila 

pengelolaannya kurang baik maka 

akan menyebabkan pewarisan 

terhambat.  

Hambatan lainnya berasal dari 

faktor seniman itu sendiri. Berkaitan 

dengan faktor penghambat yang 

berasal dari dalam yang disebabkan 

oleh manusia atau pelaku seni, maka 

hal ini tidak dapat terlepas dari tingkat 

pendidikan yang akan mempengaruhi 

pola pikir dan kreativitas mereka 

dalam menghadapi berbagai 

tantangan dalam perkembangan 

kesenian Badawang.  

Adapun faktor eksternal dari 

apresiasi masyarakat terutama 

generasi muda terhadap kesenian 

Badawang di Rancaekek sangat 

kurang sekali. Hal ini dikarenakan 

kuatnya pengaruh kesenian modern di 

masyarakat. Pengaruh eksternal 

lainnya dapat dilihat dari dampak arus 

globalisasi yang kian pesat sehingga 

menyebabkan minat masyarakat 

terhadap kesenian tradisional 

menurun.  

SIMPULAN 

Sistem pewarisan dalam 

kesenian Badawang Lingkung Seni 

Tumaritis dilakukan melalui model 

sistem pewarisan transmisi 

vertikal(dalam anggota keluarga 

Lingkung Seni Tumaritis), 

horizontal(dalam anggota seniman 

grup Sinar Pusaka) dan 

diagonal(dalam anggota seniman 

grup Cahaya Medal Panglipur) 

dengan melalui proses internalisasi, 

enkulturasi dan sosialisasi yang 

dilaksanakan terus menerus hingga 

saat ini.  

Proses pewarisan kesenian 

badawang Lingkung Seni Tumaritis 

tidak seutuhnya berjalan lancar, ada 

kendala yang selalu menjadi 

tantangan. Kendala tersebut antara 

lain; kesadaran masyarakat dan 

generasi muda yang lemah dalam 

melestarikan dan mengusahakan 

pewarisan kesenian badawang, arus 

globalisasi yang tidak berpihak pada 

seni tradisi sehingga menggerus 

minat masyarakat terhadap 

kebudayaan daerah, dan faktor 

kurangnya kreativitas seniman. 

Meskipun demikian, kesenian 

badawang Lingkung Seni Tumaritis 

masih tetap dilestarikan oleh para 

penerus kesenian tersebut hingga saat 

ini. Dengan demikian, kesenian 

badawang Lingkung Seni Tumaritis 

tetap bertahan karena proses 

pewarisan masih berjalan. 

 

 



Jurnal Budaya Etnika Vol. 8 No. 2 Desember 2024 

264 
 

DAFTAR PUSTAKA 

Balebandung.com. (2018, 2 Juli). 

Rancaekek Community Gelar 

Festival Badawang. Diakses 

pada 20 Maret 2020 dari 

https://www.balebandung.com/

rancaekek-community-gelar-

festival-Badawang 

Balebandung.com. (2018, 7 Juli). 

Bupati Ingin Seni Badawang 

Rancaekek Makin Berkembang 

dengan Inovasinya. Diakses 

pada 20 Maret 2020 dari 

https://www.balebandung.com/

bupati-ingin-seni-Badawang-

rancaekek-makin-berkembang-

dengan-inovasinya/ 

Cahya. 2017. Tiga Maestro Dalang 

Wayang Golek: Proses Kreatif, 

Idealisme, dan Gaya 

Pertunjukan. Bandung: Sunan 

Ambu Press. 

Coolsma, Sierk. 1884. Soendaneesch-

Hollandsch Woordenboek. 

Leiden: A. W. Sijtkoft 

Maatschappij. 

Koentjaraningrat. 1990. Pengantar 

Ilmu Antropologi. Jakarta: PT 

Rineka Cipta. 

Kunst dan R. T. Wiranatakoesoema. 

1921. Een en ander over 

Soendaneesche muziek. 

Djawa (1), 242. 

Kurnia, Ganjar. 2003. Deskripsi 

Kesenian Jawa Barat. 

Bandung: Dinas Kebudayaan & 

Pariwisata Jawa Barat. 

Lahpan, Neneng Yanti K. 2019. 

Enkulturasi, Inovasi, dan 

Aktivisme Seni: Pewarisan Seni 

Tradisi di Jawa Barat. 

Bandung: Sunan Ambu Press. 

L. L. Cavalli-Sforza dan M.W. 

Feldman. 1981. Cultural 

Transmission and Evolution: 

A Quantitative Approach. 

Pricenton: Pricenton Univ. 

Press 

Mulyadi, Mohammad. 2011. 

Penelitian Kuantitatif Dan 

Kualitatif Serta Pemikiran 

Dasar Menggabungkannya. 

Jurnal Studi Komunikasi Dan 

Media Vol.15 No.1: 131-132. 

Nalan, Arthur S. 1996. Aspek 

Manusia dalam Seni 

Pertunjukan. Bandung: 

STSI Press. 

_______________, 2014. Wayang 

Golek teater Rakyat yang 

Dinamis dan Merakyat. 

Bandung: Sunan Ambu 

Press 

Nuryani, Pupun. 2012. Model 

Pembelajaran Berlatar Budaya 

Lokal Untuk Meningkatkan 

Interaksi Pedagogis Tutor dan 

Siswa: Penelitian 

Pengembangan pada 

Pendidikan Anak Usia Dini 

Nonformal di Kota Bandung 

[Disertasi]. Bandung(ID): 

Universitas Pendidikan 

Indonesia. 

Panitia Kamus Lembaga Basa & 

Sastra Sunda. 1981. Kamus 

Umum Basa Sunda. Bandung: 

Tarate. 

Pigeaud, Th. 1938. Javaanse 

Volksvertoningen. 

Terjemahan oleh 

Muhammad Husodo 

https://www.balebandung.com/rancaekek-community-gelar-festival-Badawang
https://www.balebandung.com/rancaekek-community-gelar-festival-Badawang
https://www.balebandung.com/rancaekek-community-gelar-festival-Badawang
https://www.balebandung.com/bupati-ingin-seni-badawang-rancaekek-makin-berkembang-dengan-inovasinya/
https://www.balebandung.com/bupati-ingin-seni-badawang-rancaekek-makin-berkembang-dengan-inovasinya/
https://www.balebandung.com/bupati-ingin-seni-badawang-rancaekek-makin-berkembang-dengan-inovasinya/
https://www.balebandung.com/bupati-ingin-seni-badawang-rancaekek-makin-berkembang-dengan-inovasinya/


Aji, Hedy – Sistem Pewarisan Kesenian Badawang... 

265 
 

Pringgokusumo. Solo: 

Rekso Pustoko 

Pusat Penelitian Sejarah dan Budaya. 

1981. Sejarah Daerah Jawa 

Barat. Jakarta: Departemen 

Pendidikan dan 

Kebudayaan. 

Pusat Studi Sunda. 2013. Seri 

Sundalana 12: Memelihara 

Sunda(Bahasa, Seni, dan 

Sastra). Bandung: Pustaka 

Jaya. 

Ritter, W. L. 1855. Java: Tooneelen 

Uit Het Leven, 

Karakterschetsen en 

Kleederdragten van Java’s 

Bewoners. Leyden: A. W. 

Sythoff. 

Setyobudi, I., (2020a). Metode 

Penelitian Budaya (Desain 

Penelitian dan Tiga Model 

Kualitatif: Grounded 

Theory, Life History, 

Narrative Personal). 

Bandung: Sunan Ambu. 

Setyobudi, I., (2020b). Komodifikasi 

Revitalisasi Tradisi di 

Cihideung, Kabupaten 

Bandung Barat: Analisis 

Produksi-Diri Masyarakat. 

Disertasi Program Studi 

Doktor Antropologi Pasca 

Sarjana FISIP. Bandung: 

Universitas Padjadjaran. 

Setyobudi, I., (2014). Dongeng Anak-

anak sebagai Media 

Enkulturasi Alternatif: 

Sebuah Basis Pembangunan 

Mental Karakter Budaya dan 

Peradaban Bangsa. 

Prosiding Seminar Nasional 

Hasil-hasil Penelitian 

Pergulatan Wacana dalam 

Pengembangan Musik 

Tradisi di Era Globalisasi. 

Bandung: Sunan Ambu 

Press. 

Sugiyono. 2014. Metode Penelitian 

Pendidikan Pendekatan 

Kuantitatif, Kualitatif dan 

R&D. Bandung: Alfabeta. 

Sumarsono, Tatang. 1996. Maher 

Basa Sunda. Bandung: CV 

Geger Sunten. 

Sutrisno, Hadi. 2011. Perkembangan 

Kesenian Tradisional 

Badawang di Rancaekek 

Kabupaten Bandung Tahun 

1961-2000 [Skripsi]. 

Bandung(ID): Universitas 

Pendidikan Indonesia. 

Sonia, Reni. 2012. Simbol dan Makna 

Seni Badawang Dalam 

Upacara Khitanan di Desa 

Rancaekek Kulon Kabupaten 

Bandung [Skripsi]. 

Bandung(ID): Universitas 

Pendidikan Indonesia. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Jurnal Budaya Etnika Vol. 8 No. 2 Desember 2024 

266 
 

 


