KESENIAN BADAWANG DAN PERKEMBANGANNYA
(KECAMATAN RANCAEKEK, KABUPATEN BANDUNG)

BADAWANG ART AND ITS DEVELOPMENT (RANCAEKEK DISTRICT,
BANDUNG DISTRICT)

Risnandi Aji, Cahya
risnandi.aa@gmail.com
Program Studi Antropologi Budaya, Fakultas Budaya dan Media
Institut Seni Budaya Indonesia Bandung

Artikel diterima: 7 Juli 2021| Artikel direvisi: 7 Juli 2023| Artikel disetujui: 1 Oktober 2024

ABSTRAK

Seni badawang merupakan salah satu bentuk kesenian rakyat yang hidup dan
berkembang di wilayah Jawa Barat, khususnya di daerah Kabupaten Bandung. Pada
awalnya, kesenian badawang khususnya di Rancaekek diperkenalkan oleh seniman
bernama Pak Een Rachmat. Kemudian Pak Een Rachmat mendirikan Lingkung Seni
Tumaritis sebagai wadah seniman badawang di Rancaekek. Saat ini kesenian badawang
dilanjutkan oleh generasi penerusnya yang merupakan anggota grup Tumaritis untuk dapat
mempertahankan kesenian badawang sebagai warisan budaya. Seiring perkembangannya,
kesenian badawang yang semakin dikenal juga memberi pengaruh terhadap hadirnya grup
kesenian badawang yang baru di Rancaekek. Regenerasi itu berlangsung sebagai salah satu
usaha untuk dapat mempertahankan dan mengembangkan kesenian tersebut. Tulisan ini,
merupakan deskripsi analisis dengan menggunakan metode penelitian kualitatif. Adapun
teori yang digunakan, yaitu teori pewarisan budaya. Temuan dari hasil penelitian ini yaitu,
membahas hasil model pewarisan budaya dari Lingkung Seni Tumaritis dengan transmisi
vertikal, transmisi horizontal, dan transmisi miring. Proses pewarisan kesenian ini
dilakukan menggunakan konsep internalisasi, sosialisasi, dan enkulturasi. Ada pun
beberapa faktor internal dan eksternal sebagai pendukung ataupun penghambat dalam
proses pewarisan seni badawang.

Kata Kunci: Kesenian Badawang, Lingkung Seni Tumaritis, dan Pewarisan Budaya

ABSTRACT

Badawang art is a form of folk art that lives and develops in the West Java region,
especially in the Bandung Regency area. At first, badawang art, especially in Rancaekek,
was introduced by an artist named Pak Een Rachmat. Then Mr. Een Rachmat founded the
Tumaritis Art Circle as a forum for badawang artists in Rancaekek. Currently badawang
art is continued by the next generation who are members of the Tumaritis group to be able
to maintain badawang art as a cultural heritage. Along with its development, the art of
badawang which is increasingly recognized also has an influence on the presence of a new
badawang art group in Rancaekek. The regeneration takes place as one of the efforts to be
able to maintain and develop the arts. This paper is a description of the analysis using
gualitative research methods. The theory used is the theory of cultural transmission. The
findings of this study are discussing the results of the cultural inheritance model from the

249


mailto:risnandi.aa@gmail.com

Jurnal Budaya Etnika Vol. 8 No. 2 Desember 2024

Lingkung Seni Tumaritis with vertical transmission, horizontal transmission, and oblique
transmission. The process of art inheritance is carried out using the concepts of
internalization, socialization, and enculturation. There are also several internal and
external factors that support or hinder the process of inheriting the art of badawang.

Keywords: Badawang Art, Lingkung Seni Tumaritis, Cultural Transmission.

PENDAHULUAN

Kesenian badawang dapat
diartikan sebagai boneka atau orang-
orangan tinggi besar yang biasa
dipakai pada kesenian arak-arakan
(Sumarsono, 1996: 47). Cara
memainkannya dengan diusung oleh
seseorang Yyang ada di dalam
kerangka badan badawang sehingga
dapat berjalan dan digerakkan
mengikuti irama tetabuhan untuk
meramaikan  pesta-pesta  umum
maupun pesta tradisional keluarga
seperti pesta perkawinan atau
khitanan. Dalam pesta tersebut, arak-
arakan badawang merupakan
gambaran dalam tarian rakyat
pedesaan yang penuh dengan hiburan
dan humor yang menggambarkan
kegembiraan masyarakat.

Hingga saat ini, belum ada
penelitian mengenai kapan awal
kemunculan badawang secara pasti.
Namun, setidaknya dapat merujuk
pada pengertian etimologis yang
sudah ada sejak jaman penjajahan
belanda. Dalam kamus yang disusun
oleh seorang misionaris Belanda,
(Coolsma,1884), bahwa badawang
diartikan sebagai een pop ter grootte
en van de gedaante van een mensch.
Artinya, boneka yang berukuran besar
dan berbentuk seorang pria. Referensi
penulis pada jaman penjajahan
Belanda lainnya, merujuk pada buku
karya Pigeaud(1938). Dalam bukunya
yang berjudul Javaanse
Volksvertoningen, memiliki bahasan

250

utama mengenai pertunjukan rakyat
Jawa. Dibahas juga mengenai
kesenian penyamaran yang erat
dengan arak-arakan. Maksud dari
penyamaran tersebut, yaitu suatu
topeng dengan karakter tertentu yang
diberi kostum sehingga menutupi
badan pengusung atau pemainnya.
Dinyatakan pula bahwasanya
karakter-karakter penyamaran seperti
binatang, monster, atau makhluk yang
menakutkan ini erat kaitannya dengan
mistisme pada kepercayaan
masyarakat pemiliknya.

Maksud dari arak-arak pada
kesenian sejenis ini juga erat
kaitannya  dengan  kepercayaan,
seperti adanya keyakinan bahwa
dapat  menolak  bahaya. Ini
dikarenakan adanya kepercayaan
pada makhluk-makhluk yang
disimbolkan pada kesenian
penyamaran  dianggap  sebagai
leluhur, juga dipandang sebagai yang
tertua, yang pertama, dan yang
terkemuka di dalam kehidupan dalam

alam semesta. Sehingga dapat
dipahami bisa membawa
keberuntungan. Pemaparan konsep

seni penyamaran ini sangat identik
dengan kesenian badawang yang
kerap kali dimainkan pada arak-
arakan. Juga dengan pemakaian tokoh
atau bentuk karakter binatang,
makhluk halus, bahkan seperti halnya
kesenian badawang di Rancaekek
yang menggunakan tokoh
panakawan.



Terdapat juga pendapat bahwa
konsep badawang, secara universal
merupakan tradisi totemistik. Ganjar
Kurnia (2003:15) berpendapat bahwa,
apabila dilihat dari bentuk dan
gambarannya, badawang  juga
merupakan totemistik kepercayaan
masyarakat  Indonesia  walaupun
dalam perkembangannya mengalami
perubahan bentuk. Pada pernyataan

tersebut  dapat dilihat bahwa
sebenarnya  kesenian  badawang
merupakan  seni  dengan latar

belakang kepercayaan masyarakat
yang bersifat universal, sehingga
terdapat konsep yang relatif mirip
meski juga memiliki perbedaan dari
visualnya dengan kesenian serupa
dari daerah lain. Seperti apabila
dilihat bahwa badawang memiliki
kemiripan konsep dengan ondel-
ondel khas Jakarta, ogoh-ogoh di
Bali, gendawangan pada acara kirab
atau ritual Xun Jing di Banyuwangi,
bangbarongan yang merupakan jenis
lainnya di Jawa Barat, dan
sebagainya.

Kesenian badawang yang ada
di  Rancaekek lebih  banyak
melibatkan karakter wayang dalam
bentuk  penokohannya. Kesenian
badawang biasa dimainkan dalam
acara-acara yang bersifat pawai (arak-
arakan), namun juga dapat dilakukan
di depan penonton pada acara-acara
seperti khitanan, hajat pernikahan,
festival, atau juga acara peringatan
hari besar nasional. Pertunjukan
badawang di depan penonton sarat
dengan adegan dramatis dan aksi
teatrikal. Hal itu terlihat dari
pengembangan  setiap  karakter
badawang dalam pertunjukannya
yang mengikuti alur cerita yang
dijalankan oleh seorang dalang.
Cerita dalam pertunjukan kesenian

Aji, Hedy — Sistem Pewarisan Kesenian Badawang...

251

badawang  disesuaikan  dengan
permintaan dari pemilik hajat atau
yang menggunakan jasa kesenian
badawang.

Penggunaan karakter
panakawan yang dapat diisi suara
olen dalang, menjadikan kesenian
badawang di Rancaekek memiliki
fungsi komunikasi. Badawang kerap

dijadikan media komunikasi
pemerintah daerah kepada
masyarakat, ataupun sebaliknya.
Fungsi ini juga relevan dengan

karakter panakawan yang merakyat
sekaligus dekat dengan pemerintah.
Pada pertunjukannya juga sering
disisipkan nilai moralitas agama dan
nilai normatif budaya yang tertuang
dalam naskah cerita yang dibawakan
oleh dalang sebagai pengisi suara.
Pembawaan naskah ini turut dibangun
dengan gerakan dari badawang yang
dimainkan. Sehingga naskah yang
dibawakan oleh dalang yang diikuti
gerak badawang ini menjadi satu
kesatuan dalam struktur pertunjukan
berbentuk teatrikal.

Di Rancaekek sendiri terdapat
Lingkung  Seni Tumaritis yang
merupakan suatu sanggar seni yang
berfokus kepada pengembangan dan
pelestarian  kesenian  badawang.
Lingkung Seni Tumaritis memiliki
kapabilitas sebagai  kiblat bagi
seniman  badawang lainnya di
Rancaekek. Hal ini disebabkan
banyaknya prestasi dan pengakuan
pada masyarakat sebagai tonggak
awal  kesenian  badawang di
Rancaekek yang memiliki ciri khas
tersendiri. Ciri khas tersebut terdapat
dalam beberapa aspek pertunjukan
dalam kesenian badawang di
Lingkung Seni Tumaritis. Aspek itu
diantaranya seperti dalam banyaknya



Jurnal Budaya Etnika Vol. 8 No. 2 Desember 2024

jumlah personil, bentuk badawang
yang unik dan khas menggunakan
tokoh panakawan, artistik yang
megah  seperti pada  kereta
kencananya (bendi), iringan musik
yang meriah, dan lain sebagainya.
Namun, di tengah kemajuan teknologi
masa Kini tentunya banyak hambatan
dan tantangan yang mendorong
Lingkung Seni Tumaritis untuk dapat
mempertahankan kesenian
badawang. Salah satunya vyaitu
apresiasi dari masyarakat yang
menurun terhadap kesenian
badawang yang diakibatkan dari
maraknya tontonan pada gadget yang
lebih memenuhi keinginan
masyarakat.  Sehingga, menjadi
penting untuk terus melakukan
regenerasi  dengan  mewariskan
kesenian ini  kepada generasi
selanjutnya.

Mengingat kesenian badawang

di  Rancaekek juga  memiliki
hubungan yang erat dengan
kehidupan manusia sebagai

pengampunya. Hal ini dapat berkaitan
dengan manfaat ekonomi maupun
sosial. Dalam ranah ekonomi,
kesenian badawang dijadikan sebagai
mata pencaharian sampingan bagi
para pelaku seni. Pada ranah sosial,
kesenian badawang memiliki
manfaat sebagai sarana komunikasi
antara masyarakat dengan pemerintah
dan juga sebagai arena pergaulan bagi
masyarakat pengampunya. Selain itu,
kesenian badawang juga mampu
memberikan tontonan yang segar
serta tuntunan yang terdapat nilai-
nilai di dalamnya. Selain untuk
mempertahankan nilai tradisi,
kesenian badawang juga dapat
menjawab  kebutuhan masyarakat
akan hiburan dalam hal seni
pertunjukan.

252

Globalisasi dan modernisasi
memberi  dampak nyata pada
keberlangsungan hidup  kesenian
badawang. Saat ini, pertunjukan
helaran yang melibatkan badawang
menurun  intensitasnya.  Namun,
meski demikian kesenian badawang
masih diakui keberadaannya karena
masih muncul dalam beberapa acara
hiburan seperti  pernikahan dan
khitanan. Bahkan dalam salah satu
kesempatan pernah diadakan Festival
Seni Badawang oleh Rancaekek
Community, di Dome Sabilulungan,
Kelurahan  Rancaekek  Kencana,
Kecamatan Rancaekek, Kabupaten
Bandung pada hari Sabtu-Minggu
tanggal 7-8 Juli 2018.

Festival Seni Badawang ini
mendapat perhatian dari H. Dadang
M. Nasser selaku pemerintah yang
menjabat sebagai Bupati Bandung
pada saat itu. Pada pidato pembukaan
acara tersebut beliau menuturkan
keinginannya agar seni badawang di

Rancaekek  dapat  berkembang
(balebandung.com).  Dari  kasus
tersebut  dapat  dilihat bahwa

penurunan apresiasi dari masyarakat
Rancaekek  terhadap kesenian
badawang tidak membuat kesenian
ini lantas punah. Hal ini dikarenakan
masih ada upaya dari beberapa
seniman badawang, tokoh
masyarakat di Rancaekek, serta
pemerintah  Kabupaten  Bandung
untuk mempertahankan dan
mengembangkannya.  Selain itu,
bertahannya kesenian badawang
tentu didukung juga oleh sistem
pewarisan yang masih berlanjut
dalam suatu lingkung seni seperti
pada lingkung Seni Tumaritis.

Penelitian
kesenian

dengan topik
badawang sebelumnya



pernah dibuat oleh Hadi Sutrisno
(2011) dengan judul Perkembangan
Kesenian Tradisional Badawang di
Rancaekek  Kabupaten Bandung
Tahun 1961-2000. Penelitian tersebut
membahas tentang perkembangan
kesenian badawang serta pengaruh
era globalisasi terhadap eksistensi
seni badawang di Rancaekek.
Penelitian lain dibuat oleh Reni
Sonia(2012), bahasannya mengenai
topik kesenian badawang yang
terfokus di  wilayah Rancaekek
Kulon, Kabupaten Bandung terkait
simbol dan makna seni badawang
dalam upacara khitanan. Dengan
topik penelitian serupa, penulis akan
mengerucutkan fokus pembahasan
pada sistem pewarisan budaya dalam
proses pelestarian kesenian
badawang. Berdasarkan topik dan
fokus pembahasan tersebut, maka
penulis membuat karya ilmiah ini
dengan judul “Sistem Pewarisan
Kesenian Badawang di Lingkung
Seni Tumaritis Rancaekek Kabupaten
Bandung”

Mencermati hasil pemaparan
tentang ruang lingkup penelitian yang
direncanakan. Dengan demikian,
masalah yang dirumuskan dalam
penelitian ini  mengenai  sistem
pewarisan budaya kesenian
badawang Lingkung Seni Tumaritis
serta faktor apa saja yang
mempengaruhi keberlangsungan
sistem pewarisan kesenian badawang
dalam perkembangannya. Maka dari
itu, penelitian ini bertujuan untuk
menjawab rumusan masalah tersebut.
Secara  teoritis  penelitian ini
diharapkan  dapat = memberikan
wawasan baru mengenai sistem
pewarisan kesenian badawang di
Rancaekek. Selain itu, penelitian ini
diharapkan bermanfaat bagi

Aji, Hedy — Sistem Pewarisan Kesenian Badawang...

253

perkembangan ilmu pengetahuan dan
teknologi  khususnya di bidang
antropologi budaya. Penelitian ini
diharapkan dapat dijadikan motivasi
bagi pelaku seni untuk dapat
mempertahankan serta melestrarikan
seni badawang. Adanya penelitian ini
diharapkan ~ dapat  memberikan
pemahaman  serta  menunjukan
tentang adanya kesenian badawang
sebagai kearifan lokal masyarakat

Rancaekek, terutama  mengenai
sistem pewarisannya.
Metode

Instrumen utama penelitian
adalah  diri  peneliti  sendiri
sebagaimana dalam lazimnya

penelitian kualitatif dalam Lincoln
dan Guba (1985) dikutip dari Mulyadi
(2011). Peneliti memahami serta
mendeskripsikan fenomena sosial-
budaya sesuai dengan sudut pandang
benak orang-orang yang diteliti
(Boeije dikutip dari Setyobudi 2020:
19). Unit analisis kelompok kecil
sanggar bernama Lingkung Seni
Tumaritis di Rancaekek, Kabupaten
Bandung sesuai yang dikemukakan
Patton (dalam Setyobudi 2020:20).
Jenis data dalam penelitian ini
lebih dititik beratkan pada sumber
lisan. Meskipun begitu penggunaan
sumber tertulis dilakukan untuk
membantu  memudahkan analisis
dalam penulisan ini. Dalam penelitian
ini, penulis menggunakan
pengumpulan data dengan
menggunakan teknik studi pustaka
dengan membaca dan mengkaji buku,
artikel serta skripsi. Penelitian ini
mengambil data primer di lapangan
dengan observasi dan wawancara.
Wawancara yang dilakukan adalah
teknik wawancara gabungan antara
wawancara  terstruktur  dengan
wawancara tidak terstruktur.



Jurnal Budaya Etnika Vol. 8 No. 2 Desember 2024

Wawancara ini dilakukan oleh
penulis kepada orang yang langsung
berhubungan  dengan  peristiwa,
pelaku atau saksi dalam suatu
peristiwva pewarisan budaya yang
akan diteliti dalam hal ini mengenai
kesenian Badawang.

HASIL DAN PEMBAHASAN

A. Tinjauan Deskriptif Kesenian
Badawang di Rancaekek

Suatu bentuk seni tradisi pada
umumnya memiliki latar belakang
sejarah. Seperti halnya kesenian
badawang yang  hidup  dan
berkembang pada masyarakat
Rancaekek, Kabupaten Bandung
yang memiliki latar belakang sejarah.
Kesenian badawang telah banyak
dilewati oleh perubahan zaman, baik
pada unsur religi, sosial, maupun
teknologi. Pada unsur religi, kesenian
badawang telah berubah fungsi dari
sarana ritual (sakral) menjadi lebih
cenderung kepada fungsi hiburan
(profan).

Ditemukan dalam keterangan
Kunts (1921:242), bahwasanya di
Tanjungsari, Sumedang disebutkan
adanya suatu kombinasi yang terdiri
dari 12 angklung dan 4 dogdog yang
diadakan pada barongan dan réak.
Selanjutnya bentuk orkes ini juga
pernah diperlihatkan dan
dipertontonkan di Bandung hanya
saja tanpa angklung. Namun, terdapat
instrumen lainnya seperti sebuah
kendang, satu dogdog, satu gong, dua
ketuk dan satu kecrek. Seperti di
Tanjungsari, orkes tersebut antara lain
gunanya untuk mengiringi tari

pantomim dari beberapa kuda kepang,
dan perang antara dua penari dengan
sebuah monster yang seperti hidup,
walaupun tampak primitif. Bentuk
kesenian penyamaran di Tanjungsari
ini merupakan cikal bakal ide kreatif
dari salah seorang seniman yang
mengembangkan kesenian badawang
di Rancaekek vyaitu, Bapak Een
Rachmat.

Bapak Een Racmat merupakan

pendiri Lingkung Seni Tumaritis
sekaligus ~ penggubah  kesenian
badawang. Beliau lahir  di
Tanjungsari, Sumedang pada 28

Februari 1928. Menurut penuturan
Ibu Deudeu? selaku putri dari Pa Een
Rachmat, disebutkan pengalaman
berkesenian  dari  ayahnya di
Rancaekek tidak lepas dari hasil
apresiasi  kesenian di  wilayah
kelahirannya  yaitu  Tanjungsari,
Sumedang. Perlu diketahui bahwa
secara geografis, jarak Rancaekek
dengan Tanjungsari itu berdekatan.
Kedua kecamatan itu memang
berbeda kabupaten, hanya saja tetap
memiliki sosial budaya dan bentuk
kesenian yang  hampir  mirip.
Terutama bentuk-bentuk kesenian
helaran yang berlatar belakang dari
masyarakat pertanian.

Sejak awal pembuatan kesenian
badawang, Pak Een lebih menitik
beratkan fungsi kesenian badawang
sebagai hiburan yang dapat menjadi
tontonan dan  tuntunan  bagi
masyarakat Rancaekek. Sehingga
fungsi seni penyamaran badawang
yang diadopsi dari barongan telah
bergeser dari sakral menjadi profan.

1 Wawancara lbu Deudeu Rochaeti,
Rancaekek Kabupaten Bandung, 06
November 2021

254



Hal ini juga dapat dilihat dari
perubahan bentuk fisik dan kerangka
badawang. Secara fisik, warna dan
tokohnya dibuat menarik dan jauh
dari unsur menyeramkan. Kemudian
kerangkanya dibuat agar lebih
fleksible bergerak sehingga tidak
monoton.

Bertolak pada hal tersebut maka
didirikanlah Lingkung Seni Tumaritis
yang berfokus pada kesenian
badawang di Rancaekek. Pendirian
lingkung seni tersebut dipelopori oleh
Bapak Een Rachmat pada 20 Mei
tahun 1961. Lingkung Seni Tumaritis
dibentuk oleh bapak Een Rachmat
dengan tujuan sebagai wadah bagi
para  seniman  badawang  di
Rancaekek. Awal didirikannya yaitu
di tempat tinggal beliau yang
beralamat di JI. Rancaekek-Majalaya,
No. 310, Kp. Babakanloa,
RTO5/RW03, Desa Rancaekek
Kulon, kecamatan Rancaekek.

Tokoh-tokoh badawang yang
dibuat pada awalnya adalah tokoh-
tokoh pewayangan. Tokoh wayang
yang awalnya diterapkan adalah
panakawan, yang dimaksud adalah
Semar, Cepot, Dawala, Gareng
ditambah dengan Sutiragen. Menurut
penuturan Harry Nurachman, awal
Pak Een Rachmat membuat tokoh
pewayangan pada badawang itu
dibantu oleh Bapak Rumsadi sebagai
juru teknik badawang.?

Sementara  itu, penamaan
Tumaritis sendiri  juga berkaitan
dengan tokoh wayang panakawan.
Nama itu diambil dari sebuah nama
desa atau tempat dalam dunia
pewayangan. Dalam pewayangan,

Aji, Hedy — Sistem Pewarisan Kesenian Badawang...

Tumaritis adalah nama suatu desa
yang digambarkan sangat taat kepada
pemerintah. Tumaritis dipimpin oleh
seorang peminpin yang bijak bernama
Semar Badranaya.

Pada awal mula diciptakan dan
dipertunjukkannya seni badawang di
Rancaekek ternyata dianggap kurang
menarik. Maka dibuatlah inovasi-
inovasi baru seperti penambahan
jumlah tokoh badawang. Sampai
pada sekitar tahun 60-an kesenian
badawang mulai banyak dimainkan
di desa-desa sebagai bagian dari
proses pengenalan kepada masyarakat
di sekitar Rancaekek. Upaya itu
membuat kesenian badawang mulai
bisa diterima oleh masyarakat
Rancaekek karena pada dasarnya
dalam kesenian badawang terdapat
unsur-unsur kesenian yang sudah
dikenal oleh masyarakat Rancaekek
sebelumnya. Sehingga pada tahun 70-
an kesenian badawang sudah mulai
diakui oleh pemerintah sebagai
bagian dari kebudayaan nasional. Hal
ini dibuktikan dengan
dipertunjukkannya kesenian
badawang di istana negara.

Eksistensi  Lingkung  Seni
Tumaritis dalam mempertujukkan
kesenian badawang telah membuat
kesenian badawang dengan tokoh
panakawan semakin dikenal oleh
masyarakat. Hal ini  membuat
permintaan jasa pertunjukan kesenian
badawang  menjadi  meningkat.
Namun, dengan semakin banyaknya
jam terbang, penghargaan,
profesionalitas, dan  banyaknya
personil Lingkung Seni Tumaritis
membuat harga jasa pertunjukannya

2 Wawancara, Harry Nurachman, Rancaekek
Kabupaten Bandung, 26 Agustus 2021

255



Jurnal Budaya Etnika Vol. 8 No. 2 Desember 2024

meningkat. Juga dengan terbatasnya
properti  milik  Lingkung  Seni
Tumaritis  yang  tidak  dapat
disewakan, sehingga banyak
keinginan masyarakat yang ingin
mengadakan pertunjukan badawang
tidak dapat terpenuhi. Fenomena ini
memantik seniman di sekitar wilayah
Lingkung Seni Tumaritis (RW 03,
Babakanloa, Rancaekek  Kulon)
inisiatif belajar membuat badawang
dengan rangka yang khas seperti
badawang Tumaritis meski tidak
secara formal kepada Pak Rumsadi
selaku juru teknik badawang
Tumaritis. Salah satunya yakni seperti
yang dilakukan oleh Bah Dudu
Badrudin.

Setelah Bah Dudu kemudian
dapat membuat badawang, dengan
demikian beliau bergabung dengan
Ibu Dede yang merupakan adiknya
membentuk grup Sinar Pusaka.
Dalam grup Sinar Pusaka, Bah Dudu
berperan  sebagai  juru  teknik
badawang dan pembuat serta perawat
perlengkapan  kesenian  lainnya.
Seperti penuturan putra dari pimpinan
Sinar Pusaka yaitu Kang Ridwan®
yang menyatakan bahwa pada
awalnya grup Sinar Pusaka hanyalah
sekumpulan remaja yang gemar
memainkan musik réak. Kemudian
setelah Bah Dudu melengkapi
peralatan kesenian, maka grupnya
dibentuk secara resmi pada tanggal 22
Maret 1999. Sinar Pusaka beralamat

di Kampung Sukamukti,
RT01/RWO03, Desa Mekargalih,
Jatinangor, Sumedang. Kampung

Sukamukti merupakan wilayah yang
berbatasan langsung dengan wilayah
Kecamatan Rancaekek, sehingga

corak keseniannya masih memiliki
kemiripan. Seiring dengan eksisnya
grup Sinar Pusaka yang juga
menampilkan kesenian badawang
pada setiap pertunjukannya, membuat
banyak remaja tertarik bergabung
sebagai pelaku.

Hingga pada tahun 2017
beberapa pelaku seni di Sinar Pusaka
yang berdomisili di Rancaekek
membuat grup baru dengan nama
Cahaya Medal Panglipur. Grup ini
beralamatkan di Kampung Kaum
Kulon, RT04/RWO05, No0.93, Desa
Bojongloa, Kecamatan Rancaekek.
Inisiator dari terbentuknya grup ini
adalah Kang Anggi selaku pimpinan
dengan merekrut Kang lgit sebagai
juru  teknik  badawang  dan
penanggung-jawab peralatan. Kang
Igit juga menyatakan bahwa dirinya
memiliki  pengalaman belajar di
Lingkung Seni Tumaritis meski tidak
secara resmi®. Beliau memiliki
pengalaman estetis dalam pembuatan
badawang dan perlengkapan lainnya
dikarenakan saat masa Kkecilnya
sering bermain dan melihat proses
perbaikan badawang di Lingkung
Seni  Tumaritis. Kemudian secara
otodidak mencobanya sendiri, hingga
membuahkan hasil karya badawang
yang dipakai di grup Cahaya Medal
Panglipur.

B. Unsur-unsur Estetika
Pertunjukan Badawang

Berdasarkan telaah estetik yang
berkaitan dengan ruang lingkup
pertunjukan badawang, maka
didalamnya akan ditemukan unsur-
unsur estetik yang saling terkait dan

3 Wawancara Ridwan, Jatinangor Kabupaten
Sumedang, 30 Agustus 2021.

256

4 Wawancara, Kang Igit, Rancaekek
Kabupaten Bandung, 06 November 2021.



saling mendukung sebagai satu
kesatuan wujud pertunjukan
badawang. Satu unsur dan unsur
lainnya dalam suatu pertunjukan
tampak begitu menyatu, tentunya hal
ini sesuai dengan fungsi dan perannya
masing-masing (Cahya,2017:36).
Terkait dengan hal tersebut maka
terdapat unsur-unsur estetika dalam
pertunjukan badawang, meliputi:

1. Unsur Rupa

Badawang berbentuk boneka
yang berukuran besar yang dibuat dari
rangka kayu dan rotan yang diberi
pakaian. Topeng atau kepala
Badawang dibuat sesuai dengan
tokoh atau karakter yang dipakai
dalam pertunjukkan. Berat kepala
badawang dapat mencapai 30 Kg
sehingga diperlukan orang Yyang
mempunyai tenaga cukup besar untuk
menjadi pemain Badawang. Bentuk
Badawang dibuat selayaknya bentuk
manusia biasa namun dengan ukuran
yang lebih besar. Pembuatan rangka
Badawang terdiri atas bahan rotan,
kayu, plastik dan besi plat. Rangka
tersebut dibuat sebagai layaknya
badan manusia dari batas pinggang
sampai pundak disatukan dengan
lengan yang terbagi dua disatukan
oleh sendi sikut pada sendi pundak
dengan plastik sedangkan bagian
pinggul berdiri terpisah digabung
pada bagian perut, hal inilah disebut
bagian badawang.

Pembuatan topeng dan wujud
badawang ini mengambil bentuk
wajah wayang. Topeng wajah dalam
badawang memiliki karakter yang
berbeda-beda disesuaikan dengan
perlambangan yang akan
direncanakan. Di sini yang diambil
adalah karakter panakawan.

Aji, Hedy — Sistem Pewarisan Kesenian Badawang...

257

Gambar 3.1.1.
Bentuk kepala badawang dengan tokoh
Semar(kiri), dan Cepot(kanan)
(Foto: Risnandi Aji, 4 September 2020)

Gambar 3.1.2.
Bentuk kepala badawang dengan tokoh
Dawala(kiri), dan Gareng(kanan)
(Foto: Risnandi Aji, 4 September 2020)

Gambar 3.1.3.

Bentuk kepala badawang dengan tokoh
Sutiragen
(Foto: Risnandi Aji, 4 September 2020)

Selain itu, juga terdapat bendi
atau kendaraan semacam kereta
kencana yang dihias untuk diangkut



Jurnal Budaya Etnika Vol. 8 No. 2 Desember 2024

dengan kuda sebagai
kendaraan(biasanya dinaiki budak
karia atau kerabat budak karia dalam
acara khitanan), biasanya terdapat
tiga orang personil yang bertanggung
jawab perihal keamanan dan jalannya
bendi. Semua perlengkapan tersebut
diatas tentunya disesuaikan dengan
kebutuhan dan keadaan pelaksanaan
pagelaran.

v e
i“ .

Gambar 3.1.4.
Bendi milik Lingkung Seni Tumaritis
(Foto: Risnandi Aji, 20 juli 2019)

Kostum atau busananya juga
merupakan aspek rupa yang cukup
penting dalam pertunjukkan
badawang. Busana atau kostum yang
dipakai dalam pertunjukkan seni
badawang dapat minat penonton
untuk menyaksikannya.

2. Unsur Musik(Karawitan)

Pada unsur musik yang
mengiringi pertunjukan badawang
terdiri dari nayaga, waditra(alat

musik), dan sinden atau penyayi.
Apabila diperhatikan dalam
pertunjukan badawang, waditra yang
digunakan biasanya menggunakan
alat-alat musik tradisional yang sudah
dikenal oleh masyarakat Jawa Barat
khususnya Rancaekek. Alat-alat
musik yang biasa dipakai dalam
kesenian badawang diantaranya
dogdog, kendang indung, kulanter,

258

gong, saron, bonang, terompet, dan
kecrek. Untuk pemainnya kurang
lebih terdiri atas 16 orang nayaga
yang masing-masing memegang alat
musiknya. Jumlah nayaga ini tidak
baku, semua disesuaikan dengan
keperluan acara. Kemudian terdapat
juga  seorang  sinden untuk
menyanyikan lagu-lagu.

3. Unsur Gerak(Tari)

Berdasarkan koreografinya,
badawang termasuk tari kelompok.
Dalam hal ini dikarenakan badawang
memadukan ketiga bentuk koreografi
seperti koreografi tari tunggal, tari

berpasangan, dan tari rampak
(Nalan,1996:22). Badawang
dimainkan oleh seseorang yang

berada di dalam tubuh atau rangka
badan badawang. Gerakan badawang
terdiri atas gerak tari dan gerak
improviasi.

4. Unsur Teatrikal

Dalang memiliki peranan yang
penting dalam pertunjukan badawang
yang bersifat teatrikal. Hal ini
dikarenakan  dalam  pementasan
kesenian badawang terdapat alur atau
jalan cerita yang akan dimainkan oleh
seorang dalang. Hal inilah yang
membuat badawang menjadi lebih
hidup dan menjadikannya sebuah ciri
khas badawang di Rancaekek.
Badawang bergerak sesuai dengan
cerita yang dimainkan oleh dalang.
Seorang dalang mesti  pandai
menyajikan sisipan bobodoran yang
segar. Selain itu, pada pertunjukan
badawang juga syarat akan pesan-
pesan moralitas agama dan nilai-nilai
budaya.

C. Struktur
Badawang

Pertunjukan



Struktur penyajian pertunjukan
badawang dapat dibagi kepada tiga
bagian, yakni

1.  Pra-Pertunjukan

Perlu kesiapan yang matang
bagi semua anggota baik itu nayaga,
pemain badawang, dan unsur
pendukung lainnya. Untuk itu perlu
pematangan konsep garap Yyang
dituangkan dalam bentuk latihan
rutin. Latihan tersebut biasanya
merupakan perpaduan terkait konsep
tabuhan instrumen musik sebagai
pengiring, konsep gerak, dan alur
cerita dalam suatu pertunjukan.

Kemudian , sebelum
pertunjukan dimulai biasanya
dilakukan prosesi ngarekés. Ngarekés
dipimpin oleh malim dan diikuti oleh
seluruh personil serta orang yang
dituakan di tempat acara hajat.
Prosesi ini merupakan ranah sakral,
sehingga dijalankan dalam keadaan

khidmat serta dengan prosedur
tertentu.
Setelah do’a selesai

dipanjatkan, maka berakhir pula
prosesi ngarekés yang dilaksanakan
sebelum memulai acara pertunjukan.
Kemudian minyak wewangian yang
menjadi  bagian dalam  sesajen
diambil. Lalu dipakai oleh seluruh
personil pada tangan mereka. Selain
itu, juga dipakai pada instrumen
musik. Seluruh badawang juga tidak
luput dari  memakai  minyak
wewangian ini yang dioleskan pada
bagian kepala badawang.

2.  Pertunjukan

Aji, Hedy — Sistem Pewarisan Kesenian Badawang...

Instrumen dog-dog merupakan
yang paling awal ditabuh diantara
semua musik pengiring. Tilingtit,
tong, dan brung ditabuh saling
bersahutan sehingga menghasilkan
suara khas yang menjadi tanda
dimulai. Apabila dilisankan suaranya
terdengar seperti “tilingtingtit tong
brung tong tiit tong brung” dan
seterusnya. Pada saat ini sinden mulai
menyayikan lagu kembang gadung
dengan potongan awal lirik yang khas
“bismillah  ngawitan manggung”.
Setelah selesai lagu pertama, musik
ritmis tetap berjalan hingga beberapa
saat ritme tilingtit dinaikan menjadi
lebih cepat barulah instrumen lain
mengiringi dengan ramainya.
Lengkingan suara terompet membuat
suasana menjadi lebih bersemangat.

Ketika alunan musik pengiring
mulai konstan, pertunjukan masih
dilaksanakan di tempat dengan
menyajikan beberapa lagu Sunda
buhunan. Saat inilah badawang mulai
ikut menari mengikuti alunan musik.
Kemudian dilakukan atraksi
badawang yang bersifat teatrikal atau
biasa disebut juga demonstrasi®.
Disini peran dalang mulai terlihat
dalam mengisi suara badawang.
Dalang mulai menjalankan cerita
ditambah dengan spontanitas
bobodoran.

> Wawancara, Harry Nurachman, Rancaekek
Kabupaten Bandung, 26 Agustus 2021

259



Jurnal Budaya Etnika Vol. 8 No. 2 Desember 2024

Gambar 3.2.2.
Demonstrasi gulat badawang
(Foto: Risnandi Aji, 20 Juli 2019)

Dalam bentuk pertujukan yang
teatrikal ini disampaikan secara
simbolis nilai-nilai yang mendidik.
Menurut Harry Nurachman®, hal ini
sesuai dengan salah satu tujuan dari
Pak Een Rachmat yang ingin
menjadikan badawang tidak hanya
sebagai tontonan melainkan juga
sebagai tuntunan bagi masyarakat.
Atraksi di awal ini berlangsung tidak

begitu lama, karena harus
melanjutkan arak-arakan. Sampai
pada titik dimana arak-arakan

kembali ke tempat awal dimulainya
pertunjukan, maka  pertunjukan
dilanjutkan dengan menetap di lokasi
awal tersebut. Selanjutnya akan
dilangsungkan  kembali  prosesi
ngarekés dan doa bersama.

Terdapat pola yang berbeda
dalam pertunjukan pada acara
pernikahan. Dalam hal ini tidak
dilakukan arak-arakan dengan rute
yang panjang. Badawang pada acara
pernikahan memiliki fungsi tersendiri
yaitu dalam prosesi mapag calon
pangantén.

Gambar 3.2.4.
Badawang dalam acara hajat pernikahan
(Foto: Risnandi Aji, 20 Juni 2019)

3. Pasca Pertunjukan

Setelah acara pertunjukan selesali,
para personil merapikan seluruh
peralatan. Setelah semua peralatan
diperiksa dan dirapikan, kemudian
semua personil berkumpul di tempat
awal diadakan ngarekés. Selanjutnya
dilaksanakan  berdo’a  bersama
sebagai bentuk rasa syukur atas
kelancaran pertunjukan.

D. Sistem Pewarisan Kesenian
Badawang Lingkung Seni
Tumaritis

Sejatinya budaya diwariskan
melalui proses belajar, bukan bersifat
genetik (Lahpan 2019:34; Setyobudi
2014, 2020a). Proses belajar dalam
pewarisan budaya tidak dapat
dilakukan sendiri atau seorang
individu saja. Proses pewarisan
budaya juga berarti mentransmisikan
budaya dalam satu generasi ke
generasi  berikutnya  (Setyobudi
2020b).

Pewarisan budaya juga
mangalami beberapa proses belajar
budaya, diantaranya,; Proses
internalisasi, yakni manusia sebagai

6 Wawancara, Harry Nurachman, tempat
dan waktu yang sama.

260



mahluk  ciptaan  Tuhan, telah
diberikan  anugrah tertinggi yang
dimiliki gen setiap individu. Potensi
tersebut merupakan ~ kemampuan
mengatur perasaan, hasrat, emosi dan

nafsu dalam setiap kepribadian
individu

(Koentjaraningrat,1990:228).  Pada
pewarisan  kesenian  badawang,

proses internalisasi ini terlihat pada
seniman dengan perasaan memiliki
seni badawang itu sendiri. Setelah itu,
tumbuh juga hasrat untuk dapat
memiliki andil dalam memainkannya.
Sehingga dialami oleh seniman
emosi-emosi  yang  hadir  saat
memainkan sebuah pertunjukan baik
itu suka ataupun duka.

Kemudian secara kelompok,
hadirlah emosional dan rasa memiliki
kepada kelompok itu sendiri. Dalam
hal ini, para seniman badawang
lingkung Seni Tumaritis menjadi
lebih memiliki kebanggaan terhadap
kelompok berkeseniannya. Hal ini
terbukti dengan kesetiaan keluarga
seniman Lingkung Seni Tumaritis.

Bahkan menurunkan kecintannya
terhadap kesenian badawang
khususnya di  Lingkung  Seni

Tumaritis kepada anak cucu mereka.

Proses sosialisasi, yakni proses
belajar kebudayaan dalam hubungan
dengan sistem sosial. Dalam proses
ini seorang individu dari masa anak-
anak hingga masa tuanya belajar pola-
pola tindakan dalam interaksi dengan
segala macam individu sekelilingnya.
Pada pewarisan kesenian badawang,
proses sosialisasi ini dapat dilihat
pada setiap peranan di Lingkung Seni
Tumaritis. Dalam hal ini, setiap
individu saling memahami dan
mempelajari pola tindakan. Pada awal
pembentukan Lingkung Seni

Aji, Hedy — Sistem Pewarisan Kesenian Badawang...

261

Tumaritis, sudah tentu titik awal
peranan atau role itu ada pada sosok
Pak Een Rachmat dengan semua ide
dan tindakannya. Kemudian individu
lainnya mempelajari pola tindakan
dari Pak Een melalui apa yang
disampaikannya atau yang
diperbuatnya. Proses sosialisasi terus
berjalan dari individu kepada individu
yang baru, dengan sauatu peranan ke
peranan lainnya.

Proses enkulturasi, proses
individu dalam menyikapi,
mempelajari  dan  menyesuaikan

kemampuan berfikir serta sikapnya
dengan sistem, norma-norma dan

aturan  yang  disusun  dalam
kebudayaannya. Pada pewarisan
kesenian badawang, proses

enkulturasi dapat dilihat dari setiap
pembiasaan seniman dalam latihan.

Para pemain  musik  berlatih
sedemikian rupa untuk dapat
memainkan beberapa lagu untuk
mengiringi tarian badawang.

Begitupun pemain badawang yang
dalam proses Dberlatihnya dapat
menyesuaikan dengan suara dalang.
Sehingga Semua elemen terbiasa
dengan pola kegiatan atau penerapan
konsep pertunjukan tertentu.

Berdasarkan proses pewarisan
kesenian badawang yang terjadi di
Lingkung Seni Tumaritis, maka dapat
dilihat mengenai model sistem
pewarisannya. Hal tersebut baik
dalam anggota keluarga maupun di
luar anggota keluarga. Dalam hal ini
terdapat konsep pewarisan budaya
yang dikemukakan oleh Cavalli-
Sforza dan Feldman(1981) yang
dibagi menjadi tiga model:

1. Transmisi Vertikal



Jurnal Budaya Etnika Vol. 8 No. 2 Desember 2024

Struktur kepengurusan
Lingkung Seni Tumaritis secara resmi
baru dialami oleh tiga generasi.
Dalam kepengurusannya sangat erat
dengan hubungan keluarga. Pada
proses pewarisannya, Pak Een
Rachmat telah membangun kesadaran
kepada putra-putrinya mengenai rasa
memiliki dan melestarikan kesenian
badawang khususnya pada Lingkung
Seni Tumaritis. Sehingga saat ini
putra-putrinya melanjutkan
kepengurusannya.

Tidak hanya pada struktur
kepengurusan, proses  regenerasi
dalam pelaku kesenian badawang
juga dilakukan dalam keluarga
masing-masing anggota Tumaritis.
Mereka memperkenalkan kepada
anak-anaknya kesenian badawang,
sehingga tidak terlalu sulit untuk
menumbuhkan kecintaan terhadap
seni badawang dari generasi muda
khususnya yang berasal dari keluarga
seniman badawang.

2. Transmisi Horizontal

Perlu ditekankan bahwasanya
pewarisan kesenian badawang yang
terjadi diluar anggota keluarga atau
kelompok Tumaritis terjadi dengan
adanya juru teknik yang mempelajari
konsep kerangka badawang khas
Tumaritis. Seperti halnya yang terjadi
disekitar wilayah Lingkung Seni
Tumaritis. Seperti halnya dilakukan
oleh Bah Dudu Badrudin yang

mempelajari konsep  kerangka
badawang Tumaritis dengan
menyaksikan  proses  pembuatan,

perbaikan kerangka, atau apresiasi
seni badawang saat pertunjukannya
berlangsung. Namun proses belajar

Bah Dudu dilanjutkan  secara
otodidak, sehingga memiliki keahlian
sebagai juru teknik badawang.
Kemudian Bah Dudu mendirikan
grup Sinar Pusaka bersama dengan
adiknya Ibu Dede di di Kampung
Sukamukti, RT01/RWO03, Desa
Mekargalih, Jatinangor, Sumedang.

3. Transmisi Diagonal

Adapun transmisi ini terjadi
dengan adanya juru teknik dari luar
anggota Tumaritis yang mempelajari
keahlian pembuatan kerangka dan
badawang panakawan secara
keseluruhan di periode generasi
kedua ini. Juru teknik tersebut yaitu
Kang lgit yang kini menjadi juru
teknik di grup Cahaya Medal
Panglipur sejak awal didirikan grup
tersebut. Cahaya Medal Panglipur
didirikan pada tanggal 17 Januari

2017. Grup ini beralamatkan di
Kampung Kaum Kulon,
RT04/RWO05, No.93, Desa
Bojongloa,Kecamatan ~ Rancaekek.

Inisiator dari terbentuknya grup ini
adalah Kang Anggi selaku pimpinan
dengan merekrut Kang lgit sebagai
juru  teknik  badawang  dan
penanggungjawab peralatan. Kang
Igit juga menyatakan bahwa dirinya
memiliki pengalaman belajar di
Lingkung Seni Tumaritis meski tidak
secara resmi’.

E. Faktor Pendukung dan
Penghambat dalam
Pewarisan Seni Badawang

Motivasi menjadi hal penting
dalam keberlangsungan pewarisan
kesenian badawang. Hal ini masih
dipertahankan oleh keluarga pemilik

7 Wawancara, Kang Igit, Rancaekek
Kabupaten Bandung, 06 November 2021.

262



Lingkung Seni Tumaritis.  Selain
adanya motivasi dari  pemilik
kesenian  badawang, pendukung

lainnya juga hadir dalam internal
kelompok berupa adanya tujuan yang
harus dicapai bersama. Tujuan dalam
berkelompok tentunya dapat menjadi
pemersatu  dan  menjadi  suatu
pendukung dalam mempertahankan
kelompok.

Pewarisan kesenian Badawang
tidak dapat dilepaskan dari yang
namanya masalah. Salah satu
penyebab proses pewarisan yang
tidak berjalan dengan baik adalah
karena generasi muda kurang tertarik
untuk melanjutkan upaya
pengembangan kesenian Badawang.
Selain hambatan dari kesadaran
generasi muda terhadap pewarisan
seni badawang, pendanaan juga
merupakan hal penting yang apabila
pengelolaannya kurang baik maka
akan menyebabkan pewarisan
terhambat.

Hambatan lainnya berasal dari
faktor seniman itu sendiri. Berkaitan
dengan faktor penghambat yang
berasal dari dalam yang disebabkan
oleh manusia atau pelaku seni, maka
hal ini tidak dapat terlepas dari tingkat
pendidikan yang akan mempengaruhi
pola pikir dan Kkreativitas mereka
dalam menghadapi berbagai
tantangan  dalam  perkembangan
kesenian Badawang.

Adapun faktor eksternal dari
apresiasi masyarakat  terutama
generasi muda terhadap kesenian
Badawang di Rancaekek sangat
kurang sekali. Hal ini dikarenakan
kuatnya pengaruh kesenian modern di
masyarakat.  Pengaruh  eksternal
lainnya dapat dilihat dari dampak arus

Aji, Hedy — Sistem Pewarisan Kesenian Badawang...

263

globalisasi yang kian pesat sehingga

menyebabkan minat  masyarakat
terhadap kesenian tradisional
menurun.
SIMPULAN

Sistem  pewarisan  dalam

kesenian Badawang Lingkung Seni
Tumaritis dilakukan melalui model

sistem pewarisan transmisi
vertikal(dalam anggota  keluarga
Lingkung Seni Tumaritis),
horizontal(dalam anggota seniman
grup Sinar Pusaka) dan
diagonal(dalam anggota seniman
grup Cahaya Medal Panglipur)

dengan melalui proses internalisasi,
enkulturasi dan sosialisasi yang
dilaksanakan terus menerus hingga
saat ini.

Proses pewarisan kesenian
badawang Lingkung Seni Tumaritis
tidak seutuhnya berjalan lancar, ada
kendala yang selalu  menjadi
tantangan. Kendala tersebut antara
lain; kesadaran masyarakat dan
generasi muda yang lemah dalam
melestarikan dan  mengusahakan
pewarisan kesenian badawang, arus
globalisasi yang tidak berpihak pada
seni tradisi sehingga menggerus
minat masyarakat terhadap
kebudayaan daerah, faktor
kurangnya  kreativitas  seniman.
Meskipun demikian, kesenian
badawang Lingkung Seni Tumaritis
masih tetap dilestarikan oleh para
penerus kesenian tersebut hingga saat

dan

ini. Dengan demikian, Kkesenian
badawang Lingkung Seni Tumaritis
tetap bertahan  karena  proses

pewarisan masih berjalan.



Jurnal Budaya Etnika Vol. 8 No. 2 Desember 2024

DAFTAR PUSTAKA

Balebandung.com. (2018, 2 Juli).
Rancaekek Community Gelar
Festival Badawang. Diakses
pada 20 Maret 2020 dari
https://www.balebandung.com/
rancaekek-community-gelar-
festival-Badawang

Balebandung.com. (2018, 7 Juli).
Bupati Ingin Seni Badawang
Rancaekek Makin Berkembang
dengan Inovasinya. Diakses
pada 20 Maret 2020 dari
https://www.balebandung.com/
bupati-ingin-seni-Badawang-
rancaekek-makin-berkembang-
dengan-inovasinya/

Cahya. 2017. Tiga Maestro Dalang
Wayang Golek: Proses Kreatif,

Idealisme, dan Gaya
Pertunjukan. Bandung: Sunan
Ambu Press.

Coolsma, Sierk. 1884. Soendaneesch-
Hollandsch Woordenboek.
Leiden: A. W. Sijtkoft
Maatschappij.

Koentjaraningrat. 1990. Pengantar
lImu Antropologi. Jakarta: PT
Rineka Cipta.

Kunst dan R. T. Wiranatakoesoema.
1921. Een en ander over
Soendaneesche muziek.
Djawa (1), 242.

Kurnia, Ganjar. 2003. Deskripsi
Kesenian Jawa Barat.
Bandung: Dinas Kebudayaan &
Pariwisata Jawa Barat.

Lahpan, Neneng Yanti K. 2019.
Enkulturasi, Inovasi, dan
Aktivisme Seni: Pewarisan Seni

Tradisi di Jawa Barat.
Bandung: Sunan Ambu Press.

L. L. Cavalli-Sforza dan M.W.
Feldman. 1981. Cultural
Transmission and Evolution:
A Quantitative Approach.
Pricenton: Pricenton Univ.
Press

Mulyadi, Mohammad. 2011.
Penelitian  Kuantitatif Dan
Kualitatif ~ Serta  Pemikiran
Dasar Menggabungkannya.
Jurnal Studi Komunikasi Dan
Media Vol.15 No.1: 131-132.

Nalan, Arthur S. 1996. Aspek
Manusia dalam Seni
Pertunjukan. Bandung:
STSI Press.

, 2014. Wayang

Golek teater Rakyat yang
Dinamis dan Merakyat.
Bandung: Sunan Ambu
Press

Nuryani, Pupun. 2012. Model
Pembelajaran Berlatar Budaya
Lokal Untuk Meningkatkan
Interaksi Pedagogis Tutor dan
Siswa: Penelitian
Pengembangan pada
Pendidikan Anak Usia Dini
Nonformal di Kota Bandung

[Disertasi]. Bandung(ID):
Universitas Pendidikan
Indonesia.

Panitia Kamus Lembaga Basa &
Sastra Sunda. 1981. Kamus
Umum Basa Sunda. Bandung:
Tarate.

Pigeaud, Th. 1938.
Volksvertoningen.
Terjemahan oleh
Muhammad Husodo

Javaanse


https://www.balebandung.com/rancaekek-community-gelar-festival-Badawang
https://www.balebandung.com/rancaekek-community-gelar-festival-Badawang
https://www.balebandung.com/rancaekek-community-gelar-festival-Badawang
https://www.balebandung.com/bupati-ingin-seni-badawang-rancaekek-makin-berkembang-dengan-inovasinya/
https://www.balebandung.com/bupati-ingin-seni-badawang-rancaekek-makin-berkembang-dengan-inovasinya/
https://www.balebandung.com/bupati-ingin-seni-badawang-rancaekek-makin-berkembang-dengan-inovasinya/
https://www.balebandung.com/bupati-ingin-seni-badawang-rancaekek-makin-berkembang-dengan-inovasinya/

Pringgokusumao. Solo:

Rekso Pustoko

Pusat Penelitian Sejarah dan Budaya.
1981. Sejarah Daerah Jawa
Barat. Jakarta: Departemen

Pendidikan dan
Kebudayaan.

Pusat Studi Sunda. 2013. Seri
Sundalana 12: Memelihara
Sunda(Bahasa, Seni, dan
Sastra). Bandung: Pustaka
Jaya.

Ritter, W. L. 1855. Java: Tooneelen
Uit Het Leven,
Karakterschetsen en
Kleederdragten van Java'’s
Bewoners. Leyden: A. W.
Sythoff.

Setyobudi, 1., (2020a). Metode

Penelitian Budaya (Desain
Penelitian dan Tiga Model

Kualitatif: Grounded
Theory, Life History,
Narrative Personal).

Bandung: Sunan Ambu.

Setyobudi, 1., (2020b). Komodifikasi
Revitalisasi ~ Tradisi  di
Cihideung, Kabupaten
Bandung Barat: Analisis
Produksi-Diri  Masyarakat.
Disertasi Program  Studi
Doktor Antropologi Pasca
Sarjana FISIP. Bandung:
Universitas Padjadjaran.

Setyobudi, 1., (2014). Dongeng Anak-
anak sebagai Media
Enkulturasi Alternatif:
Sebuah Basis Pembangunan
Mental Karakter Budaya dan

Peradaban Bangsa.
Prosiding Seminar Nasional
Hasil-hasil Penelitian

Aji, Hedy — Sistem Pewarisan Kesenian Badawang...

265

Pergulatan Wacana dalam

Pengembangan Musik
Tradisi di Era Globalisasi.
Bandung: Sunan  Ambu
Press.

Sugiyono. 2014. Metode Penelitian
Pendidikan Pendekatan
Kuantitatif, Kualitatif dan
R&D. Bandung: Alfabeta.

Sumarsono, Tatang. 1996. Maher
Basa Sunda. Bandung: CV
Geger Sunten.

Sutrisno, Hadi. 2011. Perkembangan
Kesenian Tradisional
Badawang di Rancaekek
Kabupaten Bandung Tahun
1961-2000 [Skripsi].
Bandung(ID):  Universitas
Pendidikan Indonesia.

Sonia, Reni. 2012. Simbol dan Makna
Seni Badawang Dalam
Upacara Khitanan di Desa
Rancaekek Kulon Kabupaten
Bandung [Skripsi].
Bandung(ID): Universitas
Pendidikan Indonesia.



Jurnal Budaya Etnika Vol. 8 No. 2 Desember 2024

266



