
185 

 

RELIGIOMAGIS TUJUH PUSAKA INTI  

KERAJAAN SUMEDANG LARANG 
 

RELIGIOUS MAGIC OF THE SEVEN KEY HEIRLOOMS OF SUMEDANG LARANG 

KINGDOM 

 

Anindyta Fitriyani1, Nadiva Putri Agustina2 

anindyta@upi.edu  

Program Studi Pendidikan IPS Fakultas Pendidikan Ilmu Pengetahuan Sosial 

Universitas Pendidikan Indonesia 

 

Artikel diterima: 12 Maret 2024 | Artikel direvisi: 1 Mei 2024 | Artikel disetujui: 7 Oktober 2024 

 

 

ABSTRAK 

Kerajaan Sumedang Larang merupakan kerajaan bercorak Islam di Jawa Barat yang 

berdiri sekitar abad ke-8 masehi. Kerajaan ini meninggalkan benda-benda pusaka yang sampai 

saat ini masih dapat disaksikan masyarakat. Kerajaan Sumedang Larang memiliki 7 pusaka 

inti yang dijaga kelestariannya melalui upaya kolektif masyarakat melalui ritual Ngumbah 

Pusaka dan juga melalui edukasi historis. Penelitian ini bertujuan untuk memahami unsur 

religiomagis yang terkandung dalam 7 pusaka inti Kerajaan Sumedang Larang. Penelitian ini 

bersifat deskriptif kualitatif dengan teknik pengumpulan data berupa wawancara, observasi, 

dan studi literatur. Teknik analisis data yang digunakan adalah reduksi data, penyajian data, 

dan penarikan kesimpulan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa unsur religiomagis pada 7 

pusaka inti terletak pada kepercayaan masyarakat Kerajaan Sumedang Larang dalam proses 

pembuatan benda-benda pusaka yang bercampur dengan unsur spiritualitas pembuatnya 

seperti pemberian ritus-ritus, doa-doa atau melakukan puasa, sehingga mengonstruksi persepsi 

kesakralan dan kekeramatan terhadap 7 pusaka inti Kerajaan Sumedang Larang.  

 

Kata kunci: religiomagis, Kerajaan Sumedang Larang, tujuh pusaka inti 

 

 

ABSTRACT 

The Sumedang Larang Kingdom was a kingdom in West Java. The kingdom has 

bequeathed heirlooms that are still observable in the present time. The objective of this study 

is to comprehend the magical and religious aspects present in the 7 fundamental artifacts of 

the Sumedang Larang Kingdom. This study employs a descriptive and qualitative research 

approach, utilizing data collection methods such as interviews, observation, and literature 

review. The employed data analysis technique encompasses data reduction, data display, and 

conclusion formulation. The study's findings indicate that the magical and religious aspects 

of the 7 key heirlooms are rooted in the beliefs of the people of the Sumedang Larang Kingdom. 

These elements are intertwined with the spiritual aspects of the creators, which involve 

performing rituals, offering prayers, and observing fasting. This arrangement evokes a sense 

of the sacred and divine nature of the 7 fundamental relics of the Sumedang Larang Kingdom. 

 

Key words: Religious-Magic, Seven Key Heirlooms, Sumedang Larang Kingdom 
 

 

 

 

mailto:anindyta@upi.edu


Jurnal Budaya Etnika Vol. 8 No. 2 Desember 2024 

186 
 

PENDAHULUAN 

Budaya merupakan bagian yang 

krusial dalam masyarakat. Peningkatan 

ketergantungan pada sistem simbol 

signifikan (bahasa, seni, mitos, ritual) untuk 

orientasi, komunikasi, dan kendali diri 

diciptakan untuk lingkungan baru manusia 

yang kemudian membuat manusia 

memaknainya, mengembangkan etos atas 

dunianya, dan sebagai panduan hidupnya 

maupun suatu cara manusia dapat 

menjalaninya (Geertz, 1973; Setyobudi 

2001). Pemahaman akan budaya yang 

hidup di tengah masyarakat menjadi salah 

satu kunci keberhasilan dalam upaya 

menelusuri bagaimana sebuah kelompok 

masyarakat mampu menjaga keseimbangan 

dan menciptakan harmoni yang diharapkan 

dapat menyajikan perspektif serta menjadi 

sumber pembelajaran bagi masyarakat. 

Menurut ilmu antropologi, kebudayaan 

adalah keseluruhan sistem gagasan, 

tindakan, dan hasil karya manusia dalam 

rangka kehidupan masyarakat yang 

dijadikan milik diri manusia dengan belajar 

dan isi pokok kebudayaan di antaranya, 

bahasa, sistem teknologi, sistem mata 

pencaharian, organisasi sosial, sistem 

pengetahuan, sistem religi, dan kesenian 

(Koentjaraningrat, 1985).   

Promosi dan menjaga warisan budaya 

dunia beserta warisan alam dunia termasuk 

ke dalam tujuan ke sebelas (Kota dan 

Komunitas Berkelanjutan) dalam 

Sustainable Development Goals (SDGs) 

yang diharapkan dapat terealisasi pada 

tahun 2030. Memandang dari lensa global, 

budaya memiliki peran yang signifikan 

dalam mewujudkan SDGs. Elemen-elemen 

budaya berkaitan dengan pencapaian 17 

SDGs dan 79% dari target SDGs, lebih 

daripada itu, terdapat banyak nilai apabila 

menghubungkan warisan budaya dengan 

beberapa tujuan dan target SDGs lainnya 

dikarenakan budaya dan warisan atau 

lanskap budaya terkait secara integral 

dengan perubahan iklim, permasalahan 

energi, urbanisasi, kesehatan, dan 

pengentasan kemiskinan (Hosagrahar et al., 

2016; Zheng et al., 2021). 

Sejak awal peradaban manusia, 

legenda atau mitos yang merupakan bagian 

dari suatu budaya manusia yang pertama 

kali hadir sebagai salah satu titik tolak 

terjadinya revolusi kognitif dan fiksi 

memiliki peran penting serta 

memungkinkan manusia untuk tidak hanya 

sekadar membayangkan atau berimajinasi 

akan hal-hal yang abstrak, melainkan 

melaksanakan aksi secara kolektif dan 

keyakinan kolektif terhadap suatu fiksi ini 

menjadi salah satu mekanisme bertahan 

hidup karena dengan cara tersebut manusia 

dapat berkooperasi secara efektif dalam 

skala yang lebih luas (Harari, 2015). 

Indonesia sebagai negara yang kaya akan 

keberagaman budaya membuat negara ini 

memiliki banyak sekali keunikan dari segi 

budaya yang tidak hanya terbatas pada 

objek kasat mata atau aspek materi 

melainkan pada kepercayaan atau aspek 

non-materil, seperti kearifan lokal, ritual 

adat, upacara adat, dan lain sebagainya.  

Keberagaman budaya ini 

menciptakan eksotisme di tengah 

lingkungan adat masyarakat di Indonesia 

(Setyobudi 2019). Sehingga, budaya 

Indonesia banyak memikat masyarakat 

mancanegara yang berkunjung ke 

Indonesia atau bahkan menjadi tujuan 

utama perjalanan mereka. Terdapat 

berbagai macam tradisi di Indonesia yang 

bercampur dengan unsur magis. Tidak 

jarang unsur magis ini justru menjadi daya 

tarik bagi masyarakat luas karena unsur 

magis ini lahir dari sejarah panjang nenek 

moyang yang diwariskan secara turun-

temurun yang pada akhirnya memberikan 

kesan kekhasan dan kesakralan. Mochtar 

Lubis dalam Manusia Indonesia 

mengemukakan bahwa salah satu ciri 

manusia Indonesia adalah percaya pada 

takhayul dan dulu atau sekarang 

masyarakat Indonesia percaya bahwa batu, 

gunung, pantai, sungai, danau, karang, 

pohon, patung, bangunan, keris, pisau, itu 

punya kekuatan gaib, keramat, dan manusia 

harus mengatur hubungan khusus dengan 

ini semua dan kepercayaannya terhadap 

tahayul atau simbol-simbol dan semboyan 



A. Fitriyani, N.P. Agustina – Religiomagis Tujuh Pusaka Inti Kerajaan Sumedang Larang 

187 
 

sudah hidup di Indonesia Indonesia masih 

berbentuk kerajaan-kerajaan (Lubis, 2013). 

Tan Malaka pun dalam Madilog membahas 

terkait logika mistika atau logika yang 

berdasarkan rohani yang pada intinya 

adalah cara berpikir irasional di mana 

dalam cara berpikir demikian terdapat 

anggapan bahwa segala sesuatu terjadi 

karena pengaruh dan kerja roh-roh, bukan 

karena daya-daya alamiah dalam hubungan 

sebab-akibat (kausalitas) dan logika mistika 

ini hidup di tengah masyarakat Indonesia 

jauh sebelum masa penjajahan kolonial 

(Malaka, 2010; Tjaya, 2019). Religiomagis 

berhubungan dengan pandangan hidup 

alam pikiran bangsa atau masyarakat 

Indonesia, ciri ini memperlihatkan bahwa 

bangsa Indonesia sebagai suatu 

keseluruhan, percaya kepada adanya dunia 

gaib, yang mengatasi kekuatan manusia, 

dunia gaib itu mempengaruhi bahkan 

menentukan nasib manusia dan corak 

religiomagis terlihat dengan jelas sekali 

pada upacara-upacara adat dimana 

lazimnya diadakan sesajian-sesajian yang 

ditujukan kepada roh-roh leluhur yang 

ingin diminta restunya serta bantuannya 

(Nugroho, 2016). 

 Salah satu unsur religiomagis hidup 

pada masyarakat Kerajaan Sumedang 

Larang, di Kabupaten Sumedang. 

Kabupaten Sumedang merupakan 

kabupaten yang berada di Provinsi Jawa 

Barat. Pada abad ke-8 masehi, berdiri 

kerajaan bercorak Islam bernama 

Sumedang Larang. Kerajaan ini didirikan 

oleh Prabu Tajimalela. Kerajaan ini 

memberikan pengaruh yang kuat di 

kalangan masyarakat Sunda khususnya 

dalam proses penyebaran agama Islam. 

Setelah Kerajaan Padjajaran runtuh pada 

tahun 1579 masehi, Kerajaan Sumedang 

Larang menjadi penerus kerajaan Pajajaran 

yang ditandai dengan penyerahan Pusaka 

Pajajaran, yaitu berupa mahkota Binokasih 

Sanghyang Pake kepada Prabu Geusan 

Ulun yang merupakan raja Kerajaan 

Sumedang Larang pada masa itu. Eksistensi 

kerajaan ini dapat dilihat dari benda-benda 

peninggalannya. Terdapat tujuh benda 

pusaka inti Kerajaan Sumedang Larang saat 

ini, di antaranya sebilah pedang bernama Ki 

Mastak milik Prabu Tajimalela, sebilah 

keris bernama Ki Dukun milik Prabu Gajah 

Agung, keris Panunggul Naga milik Prabu 

Geusan Ulun, keris Nagasasra pertama 

milik Panembahan Sumedang, dan keris 

Nagasastra kedua milik Pangeran Kornel, 

dan Duhung atau badik Curuk Aul milik 

Jaya Perkasa. Setiap tahunnya, diadakan 

ritual pencucian benda-benda pusaka yang 

disebut dengan upacara ritual Ngumbah 

Pusaka. Ngumbah dalam bahasa Sunda 

berarti mencuci. Ritual ini dilakukan secara 

turun-temurun setiap tahun sebagai wujud 

dalam mengawetkan benda-benda cagar 

budaya, sekaligus juga mengingatkan 

kembali nilai-nilai sejarah dan budaya para 

leluhur zaman Kerajaan Sumedang Larang 

dan ritual Ngumbah Pusaka ini 

dilaksanakan pada tanggal 1 bulan Maulud 

(Mochamad et al., 2021). Pelaksanaan 

ritual ini diselenggarakan dengan nuansa 

kesakralan dan penghormatan kepada roh 

nenek moyang yang kental yang tercermin 

dari benda-benda yang perlu dipersiapkan 

sebelum ritual berlangsung hingga pada 

proses inti pencucian tujuh benda pusaka 

inti Kerajaan Sumedang Larang. 

Berdasarkan pemaparan sebelumnya, 

penulis ingin menelusuri sejarah, unsur 

religiomagis, serta makna filosofis ketujuh 

benda pusaka termasuk pandangan 

masyarakat yang berpartisipasi dalam 

pelestarian tujuh benda pusaka Kerajaan 

Sumedang Larang melalui ritual budaya 

yang melibatkan partisipasi masyarakat 

sebagai upaya untuk melestarikan budaya 

Kerajaan Sumedang Larang di era 

kontemporer.  

 Terdapat beberapa pertanyaan yang 

akan digali dalam penelitian ini, seperti 

bagaimana sejarah tujuh benda pusaka inti 

Kerajaan Sumedang Larang? Apa saja 

unsur religiomagis yang ada pada upaya 

pelestarian tujuh benda pusaka inti 

Kerajaan Sumedang Larang? Tujuan dari 

penelitian ini adalah memahami sejarah 

dari tujuh benda pusaka inti Kerajaan 

Sumedang Larang dan menganalisis unsur-



Jurnal Budaya Etnika Vol. 8 No. 2 Desember 2024 

188 
 

unsur religiomagis dalam upaya pelestarian 

tujuh benda pusaka inti Kerajaan 

Sumedang Larang. Penelitian ini 

diharapkan dapat membantu masyarakat 

lebih mengenal benda-benda peninggalan 

Kerajaan Sumedang Larang serta mampu 

mengindra keunikan dan keberagaman 

budaya Indonesia sebagai sarana 

menumbuhkan rasa toleransi di tengah 

kondisi negara Indonesia yang majemuk. 

Religiomagis pada tujuh benda pusaka inti 

adalah wujud dari kekayaan budaya 

Indonesia dan merupakan bagian dari 

masyarakat Kerajaan Sumedang Larang 

sejak lama. Oleh karena itu, mengungkap 

unsur-unsur magis-religi adalah upaya 

penulis untuk menegaskan bahwa ada 

banyak budaya Indonesia yang menarik 

untuk dikaji melalui perspektif edukasi 

sebagai upaya untuk melanggengkan 

budaya Indonesia, agar supaya tetap hidup 

bertahan dalam peradaban. Selain itu, 

penulis berupaya memotret kekhasan 

budaya Indonesia yang memiliki berbagai 

macam budaya termasuk sistem 

kepercayaan yang sangat layak untuk 

dikaji.  

Metode 

Boeije mengemukakan penelitian 

kualitatif sangat tepat untuk memahami dan 

melakukan deskripsi mendalam secara detil 

atas gejala fenomena sosial-budaya 

sebagaimana termuat dalam benak orang-

orang (Setyobudi 2020: 19). Oleh karena 

itu, penelitian ini berupaya memperoleh 

persepsi, pandangan, motivasi, dan 

tindakan secara holistik, dan dengan cara 

deskripsi dalam bentuk kata-kata dan 

bahasa, pada suatu konteks khusus yang 

alamiah dan dengan memanfaatkan 

berbagai metode ilmiah (Moleong, 2007; 

Setyobudi 2001, 2013). Teknik 

pengumpulan data yang digunakan`adalah 

berupa wawancara, observasi, dan studi 

literatur. Penelitian ini dilakukan di 

Keraton Sumedang Larang yang bertempat 

di Komplek Gedung, Jalan Prabu Geusan 

Ulun Gang Srimanganti No.40, Regol 

Wetan, Kecamatan Sumedang Selatan, 

Kabupaten Sumedang, Jawa Barat dan 

Museum Prabu Geusan Ulun yang 

bertempat di Jalan Prabu Geusan Ulun 

No.408, Regol Wetan, Kecamatan 

Sumedang Selatan, Kabupaten Sumedang.  

Rentang waktu pelaksanaan 

penelitian semenjak tanggal 12 Agustus 

2023 dari pukul 08.00 – 14.00 WIB. 

Kegiatan pertama yang dilakukan adalah 

observasi dengan cara mengamati secara 

langsung benda-benda pusaka yang 

tersimpan di dalam Gedung Pusaka 

kompleks museum selama kurang lebih 

lima belas menit. Setelah itu dilanjutkan 

dengan sesi wawancara dengan Mahapatih 

Lily Djamhur Soemawilaga putra dari Raja 

Karaton Sumedang Larang, Paduka Yang 

Mulia Sri Radya HRI Lukman 

Soemadisoeria di Keraton Kerajaan 

Sumedang Larang. Lalu, dilakukan kembali 

wawancara singkat dengan pemandu 

museum yang ikut serta dalam menjaga 

tujuh pusaka inti Kerajaan Sumedang 

Larang, yaitu Bapak Abdul Sukur untuk 

menambah informasi yang telah 

disampaikan oleh informan sebelumnya. 

Wawancara dilakukan dengan memberi 

beberapa pertanyaan terkait data yang 

diperlukan, misalnya seperti sejarah tujuh 

pusaka inti, unsur religiomagis, dan 

pandangan terkait sinkretisme budaya. 

Adapun metode tambahan, yaitu studi 

literatur untuk memperkuat data yang telah 

diperoleh. Metode ini dilakukan dengan 

mencari dan memperoleh data melalui 

sumber tertulis seperti jurnal ilmiah yang 

berkaitan dengan ritual, budaya, pusaka, 

kearifan lokal, dan teori sosial.  

 Teknik analisis data yang dilakukan 

adalah sebagai berikut: 1) Reduksi data 

dilakukan dengan memilih, menyeleksi, 

dan meringkas hasil pengumpulan data 

terkait sejarah tujuh pusaka inti Kerajaan 

Sumedang Larang dan unsur religiomagis 

pada tujuh pusaka inti Kerajaan Sumedang 

Larang; 2) Penyajian data yang digunakan, 

yaitu bentuk naratif, berupa sekumpulan 

informasi yang tersusun secara sistematis 

dan mudah dipahami, dan 3) Penarikan 

kesimpulan berdasarkan analisis data yang 



A. Fitriyani, N.P. Agustina – Religiomagis Tujuh Pusaka Inti Kerajaan Sumedang Larang 

189 
 

berasal dari catatan lapangan dan observasi 

yang telah dilakukan oleh peneliti. Artinya, 

penarikan kesimpulan dilakukan setelah 

kegiatan analisis data berlangsung. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

A. Kerajaan Sumedang Larang 

Kerjaaan Sumedang Larang 

merupakan kerajaan yang berada di 

wilayah Sumedang, Jawa Barat. Kerajaan 

ini didirikan oleh Prabu Tajimalela pada 

tahun 721 masehi. Kata Sumedang berasal 

dari kalimat Insun Medal Insun Medangan 

yang berarti Aku Lahir, Aku Menerangi, 

dengan kata lain, Sumedang berarti saya 

lahir untuk memberikan penerangan. 

Sedangkan, Larang berarti sesuatu yang 

tidak ada bandingannya, mahal, sesuatu 

yang luar biasa. Salah satu momen 

terpenting bagi kerajaan ini adalah 

penyerahan Mahkota Binokasih Sanghyang 

Pake dari Kerajaan Pajajaran kepada 

Pangeran Angkawijaya yang bergelar 

Prabu Geusan Ulun yang berarti raja tempat 

untuk diabdi, di Keraton Kutamaya 

Sumedang Larang pada tanggal 22 April 

tahun 1578. Penyerahan Mahkota 

Binokasih Sanghyang Pake merupakan 

simbol legitimasi kekuasaan tertinggi 

kerajaan sunda. Maka dari itu, tanggal 22 

April diperingati sebagai hari jadi Kota 

Sumedang. Saat ini, eksistensi kerajaan 

Sumedang Larang masih tetap hidup 

khususnya di kompleks Keraton Sumedang 

Larang yang menjadi salah satu titik sentral 

pelestarian kebudayaan Sunda. 

Peninggalan-peninggalan dari kerajaan ini 

masih dapat disaksikan di kompleks 

keraton. Terdapat beberapa gedung yang 

menyimpan benda-benda pusaka, naskah-

naskah kuno, serta alat musik atau gamelan. 

B. Tujuh Pusaka Inti Kerajaan 

Sumedang Larang 

 

Kerajaan Sumedang Larang 

meninggalkan cukup banyak benda-benda 

pusaka mulai dari mahkota, keris, pedang, 

kujang, patem, trisula, dan lain sebagainya. 

Namun, terdapat hal unik yang berkaitan 

dengan benda pusaka peninggalan Kerajaan 

Sumedang Larang. Kerajaan ini memiliki 

tujuh benda pusaka inti yang sarat akan 

nilai sejarah. Lebih daripada itu, ketujuh 

pusaka ini menjadi pusaka prioritas dalam 

ritual pencucian benda pusaka yang dikenal 

dengan ritual Ngumbah Pusaka atau 

Jamasan Pusaka yang dilaksanakan setiap 

satu tahun sekali tepatnya pada hari 

kelahiran Nabi (Maulud Nabi). Berikut 

tujuh benda pusaka inti milik Kerajaan 

Sumedang Larang: 

1. Pedang Ki Mastak 

Pedang Ki Mastak adalah pusaka 

peninggalan Prabu Tajimalela yang 

merupakan pendiri Kerajaan 

Sumedang Larang yang berpusat di 

Cihideung. Pedang ini merupakan 

pemberian dari Arab. 

2. Keris Ki Dukun 

Keris Ki Dukun merupakan pusaka 

milik Prabu Gajah Agung yang 

merupakan putra dari Prabu 

Tajimalela. Prabu Tajimalela 

memiliki anak kembar, yaitu Prabu 

Lembu Agung dan Prabu Gajah 

Agung. Keris Ki Dukun diwariskan 

kepada sang adik. 

3. Keris Panunggul Naga 

Keris Panunggul Naga merupakan 

benda pusaka milik Pangeran 

Angkawijaya atau sering dikenal 

dengan Prabu Geusan Ulum yang 

memerintah dari tahun 1578 sampai 

tahun 1610 dengan berpusat di 

Kutamaya. Pusaka ini diwariskan 

dari sang ibu, yaitu Ratu Inten 

Dewata atau biasa disebut Ratu 

Pucuk Umun, istri dari Pangeran 

Santri, Ratu Sumedang Larang yang 

memerintah dari tahun 1530 sampai 

dengan tahun 1578. 

4. Badik Curuk Aul 

Badik Curuk Aul berupakan 

sepasang badik peninggalan dari 

Sanghyang Hawu atau lebih dikenal 

dengan Mbah Jaya Perkasa yang 

dahulu merupakan senopati dari 

Kerajaan Pajajaran. Setelah 

Kerajaan Pajajaran menyerahkan 

Mahkota Binokasih Sanghyang 



Jurnal Budaya Etnika Vol. 8 No. 2 Desember 2024 

190 
 

Pake kepada kerajaan Sumedang 

Larang, maka para senopati 

Kerajaan Pajajaran mengabdikan 

diri kepada Kerajaan Sumedang 

Larang. Badik ini dinamakan Badik 

Curuk Aul dikarenakan bentuknya 

yang dianggap seperti telunjuk aul 

atau makhluk mitologi yang 

menyerupai serigala.  

5. Keris Nagasasra I dan Keris 

Nagasasra II 

Keris Nagasasra 1 merupakan milik 

Pangeran Rangga Gempol III 

Bupati Sumedang dari tahun 1656 

sampai tahun 1706. Keris ini 

merupakan hadiah atau 

penghargaan dari sultan Mataram 

Amangkurat I berikut gelar 

kehormatan Pangeran Panembahan 

atas pengabdian dan jasa-jasanya 

dalam membangun dan 

mempertahankan Kabupaten 

Sumedang dari serangan musuh. 

Keris Nagasasra II merupakan 

peninggalan dari R.A.A 

Surianagara Kusumadinata Bupati 

Sumedang yang menjabat dari 

tahun 1791 sampai tahun 1828. 

Keris ini yang dibawa dan 

digenggam ketika berhadapan 

dengan Gubernur Jendral Herman 

Wilem Daendels dalam peristiwa 

Cadas-Pangeran. Nagasasra berarti 

seribu naga.  

 

Benda-benda pusaka milik kerajaan 

Sumedang Larang masih tetap terjaga dan 

dapat secara langsung disaksikan di gedung 

pusaka kompleks kerajaan Sumedang 

Larang. Upaya pelestarian benda-benda 

pusaka ini menjadi salah satu momen sakral 

yang dikombinasikan dengan budaya 

kesumedangan yang kental. Ritual 

Ngumbah Pusaka biasanya memakan 

waktu kurang lebih dua minggu. Menurut 

pemaparan narasumber, 7 benda pusaka ini 

dilabeli dengan pusaka inti dikarenakan 

benda-benda ini merupakan peninggalan 

para raja Kerajaan Sumedang Larang atau 

pemangku kekuasaan pada saat itu. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 1. Tujuh Pusaka Inti Kerajaan 

Sumedang Larang yang Tersimpan di 

Ruang Pusaka  

Sumber: Dokumentasi Peneliti 

C. Religiomagis Tujuh Pusaka Inti 

Kerajaan Sumedang Larang 

 Benda-benda pusaka sering kali 

diorientasikan sebagai benda keramat yang 

memiliki sejarah panjang dan mengandung 

unsur magis. Apabila menyaksikan ritual 

Ngumbah Pusaka, maka masyarakat dapat 

mudah berasumsi bahwa benda-benda 

pusaka inti adalah benda yang memiliki 

unsur magis dikarenakan di dalam prosesi 

ritual disediakan sesajen atau disebut 

dengan Nyuguh Ageung dan juga tempat 

menyan dan bara api yang disebut dengan 

Parukuyan. Selain itu, terdapat prosesi 

pembacaan doa-doa yang ditujukan kepada 

para leluhur. Unsur religiomagis yang 

melekat pada ketujuh pusaka ini menjadi 

keunikan tersendiri dan persepsi 

masyarakat sangat dibutuhkan dalam 

menafsirkan makna suatu budaya. Unsur 

religiomagis yang terkandung dalam 7 

benda pusaka inti Kerajaan Sumedang 

Larang bersumber dari kepercayaan bahwa 

asal usul pembuatan benda atau senjata 

yang diperuntukkan bagi seorang raja tentu 

saja tidak sembarangan. Terdapat tata cara 

seperti ritus-ritus, doa-doa, bahkan 

melakukan puasa pada proses 

pembuatannya. Barang-barang yang dibuat 

dengan proses yang sakral tersebut diyakini 

memiliki kekuatan magis dan kekuatan ini 



A. Fitriyani, N.P. Agustina – Religiomagis Tujuh Pusaka Inti Kerajaan Sumedang Larang 

191 
 

berasal dari doa-doa yang dirapalkan para 

empu atau pembuat benda-benda pusaka 

ini. Benda-benda pusaka dikeramatkan 

dikarenakan diyakini memberikan 

kebajikan bagi pemegangnya dan perihal 

sesuatu yang melekat pada benda-benda 

tersebut (khodam) tetap menjadi sebuah 

probabilitas dan dikembalikan kepada 

persepsi masing-masing individu namun 

pada intinya terdapat doa-doa atau praktik-

praktik sakral yang telah dilalui dalam 

proses pembuatan tujuh benda pusaka inti.  

 Benda pusaka khususnya keris yang 

telah berumur cukup tua kadang kala 

meninggalkan jejak berupa kisah di tengah 

masyarakat. Kisah ini diwariskan secara 

turun-temurun dikarenakan tidak ada bukti 

akurat yang dapat memverifikasi 

kebenarannya. Asumsi lainnya, 

perkembangan zaman yang semakin pesat 

dan revolusi kognitif menyebabkan 

masyarakat mulai kurang tertarik pada hal-

hal gaib atau nuansa klenik. Berdasarkan 

pemaparan pemandu museum keraton 

Kerajaan Sumedang Larang, di antara 

ketujuh benda pusaka inti peninggalan para 

raja Kerajaan Sumedang Larang, Keris Ki 

Dukun dianggap memiliki energi yang kuat 

dikarenakan terdapat kisah bahwa keris ini 

merupakan hasil dari pertapaan sang empu 

atau sang pembuat keris dan keris ini 

muncul dari dalam sebongkah batu. Selain 

itu, terdapat anggapan lain terkait Keris Ki 

Dukun, yaitu apabila keris ini jatuh dari 

tempatnya, maka kejadian tersebut 

diartikan sebagai sebuah pertanda akan 

terjadi sesuatu di masa depan.  

 Upaya konservasi benda-benda 

pusaka Kerajaan Sumedang Larang 

merupakan bentuk penghormatan kepada 

leluhur atau berorientasi pada adab para 

generasi penerus. Narasumber memaparkan 

bahwa sesajen yang disediakan pada 

prosesi ritual Ngumbah Pusaka merupakan 

sebuah simbol dan memiliki makna 

filosofis layaknya tumpeng di suatu 

perayaan dan bukan persembahan bagi jin 

atau makhluk gaib. Pemandu museum 

mengatakan bahwa angka tujuh yang 

merupakan jumlah setiap sesajen bermakna 

“tujuan” dan seperti halnya jumlah hari, 

jumlah benua, jumlah samudera, dan 

lainnya. Sesajen yang berisi simblo-simbol 

diharapkan dapat membuat generasi 

generasi muda agar terus belajar dari 

simbol-simbol yang memiliki banyak 

makna khususnya untuk kehidupan yang 

dapat menjadi pedoman yang akan terus 

mereka bawa (Lismawanty et al., 2021). 

Parukuyan atau tempat menyan, arang, dan 

bara api bermanfaat sebagai wewangian. 

Oleh karena itu, sebuah ritual sudah 

sepantasnya dikaji lebih mendalam melalui 

lensa filosofis karena dalam sebuah ritual 

terkandung kearifan lokal yang sangat 

layak untuk dimaknai. Kajian 

komprehensif terhadap suatu ritual 

memberikan keleluasan bagi masyarakat 

dalam mengindra unsur religiomagis dalam 

suatu budaya.  

 Indonesia memiliki banyak sekali 

budaya yang unik yang lahir dari sejarah 

masyarakat lokal, misalnya senjata 

tradisional yang menjadi benda pusaka di 

daerah di mana sebuah kerajaan dahulu 

berdiri. Benda-benda pusaka ini sampai ke 

tangan pemiliknya melalui jalur pertalian 

keluarga (turun temurun) atau pun sebagai 

hibah. Misalnya, Keris Panunggul Naga 

yang merupakan barang yang diwariskan 

dari ibunda Prabu Geusan Ulun dan Pedang 

Ki Mastak yang merupakan pemberian dari 

Arab. Ragam senjata tradisional memiliki 

berbagai perbedaan dan ciri khas yang 

dipengaruhi oleh beberapa faktor di 

antaranya, kebudayaan, adat istiadat, 

agama, dan kepercayaan, serta letak 

geografis daerah asalnya (Fitra Andriana, 

2017). Keris adalah senjata asal Indonesia 

sudah diakui oleh UNESCO sebagai 

Warisan Budaya Tak Benda sejak tahun 

2005. Keris adalah salah satu karya nenek 

moyang bangsa Indonesia dalam khasanah 

budaya tradisional dan pembuatan karya 

seni itu menggunakan teknik tempa yang 

cukup rumit dan kerumitannya terletak 

pada seni tempa pamor yang indah yang 

dulu hampir tidak terjangkau oleh 

penalaran awam (Wijayanto & Sudrajat, 



Jurnal Budaya Etnika Vol. 8 No. 2 Desember 2024 

192 
 

2011). Keris pusaka atau tombak pusaka 

merupakan pusaka yang tidak hanya terbuat 

dari unsur besi baja, besi, nikel, tetapi juga 

dengan unsur batu meteorid dan cara 

pembuatannya disertai dengan doa kepada 

Sang Maha Pencipta dengan suatu upaya 

spiritual oleh Sang Mpu agar kekuatan 

spiritual terinduksi ke dalam bilah keris 

pusaka tersebut dan ritual yang dijalankan 

merupakan sebuah bentuk penghormatan 

kepada para leluhur terlepas dari keyakinan 

mereka sendiri akan keberadaan daya 

magis keris pusaka tersebut, sehingga pada 

intinya ritual yang dilaksanakan lebih 

condong kepada upaya melestarikan 

budaya, menjalankan rutinitas, ataupun 

melaksanakan pesan orang tua yang 

dibayangi oleh ketakutan apabila tidak 

melaksanakannya (Rudyanto, 2016). 

Kesakralan pada proses pembuatan keris ini 

yang melahirkan tradisi yang berakar di 

masyarakat. Kepercayaan masyarakat 

Kerajaan Sumedang Larang dalam proses 

pembuatan benda-benda pusaka yang 

bercampur dengan unsur spiritualitas 

pembuatnya seperti pemberian ritus-ritus 

dan doa-doa atau melakukan puasa 

mengonstruksi persepsi kesakralan dan 

kekeramatan terhadap ketujuh pusaka inti 

Kerajaan Sumedang Larang. Hal ini 

memberikan efek jangka panjang salah 

satunya dengan terus berlangsungnya suatu 

ritual yang terlaksana rutin setiap tahunnya 

dan menjadi suatu upaya konservasi yang 

efektif dalam menghidupkan ruh budaya 

masa lampau. 

 Ritual-ritual yang dilaksanakan 

pada masyarakat adat umumnya tetap 

berhubungan erat dengan agama yang 

dianut masyarakat sejak lama. Logika nalar 

suatu kebudayaan terletak di alam bawah 

sadar bersifat intangible, tetapi 

manifestasinya berbentuk sesuatu yang 

conceivable dan explicable dalam berbagai 

rupa tradisi budaya (Buana et al., 2023). 

Misalnya, kepercayaan awal masyarakat 

Sasak di Pulau Lombok tidak berbeda 

dengan perkembangan awal masyarakat 

pada umumnya yang dipengaruhi oleh 

kepercayaan religiomagis di mana pada 

saat itu kepercayaan masyarakat akan 

kekuatan dari kosmologi sangat kuat, 

sehingga secara tidak langsung sosio-

kultural yang terbentuk dalam 

kehidupannya sehari-hari berdasar pada 

kepercayaannya pada kekuatan gaib 

tersebut (Afandi, 2018). Selaras dengan 

Kerajaan Sumedang Larang, perlakuan 

terhadap tujuh benda pusaka inti kerajaan 

Sumedang Larang dilakukan dengan unsur-

unsur Islam dikarenakan sejak awal 

Kerajaan Sumedang Larang merupakan 

kerajaan yang bercorak Islam di tanah 

Sunda. Hal ini dapat disaksikan dalam ritual 

Ngumbah Pusaka di mana tokoh adat 

mengucapkan doa-doa bagi para leluhur. 

Unsur religiomagis pada tujuh pusaka inti 

Sumedang Larang pada dasarnya lahir dari 

kepercayaan bahwa benda-benda pusaka 

tersebut melalui proses panjang dan sakral 

dalam pembuatannya. Namun, simbol-

simbol klenik seperti Nyuguh Agung dan 

Parukuyan ternyata memiliki makna yang 

lebih dalam dari unsur keramat dan magis. 

Persepsi budaya menjadi hal yang sangat 

penting dalam memaknai unsur 

religiomagis dalam tujuh pusaka inti 

Sumedang Larang. Agama dan kebudayaan 

merupakan dua wilayah yang berbeda 

namun tidak dapat dipisahkan dan 

keduanya dapat melahirkan harmoni 

maupun konflik dan Clifford Geertz 

melalui karyanya menekankan bahwa 

kebudayaan merupakan pintu masuk dalam 

menjelaskan fenomena umat beragama 

(Riady, 2021, Setyobudi 2001). 

Kebudayaan, masyarakat dan 

agama berfungsi sebagai alat pengontrol 

dan sekaligus membudayakannya dalam 

arti mengungkapkan apa yang dipercaya 

dalam bentuk-bentuk budaya yaitu, dalam 

bentuk etis, seni bangunan, struktur 

masyarakat, adat istiadat dan lain-lain, 

selain itu, agama berperan sebagai konsepsi 

budaya dan sebagai realitas budaya yang 

terdapat di Indonesia (Bauto, 2016). 

Menurut pemaparan narasumber, bagi 

masyarakat Kerajaan Sumedang Larang, 

agama dan budaya yang telah menjadi 

bagian dari Karajaan Sumedang Larang dan 



A. Fitriyani, N.P. Agustina – Religiomagis Tujuh Pusaka Inti Kerajaan Sumedang Larang 

193 
 

dua elemen yang tidak dapat dipisahkan. 

Oleh karena itu, terdapat sebuah pepatah 

yang dipegang teguh oleh para pelestari 

budaya di lingkungan Kerajaan Sumedang 

Larang, yaitu “Dina Agama Urang Napak, 

Tina Budaya Urang Ngapak.” 

SIMPULAN 

 Kerajaan Sumedang Larang 

meninggalkan benda-benda pusaka yang 

hingga kini masih dapat disaksikan. Tujuh 

pusaka inti kerajaan Sumedang larang 

merupakan benda-benda peninggalan raja-

raja atau pemegang kekuasaan pada saat itu. 

Unsur religiomagis dalam tujuh pusaka inti 

Sumedang Larang terletak pada keyakinan 

bahwa proses pembuatannya melibatkan 

unsur spiritualitas para empu atau sang 

pembuat benda pusaka, misalnya dengan 

pelafalan ritus-ritus, doa-doa, dan berpuasa. 

Kekeramatan dari tujuh benda pusaka ini 

juga tecermin dari proses pembersihannya 

yang melalui sebuah prosesi ritual bernama 

ritual Ngumbah Pusaka di mana tujuh 

benda pusaka inti dibersihkan paling awal 

di antara benda-benda lainnya. Terdapat 

prosesi Nyuguh Agung atau sesajen dan 

Parukuyan atau tempat dupa dan arang 

dalam ritual Ngumbah Pusaka. Namun, di 

balik nuansa keramat dan magis tersebut 

terdapat makna filosofis yang merupakan 

wujud dari kearifan lokal masyarakat 

Kerajaan Sumedang Larang yang hingga 

saat ini masih dilestarikan.  

DAFTAR PUSTAKA 

Afandi, A. (2018). Kepercayaan animisme-

dinamisme serta adaptasi 

kebudayaan Hindu-Budha dengan 

kebudayaan asli di Pulau Lombok-

NTB. Jurnal Historis| FKIP UMM, 

1(1). 

https://doi.org/10.31764/historis.v1i

1.202 

Bauto, L. M. (2016). Perspektif agama dan 

kebudayaan dalam kehidupan 

masyarakat Indonesia (Suatu 

tinjauan sosiologi agama). Jurnal 

Pendidikan Ilmu Sosial, 23(2). 

https://doi.org/10.17509/jpis.v23i2.1

616 

Buana, P. P., Rustiyanti, S., & Suryamah, 

D. (2023). Struktur dalam dan 

Tritangtu: Kawin Cai di Babakan 

Mulya, Kuningan, Jawa Barat. 

Jurnal Budaya Etnika, 7(2). 

Fitra Andriana, Y. (2017). Kajian fetisisme 

pada keris Jawa. Jurnal Rupa, 1(1). 

https://doi.org/10.25124/rupa.v1i1.7

35 

Geertz, C. (1973). The impact of the 

concept of culture on the concept of 

man. In The interpretation of 

cultures. Basic Books, Inc. 

Harari, Y. N. (2015). Sapiens: A brief 

history of humankind. Vintage. 

Hosagrahar, J., Soule, J., Girard, L. F., & 

Potts, A. (2016). International 

Council on Monuments and Sites 

(ICOMOS): Cultural heritage, the 

UN Sustainable Development 

Goals, and the New Urban Agenda. 

ICOMOS Concept Note for the 

United Nations Agenda 2030 and 

the Third United Nations 

Conference on Housing and 

Sustainable Urban Development 

(HABITAT III), 16(1). 

Koentjaraningrat. (1985). Pengantar ilmu 

antropologi. Aksara Baru. 

 

Lismawanty, A., Dwiatmini, S., & 

Yuningsih, Y. (2021). Makna 

simbolis upacara ritual Nadran 

Empang di Desa Karangsong 

Kabupaten Indramayu (Kajian 

simbol dan makna). Jurnal Budaya 

Etnika, 5(2). 

Lubis, M. (2013). Manusia Indonesia. 

Yayasan Pustaka Obor Indonesia. 

Malaka, T. (2010). Madilog: Materialisme, 

dialektika, dan logika. Narasi. 

Moleong, J. L. (2007). Metode penelitian 

kualitatif. PT Remaja Rosdakarya. 

https://doi.org/10.31764/historis.v1i1.202
https://doi.org/10.31764/historis.v1i1.202
https://doi.org/10.17509/jpis.v23i2.1616
https://doi.org/10.17509/jpis.v23i2.1616
https://doi.org/10.25124/rupa.v1i1.735
https://doi.org/10.25124/rupa.v1i1.735


Jurnal Budaya Etnika Vol. 8 No. 2 Desember 2024 

194 
 

Mochamad, R., Tubagus, N., Yanti, K. L., 

Sarip, I., & Budaya, P. A. (2021). 

Fungsi tradisi Ngumbah Pusaka 

Prabu Geusan Ulun Sumedang 

Larang. Jurnal Budaya Etnika, 

4(1). 

Nugroho, S. S. (2016). Pengantar hukum 

adat Indonesia. Pustaka Iltizam. 

Setyobudi, I. (2020). Metode penelitian 

budaya (Desain penelitian dan tiga 

kualitatif: Grounded theory, life 

history, narrative personal). 

Bandung: Sunan Ambu Press. 

Setyobudi, I. (2019). Exoticization of local 

and global: Exploitation in West 

Java tourism practice. In 7th 

International Symposium of Jurnal 

Antropologi Indonesia. 

Yogyakarta-Jakarta: Universitas 

Indonesia & Universitas Gadjah 

Mada. 

Setyobudi, I. (2013). Paradoks struktural 

Jakob Sumardjo: Menggali 

kearifan lokal budaya Indonesia. 

Bandung: Kelir. 

Setyobudi, I. (2001). Menari di antara 

sawah dan kota: Ambiguitas diri 

petani-petani terakhir di Kota 

Yogyakarta. Magelang: Indonesia 

Tera. 

Tjaya, T. H. (2019). Tan Malaka, logika 

mistika, dan upaya pendasaran 

rasionalitas Indonesia. In Filsafat di 

Indonesia: Manusia dan budaya 

Indonesia. PT Kompas Media 

Nusantara. 

Wijayanto, W., & Sudrajat, U. (2011). 

Keris dalam perspektif keilmuan. 

Direktorat Jenderal Kebudayaan. 

Zheng, X., Wang, R., Hoekstra, A. Y., 

Krol, M. S., Zhang, Y., Guo, K., 

Sanwal, M., Sun, Z., Zhu, J., Zhang, 

J., Lounsbury, A., Pan, X., Guan, D., 

Hertwich, E. G., & Wang, C. (2021). 

Consideration of culture is vital if we 

are to achieve the Sustainable 

Development Goals. One Earth, 

4(2). 

https://doi.org/10.1016/j.oneear.202

1.01.012 

 

. 

 

 

 

 

 

https://doi.org/10.1016/j.oneear.2021.01.012
https://doi.org/10.1016/j.oneear.2021.01.012

