REVITALISASI RITUAL MITEMBEYAN SEBAGAI PELESTARIAN
LEWAT YOUTUBE PADA KELOMPOK TANI SINDANG HURIP DI
DUSUN SINDANG, DESA/KEC. RANCAKALONG, SUMEDANG,
JAWA BARAT

Revitalization of the Mitembeyan Ritual as Preservation via YouTube in the Sindang
Hurip Farmer Group in Sindang Hamlet, Rancakalong Village/District, Sumedang, West
Java

Imam Setyobudi'*, Yuyun Yuningsih?, Wahyu Hifajar?, Rifka Rahma Dewi*, Nurgalih
Hadad Jantika®, Silvia Dewi®, Farhan Fadilah’
124567 prodi Antropologi Budaya Fakultas Budaya dan Media Institut Seni Budaya Indonesia Bandung
3 CV Alas Simoneta Naomi
*setyobudiimam@gmail.com

Artikel diterima: 2 Juli 2025 | Artikel direvisi: 9 Agustus 2025 | Artikel disetujui: 1 Desember 2025

Abstrak: Penelitian ini bertujuan untuk merumuskan konsep dan metode revitalisasi ritual
mitembeyan meuseul sebagai upaya pelestarian nilai-nilai kearifan budaya lokal masyarakat petani
Sunda di tengah perubahan sosial budaya akibat modernisasi pertanian, serta mendiseminasikan hasil
revitalisasi melalui media digital. Modernisasi pertanian melalui penggunaan mesin penggiling gabah
(huller) telah menyebabkan memudarnya praktik ritual mitembeyan yang sebelumnya menjadi bagian
integral dari sistem kepercayaan, kosmologi, dan kehidupan komunal petani. Penelitian ini
menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan etnografi yang dilakukan di Dusun Sindang,
Desa/Kecamatan Rancakalong, Kabupaten Sumedang. Data dikumpulkan melalui observasi partisipan,
wawancara mendalam, Focus Group Discussion (FGD), dan studi pustaka. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa revitalisasi ritual dilakukan melalui rekonstruksi bentuk otentik berbasis memori
kolektif, reaktualisasi tahapan ritual, serta penggalian kembali makna simbolik dan nilai kearifan lokal
yang mencakup nilai spiritual-religius, keselarasan dengan alam, dan solidaritas sosial komunal.
Dokumentasi ritual melalui platform YouTube berfungsi sebagai arsip visual sekaligus strategi adaptif
pelestarian budaya di era digital. Penelitian ini menyimpulkan bahwa revitalisasi ritual mitembeyan
meuseul merupakan bentuk modernisasi selektif yang memungkinkan masyarakat petani
mempertahankan identitas budaya dan nilai-nilai fundamental tanpa menolak kemajuan teknologi.

Kata kunci: revitalisasi budaya, ritual mitembeyan, kearifan lokal, pertanian tradisional, media digital.

Abstract: This study aims to formulate concepts and methods for revitalizing the mitembeyan meuseul
ritual as an effort to preserve local cultural wisdom among Sundanese farming communities amid
socio-cultural changes caused by agricultural modernization, as well as to disseminate the
revitalization outcomes through digital media. The introduction of rice milling machines (hullers) has
gradually diminished the practice of mitembeyan, which was previously an integral part of farmers’
belief systems, cosmology, and communal life. This research employs a qualitative method with an
ethnographic approach conducted in Sindang Hamlet, Rancakalong Village/Subdistrict, Sumedang
Regency. Data were collected through participant observation, in-depth interviews, Focus Group
Discussions (FGD), and literature review. The findings indicate that ritual revitalization was carried
out through reconstructing its authentic form based on collective memory, reactualizing ritual stages,
and reinterpreting symbolic meanings and local wisdom values, including spiritual-religious beliefs,
harmony with nature, and communal social solidarity. Digital documentation via YouTube functions as
a visual archive and an adaptive strategy for cultural preservation in the digital era. The study
concludes that revitalizing the mitembeyan meuseul ritual represents a form of selective modernization

225


mailto:*setyobudiimam@gmail.com

Setyobudi — Revitalisasi Ritual Mitembeyan

that enables farming communities to maintain cultural identity and fundamental values without

rejecting technological advancement.

Keywords: cultural revitalization, mitembeyan ritual, local wisdom, traditional agriculture, digital

media.

1.  Pendahuluan

Revitalisasi berasal dari kata revival,
revive, atau revived yang bermakna
menghidupkan kembali. Dalam konteks
kebudayaan, revitalisasi dipahami sebagai
aksi kolektif untuk menghidupkan kembali
tradisi masa silam yang sempat mengalami
kemunduran atau ditinggalkan, sekaligus
mengembangkan potensi ekonomi, sosial,
budaya, dan lingkungan alam masyarakat
pendukungnya (Setyobudi, 2020).
Revitalisasi tidak sekadar mengulang
bentuk tradisi lama, melainkan sering kali
hadir sebagai recreated tradition, yaitu
tradisi yang sengaja dihidupkan kembali
melalui  proses  rekonstruksi  kreatif
sehingga memunculkan fungsi-fungsi baru
yang lebih relevan dengan konteks ruang,
waktu, dan tuntutan sosial budaya mutakhir

(Shahab, 2004). Dalam  perspektif
antropologi, munculnya gerakan
revitalisasi kerap dilatarbelakangi oleh

adanya ancaman terhadap keberlangsungan
sistem sosial dan kebudayaan suatu
masyarakat (Hobsbawm & Ranger, 1983).

Dalam sistem pertanian tradisional
masyarakat Sunda, ritual pertanian tidak
hanya berfungsi sebagai aktivitas simbolik,
tetapi juga sebagai medium pemaknaan
kosmologis atas relasi manusia, alam, dan
kekuatan adikodrati. Ritual otentik petani
padi sawah mengenal tiga tahapan penting,
yakni mitembeyan meseul (menumbuk padi
di lesung), ngisikan (mencuci beras), dan
nyangu (menanak nasi) (Yuningsih, 2020).
Ketiga tahapan tersebut terintegrasi dalam
sistem kepercayaan terhadap Nyi Pohaci
sebagai simbol kesuburan dan sumber
kehidupan. Dalam sistem  pertanian
tradisional, nilai-nilai  utama  yang
dijunjung bukan semata-mata produktivitas
dan keuntungan ekonomi, melainkan nilai
kosmologi, religiusitas, dan kearifan lokal

226

yang membentuk etos hidup komunal
masyarakat petani (Setyobudi et al., 2024;
Setyobudi, 2011).

Namun  demikian,  modernisasi
pertanian melalui penggunaan teknologi
mesin penggiling gabah padi (huller) telah
membawa perubahan signifikan terhadap
pola aktivitas kehidupan petani. Di Dusun
Sindang, Desa/Kecamatan Rancakalong,
Kabupaten Sumedang, Jawa Barat,
kehadiran mesin huller secara perlahan
menyingkirkan praktik ritual mitembeyan.
Perubahan teknologi ini tidak hanya
berdampak pada efisiensi produksi, tetapi
juga memicu transformasi sosial budaya
yang menggeser pola tata laksana upacara
ritual pertanian dari yang semula dijalankan
secara komunal menjadi ditinggalkan
(Sztompka, 2010; Giddens, 2011; 2006;
2003). Di satu sisi, tradisi dan ritual
merupakan unsur kebudayaan yang bersifat
dinamis dan senantiasa beradaptasi dengan
perubahan masyarakat (Giddens, 2001),
tetapi di sisi lain, masyarakat petani Dusun
Sindang masih mempertahankan karakter
sosial-budaya yang kuat berlandaskan nilai-
nilai tradisional ~ warisan leluhur
(Yuningsih, 2005).

Hilangnya tahapan ritual mitembeyan
tidak hanya bermakna perubahan teknis
dalam pengolahan padi, melainkan juga
berimplikasi pada tergerusnya nilai-nilai
kearifan lokal yang selama ini membentuk
identitas, etika, dan sistem pengetahuan
masyarakat petani. Padahal, berdasarkan
kerangka kebijakan nasional sebagaimana
diatur dalam Undang-Undang Nomor 5
Tahun 2017 tentang Pemajuan
Kebudayaan, perlindungan dan
pengembangan budaya lokal merupakan
bagian integral dari upaya memperkuat jati
diri bangsa. Dalam konteks ini, revitalisasi



Jurnal Budaya Etnika VVol.9 No. 2 Desember 2025

nilai-nilai kearifan tradisional budaya lokal
memiliki  relevansi  strategis karena
berimplikasi pada penguatan karakter
kepribadian bangsa yang berlandaskan
Pancasila dengan ciri komunalistik dan
religiusitas (Setyobudi, 2013).

Sejumlah  penelitian  terdahulu
menunjukkan bahwa kajian mengenai ritual
pertanian telah banyak dilakukan di
berbagai wilayah. Studi tentang sistem
religi pertanian masyarakat Kasepuhan
Banten Kidul di Cisolok Sukabumi
mengungkap keterkaitan erat antara
kepercayaan, ritual, dan pengelolaan
sumber daya alam (Firmansyah et al.,
2018).  Penelitian  di  Pangandaran
memperlihatkan bagaimana padi dan beras
diperlakukan sebagai entitas sakral dalam
ritual nganyaran (Lisdiati et al., 2015),
sementara studi gender dalam ritual
nganyaran di Kasepuhan Sinar Resmi
menegaskan dominasi peran perempuan
dalam simbolisme ritual (Scorviana et al.,
2018). Pendekatan etnomatematika juga
digunakan untuk mengkaji perhitungan
waktu pelaksanaan ritual nutu nganyaran di
Kasepuhan Ciptagelar (Sholeha, 2016).

Di wilayah Rancakalong sendiri,
penelitian yang ada masih terbatas pada
kajian upacara ngalaksa dan deskripsi
umum ritual budaya agraris (Yuningsih,
2020; 2005), preservasi makna simbol seni
Tarawangsa  melalui  media  video
dokumenter (Maulana et al., 2023), serta
kajian kearifan ekologi dalam tradisi bubur
suro (Julaeha et al., 2019). Sementara itu,
kajian mengenai revitalisasi berkembang
luas dalam berbagai bidang seperti tata
ruang, pendidikan, hukum adat, bahasa
daerah, dan pengelolaan lingkungan
(Wallace, 1956; Wilczkiewics & Wilkosz-
Mamcarczyk, 2015; Gelgel, 2017; Sartini et
al., 2020; Fitriasari, 2022; Daulay & Lubis,
2022; Sakti et al., 2024; Suwarto et al.,
2022; Hilman & Sunaedi, 2018). Namun,
hingga kini belum banyak penelitian yang
secara spesifik menyoroti perubahan pola
tata laksana upacara ritual mitembeyan
akibat modernisasi teknologi pertanian,

227

khususnya dalam konteks revitalisasi
sebagai upaya pelestarian kearifan budaya
lokal.

Berdasarkan celah penelitian
tersebut, permasalahan utama yang
dirumuskan dalam penelitian ini adalah
bagaimana konsep dan metode revitalisasi
ritual mitembeyan dapat dirancang sebagai
upaya pelestarian nilai-nilai  kearifan
budaya lokal di tengah perubahan sosial
budaya masyarakat petani. Penelitian ini
bertujuan untuk merumuskan konsep dan
metode revitalisasi ritual mitembeyan yang
tidak hanya merekonstruksi praktik ritual,
tetapi juga menggali potensi budaya serta
nilai-nilai kearifan lokal yang relevan
dengan tantangan kebangsaan
kontemporer. Selain itu, penelitian ini juga

bertujuan mendiseminasikan hasil
revitalisasi  melalui  media  digital,
khususnya YouTube, sebagai strategi
adaptif  pelestarian budaya di era
masyarakat digital.

Secara teoretis, penelitian ini

diharapkan dapat memperkaya khazanah
kajian antropologi budaya, khususnya
dalam diskursus revitalisasi ritual dan
kearifan lokal dalam konteks perubahan
sosial. Secara praktis, penelitian ini
diharapkan memberikan manfaat bagi
masyarakat lokal sebagai model pelestarian
budaya berbasis partisipasi komunitas,
serta menjadi rujukan bagi pemangku
kebijakan dalam merancang strategi
pemajuan kebudayaan yang kontekstual,
berkelanjutan, dan  selaras  dengan
perkembangan teknologi media.

2.  Metode

Penelitian ini menggunakan metode
kualitatif dengan pendekatan etnografi
untuk mengungkap secara mendalam
fenomena perubahan ritual pertanian di
Dusun Sindang, Desa/Kecamatan
Rancakalong, Kabupaten Sumedang, Jawa
Barat. Lokasi ini dipilih karena mengalami
transformasi signifikan dalam praktik ritual
mitembeyan akibat masuknya teknologi



mesin penggiling gabah padi (huller).
Pendekatan etnografi memberikan
gambaran komprehensif terkait perubahan
pola tata laksana upacara ritual dalam
konteks budaya masyarakat petani Sunda.

Subjek utama dalam penelitian ini
adalah anggota dan pengurus Kelompok
Tani Sindang Hurip di Dusun Sindang.
Informan yang dipilih adalah mereka yang
berusia 37 tahun ke atas dengan
pertimbangan memiliki pengalaman dan
pengetahuan mendalam tentang praktik
ritual  pertanian  tradisional  sebelum
masuknya teknologi modern. Peneliti
terlibat langsung dengan masyarakat
petani, mengamati aktivitas pertanian
sehari-hari, berinteraksi dengan para petani,
dan mendalami dinamika sosial budaya
yang terbentuk dalam praktik ritual
mitembeyan.

Sumber data dalam penelitian ini
terdiri dari data primer dan data sekunder.
Data primer diperoleh melalui pengamatan
langsung, wawancara semi terstruktur,
wawancara mendalam, dan Focus Group
Discussion (FGD) dengan para informan.
Item data yang dikumpulkan mencakup
sejarah  masuknya teknologi  huller,
perubahan pola tata laksana ritual, deskripsi
ritual otentik mitembeyan, wujud dan

tahapan ritual, serta makna dan nilai
kearifan lokal yang terkandung di
dalamnya.

Data sekunder diperoleh  dari

berbagai sumber seperti catatan harian
pengurus kelompok tani, monografi desa,
data Badan Pusat Statistik (BPS), artikel
jurnal, buku, dan penelitian sebelumnya
yang membahas tentang ritual pertanian

dan revitalisasi budaya. Peneliti juga
menggunakan dokumentasi berupa foto,
video, dan catatan lapangan untuk

memperkaya analisis data.

Pengumpulan data dalam penelitian
ini dilakukan melalui empat teknik yang
saling melengkapi. Pertama, studi pustaka
untuk menggali data penunjang seperti
permasalahan penelitian, state of the art,

228

Setyobudi — Revitalisasi Ritual Mitembeyan

demografi warga, dan kondisi sosiologis-
antropologis lokus penelitian. Kedua,
observasi partisipan untuk memahami
aktivitas ritual pertanian yang masih
bertahan dan yang sudah ditinggalkan, serta
mengamati kegiatan kelompok tani dalam
masa pembibitan, masa tanam, dan masa
panen padi. Ketiga, wawancara semi
terstruktur dan mendalam untuk menggali
informasi tentang perubahan pola ritual
mitembeyan, sejarah masuknya mesin
huller, deskripsi ritual otentik, serta makna
dan nilai yang terkandung di dalamnya.
Keempat, Focus Group Discussion (FGD)
untuk memperoleh data mengenai potensi
pengembangan budaya, persepsi anggota
kelompok tani tentang upaya pemulihan
budaya, pembentukan kelompok
regenerasi, dan strategi  pengelolaan
kelompok adat yang berkelanjutan. Selama
proses  pengumpulan data, peneliti
melakukan triangulasi dengan
mencocokkan informasi dari berbagai
teknik yang berbeda dan mengulang
pertanyaan yang sama kepada informan
yang berbeda untuk memastikan validitas
dan konsistensi data.

Analisis data dalam penelitian ini
dilakukan melalui empat tahapan utama
untuk memahami fenomena revitalisasi
ritual  mitembeyan. Pertama, tahap
pengumpulan data dilakukan secara
sistematis melalui observasi, wawancara,
FGD, dan studi literatur. Kedua, tahap
reduksi data mencakup pengklasifikasian
dan pemilahan data, menemukan pola dan
tema yang muncul seperti sejarah
masuknya teknologi huller, hilangnya ritual
otentik mitembeyan, bentuk ritual otentik,
makna dan nilai kearifan lokal, serta potensi
pengembangan budaya.

Ketiga, tahap penyajian data
dilakukan untuk meningkatkan pemahaman
kasus dan berfungsi sebagai dasar bagi
peneliti untuk melakukan analisis yang
komprehensif. Dalam tahap ini,
konseptualisasi teoretikal dan metodologis
mengenai  revitalisasi  ritual  sebagai
pelestarian nilai-nilai kearifan budaya lokal



Jurnal Budaya Etnika VVol.9 No. 2 Desember 2025

dirumuskan untuk digali lebih lanjut
potensi budaya dan ekonomi kreatif.
Keempat, tahap penarikan kesimpulan yang
menjawab pertanyaan penelitian mengenai
konsep dan metode revitalisasi ritual
mitembeyan di tengah perubahan sosial
budaya masyarakat petani.

3. Hasil Dan Pembahasan
A. Rekonstruksi Bentuk Otentik
Ritual Mitembeyan Meuseul
Rekonstruksi  ritual ~ mitembeyan
meuseul dilakukan melalui Focus Group
Discussion (FGD) pada tanggal 31 Juli
2025 pukul 20:00 WIB dengan melibatkan
petani senior, saehu (pemimpin ritual), dan
tokoh adat kelompok tani Sindang Hurip.
FGD bertujuan menyerap aspirasi tentang
bentuk otentik ritual yang telah mengalami
kepudaran sejak tahun 1980-an akibat
hadirnya mesin Huller.

Hasil FGD mengidentifikasi tiga
komponen utama yang harus
direkonstruksi. Pertama, komponen

material-spasial berupa lesung, alu, dan
konstruksi ruang sakral dengan delapan
batang bambu. Kedua, komponen
performatif mencakup urutan tindakan
ritual mulai dari doa pembuka hingga
penumbukan padi. Ketiga, komponen sesaji
yang terdiri dari berbagai jenis makanan,
minuman, dan peralatan sebagai medium
komunikasi dengan Nyi Pohaci Sanghyang
Sri.

Proses rekonstruksi ini mengikuti
prinsip bahwa bentuk otentik ritual harus
disesuaikan dengan kondisi masa silam
berdasarkan memori kolektif para sesepuh
yang masih mengingat praktik sebelum era
mekanisasi. Kesepakatan yang dicapai
dalam FGD menjadi pedoman pelaksanaan
ritual pada tahap berikutnya.

B. Tahapan Persiapan Ritual
1. Pengumpulan Material Ritual
Persiapan ritual dimulai pada Sabtu
pagi, 2 Agustus 2025 pukul 09:30 WIB.
Tiga orang laki-laki bertugas

229

mengumpulkan seluruh bahan material
yang diperlukan. Material yang
dikumpulkan meliputi: delapan batang
bambu untuk konstruksi ruang sakral,
dedaunan enau muda, bunga pohon enau
(sulangkar), daun dari pohon hutan yang
berfungsi sebagai pengusir hama padi, buah
pisang emas, dan berbagai makanan ringan
tradisional seperti rengginang, opak, dan
wajit.

Gambar 1. Tahap Pra Ritual
Sumber: Dokumen Imam Setyobudi (Sabtu sore, 2
Agustus 2025, pukul 16:15 WIB)

Pemilihan material menunjukkan
prinsip pemanfaatan sumber daya lokal
yang tersedia di lingkungan sekitar desa.
Bambu dipilih karena kekuatannya sebagai
struktur penyangga sekaligus
fleksibilitasnya untuk dibentuk. Dedaunan
enau dan sulangkar memiliki makna
simbolik kesuburan, sedangkan daun
pengusir hama mencerminkan pengetahuan
etnobotani tradisional dalam pengendalian
hama organik.

2. Konstruksi Ruang Sakral

Konstruksi ruang sakral merupakan
tahapan krusial dalam persiapan ritual.
Delapan batang bambu sepanjang 183
sentimeter didirikan membentuk struktur
persegi panjang tanpa dinding dan tanpa
atap. Empat batang bambu berfungsi
sebagai tiang pancang utama yang ditanam
di tanah, sementara empat batang lainnya
yang berdiameter lebih kecil dipasang
secara horizontal sebagai penghubung antar
tiang.

Struktur ini menciptakan batas visual
dan simbolik antara ruang sakral (di dalam
struktur bambu) dan ruang profan (di luar
struktur). Lesung diletakkan di tengah



ruang sakral dengan orientasi arah tertentu
sesuai ketentuan kosmologis. Pada Ahad
dini hari, 3 Agustus 2025 pukul 03:40 WIB,
peneliti ikut membantu memperbaiki ikatan
tali simpul yang kendor untuk memastikan
struktur tetap kokoh selama ritual
berlangsung.

Pemisahan ruang sakral dan profan
bukan sekadar pembatas fisik, melainkan
menciptakan zona liminal ruang transisi
antara dunia manusia dan dunia spiritual. Di
dalam ruang sakral inilah komunikasi
dengan Nyi Pohaci berlangsung melalui
serangkaian tindakan ritual.

3. Pemasangan Sesaji Pada
Bambu Penghubung

Pada setiap bambu penghubung
horizontal digantungkan berbagai jenis
sesaji: rengginang, opak, wajit, pisang,
daun enau muda, bunga enau, dan
sulangkar. Pemasangan sesaji ini dilakukan
pada Ahad dini hari, 3 Agustus 2025 pukul
03:45 WIB. Sesaji yang digantung
berfungsi  sebagai  "penolak  bala"
melindungi ruang sakral dari gangguan
spiritual yang tidak diinginkan selama
ritual berlangsung.

Gambar 2. Pemasangan Sesajen Pada Bilah
Bambu
Sumber: Dokumen Imam Setyobudi (Ahad
dini hari, 3 Agustus 2025 pukul 03:00 WIB)

Penempatan sesaji pada batas ruang
sakral menunjukkan konsep bahwa sesaji
berfungsi sebagai "penjaga" yang menjaga
kesucian ruang ritual. Setiap jenis sesaji
memiliki fungsi simbolik seperti makanan
ringan melambangkan pemberian makan
kepada roh-roh halus agar tidak
mengganggu, dedaunan dan bunga

230

Setyobudi — Revitalisasi Ritual Mitembeyan

melambangkan kesegaran dan kehidupan,
sementara pisang melambangkan
kesuburan.

C. Sesajen dalam Ritual

1. Jenis dan Komponen Sesajen

Sementara laki-laki mempersiapkan
konstruksi fisik, ibu-ibu kelompok tani
menyiapkan sesaji utama di pawon (dapur
tradisional belakang rumah). Sesaji yang
disiapkan sangat beragam dan dapat
dikategorikan ke dalam tiga kelompok
besar.

Gambar 3. Sesaji Ritual
Sumber: Dokumen Imam Setyobudi (Ahad
dini hari, 3 Agustus 2025 pukul 03:45 WIB)

a. Kelompok pertama Sesaji Makanan

dan Minuman

Terdiri dari  duwegan (kelapa
muda), lima jenis rujak (rujak
cau/pisang, rujak asem, rujak

kalapa, rujak kembang, rujak roti),
kopi manis dan pahit, teh manis dan
pahit, air bening, bubur merah
(bubur  beureum), bubur putih
(bubur bodas), papais merah dan
putih, nagasari, kupat, leupeut, dan
tantang angin.

b. Kelompok kedua Pangradinan
(Sesaji Khusus untuk Nyi Pohaci)
Berupa kombinasi makanan dan
peralatan kecantikan yang terdiri
dari: cermin (eunteung), Ssisir,
minyak wangi, sirih lengkap dengan
komponennya (rampe), daun sirih
(leumareun), pinang, dan kapur
sirih. Pangradinan disusun secara
khusus  sebagai  persembahan
langsung kepada Nyi Pohaci.



Jurnal Budaya Etnika VVol.9 No. 2 Desember 2025

c. Kelompok ketiga Parawanten

(Sesaji Pelengkap)
Terdiri dari congcot, bakak, ikan
bakar, rurujakan, bunga tujuh rupa,
dan tanaman hanjuang. Parawanten
berfungsi sebagai pelengkap yang
menyempurnakan keseluruhan
sesaji.

d. Selain tiga kelompok di atas,
terdapat sesaji  khusus berupa
mangkuk beras putih dengan telur
ayam kampung mentah dan uang

logam di atasnya. Sesaji ini
memiliki makna simbolik
kesuburan dan harapan
kemakmuran.

2. Makna Simbolik Sesaji

Setiap jenis sesaji memiliki makna
simbolik yang berkaitan dengan kosmologi
petani dan hubungan dengan Nyi Pohaci.
Bubur  merah  dan  bubur  putih
merepresentasikan dualitas kosmos
keseimbangan antara dua kekuatan yang
berlawanan namun komplementer. Dalam
pandangan kosmologis petani Sunda,
kehidupan terdiri dari pasangan-pasangan
berlawanan yang harus dijaga
keseimbangannya: siang-malam, terang-
gelap, laki-perempuan, keras-lembut.

Lima jenis rujak melambangkan
keragaman hasil bumi yang semuanya
bersumber dari tubuh Nyi Pohaci. Rujak
asem melambangkan tantangan dalam
hidup, rujak manis melambangkan
kebahagiaan, rujak kalapa melambangkan
kehidupan yang utuh, rujak kembang
melambangkan keindahan, dan rujak roti
melambangkan hasil olahan manusia.
Keberagaman ini mengajarkan bahwa
kehidupan petani penuh dengan variasi
yang harus diterima dengan syukur.

Kopi dan teh yang disajikan dalam
dua versi manis dan pahit memperkuat
konsep  dualitas. Kehidupan petani
dipahami  sebagai dinamika antara
kebahagiaan (manis) dan kesulitan (pahit)
yang harus dijalani dengan keikhlasan. Air
bening melambangkan kesucian dan

231

kejernihan niat.

Pangradinan yang berisi peralatan
kecantikan menunjukkan personifikasi Nyi
Pohaci sebagai sosok dewi perempuan yang
harus  diperlakukan  dengan  hormat
layaknya tamu agung. Cermin dan sisir
adalah simbol kecantikan dan perawatan
diri, minyak wangi adalah simbol
keharuman dan kesegaran, sementara sirih-
pinang-kapur adalah tanda penghormatan
tertinggi dalam adat Sunda yang biasanya
diberikan kepada tamu yang sangat
dihormati.

Beras putih dengan telur ayam

kampung dan uang melambangkan
kesatuan tiga elemen penting dalam
kehidupan  petani:  pangan  (beras),

kesuburan (telur), dan kemakmuran (uang).
Telur ayam kampung dipilih karena
dianggap lebih "murni” dibandingkan telur

ayam ras, sehingga lebih  pantas
dipersembahkan kepada Nyi Pohaci.
D. Pelaksanaan Ritual Mitembeyan
Musesul
1. Tahap Pembuka Doa dan
Prosesi

Pelaksanaan ritual dimulai dengan
berkumpulnya seluruh pelaku ritual di
depan goah (tempat asal padi yang akan
ditumbuk). Saehu laki-laki memimpin doa
pembukaan, memohon kepada Yang Maha
Kuasa dan para leluhur agar ritual berjalan
lancar tanpa halangan. Doa ini penting
sebagai pembukaan komunikasi spiritual
sebelum memasuki tahap ritual utama.

Setelah doa selesai, saehu laki-laki
berdiri membawa parukuyuan (wadah
khusus berisi padi yang akan ditumbuk),
diikuti oleh pelaku ritual lainnya yang
masing-masing membawa peralatan ritual
sesuai tugasnya. Mereka berjalan secara
berurutan menuju lesung dalam sebuah
prosesi yang tertib dan khidmat. Prosesi ini
bukan  sekadar  perpindahan  fisik,
melainkan juga transisi dari kondisi profan
menuju kondisi sakral.



2. Tahapan Ritual Mengelilingi

Lesung
Setibanya di lesung, semua pelaku
ritual melakukan  idernaga, yaitu

mengelilingi lesung sebanyak tujuh putaran
searah jarum jam. ldernaga merupakan
tindakan sakralisasi ruang mengubah
lesung dari objek biasa menjadi pusat
kosmis yang menghubungkan dunia
manusia dengan dunia Nyi Pohaci.

Angka tujuh dalam idernaga
memiliki makna sakral dalam kosmologi
Sunda. Tujuh melambangkan
kesempurnaan dan kelengkapan, mengacu
pada konsep tujuh lapis langit dalam
kepercayaan tradisional. Dengan
mengelilingi lesung tujuh kali, para pelaku
ritual "mengaktifkan" lesung sebagai titik
pertemuan antara dunia atas (spiritual) dan
dunia bawah (material).

Gerakan melingkar juga
melambangkan siklus kehidupan dari
benih, tumbuh, berbuah, dipanen, dan
kembali menjadi benih lagi. Dalam konteks
ritual, gerakan melingkar menciptakan
batas energi yang melindungi proses ritual
dari gangguan eksternal.

3. Tahapan Iljab Kabul dan
Pembacaan Mantra

Setelah idernaga, peralatan dan sesaji

disusun rapi di depan lesung. Semua peserta

duduk menghadap lesung dengan sikap

khusyuk. Saehu laki-laki  kemudian
melakukan ijab Kabul sebuah perjanjian
spiritual dengan Nyi Pohaci sambil

mengucapkan mantra Pohaci 1, 2, dan 3.

Mantra Pohaci berisi permohonan
izin untuk menumbuk padi, penghormatan
kepada Nyi Pohaci sebagai sumber
kehidupan, dan pernyataan syukur atas
hasil panen yang diperoleh. Ketiga mantra
ini diucapkan secara berurutan, masing-
masing dengan fungsi spesifik: mantra
pertama untuk pembukaan komunikasi,
mantra kedua untuk permohonan izin, dan
mantra ketiga untuk penutup yang berisi
harapan berkah.

232

Setyobudi — Revitalisasi Ritual Mitembeyan

Setelah membaca mantra, saehu laki-
laki membakar kemenyan. Asap kemenyan
berfungsi sebagai medium penghubung
antara dunia fisik dan dunia spiritual.
Kepercayaan tradisional menyebutkan
bahwa roh-roh halus dan Nyi Pohaci dapat
"hadir" melalui asap kemenyan yang
membubung ke atas. Aroma kemenyan juga
menciptakan  suasana  sakral  yang
membedakan ritual dari aktivitas sehari-
hari.

4. Tahap mengolesi
Minyak Kelapa

Tahap selanjutnya dilakukan oleh
saehu  perempuan. Diawali  dengan
mengolesi tiga elemen utama dengan
minyak kelapa: lesung, alu, dan padi yang
akan ditumbuk. Tindakan mengolesi ini
memiliki makna ganda. Secara praktis,
minyak kelapa membuat permukaan lesung
dan alu menjadi lebih halus sehingga proses
menumbuk lebih mudah. Secara simbolis,
mengolesi dengan minyak kelapa adalah
tindakan "memberi  kehidupan" atau
mengaktifkan fungsi spiritual dari peralatan
yang akan digunakan.

dengan

Minyak kelapa dipilih karena kelapa
dalam budaya Sunda dianggap sebagai
pohon kehidupan yang seluruh bagiannya
dapat dimanfaatkan. Minyak Kkelapa
melambangkan kelancaran, kehalusan, dan
keberkahan. Dengan mengolesi lesung, alu,
dan padi dengan minyak kelapa, saehu
perempuan secara simbolis memohon agar
proses transformasi dari gabah menjadi
beras berlangsung lancar dan diberkahi.

Pemilihan saehu perempuan untuk
melakukan tindakan ini bukan kebetulan.
Perempuan dalam kosmologi petani Sunda
memiliki hubungan khusus dengan Nyi
Pohaci yang juga berwujud perempuan.
Perempuan dianggap lebih "dekat" secara
spiritual dengan dewi padi, sehingga lebih
tepat untuk melakukan tindakan-tindakan
ritual yang berhubungan langsung dengan
padi dan peralatan.



Jurnal Budaya Etnika VVol.9 No. 2 Desember 2025

5. Tahap mengalungkan Kalung
Benang dan Kapas

Setelah mengolesi, saehu perempuan

mengalungkan benang dan kapas yang

telah dibentuk menyerupai kalung ke
"leher" lesung. Tindakan ini
mempersonifikasikan  lesung  sebagai

representasi fisik dari Nyi Pohaci. Dengan
mengalungkan kalung, lesung "dipakaikan
perhiasan” layaknya seorang perempuan
terhormat yang akan menerima tamu atau
menghadiri upacara penting.

Benang melambangkan
keterhubungan antara manusia dan Nyi
Pohaci, antara generasi terdahulu dan
generasi kini, antara bumi dan langit. Kapas
melambangkan kelembutan dan
kehangatan. Kombinasi benang dan kapas
menciptakan simbol ikatan yang lembut
namun kuat antara petani dengan sumber
kehidupan mereka.

Personifikasi lesung ini menunjukkan
bahwa dalam pandangan petani, peralatan
pertanian bukan sekadar benda mati,
melainkan memiliki "roh" atau
"kehidupan" yang harus dihormati. Lesung,
sebagai wadah tempat padi ditumbuk,
adalah representasi dari rahim Nyi Pohaci
tempat transformasi terjadi.

6. Tahap Persiapan Penumbukan

Setelah semua ritual pra-penumbukan
selesai, sesaji yang semula tersusun di
depan lesung dipindahkan ke pinggir agar
tidak menghalangi proses menumbuk.
Penataan ulang ini menandai transisi dari
tahap spiritual murni menuju tahap aplikatif
di mana tindakan fisik menumbuk akan
dilakukan.

Padi perdana gabah padi pertama
yang dipetik saat panen dimasukkan ke
dalam liang lesung. Pemilihan padi perdana
bukan tanpa alasan. Padi yang pertama kali
dipetik dianggap memiliki  kekuatan
spiritual yang paling kuat karena menjadi
"pembuka” dari seluruh panen. Dalam
kepercayaan  petani, padi  perdana

233

membawa berkah untuk seluruh hasil panen
yang lain.

7. Tahap Penumbukan Pertama

Sebelum padi ditumbuk, saehu laki-
laki terlebih dahulu memberikan mantra
kepada padi yang berada di dalam lesung.
Mantra ini berisi permohonan agar Nyi
Pohaci mengizinkan transformasi gabah
menjadi beras, dan agar beras yang
dihasilkan membawa berkah bagi yang
mengkonsumsinya. Setelah saehu laki-laki
selesai, giliran  saehu  perempuan
memberikan mantra dengan fokus pada
aspek kesuburan dan kelimpahan.

Alu pertama yang akan digunakan
untuk menumbuk dimantrai secara khusus
oleh saehu laki-laki. Alu dipegang dengan
kedua tangan, diangkat ke atas sambil
mengucapkan mantra, kemudian
ditumbukkan ke padi di dalam lesung
sebanyak tiga kali. Tiga kali tumbukan ini
adalah tindakan inisiasi membuka proses
transformasi dengan izin spiritual.

Angka tiga kembali muncul sebagai

simbol kesempurnaan. Tiga tumbukan
pertama melambangkan tiga tahap
kehidupan: kelahiran (padi ditanam),
pertumbuhan  (padi  berbuah), dan

transformasi (padi menjadi beras). Setelah
tiga tumbukan inisiasi selesai, barulah
semua peserta boleh menumbuk secara
berbarengan.

8. Tahap Penumbukan Massal

Setelah tiga tumbukan inisiasi, semua
peserta ritual baik laki-laki maupun
Perempuan menumbuk padi secara
bersama-sama  dengan ritme  yang
terkoordinasi. Suara alu yang saling
bersahutan menciptakan ritme musikal
yang khas. Ritme penumbukan bukan
sekadar efek samping dari proses fisik,
melainkan juga bentuk "nyanyian™ kepada
Nyi Pohaci sebuah ekspresi kegembiraan
dan syukur.

Saehu perempuan memiliki tugas
khusus selama penumbukan massal:
membolak-balikkan padi yang sedang



ditumbuk. Tindakan ini penting secara
praktis agar semua bagian gabah terlepas
dari batangnya secara merata. Secara
simbolis, membolak-balikkan padi adalah
tindakan "merawat" agar transformasi
berlangsung sempurna.

Hanya saehu perempuan yang boleh
menyentuh padi selama proses
penumbukan. Ini kembali menegaskan
hubungan khusus antara perempuan dengan
Nyi Pohaci. Perempuan dianggap memiliki
"sentuhan” yang lebih lembut dan tepat
dalam memperlakukan padi.

9. Tahap Pemindahan ke Jubleug

Setelah seluruh gabah lepas dari
batangnya dan berubah menjadi beras, padi
dipindahkan dari lesung ke jubleug (tampah
besar).  Pemindahan ini  menandai
selesainya proses ritual. Beras yang
dihasilkan dari ritual perdana ini memiliki
status khusus bukan beras biasa, melainkan
"beras suci" yang telah diberkahi melalui
rangkaian ritual.

Beras hasil ritual ini biasanya tidak
langsung dikonsumsi atau dijual. Sebagian
akan disimpan sebagai "benih spiritual”
untuk ditanam kembali pada musim tanam
berikutnya, dan sebagian dibagikan kepada
peserta ritual sebagai simbol berbagi
berkah. Ada juga yang dimasak menjadi
nasi untuk dimakan bersama dalam acara
syukuran sebagai penutup ritual.

E. Nilai-Nilai Kearifan Lokal dalam

Ritual

1. Nilai Spiritual

Ritual mitembeyan meuseul adalah
manifestasi konkret dari sistem
kepercayaan spiritual petani Sunda yang
berpusat pada sosok Nyi Pohaci Sanghyang
Sri. Menurut mitos yang diyakini, Nyi
Pohaci lahir dari sebutir telur hasil tetesan
air mata Sang Hyang Antaboga (Dewa
Naga). Ketika Nyi Pohaci wafat, dari organ
tubuhnya tumbuh berbagai jenis tanaman
pangan. Padi putih (beras) secara khusus
berasal dari mata kanan Nyi Pohaci.

234

Setyobudi — Revitalisasi Ritual Mitembeyan

Kepercayaan ini menciptakan relasi
ontologis yang unik: padi bukan hanya
tanaman yang ditanam dan dipanen untuk
dimakan, melainkan bagian dari tubuh dewi
yang telah berkorban untuk kehidupan
manusia. Oleh karena itu, setiap tindakan
terhadap padi hususnya saat mengolahnya
menjadi beras harus dilakukan dengan
penuh penghormatan dan rasa syukur.

Penggunaan istilah "meuseul”
(memijat) sebagai eufemisme  dari
"menumbuk™ bukan sekadar permainan
bahasa. Ini adalah ekspresi etika spiritual:
petani tidak "menumbuk" padi dengan
keras dan kasar, melainkan "memijat"
dengan lembut, seolah-olah
memperlakukan tubuh Nyi Pohaci sendiri.
Sensitivitas linguistik ini mencerminkan

kesadaran akan dimensi sakral dalam
aktivitas sehari-hari.
Ritual ini mengajarkan bahwa

aktivitas ekonomi (mengolah padi menjadi
beras untuk dimakan atau dijual) tidak
terpisah dari dimensi spiritual. Produksi
pangan adalah tindakan sakral yang
memerlukan izin, penghormatan, dan rasa
syukur kepada sumber kehidupan. Nilai ini
kontras dengan pandangan modern yang
cenderung memisahkan ekonomi dari
spiritualitas, menjadikan produksi pangan
sebagai proses mekanis semata.

2. Nilai
Alam
Ritual mitembeyan meuseul
mewujudkan  pandangan  kosmologis
tentang kesatuan antara mikrokosmos
(manusia) dan  makrokosmos (alam
semesta). Dalam pandangan ini, manusia
bukan penguasa alam yang dapat
mengeksploitasi sumber daya sesuka hati,
melainkan bagian integral dari sistem
ekologis yang harus dijaga
keseimbangannya.

Keselarasan  dengan

Penggunaan material lokal dalam
persiapan ritual bambu, daun enau, bunga
enau, pisang, kelapa menunjukkan
pemahaman tentang siklus ekologis. Petani



Jurnal Budaya Etnika VVol.9 No. 2 Desember 2025

tidak mengambil dari luar sistem,
melainkan memanfaatkan apa yang tersedia

di lingkungan mereka sendiri. Ini
mencerminkan  prinsip  keberlanjutan:
mengambil dari alam hanya sebatas

kebutuhan dan memastikan alam dapat
meregenerasi diri.

Penggunaan daun dari pohon hutan
sebagai pengusir hama menunjukkan
pengetahuan etnobotani yang sophisticated.
Petani tradisional telah lama mengetahui
tanaman-tanaman tertentu yang dapat
berfungsi  sebagai  pestisida  alami.
Pengetahuan ini diturunkan secara oral dari
generasi ke generasi dan terintegrasi dalam
praktik ritual. Dengan demikian, ritual
tidak hanya berfungsi spiritual, tetapi juga
sebagai medium transmisi pengetahuan
ekologis.

Konsep dualitas yang berulang kali
muncul dalam sesaji bubur merah-putih,
kopi  manis-pahit, teh  manis-pahit
mengajarkan  tentang  keseimbangan.
Kehidupan dipahami sebagai interaksi
antara  pasangan-pasangan  berlawanan
yang harus dijaga harmoninya. Jika salah
satu kutub mendominasi, maka terjadi
ketidakseimbangan yang dapat
mengakibatkan bencana. Prinsip
keseimbangan ini relevan tidak hanya
dalam kehidupan personal, tetapi juga
dalam hubungan manusia dengan alam.

3. Nilai Sosial Solidaritas
Komunal
Pelaksanaan  ritual  mitembeyan

meuseul melibatkan partisipasi komunal
yang memperkuat kohesivitas sosial.
Pembagian tugas berdasarkan kapasitas dan
peran laki-laki mengumpulkan material dan
mendirikan struktur, perempuan
menyiapkan  sesaji, saehu laki-laki
memimpin doa dan mantra, saehu
perempuan melakukan tindakan pada
lesung mencerminkan sistem nilai yang
menghargai  kontribusi setiap anggota
masyarakat.

235

Pembagian peran berdasarkan gender
bukan subordinasi, melainkan
komplementaritas. Laki-laki dan
perempuan memiliki peran berbeda yang
sama-sama esensial untuk kesuksesan
ritual. Saehu laki-laki berperan sebagai
mediator verbal dengan dunia spiritual
melalui doa dan mantra, sementara saehu
perempuan berperan sebagai mediator
tindakan melalui sentuhan langsung pada
peralatan dan padi. Keduanya saling
melengkapi dan tidak dapat dipisahkan.

Prinsip  gotong royong Yyang
tercermin dalam persiapan dan pelaksanaan
ritual bukan sekadar aktivitas praktis untuk
menyelesaikan pekerjaan lebih cepat.
Gotong royong adalah nilai fundamental
yang menegaskan bahwa individu tidak
dapat  hidup  sendiri  memerlukan
komunitas. Ritual menciptakan ruang di
mana nilai ini dipraktikkan secara nyata,

sehingga identitas  kolektif  sebagai
kelompok tani diperkuat.
Ritual juga berfungsi sebagai

medium sosialisasi bagi generasi muda.
Dengan menyaksikan dan terlibat dalam
ritual, anak-anak dan remaja belajar tentang
nilai-nilai, norma-norma, dan identitas
kultural mereka. Ritual adalah pedagogi
kultural yang efektif karena melibatkan
seluruh indra dan emosi, bukan hanya
kognisi.

F.  YouTube Sebagai Media
Pelestarian Budaya
1. Revitalisasi Sebagai

Reaktualisas Nilali

Upaya revitalisasi ritual mitembeyan
meuseul oleh kelompok tani Sindang Hurip
adalah bentuk resistensi kultural terhadap
desakralisasi total. Penting untuk dicatat
bahwa revitalisasi ini bukan upaya untuk
menolak teknologi modern atau kembali
sepenuhnya ke cara lama. Kelompok tani
tidak meninggalkan Huller mereka masih
menggunakannya untuk penggilingan padi
dalam jumlah besar untuk kebutuhan
sehari-hari.



Namun, mereka menghidupkan
kembali ritual sebagai penanda simbolik
bahwa ada dimensi lain dari produksi
pangan yang tidak boleh dilupakan. Ritual
dilakukan setahun sekali, khususnya untuk
padi perdana padi pertama yang dipetik saat
panen. Dengan demikian, ritual berfungsi
sebagai "pengingat” bahwa di balik seluruh
proses produksi, ada hubungan spiritual
yang harus dijaga.

Revitalisasi ini adalah contoh dari apa
yang dapat disebut "modernisasi selektif"
mengadopsi  teknologi  modern  untuk
efisiensi ekonomi, namun tetap
mempertahankan nilai-nilai spiritual dan
kultural yang dianggap esensial. Ini
menunjukkan bahwa masyarakat
tradisional  tidak  pasif  menerima
modernisasi, melainkan aktif
menegosiasikan posisi mereka di antara
tradisi dan perubahan.

Reaktualisasi ritual juga berfungsi
sebagai medium pendidikan bagi generasi
muda. Dengan melibatkan anak-anak dan
remaja dalam persiapan dan pelaksanaan
ritual, pengetahuan tentang nilai-nilai
kearifan lokal ditransmisikan. Generasi
muda belajar bahwa meskipun teknologi
membuat pekerjaan lebih mudah, ada
aspek-aspek kehidupan yang tidak dapat
digantikan oleh mesin: rasa syukur,
penghormatan  terhadap alam, dan
solidaritas komunal.

2. Dokumentasi Digital sebagai
Arsip Visual

Dokumentasi  ritual ~ mitembeyan
meuseul melalui video dan
pengunggahannya ke platform YouTube
merupakan strategi pelestarian  yang
penting dalam era digital. YouTube
berfungsi sebagai arsip visual yang dapat
diakses kapan saja dan dari mana saja,
memastikan bahwa pengetahuan tentang
ritual tidak hilang meskipun para sesepuh
yang menjadi penjaga memori kolektif
kelak tiada.

236

Setyobudi — Revitalisasi Ritual Mitembeyan

Dokumentasi visual memiliki
kelebihan  dibandingkan  dokumentasi
tertulis. Video merekam tidak hanya urutan
tindakan ritual, tetapi juga nuansa yang sulit
dijelaskan dengan Kkata-kata: intonasi
mantra, ritme penumbukan, ekspresi wajah
peserta, suasana sakral, dan interaksi sosial
yang terjadi. Semua detail ini penting untuk
pemahaman holistik tentang ritual dan
dapat menjadi referensi bagi generasi
mendatang yang ingin mempraktikkan
ritual dengan benar.

YouTube memungkinkan pelestarian
yang bersifat partisipatif. Pemirsa yang
tertarik dapat memberikan komentar,
berbagi pengalaman serupa dari wilayah
mereka, atau bahkan mengunggah video
ritual mereka sendiri. Ini menciptakan
jaringan  pelestarian  budaya yang
kolaboratif, di mana berbagai komunitas
saling belajar dan menguatkan satu sama
lain.

Platform YouTube juga
memungkinkan pembuatan playlist atau
channel khusus tentang ritual pertanian
Sunda, yang dapat mengumpulkan berbagai
dokumentasi dari berbagai wilayah. Ini
menciptakan semacam "museum digital”
yang hidup dan terus berkembang, berbeda
dengan museum fisik yang statis.

Komentar dan pertanyaan dari
pemirsa  juga dapat  memperkaya
pemahaman tentang ritual. Misalnya, jika
ada pemirsa dari wilayah lain yang
menanyakan mengapa digunakan tujuh
putaran dalam idernaga, hal ini dapat
memicu diskusi lebih dalam tentang makna
angka tujuh dalam kosmologi Sunda, yang
mungkin tidak terpikirkan sebelumnya oleh
komunitas lokal yang menganggapnya
sebagai hal yang sudah taken for granted.

4.  Simpulan

Revitalisasi ~ ritual ~ mitembeyan
meuseul pada kelompok tani Sindang Hurip
menunjukkan bahwa pelestarian budaya di
era modern memerlukan pendekatan yang



Jurnal Budaya Etnika VVol.9 No. 2 Desember 2025

kreatif dan adaptif. Ritual yang sempat
pudar akibat modernisasi pertanian dapat
dihidupkan kembali melalui proses yang
sistematis: rekonstruksi bentuk otentik
berbasis memori kolektif, penggalian dan
reinterpretasi nilai-nilai fundamental, dan
reaktualisasi  praktik dalam  konteks
kontemporer.

Setiap tahapan ritual dari persiapan
material,  konstruksi  ruang  sakral,
penyiapan sesaji, hingga pelaksanaan ritual
dengan sepuluh tahapan spesifik memiliki
makna yang mendalam. Ritual bukan
sekadar rutinitas, melainkan manifestasi
dari sistem kepercayaan, pengetahuan
ekologis, dan nilai-nilai sosial yang
menjadi fondasi kehidupan komunitas
petani.

Nilai-nilai  kearifan lokal yang
terkandung dalam ritual spiritual-religius,
keselarasan dengan alam, dan solidaritas
komunal tetap relevan dalam konteks
kontemporer. Bahkan di tengah krisis
ekologis, individualisasi, dan desakralisasi
kehidupan ~ modern, nilai-nilai  ini
menawarkan alternatif yang berharga.

YouTube sebagai platform digital
membuka peluang baru untuk pelestarian
dan diseminasi pengetahuan budaya.
Dokumentasi visual yang diakses secara
global memastikan bahwa pengetahuan
tidak hilang, sekaligus menciptakan
kesempatan untuk dialog lintas generasi
dan lintas komunitas. Namun, penggunaan
media digital harus dilakukan dengan
kesadaran terhadap risiko desakralisasi dan
dengan strategi yang sensitif terhadap
aspek kultural.

Revitalisasi ~ ritual ~ mitembeyan
meuseul bukan upaya untuk menolak
modernitas, melainkan untuk memastikan
bahwa dalam perjalanan menuju masa
depan, masyarakat tidak kehilangan akar
dan identitasnya. Ini adalah contoh dari

"modernisasi  yang  berakar  pada
tradisi"mengadopsi teknologi dan
perubahan yang bermanfaat sambil
mempertahankan nilai-nilai yang

237

memberikan makna dan

kehidupan komunitas.

arah  bagi

5. Daftar Pustaka
Ari, E. A., & Ngiso, W. T. F. (2023).

Revitalisasi  tradisi adat zono
(upacara syukur panen) masyarakat
adat Desa Uluwae Kecamatan

Bajawa Utara Kabupaten Ngada.
INNOVATIVE: Journal of Social
Science Research, 6(3), 5252-5268.

Bahagia, B., Hudayana, B., Wibowo, R., &
Rangkuti, Z. (2021). Nyi Pohaci
Sang Hyang Sri value in leader
perspective  of Cipatat Kolot
customary societies. Harmoni Sosial
Jurnal Pendidikan IPS, 8(1), 1-12.

Eastman, N. (2020). Revitalization as
ritual:  Sacrifice, cities, and
schooling. Philosophy of Education,
76(1), 96-1009.

Fachreza, M. G. A., & Kurniawan, A.
(2025). Revitalisasi upacara adat
seren taun sebagai media edukasi

kultural masyarakat Cigugur
Kuningan. AT-TAKLIM: Jurnal
Pendidikan Multidisplin, 8(2), 101—
110.

Fauziyah, E. F., & Kosasih, A. (2021).
Tokoh Nyi Pohaci Sanghyang Sri
dalam wawacan Sulanjana dan carita

pantun  Sri Sadana:  Tinjauan
intertekstualitas  Julia  Kristeva.
Jurnal Ketatabahasaan dan

Kesusastraan, 16(1), 64—75.

Handayani, S. (2018). Agriculture and
ritual: Pola komunikasi ritual
slametan musim tanam padi di
Ngemplak, Sambikerep, Surabaya.
Jurnal llmu Komunikasi (J-KAl),
5(1), 40-50.

Heryana, A. (2012). Mitologi perempuan
Sunda. Patanjala, 4(1), 156-169.

Holil, M. (2020). Myths of Nyi Pohaci
Sanghyang Sri on Sundanese ethnic:
Efforts to reconstruct the values of

environmental conversation. [OP
Conference Series: Earth and
Environmental Science, 1-6.



Purpose Led Publishing.

Horstmann, A., & Reuter, T. (2013).
Religious and cultural revitalization:
A post-modern phenomena? In
Social Sciences in Asia: Faith in the
Future (Vol. 32).

Junianto, Lestari, R. N. S., & Subdyo, A. T.
(2017). Revitalisasi situs patirtan
Watugede Singosari sebagai objek
wisata  spiritual  berkelanjutan.
Prosiding Seminar Heritage IPLBI,
171-176. Program Studi Teknik
Arsitektur Fakultas Teknik
Universitas Merdeka Malang.

Kameswari, D., & Yusup, M. (2020).
Kearifan lokal bercocok tanam pada
masyarakat pedalaman suku bangsa
Baduy. SINASIS, 1(1), 145-151.

Lestari, 1. A. (2023). Makna tradisi mipit
pare pada suku Sunda di Kasepuhan

Ciptagelar Kabupaten Sukabumi
Provinsi Jawa Barat. Discourse
Journal of Social Studies and

Education, 1(1), 1-7.

Lyman, L. (2024). Cultural revitalization.
Redwood Roots Magazine, 4(8).
https://digitalcommons.humboldt.ed
u/rrivol4/iss1/8

Meyanti, L., Adwina, R., Harriyadi,
Nugroho, D., Wiryandara, H. A., &
Sumiartini, K. S. (2024). Sakral dan
profan: Pandangan masyarakat Jawa
Kuno terhadap peran serta fungsi
hutan berdasarkan prasasti dan relief.
WALENNAE: Jurnal Arkeologi
Sulawesi, 22(2), 141-162.

Nastiti, T. S. (2020). Dewi Sri dalam
kepercayaan masyarakat Indonesia.
Tumotowa, 3(1), 1-12.

Pasek, I., & Yudarta, I. G. (2015).
Revitalisasi musik tradisional prosesi
adat Sasak sebagai identitas budaya
Sasak. Jurnal SEGARA WIDYA,
3(1), 367-375.

Prabowo, Y. B., & Sudrajat. (2021).
Kasepuhan Ciptagelar: Pertanian
sebagai simbol budaya dan
keselarasan alam. Jurnal Adat dan
Budaya, 3(1).

Setyobudi, I. (2020). Metode penelitian

238

Setyobudi — Revitalisasi Ritual Mitembeyan

budaya (Desain penelitian dan tiga
model kualitatif: Grounded research,

life history, narrative personal).
Sunan Ambu Press.
Sukmayadi, Q. M., Octavianti, M.,

Mulyana, R., & Fadhila, S. A.
(2025). Tradisi upacara nyalin dan
upacara  ngamandian  munding
masyarakat Sunda dalam panen padi
sebagai pendorong keberlanjutan
pertanian. UMBARA: Indonesian
Journal of Anthropology, 10(1), 15—
29.

Syarifuddin, D. (2020). Nilai budaya tanam
padi sebagai daya tarik wisata. Media
Wisata, 18(2).

Setyobudi, Imam. (2020). Metode
Penelitian Budaya: Desain
penelitian & tiga model kualitatif.
Bandung: Sunan Ambu Press.

Wijana, | Dewa Putu. (2011). The
Development of Bahasa Indonesia in
mUlticultural Context: A Case Study
of Adoloscent’s Slang. Jurnal
Humaniora. 23 (1). Hal 71-78.

6. Ucapan Terima Kasih

Penelitian dan tulisan artikel ini dapat
terlaksana atas hibah penelitian yang
dikelola di bawah Direktorat Penelitian dan
Pengabdian kepada Masyarakat (DPPM)
Direktorat Jenderal Riset dan
Pengembangan (Ditjen Risbang)
Kemendiktisaintek Republik Indonesia.



