
225 

 

REVITALISASI RITUAL MITEMBEYAN SEBAGAI PELESTARIAN 

LEWAT YOUTUBE PADA KELOMPOK TANI SINDANG HURIP DI 

DUSUN SINDANG, DESA/KEC. RANCAKALONG, SUMEDANG, 

JAWA BARAT 
 

Revitalization of the Mitembeyan Ritual as Preservation via YouTube in the Sindang 

Hurip Farmer Group in Sindang Hamlet, Rancakalong Village/District, Sumedang, West 

Java  

 

Imam Setyobudi1*, Yuyun Yuningsih2, Wahyu Hifajar3, Rifka Rahma Dewi4, Nurgalih 

Hadad Jantika5, Silvia Dewi6, Farhan Fadilah7 

124567 Prodi Antropologi Budaya Fakultas Budaya dan Media Institut Seni Budaya Indonesia Bandung 
3 CV Alas Simoneta Naomi 

*setyobudiimam@gmail.com  
 

Artikel diterima: 2 Juli 2025 | Artikel direvisi:  9 Agustus 2025 | Artikel disetujui: 1 Desember 2025  

 

 

Abstrak: Penelitian ini bertujuan untuk merumuskan konsep dan metode revitalisasi ritual 

mitembeyan meuseul sebagai upaya pelestarian nilai-nilai kearifan budaya lokal masyarakat petani 

Sunda di tengah perubahan sosial budaya akibat modernisasi pertanian, serta mendiseminasikan hasil 

revitalisasi melalui media digital. Modernisasi pertanian melalui penggunaan mesin penggiling gabah 

(huller) telah menyebabkan memudarnya praktik ritual mitembeyan yang sebelumnya menjadi bagian 

integral dari sistem kepercayaan, kosmologi, dan kehidupan komunal petani. Penelitian ini 

menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan etnografi yang dilakukan di Dusun Sindang, 

Desa/Kecamatan Rancakalong, Kabupaten Sumedang. Data dikumpulkan melalui observasi partisipan, 

wawancara mendalam, Focus Group Discussion (FGD), dan studi pustaka. Hasil penelitian 

menunjukkan bahwa revitalisasi ritual dilakukan melalui rekonstruksi bentuk otentik berbasis memori 

kolektif, reaktualisasi tahapan ritual, serta penggalian kembali makna simbolik dan nilai kearifan lokal 

yang mencakup nilai spiritual-religius, keselarasan dengan alam, dan solidaritas sosial komunal. 

Dokumentasi ritual melalui platform YouTube berfungsi sebagai arsip visual sekaligus strategi adaptif 

pelestarian budaya di era digital. Penelitian ini menyimpulkan bahwa revitalisasi ritual mitembeyan 

meuseul merupakan bentuk modernisasi selektif yang memungkinkan masyarakat petani 

mempertahankan identitas budaya dan nilai-nilai fundamental tanpa menolak kemajuan teknologi. 

Kata kunci: revitalisasi budaya, ritual mitembeyan, kearifan lokal, pertanian tradisional, media digital. 

 

 

Abstract: This study aims to formulate concepts and methods for revitalizing the mitembeyan meuseul 

ritual as an effort to preserve local cultural wisdom among Sundanese farming communities amid 

socio-cultural changes caused by agricultural modernization, as well as to disseminate the 

revitalization outcomes through digital media. The introduction of rice milling machines (hullers) has 

gradually diminished the practice of mitembeyan, which was previously an integral part of farmers’ 

belief systems, cosmology, and communal life. This research employs a qualitative method with an 

ethnographic approach conducted in Sindang Hamlet, Rancakalong Village/Subdistrict, Sumedang 

Regency. Data were collected through participant observation, in-depth interviews, Focus Group 

Discussions (FGD), and literature review. The findings indicate that ritual revitalization was carried 

out through reconstructing its authentic form based on collective memory, reactualizing ritual stages, 

and reinterpreting symbolic meanings and local wisdom values, including spiritual-religious beliefs, 

harmony with nature, and communal social solidarity. Digital documentation via YouTube functions as 

a visual archive and an adaptive strategy for cultural preservation in the digital era. The study 

concludes that revitalizing the mitembeyan meuseul ritual represents a form of selective modernization 

mailto:*setyobudiimam@gmail.com


Setyobudi – Revitalisasi Ritual Mitembeyan  

 

226 

 

that enables farming communities to maintain cultural identity and fundamental values without 

rejecting technological advancement. 

Keywords: cultural revitalization, mitembeyan ritual, local wisdom, traditional agriculture, digital 

media. 

 

1. Pendahuluan 

Revitalisasi berasal dari kata revival, 

revive, atau revived yang bermakna 

menghidupkan kembali. Dalam konteks 

kebudayaan, revitalisasi dipahami sebagai 

aksi kolektif untuk menghidupkan kembali 

tradisi masa silam yang sempat mengalami 

kemunduran atau ditinggalkan, sekaligus 

mengembangkan potensi ekonomi, sosial, 

budaya, dan lingkungan alam masyarakat 

pendukungnya (Setyobudi, 2020). 

Revitalisasi tidak sekadar mengulang 

bentuk tradisi lama, melainkan sering kali 

hadir sebagai recreated tradition, yaitu 

tradisi yang sengaja dihidupkan kembali 

melalui proses rekonstruksi kreatif 

sehingga memunculkan fungsi-fungsi baru 

yang lebih relevan dengan konteks ruang, 

waktu, dan tuntutan sosial budaya mutakhir 

(Shahab, 2004). Dalam perspektif 

antropologi, munculnya gerakan 

revitalisasi kerap dilatarbelakangi oleh 

adanya ancaman terhadap keberlangsungan 

sistem sosial dan kebudayaan suatu 

masyarakat (Hobsbawm & Ranger, 1983). 

Dalam sistem pertanian tradisional 

masyarakat Sunda, ritual pertanian tidak 

hanya berfungsi sebagai aktivitas simbolik, 

tetapi juga sebagai medium pemaknaan 

kosmologis atas relasi manusia, alam, dan 

kekuatan adikodrati. Ritual otentik petani 

padi sawah mengenal tiga tahapan penting, 

yakni mitembeyan meseul (menumbuk padi 

di lesung), ngisikan (mencuci beras), dan 

nyangu (menanak nasi) (Yuningsih, 2020). 

Ketiga tahapan tersebut terintegrasi dalam 

sistem kepercayaan terhadap Nyi Pohaci 

sebagai simbol kesuburan dan sumber 

kehidupan. Dalam sistem pertanian 

tradisional, nilai-nilai utama yang 

dijunjung bukan semata-mata produktivitas 

dan keuntungan ekonomi, melainkan nilai 

kosmologi, religiusitas, dan kearifan lokal 

yang membentuk etos hidup komunal 

masyarakat petani (Setyobudi et al., 2024; 

Setyobudi, 2011). 

Namun demikian, modernisasi 

pertanian melalui penggunaan teknologi 

mesin penggiling gabah padi (huller) telah 

membawa perubahan signifikan terhadap 

pola aktivitas kehidupan petani. Di Dusun 

Sindang, Desa/Kecamatan Rancakalong, 

Kabupaten Sumedang, Jawa Barat, 

kehadiran mesin huller secara perlahan 

menyingkirkan praktik ritual mitembeyan. 

Perubahan teknologi ini tidak hanya 

berdampak pada efisiensi produksi, tetapi 

juga memicu transformasi sosial budaya 

yang menggeser pola tata laksana upacara 

ritual pertanian dari yang semula dijalankan 

secara komunal menjadi ditinggalkan 

(Sztompka, 2010; Giddens, 2011; 2006; 

2003). Di satu sisi, tradisi dan ritual 

merupakan unsur kebudayaan yang bersifat 

dinamis dan senantiasa beradaptasi dengan 

perubahan masyarakat (Giddens, 2001), 

tetapi di sisi lain, masyarakat petani Dusun 

Sindang masih mempertahankan karakter 

sosial-budaya yang kuat berlandaskan nilai-

nilai tradisional warisan leluhur 

(Yuningsih, 2005). 

Hilangnya tahapan ritual mitembeyan 

tidak hanya bermakna perubahan teknis 

dalam pengolahan padi, melainkan juga 

berimplikasi pada tergerusnya nilai-nilai 

kearifan lokal yang selama ini membentuk 

identitas, etika, dan sistem pengetahuan 

masyarakat petani. Padahal, berdasarkan 

kerangka kebijakan nasional sebagaimana 

diatur dalam Undang-Undang Nomor 5 

Tahun 2017 tentang Pemajuan 

Kebudayaan, perlindungan dan 

pengembangan budaya lokal merupakan 

bagian integral dari upaya memperkuat jati 

diri bangsa. Dalam konteks ini, revitalisasi 



Jurnal Budaya Etnika Vol.9 No. 2 Desember 2025 

227 

 

nilai-nilai kearifan tradisional budaya lokal 

memiliki relevansi strategis karena 

berimplikasi pada penguatan karakter 

kepribadian bangsa yang berlandaskan 

Pancasila dengan ciri komunalistik dan 

religiusitas (Setyobudi, 2013). 

Sejumlah penelitian terdahulu 

menunjukkan bahwa kajian mengenai ritual 

pertanian telah banyak dilakukan di 

berbagai wilayah. Studi tentang sistem 

religi pertanian masyarakat Kasepuhan 

Banten Kidul di Cisolok Sukabumi 

mengungkap keterkaitan erat antara 

kepercayaan, ritual, dan pengelolaan 

sumber daya alam (Firmansyah et al., 

2018). Penelitian di Pangandaran 

memperlihatkan bagaimana padi dan beras 

diperlakukan sebagai entitas sakral dalam 

ritual nganyaran (Lisdiati et al., 2015), 

sementara studi gender dalam ritual 

nganyaran di Kasepuhan Sinar Resmi 

menegaskan dominasi peran perempuan 

dalam simbolisme ritual (Scorviana et al., 

2018). Pendekatan etnomatematika juga 

digunakan untuk mengkaji perhitungan 

waktu pelaksanaan ritual nutu nganyaran di 

Kasepuhan Ciptagelar (Sholeha, 2016). 

Di wilayah Rancakalong sendiri, 

penelitian yang ada masih terbatas pada 

kajian upacara ngalaksa dan deskripsi 

umum ritual budaya agraris (Yuningsih, 

2020; 2005), preservasi makna simbol seni 

Tarawangsa melalui media video 

dokumenter (Maulana et al., 2023), serta 

kajian kearifan ekologi dalam tradisi bubur 

suro (Julaeha et al., 2019). Sementara itu, 

kajian mengenai revitalisasi berkembang 

luas dalam berbagai bidang seperti tata 

ruang, pendidikan, hukum adat, bahasa 

daerah, dan pengelolaan lingkungan 

(Wallace, 1956; Wilczkiewics & Wilkosz-

Mamcarczyk, 2015; Gelgel, 2017; Sartini et 

al., 2020; Fitriasari, 2022; Daulay & Lubis, 

2022; Sakti et al., 2024; Suwarto et al., 

2022; Hilman & Sunaedi, 2018). Namun, 

hingga kini belum banyak penelitian yang 

secara spesifik menyoroti perubahan pola 

tata laksana upacara ritual mitembeyan 

akibat modernisasi teknologi pertanian, 

khususnya dalam konteks revitalisasi 

sebagai upaya pelestarian kearifan budaya 

lokal. 

Berdasarkan celah penelitian 

tersebut, permasalahan utama yang 

dirumuskan dalam penelitian ini adalah 

bagaimana konsep dan metode revitalisasi 

ritual mitembeyan dapat dirancang sebagai 

upaya pelestarian nilai-nilai kearifan 

budaya lokal di tengah perubahan sosial 

budaya masyarakat petani. Penelitian ini 

bertujuan untuk merumuskan konsep dan 

metode revitalisasi ritual mitembeyan yang 

tidak hanya merekonstruksi praktik ritual, 

tetapi juga menggali potensi budaya serta 

nilai-nilai kearifan lokal yang relevan 

dengan tantangan kebangsaan 

kontemporer. Selain itu, penelitian ini juga 

bertujuan mendiseminasikan hasil 

revitalisasi melalui media digital, 

khususnya YouTube, sebagai strategi 

adaptif pelestarian budaya di era 

masyarakat digital. 

Secara teoretis, penelitian ini 

diharapkan dapat memperkaya khazanah 

kajian antropologi budaya, khususnya 

dalam diskursus revitalisasi ritual dan 

kearifan lokal dalam konteks perubahan 

sosial. Secara praktis, penelitian ini 

diharapkan memberikan manfaat bagi 

masyarakat lokal sebagai model pelestarian 

budaya berbasis partisipasi komunitas, 

serta menjadi rujukan bagi pemangku 

kebijakan dalam merancang strategi 

pemajuan kebudayaan yang kontekstual, 

berkelanjutan, dan selaras dengan 

perkembangan teknologi media. 

 

2. Metode 

Penelitian ini menggunakan metode 

kualitatif dengan pendekatan etnografi 

untuk mengungkap secara mendalam 

fenomena perubahan ritual pertanian di 

Dusun Sindang, Desa/Kecamatan 

Rancakalong, Kabupaten Sumedang, Jawa 

Barat. Lokasi ini dipilih karena mengalami 

transformasi signifikan dalam praktik ritual 

mitembeyan akibat masuknya teknologi 



Setyobudi – Revitalisasi Ritual Mitembeyan  

 

228 

 

mesin penggiling gabah padi (huller). 

Pendekatan etnografi memberikan 

gambaran komprehensif terkait perubahan 

pola tata laksana upacara ritual dalam 

konteks budaya masyarakat petani Sunda. 

Subjek utama dalam penelitian ini 

adalah anggota dan pengurus Kelompok 

Tani Sindang Hurip di Dusun Sindang. 

Informan yang dipilih adalah mereka yang 

berusia 37 tahun ke atas dengan 

pertimbangan memiliki pengalaman dan 

pengetahuan mendalam tentang praktik 

ritual pertanian tradisional sebelum 

masuknya teknologi modern. Peneliti 

terlibat langsung dengan masyarakat 

petani, mengamati aktivitas pertanian 

sehari-hari, berinteraksi dengan para petani, 

dan mendalami dinamika sosial budaya 

yang terbentuk dalam praktik ritual 

mitembeyan. 

Sumber data dalam penelitian ini 

terdiri dari data primer dan data sekunder. 

Data primer diperoleh melalui pengamatan 

langsung, wawancara semi terstruktur, 

wawancara mendalam, dan Focus Group 

Discussion (FGD) dengan para informan. 

Item data yang dikumpulkan mencakup 

sejarah masuknya teknologi huller, 

perubahan pola tata laksana ritual, deskripsi 

ritual otentik mitembeyan, wujud dan 

tahapan ritual, serta makna dan nilai 

kearifan lokal yang terkandung di 

dalamnya. 

Data sekunder diperoleh dari 

berbagai sumber seperti catatan harian 

pengurus kelompok tani, monografi desa, 

data Badan Pusat Statistik (BPS), artikel 

jurnal, buku, dan penelitian sebelumnya 

yang membahas tentang ritual pertanian 

dan revitalisasi budaya. Peneliti juga 

menggunakan dokumentasi berupa foto, 

video, dan catatan lapangan untuk 

memperkaya analisis data. 

Pengumpulan data dalam penelitian 

ini dilakukan melalui empat teknik yang 

saling melengkapi. Pertama, studi pustaka 

untuk menggali data penunjang seperti 

permasalahan penelitian, state of the art, 

demografi warga, dan kondisi sosiologis-

antropologis lokus penelitian. Kedua, 

observasi partisipan untuk memahami 

aktivitas ritual pertanian yang masih 

bertahan dan yang sudah ditinggalkan, serta 

mengamati kegiatan kelompok tani dalam 

masa pembibitan, masa tanam, dan masa 

panen padi. Ketiga, wawancara semi 

terstruktur dan mendalam untuk menggali 

informasi tentang perubahan pola ritual 

mitembeyan, sejarah masuknya mesin 

huller, deskripsi ritual otentik, serta makna 

dan nilai yang terkandung di dalamnya. 

Keempat, Focus Group Discussion (FGD) 

untuk memperoleh data mengenai potensi 

pengembangan budaya, persepsi anggota 

kelompok tani tentang upaya pemulihan 

budaya, pembentukan kelompok 

regenerasi, dan strategi pengelolaan 

kelompok adat yang berkelanjutan. Selama 

proses pengumpulan data, peneliti 

melakukan triangulasi dengan 

mencocokkan informasi dari berbagai 

teknik yang berbeda dan mengulang 

pertanyaan yang sama kepada informan 

yang berbeda untuk memastikan validitas 

dan konsistensi data. 

Analisis data dalam penelitian ini 

dilakukan melalui empat tahapan utama 

untuk memahami fenomena revitalisasi 

ritual mitembeyan. Pertama, tahap 

pengumpulan data dilakukan secara 

sistematis melalui observasi, wawancara, 

FGD, dan studi literatur. Kedua, tahap 

reduksi data mencakup pengklasifikasian 

dan pemilahan data, menemukan pola dan 

tema yang muncul seperti sejarah 

masuknya teknologi huller, hilangnya ritual 

otentik mitembeyan, bentuk ritual otentik, 

makna dan nilai kearifan lokal, serta potensi 

pengembangan budaya. 

Ketiga, tahap penyajian data 

dilakukan untuk meningkatkan pemahaman 

kasus dan berfungsi sebagai dasar bagi 

peneliti untuk melakukan analisis yang 

komprehensif. Dalam tahap ini, 

konseptualisasi teoretikal dan metodologis 

mengenai revitalisasi ritual sebagai 

pelestarian nilai-nilai kearifan budaya lokal 



Jurnal Budaya Etnika Vol.9 No. 2 Desember 2025 

229 

 

dirumuskan untuk digali lebih lanjut 

potensi budaya dan ekonomi kreatif. 

Keempat, tahap penarikan kesimpulan yang 

menjawab pertanyaan penelitian mengenai 

konsep dan metode revitalisasi ritual 

mitembeyan di tengah perubahan sosial 

budaya masyarakat petani. 

 

3. Hasil Dan Pembahasan 

A. Rekonstruksi Bentuk Otentik 

Ritual Mitembeyan Meuseul 

Rekonstruksi ritual mitembeyan 

meuseul dilakukan melalui Focus Group 

Discussion (FGD) pada tanggal 31 Juli 

2025 pukul 20:00 WIB dengan melibatkan 

petani senior, saehu (pemimpin ritual), dan 

tokoh adat kelompok tani Sindang Hurip. 

FGD bertujuan menyerap aspirasi tentang 

bentuk otentik ritual yang telah mengalami 

kepudaran sejak tahun 1980-an akibat 

hadirnya mesin Huller. 

Hasil FGD mengidentifikasi tiga 

komponen utama yang harus 

direkonstruksi. Pertama, komponen 

material-spasial berupa lesung, alu, dan 

konstruksi ruang sakral dengan delapan 

batang bambu. Kedua, komponen 

performatif mencakup urutan tindakan 

ritual mulai dari doa pembuka hingga 

penumbukan padi. Ketiga, komponen sesaji 

yang terdiri dari berbagai jenis makanan, 

minuman, dan peralatan sebagai medium 

komunikasi dengan Nyi Pohaci Sanghyang 

Sri. 

Proses rekonstruksi ini mengikuti 

prinsip bahwa bentuk otentik ritual harus 

disesuaikan dengan kondisi masa silam 

berdasarkan memori kolektif para sesepuh 

yang masih mengingat praktik sebelum era 

mekanisasi. Kesepakatan yang dicapai 

dalam FGD menjadi pedoman pelaksanaan 

ritual pada tahap berikutnya. 

 

B. Tahapan Persiapan Ritual 

1. Pengumpulan Material Ritual 

Persiapan ritual dimulai pada Sabtu 

pagi, 2 Agustus 2025 pukul 09:30 WIB. 

Tiga orang laki-laki bertugas 

mengumpulkan seluruh bahan material 

yang diperlukan. Material yang 

dikumpulkan meliputi: delapan batang 

bambu untuk konstruksi ruang sakral, 

dedaunan enau muda, bunga pohon enau 

(sulangkar), daun dari pohon hutan yang 

berfungsi sebagai pengusir hama padi, buah 

pisang emas, dan berbagai makanan ringan 

tradisional seperti rengginang, opak, dan 

wajit. 

 

 

 

 

 

Gambar 1. Tahap Pra Ritual 

Sumber: Dokumen Imam Setyobudi (Sabtu sore, 2 

Agustus 2025, pukul 16:15 WIB) 

Pemilihan material menunjukkan 

prinsip pemanfaatan sumber daya lokal 

yang tersedia di lingkungan sekitar desa. 

Bambu dipilih karena kekuatannya sebagai 

struktur penyangga sekaligus 

fleksibilitasnya untuk dibentuk. Dedaunan 

enau dan sulangkar memiliki makna 

simbolik kesuburan, sedangkan daun 

pengusir hama mencerminkan pengetahuan 

etnobotani tradisional dalam pengendalian 

hama organik. 

2. Konstruksi Ruang Sakral  

Konstruksi ruang sakral merupakan 

tahapan krusial dalam persiapan ritual. 

Delapan batang bambu sepanjang 183 

sentimeter didirikan membentuk struktur 

persegi panjang tanpa dinding dan tanpa 

atap. Empat batang bambu berfungsi 

sebagai tiang pancang utama yang ditanam 

di tanah, sementara empat batang lainnya 

yang berdiameter lebih kecil dipasang 

secara horizontal sebagai penghubung antar 

tiang. 

Struktur ini menciptakan batas visual 

dan simbolik antara ruang sakral (di dalam 

struktur bambu) dan ruang profan (di luar 

struktur). Lesung diletakkan di tengah 



Setyobudi – Revitalisasi Ritual Mitembeyan  

 

230 

 

ruang sakral dengan orientasi arah tertentu 

sesuai ketentuan kosmologis. Pada Ahad 

dini hari, 3 Agustus 2025 pukul 03:40 WIB, 

peneliti ikut membantu memperbaiki ikatan 

tali simpul yang kendor untuk memastikan 

struktur tetap kokoh selama ritual 

berlangsung. 

Pemisahan ruang sakral dan profan 

bukan sekadar pembatas fisik, melainkan 

menciptakan zona liminal ruang transisi 

antara dunia manusia dan dunia spiritual. Di 

dalam ruang sakral inilah komunikasi 

dengan Nyi Pohaci berlangsung melalui 

serangkaian tindakan ritual. 

3. Pemasangan Sesaji Pada 

Bambu Penghubung 

Pada setiap bambu penghubung 

horizontal digantungkan berbagai jenis 

sesaji: rengginang, opak, wajit, pisang, 

daun enau muda, bunga enau, dan 

sulangkar. Pemasangan sesaji ini dilakukan 

pada Ahad dini hari, 3 Agustus 2025 pukul 

03:45 WIB. Sesaji yang digantung 

berfungsi sebagai "penolak bala" 

melindungi ruang sakral dari gangguan 

spiritual yang tidak diinginkan selama 

ritual berlangsung. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Gambar 2. Pemasangan Sesajen Pada Bilah 

Bambu 

Sumber: Dokumen Imam Setyobudi (Ahad 

dini hari, 3 Agustus 2025 pukul 03:00 WIB) 

Penempatan sesaji pada batas ruang 

sakral menunjukkan konsep bahwa sesaji 

berfungsi sebagai "penjaga" yang menjaga 

kesucian ruang ritual. Setiap jenis sesaji 

memiliki fungsi simbolik seperti makanan 

ringan melambangkan pemberian makan 

kepada roh-roh halus agar tidak 

mengganggu, dedaunan dan bunga 

melambangkan kesegaran dan kehidupan, 

sementara pisang melambangkan 

kesuburan. 

 

C. Sesajen dalam Ritual 

1. Jenis dan Komponen Sesajen 

Sementara laki-laki mempersiapkan 

konstruksi fisik, ibu-ibu kelompok tani 

menyiapkan sesaji utama di pawon (dapur 

tradisional belakang rumah). Sesaji yang 

disiapkan sangat beragam dan dapat 

dikategorikan ke dalam tiga kelompok 

besar. 

 

 

 

 

 

 

Gambar 3. Sesaji Ritual 

Sumber: Dokumen Imam Setyobudi (Ahad 

dini hari, 3 Agustus 2025 pukul 03:45 WIB) 

 

a. Kelompok pertama Sesaji Makanan 

dan Minuman 

Terdiri dari duwegan (kelapa 

muda), lima jenis rujak (rujak 

cau/pisang, rujak asem, rujak 

kalapa, rujak kembang, rujak roti), 

kopi manis dan pahit, teh manis dan 

pahit, air bening, bubur merah 

(bubur beureum), bubur putih 

(bubur bodas), papais merah dan 

putih, nagasari, kupat, leupeut, dan 

tantang angin. 

b. Kelompok kedua Pangradinan 

(Sesaji Khusus untuk Nyi Pohaci) 

Berupa kombinasi makanan dan 

peralatan kecantikan yang terdiri 

dari: cermin (eunteung), sisir, 

minyak wangi, sirih lengkap dengan 

komponennya (rampe), daun sirih 

(leumareun), pinang, dan kapur 

sirih. Pangradinan disusun secara 

khusus sebagai persembahan 

langsung kepada Nyi Pohaci. 



Jurnal Budaya Etnika Vol.9 No. 2 Desember 2025 

231 

 

c. Kelompok ketiga Parawanten 

(Sesaji Pelengkap) 

Terdiri dari congcot, bakak, ikan 

bakar, rurujakan, bunga tujuh rupa, 

dan tanaman hanjuang. Parawanten 

berfungsi sebagai pelengkap yang 

menyempurnakan keseluruhan 

sesaji. 

d. Selain tiga kelompok di atas, 

terdapat sesaji khusus berupa 

mangkuk beras putih dengan telur 

ayam kampung mentah dan uang 

logam di atasnya. Sesaji ini 

memiliki makna simbolik 

kesuburan dan harapan 

kemakmuran. 

2. Makna Simbolik Sesaji 

Setiap jenis sesaji memiliki makna 

simbolik yang berkaitan dengan kosmologi 

petani dan hubungan dengan Nyi Pohaci. 

Bubur merah dan bubur putih 

merepresentasikan dualitas kosmos 

keseimbangan antara dua kekuatan yang 

berlawanan namun komplementer. Dalam 

pandangan kosmologis petani Sunda, 

kehidupan terdiri dari pasangan-pasangan 

berlawanan yang harus dijaga 

keseimbangannya: siang-malam, terang-

gelap, laki-perempuan, keras-lembut. 

Lima jenis rujak melambangkan 

keragaman hasil bumi yang semuanya 

bersumber dari tubuh Nyi Pohaci. Rujak 

asem melambangkan tantangan dalam 

hidup, rujak manis melambangkan 

kebahagiaan, rujak kalapa melambangkan 

kehidupan yang utuh, rujak kembang 

melambangkan keindahan, dan rujak roti 

melambangkan hasil olahan manusia. 

Keberagaman ini mengajarkan bahwa 

kehidupan petani penuh dengan variasi 

yang harus diterima dengan syukur. 

Kopi dan teh yang disajikan dalam 

dua versi manis dan pahit memperkuat 

konsep dualitas. Kehidupan petani 

dipahami sebagai dinamika antara 

kebahagiaan (manis) dan kesulitan (pahit) 

yang harus dijalani dengan keikhlasan. Air 

bening melambangkan kesucian dan 

kejernihan niat. 

Pangradinan yang berisi peralatan 

kecantikan menunjukkan personifikasi Nyi 

Pohaci sebagai sosok dewi perempuan yang 

harus diperlakukan dengan hormat 

layaknya tamu agung. Cermin dan sisir 

adalah simbol kecantikan dan perawatan 

diri, minyak wangi adalah simbol 

keharuman dan kesegaran, sementara sirih-

pinang-kapur adalah tanda penghormatan 

tertinggi dalam adat Sunda yang biasanya 

diberikan kepada tamu yang sangat 

dihormati. 

Beras putih dengan telur ayam 

kampung dan uang melambangkan 

kesatuan tiga elemen penting dalam 

kehidupan petani: pangan (beras), 

kesuburan (telur), dan kemakmuran (uang). 

Telur ayam kampung dipilih karena 

dianggap lebih "murni" dibandingkan telur 

ayam ras, sehingga lebih pantas 

dipersembahkan kepada Nyi Pohaci. 

 

D. Pelaksanaan Ritual Mitembeyan 

Musesul 

1. Tahap Pembuka Doa dan 

Prosesi 

Pelaksanaan ritual dimulai dengan 

berkumpulnya seluruh pelaku ritual di 

depan goah (tempat asal padi yang akan 

ditumbuk). Saehu laki-laki memimpin doa 

pembukaan, memohon kepada Yang Maha 

Kuasa dan para leluhur agar ritual berjalan 

lancar tanpa halangan. Doa ini penting 

sebagai pembukaan komunikasi spiritual 

sebelum memasuki tahap ritual utama. 

Setelah doa selesai, saehu laki-laki 

berdiri membawa parukuyuan (wadah 

khusus berisi padi yang akan ditumbuk), 

diikuti oleh pelaku ritual lainnya yang 

masing-masing membawa peralatan ritual 

sesuai tugasnya. Mereka berjalan secara 

berurutan menuju lesung dalam sebuah 

prosesi yang tertib dan khidmat. Prosesi ini 

bukan sekadar perpindahan fisik, 

melainkan juga transisi dari kondisi profan 

menuju kondisi sakral. 

 



Setyobudi – Revitalisasi Ritual Mitembeyan  

 

232 

 

2. Tahapan Ritual Mengelilingi 

Lesung 

Setibanya di lesung, semua pelaku 

ritual melakukan idernaga, yaitu 

mengelilingi lesung sebanyak tujuh putaran 

searah jarum jam. Idernaga merupakan 

tindakan sakralisasi ruang mengubah 

lesung dari objek biasa menjadi pusat 

kosmis yang menghubungkan dunia 

manusia dengan dunia Nyi Pohaci. 

Angka tujuh dalam idernaga 

memiliki makna sakral dalam kosmologi 

Sunda. Tujuh melambangkan 

kesempurnaan dan kelengkapan, mengacu 

pada konsep tujuh lapis langit dalam 

kepercayaan tradisional. Dengan 

mengelilingi lesung tujuh kali, para pelaku 

ritual "mengaktifkan" lesung sebagai titik 

pertemuan antara dunia atas (spiritual) dan 

dunia bawah (material). 

Gerakan melingkar juga 

melambangkan siklus kehidupan dari 

benih, tumbuh, berbuah, dipanen, dan 

kembali menjadi benih lagi. Dalam konteks 

ritual, gerakan melingkar menciptakan 

batas energi yang melindungi proses ritual 

dari gangguan eksternal. 

3. Tahapan Ijab Kabul dan 

Pembacaan Mantra 

Setelah idernaga, peralatan dan sesaji 

disusun rapi di depan lesung. Semua peserta 

duduk menghadap lesung dengan sikap 

khusyuk. Saehu laki-laki kemudian 

melakukan ijab Kabul sebuah perjanjian 

spiritual dengan Nyi Pohaci sambil 

mengucapkan mantra Pohaci 1, 2, dan 3. 

Mantra Pohaci berisi permohonan 

izin untuk menumbuk padi, penghormatan 

kepada Nyi Pohaci sebagai sumber 

kehidupan, dan pernyataan syukur atas 

hasil panen yang diperoleh. Ketiga mantra 

ini diucapkan secara berurutan, masing-

masing dengan fungsi spesifik: mantra 

pertama untuk pembukaan komunikasi, 

mantra kedua untuk permohonan izin, dan 

mantra ketiga untuk penutup yang berisi 

harapan berkah. 

Setelah membaca mantra, saehu laki-

laki membakar kemenyan. Asap kemenyan 

berfungsi sebagai medium penghubung 

antara dunia fisik dan dunia spiritual. 

Kepercayaan tradisional menyebutkan 

bahwa roh-roh halus dan Nyi Pohaci dapat 

"hadir" melalui asap kemenyan yang 

membubung ke atas. Aroma kemenyan juga 

menciptakan suasana sakral yang 

membedakan ritual dari aktivitas sehari-

hari. 

4. Tahap mengolesi dengan 

Minyak Kelapa 

Tahap selanjutnya dilakukan oleh 

saehu perempuan. Diawali dengan 

mengolesi tiga elemen utama dengan 

minyak kelapa: lesung, alu, dan padi yang 

akan ditumbuk. Tindakan mengolesi ini 

memiliki makna ganda. Secara praktis, 

minyak kelapa membuat permukaan lesung 

dan alu menjadi lebih halus sehingga proses 

menumbuk lebih mudah. Secara simbolis, 

mengolesi dengan minyak kelapa adalah 

tindakan "memberi kehidupan" atau 

mengaktifkan fungsi spiritual dari peralatan 

yang akan digunakan. 

Minyak kelapa dipilih karena kelapa 

dalam budaya Sunda dianggap sebagai 

pohon kehidupan yang seluruh bagiannya 

dapat dimanfaatkan. Minyak kelapa 

melambangkan kelancaran, kehalusan, dan 

keberkahan. Dengan mengolesi lesung, alu, 

dan padi dengan minyak kelapa, saehu 

perempuan secara simbolis memohon agar 

proses transformasi dari gabah menjadi 

beras berlangsung lancar dan diberkahi. 

Pemilihan saehu perempuan untuk 

melakukan tindakan ini bukan kebetulan. 

Perempuan dalam kosmologi petani Sunda 

memiliki hubungan khusus dengan Nyi 

Pohaci yang juga berwujud perempuan. 

Perempuan dianggap lebih "dekat" secara 

spiritual dengan dewi padi, sehingga lebih 

tepat untuk melakukan tindakan-tindakan 

ritual yang berhubungan langsung dengan 

padi dan peralatan. 

 



Jurnal Budaya Etnika Vol.9 No. 2 Desember 2025 

233 

 

5. Tahap mengalungkan Kalung 

Benang dan Kapas 

Setelah mengolesi, saehu perempuan 

mengalungkan benang dan kapas yang 

telah dibentuk menyerupai kalung ke 

"leher" lesung. Tindakan ini 

mempersonifikasikan lesung sebagai 

representasi fisik dari Nyi Pohaci. Dengan 

mengalungkan kalung, lesung "dipakaikan 

perhiasan" layaknya seorang perempuan 

terhormat yang akan menerima tamu atau 

menghadiri upacara penting. 

Benang melambangkan 

keterhubungan antara manusia dan Nyi 

Pohaci, antara generasi terdahulu dan 

generasi kini, antara bumi dan langit. Kapas 

melambangkan kelembutan dan 

kehangatan. Kombinasi benang dan kapas 

menciptakan simbol ikatan yang lembut 

namun kuat antara petani dengan sumber 

kehidupan mereka. 

Personifikasi lesung ini menunjukkan 

bahwa dalam pandangan petani, peralatan 

pertanian bukan sekadar benda mati, 

melainkan memiliki "roh" atau 

"kehidupan" yang harus dihormati. Lesung, 

sebagai wadah tempat padi ditumbuk, 

adalah representasi dari rahim Nyi Pohaci 

tempat transformasi terjadi. 

6. Tahap Persiapan Penumbukan 

Setelah semua ritual pra-penumbukan 

selesai, sesaji yang semula tersusun di 

depan lesung dipindahkan ke pinggir agar 

tidak menghalangi proses menumbuk. 

Penataan ulang ini menandai transisi dari 

tahap spiritual murni menuju tahap aplikatif 

di mana tindakan fisik menumbuk akan 

dilakukan. 

Padi perdana gabah padi pertama 

yang dipetik saat panen dimasukkan ke 

dalam liang lesung. Pemilihan padi perdana 

bukan tanpa alasan. Padi yang pertama kali 

dipetik dianggap memiliki kekuatan 

spiritual yang paling kuat karena menjadi 

"pembuka" dari seluruh panen. Dalam 

kepercayaan petani, padi perdana 

membawa berkah untuk seluruh hasil panen 

yang lain. 

7. Tahap Penumbukan Pertama  

Sebelum padi ditumbuk, saehu laki-

laki terlebih dahulu memberikan mantra 

kepada padi yang berada di dalam lesung. 

Mantra ini berisi permohonan agar Nyi 

Pohaci mengizinkan transformasi gabah 

menjadi beras, dan agar beras yang 

dihasilkan membawa berkah bagi yang 

mengkonsumsinya. Setelah saehu laki-laki 

selesai, giliran saehu perempuan 

memberikan mantra dengan fokus pada 

aspek kesuburan dan kelimpahan. 

Alu pertama yang akan digunakan 

untuk menumbuk dimantrai secara khusus 

oleh saehu laki-laki. Alu dipegang dengan 

kedua tangan, diangkat ke atas sambil 

mengucapkan mantra, kemudian 

ditumbukkan ke padi di dalam lesung 

sebanyak tiga kali. Tiga kali tumbukan ini 

adalah tindakan inisiasi membuka proses 

transformasi dengan izin spiritual. 

Angka tiga kembali muncul sebagai 

simbol kesempurnaan. Tiga tumbukan 

pertama melambangkan tiga tahap 

kehidupan: kelahiran (padi ditanam), 

pertumbuhan (padi berbuah), dan 

transformasi (padi menjadi beras). Setelah 

tiga tumbukan inisiasi selesai, barulah 

semua peserta boleh menumbuk secara 

berbarengan. 

8. Tahap Penumbukan Massal 

Setelah tiga tumbukan inisiasi, semua 

peserta ritual baik laki-laki maupun 

Perempuan menumbuk padi secara 

bersama-sama dengan ritme yang 

terkoordinasi. Suara alu yang saling 

bersahutan menciptakan ritme musikal 

yang khas. Ritme penumbukan bukan 

sekadar efek samping dari proses fisik, 

melainkan juga bentuk "nyanyian" kepada 

Nyi Pohaci sebuah ekspresi kegembiraan 

dan syukur. 

Saehu perempuan memiliki tugas 

khusus selama penumbukan massal: 

membolak-balikkan padi yang sedang 



Setyobudi – Revitalisasi Ritual Mitembeyan  

 

234 

 

ditumbuk. Tindakan ini penting secara 

praktis agar semua bagian gabah terlepas 

dari batangnya secara merata. Secara 

simbolis, membolak-balikkan padi adalah 

tindakan "merawat" agar transformasi 

berlangsung sempurna. 

Hanya saehu perempuan yang boleh 

menyentuh padi selama proses 

penumbukan. Ini kembali menegaskan 

hubungan khusus antara perempuan dengan 

Nyi Pohaci. Perempuan dianggap memiliki 

"sentuhan" yang lebih lembut dan tepat 

dalam memperlakukan padi. 

9. Tahap Pemindahan ke Jubleug 

Setelah seluruh gabah lepas dari 

batangnya dan berubah menjadi beras, padi 

dipindahkan dari lesung ke jubleug (tampah 

besar). Pemindahan ini menandai 

selesainya proses ritual. Beras yang 

dihasilkan dari ritual perdana ini memiliki 

status khusus bukan beras biasa, melainkan 

"beras suci" yang telah diberkahi melalui 

rangkaian ritual. 

Beras hasil ritual ini biasanya tidak 

langsung dikonsumsi atau dijual. Sebagian 

akan disimpan sebagai "benih spiritual" 

untuk ditanam kembali pada musim tanam 

berikutnya, dan sebagian dibagikan kepada 

peserta ritual sebagai simbol berbagi 

berkah. Ada juga yang dimasak menjadi 

nasi untuk dimakan bersama dalam acara 

syukuran sebagai penutup ritual. 

 

E. Nilai-Nilai Kearifan Lokal dalam 

Ritual 

1. Nilai Spiritual 

Ritual mitembeyan meuseul adalah 

manifestasi konkret dari sistem 

kepercayaan spiritual petani Sunda yang 

berpusat pada sosok Nyi Pohaci Sanghyang 

Sri. Menurut mitos yang diyakini, Nyi 

Pohaci lahir dari sebutir telur hasil tetesan 

air mata Sang Hyang Antaboga (Dewa 

Naga). Ketika Nyi Pohaci wafat, dari organ 

tubuhnya tumbuh berbagai jenis tanaman 

pangan. Padi putih (beras) secara khusus 

berasal dari mata kanan Nyi Pohaci. 

Kepercayaan ini menciptakan relasi 

ontologis yang unik: padi bukan hanya 

tanaman yang ditanam dan dipanen untuk 

dimakan, melainkan bagian dari tubuh dewi 

yang telah berkorban untuk kehidupan 

manusia. Oleh karena itu, setiap tindakan 

terhadap padi hususnya saat mengolahnya 

menjadi beras harus dilakukan dengan 

penuh penghormatan dan rasa syukur. 

Penggunaan istilah "meuseul" 

(memijat) sebagai eufemisme dari 

"menumbuk" bukan sekadar permainan 

bahasa. Ini adalah ekspresi etika spiritual: 

petani tidak "menumbuk" padi dengan 

keras dan kasar, melainkan "memijat" 

dengan lembut, seolah-olah 

memperlakukan tubuh Nyi Pohaci sendiri. 

Sensitivitas linguistik ini mencerminkan 

kesadaran akan dimensi sakral dalam 

aktivitas sehari-hari. 

Ritual ini mengajarkan bahwa 

aktivitas ekonomi (mengolah padi menjadi 

beras untuk dimakan atau dijual) tidak 

terpisah dari dimensi spiritual. Produksi 

pangan adalah tindakan sakral yang 

memerlukan izin, penghormatan, dan rasa 

syukur kepada sumber kehidupan. Nilai ini 

kontras dengan pandangan modern yang 

cenderung memisahkan ekonomi dari 

spiritualitas, menjadikan produksi pangan 

sebagai proses mekanis semata. 

2. Nilai Keselarasan dengan 

Alam  

Ritual mitembeyan meuseul 

mewujudkan pandangan kosmologis 

tentang kesatuan antara mikrokosmos 

(manusia) dan makrokosmos (alam 

semesta). Dalam pandangan ini, manusia 

bukan penguasa alam yang dapat 

mengeksploitasi sumber daya sesuka hati, 

melainkan bagian integral dari sistem 

ekologis yang harus dijaga 

keseimbangannya. 

Penggunaan material lokal dalam 

persiapan ritual bambu, daun enau, bunga 

enau, pisang, kelapa menunjukkan 

pemahaman tentang siklus ekologis. Petani 



Jurnal Budaya Etnika Vol.9 No. 2 Desember 2025 

235 

 

tidak mengambil dari luar sistem, 

melainkan memanfaatkan apa yang tersedia 

di lingkungan mereka sendiri. Ini 

mencerminkan prinsip keberlanjutan: 

mengambil dari alam hanya sebatas 

kebutuhan dan memastikan alam dapat 

meregenerasi diri. 

Penggunaan daun dari pohon hutan 

sebagai pengusir hama menunjukkan 

pengetahuan etnobotani yang sophisticated. 

Petani tradisional telah lama mengetahui 

tanaman-tanaman tertentu yang dapat 

berfungsi sebagai pestisida alami. 

Pengetahuan ini diturunkan secara oral dari 

generasi ke generasi dan terintegrasi dalam 

praktik ritual. Dengan demikian, ritual 

tidak hanya berfungsi spiritual, tetapi juga 

sebagai medium transmisi pengetahuan 

ekologis. 

Konsep dualitas yang berulang kali 

muncul dalam sesaji bubur merah-putih, 

kopi manis-pahit, teh manis-pahit 

mengajarkan tentang keseimbangan. 

Kehidupan dipahami sebagai interaksi 

antara pasangan-pasangan berlawanan 

yang harus dijaga harmoninya. Jika salah 

satu kutub mendominasi, maka terjadi 

ketidakseimbangan yang dapat 

mengakibatkan bencana. Prinsip 

keseimbangan ini relevan tidak hanya 

dalam kehidupan personal, tetapi juga 

dalam hubungan manusia dengan alam. 

3. Nilai Sosial Solidaritas 

Komunal  

Pelaksanaan ritual mitembeyan 

meuseul melibatkan partisipasi komunal 

yang memperkuat kohesivitas sosial. 

Pembagian tugas berdasarkan kapasitas dan 

peran laki-laki mengumpulkan material dan 

mendirikan struktur, perempuan 

menyiapkan sesaji, saehu laki-laki 

memimpin doa dan mantra, saehu 

perempuan melakukan tindakan pada 

lesung mencerminkan sistem nilai yang 

menghargai kontribusi setiap anggota 

masyarakat. 

Pembagian peran berdasarkan gender 

bukan subordinasi, melainkan 

komplementaritas. Laki-laki dan 

perempuan memiliki peran berbeda yang 

sama-sama esensial untuk kesuksesan 

ritual. Saehu laki-laki berperan sebagai 

mediator verbal dengan dunia spiritual 

melalui doa dan mantra, sementara saehu 

perempuan berperan sebagai mediator 

tindakan melalui sentuhan langsung pada 

peralatan dan padi. Keduanya saling 

melengkapi dan tidak dapat dipisahkan. 

Prinsip gotong royong yang 

tercermin dalam persiapan dan pelaksanaan 

ritual bukan sekadar aktivitas praktis untuk 

menyelesaikan pekerjaan lebih cepat. 

Gotong royong adalah nilai fundamental 

yang menegaskan bahwa individu tidak 

dapat hidup sendiri memerlukan 

komunitas. Ritual menciptakan ruang di 

mana nilai ini dipraktikkan secara nyata, 

sehingga identitas kolektif sebagai 

kelompok tani diperkuat. 

Ritual juga berfungsi sebagai 

medium sosialisasi bagi generasi muda. 

Dengan menyaksikan dan terlibat dalam 

ritual, anak-anak dan remaja belajar tentang 

nilai-nilai, norma-norma, dan identitas 

kultural mereka. Ritual adalah pedagogi 

kultural yang efektif karena melibatkan 

seluruh indra dan emosi, bukan hanya 

kognisi. 

 

F. YouTube Sebagai Media 

Pelestarian Budaya 

1. Revitalisasi Sebagai 

Reaktualisas Nilai 

Upaya revitalisasi ritual mitembeyan 

meuseul oleh kelompok tani Sindang Hurip 

adalah bentuk resistensi kultural terhadap 

desakralisasi total. Penting untuk dicatat 

bahwa revitalisasi ini bukan upaya untuk 

menolak teknologi modern atau kembali 

sepenuhnya ke cara lama. Kelompok tani 

tidak meninggalkan Huller mereka masih 

menggunakannya untuk penggilingan padi 

dalam jumlah besar untuk kebutuhan 

sehari-hari. 



Setyobudi – Revitalisasi Ritual Mitembeyan  

 

236 

 

Namun, mereka menghidupkan 

kembali ritual sebagai penanda simbolik 

bahwa ada dimensi lain dari produksi 

pangan yang tidak boleh dilupakan. Ritual 

dilakukan setahun sekali, khususnya untuk 

padi perdana padi pertama yang dipetik saat 

panen. Dengan demikian, ritual berfungsi 

sebagai "pengingat" bahwa di balik seluruh 

proses produksi, ada hubungan spiritual 

yang harus dijaga. 

Revitalisasi ini adalah contoh dari apa 

yang dapat disebut "modernisasi selektif" 

mengadopsi teknologi modern untuk 

efisiensi ekonomi, namun tetap 

mempertahankan nilai-nilai spiritual dan 

kultural yang dianggap esensial. Ini 

menunjukkan bahwa masyarakat 

tradisional tidak pasif menerima 

modernisasi, melainkan aktif 

menegosiasikan posisi mereka di antara 

tradisi dan perubahan. 

Reaktualisasi ritual juga berfungsi 

sebagai medium pendidikan bagi generasi 

muda. Dengan melibatkan anak-anak dan 

remaja dalam persiapan dan pelaksanaan 

ritual, pengetahuan tentang nilai-nilai 

kearifan lokal ditransmisikan. Generasi 

muda belajar bahwa meskipun teknologi 

membuat pekerjaan lebih mudah, ada 

aspek-aspek kehidupan yang tidak dapat 

digantikan oleh mesin: rasa syukur, 

penghormatan terhadap alam, dan 

solidaritas komunal. 

2. Dokumentasi Digital sebagai 

Arsip Visual 

Dokumentasi ritual mitembeyan 

meuseul melalui video dan 

pengunggahannya ke platform YouTube 

merupakan strategi pelestarian yang 

penting dalam era digital. YouTube 

berfungsi sebagai arsip visual yang dapat 

diakses kapan saja dan dari mana saja, 

memastikan bahwa pengetahuan tentang 

ritual tidak hilang meskipun para sesepuh 

yang menjadi penjaga memori kolektif 

kelak tiada. 

Dokumentasi visual memiliki 

kelebihan dibandingkan dokumentasi 

tertulis. Video merekam tidak hanya urutan 

tindakan ritual, tetapi juga nuansa yang sulit 

dijelaskan dengan kata-kata: intonasi 

mantra, ritme penumbukan, ekspresi wajah 

peserta, suasana sakral, dan interaksi sosial 

yang terjadi. Semua detail ini penting untuk 

pemahaman holistik tentang ritual dan 

dapat menjadi referensi bagi generasi 

mendatang yang ingin mempraktikkan 

ritual dengan benar. 

YouTube memungkinkan pelestarian 

yang bersifat partisipatif. Pemirsa yang 

tertarik dapat memberikan komentar, 

berbagi pengalaman serupa dari wilayah 

mereka, atau bahkan mengunggah video 

ritual mereka sendiri. Ini menciptakan 

jaringan pelestarian budaya yang 

kolaboratif, di mana berbagai komunitas 

saling belajar dan menguatkan satu sama 

lain. 

Platform YouTube juga 

memungkinkan pembuatan playlist atau 

channel khusus tentang ritual pertanian 

Sunda, yang dapat mengumpulkan berbagai 

dokumentasi dari berbagai wilayah. Ini 

menciptakan semacam "museum digital" 

yang hidup dan terus berkembang, berbeda 

dengan museum fisik yang statis. 

Komentar dan pertanyaan dari 

pemirsa juga dapat memperkaya 

pemahaman tentang ritual. Misalnya, jika 

ada pemirsa dari wilayah lain yang 

menanyakan mengapa digunakan tujuh 

putaran dalam idernaga, hal ini dapat 

memicu diskusi lebih dalam tentang makna 

angka tujuh dalam kosmologi Sunda, yang 

mungkin tidak terpikirkan sebelumnya oleh 

komunitas lokal yang menganggapnya 

sebagai hal yang sudah taken for granted. 

 

4.  Simpulan 

Revitalisasi ritual mitembeyan 

meuseul pada kelompok tani Sindang Hurip 

menunjukkan bahwa pelestarian budaya di 

era modern memerlukan pendekatan yang 



Jurnal Budaya Etnika Vol.9 No. 2 Desember 2025 

237 

 

kreatif dan adaptif. Ritual yang sempat 

pudar akibat modernisasi pertanian dapat 

dihidupkan kembali melalui proses yang 

sistematis: rekonstruksi bentuk otentik 

berbasis memori kolektif, penggalian dan 

reinterpretasi nilai-nilai fundamental, dan 

reaktualisasi praktik dalam konteks 

kontemporer. 

Setiap tahapan ritual dari persiapan 

material, konstruksi ruang sakral, 

penyiapan sesaji, hingga pelaksanaan ritual 

dengan sepuluh tahapan spesifik memiliki 

makna yang mendalam. Ritual bukan 

sekadar rutinitas, melainkan manifestasi 

dari sistem kepercayaan, pengetahuan 

ekologis, dan nilai-nilai sosial yang 

menjadi fondasi kehidupan komunitas 

petani. 

Nilai-nilai kearifan lokal yang 

terkandung dalam ritual spiritual-religius, 

keselarasan dengan alam, dan solidaritas 

komunal tetap relevan dalam konteks 

kontemporer. Bahkan di tengah krisis 

ekologis, individualisasi, dan desakralisasi 

kehidupan modern, nilai-nilai ini 

menawarkan alternatif yang berharga. 

YouTube sebagai platform digital 

membuka peluang baru untuk pelestarian 

dan diseminasi pengetahuan budaya. 

Dokumentasi visual yang diakses secara 

global memastikan bahwa pengetahuan 

tidak hilang, sekaligus menciptakan 

kesempatan untuk dialog lintas generasi 

dan lintas komunitas. Namun, penggunaan 

media digital harus dilakukan dengan 

kesadaran terhadap risiko desakralisasi dan 

dengan strategi yang sensitif terhadap 

aspek kultural. 

Revitalisasi ritual mitembeyan 

meuseul bukan upaya untuk menolak 

modernitas, melainkan untuk memastikan 

bahwa dalam perjalanan menuju masa 

depan, masyarakat tidak kehilangan akar 

dan identitasnya. Ini adalah contoh dari 

"modernisasi yang berakar pada 

tradisi"mengadopsi teknologi dan 

perubahan yang bermanfaat sambil 

mempertahankan nilai-nilai yang 

memberikan makna dan arah bagi 

kehidupan komunitas. 

 

5.  Daftar Pustaka 

Ari, E. A., & Ngiso, W. T. F. (2023). 

Revitalisasi tradisi adat zono 

(upacara syukur panen) masyarakat 

adat Desa Uluwae Kecamatan 

Bajawa Utara Kabupaten Ngada. 

INNOVATIVE: Journal of Social 

Science Research, 6(3), 5252–5268. 

Bahagia, B., Hudayana, B., Wibowo, R., & 

Rangkuti, Z. (2021). Nyi Pohaci 

Sang Hyang Sri value in leader 

perspective of Cipatat Kolot 

customary societies. Harmoni Sosial 

Jurnal Pendidikan IPS, 8(1), 1–12. 

Eastman, N. (2020). Revitalization as 

ritual: Sacrifice, cities, and 

schooling. Philosophy of Education, 

76(1), 96–109. 

Fachreza, M. G. A., & Kurniawan, A. 

(2025). Revitalisasi upacara adat 

seren taun sebagai media edukasi 

kultural masyarakat Cigugur 

Kuningan. AT-TAKLIM: Jurnal 

Pendidikan Multidisplin, 8(2), 101–

110. 

Fauziyah, E. F., & Kosasih, A. (2021). 

Tokoh Nyi Pohaci Sanghyang Sri 

dalam wawacan Sulanjana dan carita 

pantun Sri Sadana: Tinjauan 

intertekstualitas Julia Kristeva. 

Jurnal Ketatabahasaan dan 

Kesusastraan, 16(1), 64–75. 

Handayani, S. (2018). Agriculture and 

ritual: Pola komunikasi ritual 

slametan musim tanam padi di 

Ngemplak, Sambikerep, Surabaya. 

Jurnal Ilmu Komunikasi (J-KAI), 

5(1), 40–50. 

Heryana, A. (2012). Mitologi perempuan 

Sunda. Patanjala, 4(1), 156–169. 

Holil, M. (2020). Myths of Nyi Pohaci 

Sanghyang Sri on Sundanese ethnic: 

Efforts to reconstruct the values of 

environmental conversation. IOP 

Conference Series: Earth and 

Environmental Science, 1–6. 



Setyobudi – Revitalisasi Ritual Mitembeyan  

 

238 

 

Purpose Led Publishing. 

Horstmann, A., & Reuter, T. (2013). 

Religious and cultural revitalization: 

A post-modern phenomena? In 

Social Sciences in Asia: Faith in the 

Future (Vol. 32). 

Junianto, Lestari, R. N. S., & Subdyo, A. T. 

(2017). Revitalisasi situs patirtan 

Watugede Singosari sebagai objek 

wisata spiritual berkelanjutan. 

Prosiding Seminar Heritage IPLBI, 

171–176. Program Studi Teknik 

Arsitektur Fakultas Teknik 

Universitas Merdeka Malang. 

Kameswari, D., & Yusup, M. (2020). 

Kearifan lokal bercocok tanam pada 

masyarakat pedalaman suku bangsa 

Baduy. SINASIS, 1(1), 145–151. 

Lestari, I. A. (2023). Makna tradisi mipit 

pare pada suku Sunda di Kasepuhan 

Ciptagelar Kabupaten Sukabumi 

Provinsi Jawa Barat. Discourse 

Journal of Social Studies and 

Education, 1(1), 1–7. 

Lyman, L. (2024). Cultural revitalization. 

Redwood Roots Magazine, 4(8). 

https://digitalcommons.humboldt.ed

u/rr/vol4/iss1/8 

Meyanti, L., Adwina, R., Harriyadi, 

Nugroho, D., Wiryandara, H. A., & 

Sumiartini, K. S. (2024). Sakral dan 

profan: Pandangan masyarakat Jawa 

Kuno terhadap peran serta fungsi 

hutan berdasarkan prasasti dan relief. 

WALENNAE: Jurnal Arkeologi 

Sulawesi, 22(2), 141–162. 

Nastiti, T. S. (2020). Dewi Sri dalam 

kepercayaan masyarakat Indonesia. 

Tumotowa, 3(1), 1–12. 

Pasek, I., & Yudarta, I. G. (2015). 

Revitalisasi musik tradisional prosesi 

adat Sasak sebagai identitas budaya 

Sasak. Jurnal SEGARA WIDYA, 

3(1), 367–375. 

Prabowo, Y. B., & Sudrajat. (2021). 

Kasepuhan Ciptagelar: Pertanian 

sebagai simbol budaya dan 

keselarasan alam. Jurnal Adat dan 

Budaya, 3(1). 

Setyobudi, I. (2020). Metode penelitian 

budaya (Desain penelitian dan tiga 

model kualitatif: Grounded research, 

life history, narrative personal). 

Sunan Ambu Press. 

Sukmayadi, Q. M., Octavianti, M., 

Mulyana, R., & Fadhila, S. A. 

(2025). Tradisi upacara nyalin dan 

upacara ngamandian munding 

masyarakat Sunda dalam panen padi 

sebagai pendorong keberlanjutan 

pertanian. UMBARA: Indonesian 

Journal of Anthropology, 10(1), 15–

29. 

Syarifuddin, D. (2020). Nilai budaya tanam 

padi sebagai daya tarik wisata. Media 

Wisata, 18(2). 

Setyobudi, Imam. (2020). Metode 

Penelitian Budaya: Desain 

penelitian & tiga model kualitatif. 

Bandung: Sunan Ambu Press. 

Wijana, I Dewa Putu. (2011). The 

Development of Bahasa Indonesia in 

mUlticultural Context: A Case Study 

of Adoloscent’s Slang. Jurnal 

Humaniora. 23 (1). Hal 71-78. 

 

6. Ucapan Terima Kasih  

Penelitian dan tulisan artikel ini dapat 

terlaksana atas hibah penelitian yang 

dikelola di bawah Direktorat Penelitian dan 

Pengabdian kepada Masyarakat (DPPM) 

Direktorat Jenderal Riset dan 

Pengembangan (Ditjen Risbang) 

Kemendiktisaintek Republik Indonesia.  

 


