
  

 
Naskah diterima pada 7, September revisi akhir 25 Oktober 2024  | 207  

 

ESTETIKA IBING TAYUB BALANDONGAN  
DI SITURAJA-SUMEDANG 

 
Oleh: Asep Jatnika, Dindin Rasidin, Sopian Hadi, Indrawan Cahya dan Citra Martsela 

Prodi Seni Tari, Fakultas Seni Pertunjukan, ISBI Bandung 
Jln. Buah Batu No. 212 Bandung 40265 

E-mail: asepjatnika390@gmail.com, dindinrasidin@gmail.com, hadihadud@gmail.com, 
indrawancahya89@gmail.com, citramartsel@gmail.com    

 
 

ABSTRAK 
Ibing berasal dari kata Ngibing, mengandung pengertian tari atau menari, 
sedangkan kalangenan merupakan kebiasaan (habit) yang dilakukan 
masyarakat sifatnya untuk kesenangan atau hiburan. Tayub Balandongan 
sebagai ibing kalangenan merupakan kebiasaan ngibing dengan 
ronggeng yang dilakukan dalam peristiwa Tayuban. Kata balandongan 
merupakan arena pertunjukan tayuban yang letaknya di luar gedung (out 
door) atau dapat juga diartikan bahwa Balandongan ini merupakan 
sebuah panggung yang terbuat dari bambu. Kaparigelan menari dalam 

tayuban merupakan hal yang wajib dikuasai oleh para penayub karena mempunyai prestise 
tersendiri, sebagai cerminan kewibawaan serta kharismatik seorang pengibing. Untuk membedah 
permasalahan Tayub Balandongan di Situraja-Sumedang maka penulisan ini menggunakan metode 
penelitian kualitatif dengan pendekatan teori estetika instrumental. Keberadaan Tayub 
Balandongan ini menjadi cerminan bahwa Ibing Tayub Balandongan merupakan bentuk kesenian 
rakyat yang istimewa dikarenakan dari dua jenis tari kalangenan/pergaulan (rakyat dan menak) 
dapat menyatu dalam satu sajian yaitu Tayub Balandongan. Dari sisi lain berdampak pula pada 
pandangan masyarakat yang di masa lalu terdapat tingkatan derajat yang diklasifikasikan 
berdasarkan sistem status lapisan sosial masyarakat. Namun pada saat ini pandangan tingkatan 
sosial itu menjadi hilang dan menjadikan Tayub Balandongan sebuah sarana hiburan dan media 
silaturahmi masyarakat dari berbagai kalangan.  

 
Kata Kunci: Ibing Tayub Balandongan, Kalangenan, Tari Rakyat, Tari Menak.   
 
ABSTRACT 
THE AESTHETICS OF IBING TAYUB BALANDONGAN IN SITURAJA-SUMEDANG, 
DECEMBER 2024. Ibing comes from the word Ngibing, which means dance or dancing, while kalangenan is 
a habit which is done by the society for fun or entertainment. Tayub Balandongan as ibing kalangenan is the 
habit of ngibing with ronggeng which is carried out during the Tayuban event. The word Balandongan is a 
tayuban performance arena which is located outside the building (out door) or it can also be interpreted that 
Balandongan is a stage made of bamboo. The skill of dancing in tayuban is something that must be mastered 
by the dancers because it has its own prestige, as a reflection of the authority and charisma of a singer. To 
reveal the problems of Tayub Balandongan in Situraja-Sumedang, this writing uses a qualitative research 
method with an instrumental aesthetic theory approach. The existence of Tayub Balandongan is a reflection 
that Ibing Tayub Balandongan is a special form of folk art since the two types of Kalangenan/social dance (folk 
and noble) could be combined in one performance, namely Tayub Balandongan.  Besides, it also has an impact 
on society's views, where in the past there were degrees which were classified based on the 



  

 
Makalangan Vol. 11, No. 2, Edisi Desember 2024 | 208  

 

social status system of society. However, at this time this view of social levels has disappeared and made Tayub 
Balandongan a means of entertainment and a medium for gathering people from various circles.  
 
Keywords: Ibing Tayub Balandongan, Kalangenan, Folk Dance, Menak Dance 
 
 
PENDAHULUAN 

Istilah Tayuban merupakan penyebutan 
terhadap bentuk kesenian kalangenan yang 
pada masanya populer di wilayah Priangan. 
Tayuban awalnya adalah tradisi berkesenian 
yang biasa dilakukan oleh kalangan kaum 
menak, diselenggarakan di ibukota Kabupaten 
yang bertempat di Pendopo Kabupaten hampir 
di seluruh wilayah Priangan dikenal dengan 
Tayub Kadaleman atau ada juga yang 
menyebutnya Tayub Pendopo karena penye-
lenggaraannya dilaksanakan di pendopo. 
Acara Tayuban biasanya diselenggarakan 
ketika ada perhelatan atau acara-acara penting 
baik acara kenegaraan atau perhelatan ke-
luarga misalnya sunatan dan pernikahan 
keluarga para kaum menak. 

Tayuban merupakan acara kalangenan/hi-
buran kaum menak yang diperkirakan 
keberadaannya bersamaan dengan terbentuk-
nya pemerintahan kabupaten di wilayah 
Priangan. Popularitas Tayuban di Priangan 
mulai pada abad ke-18. Anis Sujana (2002: 9) 
menyatakan dari beberapa sumber diperoleh 
gambaran bagaimana Bupati di Priangan 
sangat menggemari Ibing Tayub, yaitu me-
nunjuk pada bentuk-bentuk tarian yang 
dibawakan oleh kaum pria dan ditampilkan 
pada acara-acara Tayuban. Popularitas Tayu-
ban di Priangan ini muncul pada masa Bupati 
Sumedang ke-18, yaitu Pangeran Suria 
Kusumah Adinata (1836-1882) dan puncak 
popularitas Tayuban di Kabupaten Bandung  
yaitu pada masa Bupati R.A.A. Martanagara 
(1893-1918) dilanjutkan masa Bupati R.H.A.A. 
Wiranatakusumah V (1920-1942). 

Ibing tayub di Sumedang awalnya di-
dominasi oleh kaum bangsawan sebagai ibing 
kalangenan dan menjadi kebiasaan kaum menak 
dikenal dengan tayub pendopo, karena 
pertunjukannya dilaksanakan di pendopo. 
Menak sebagai predikat atau tingkat status bagi 
seorang yang sangat dihormati. Seperti 
menurut Anis Sujana (2002: 31) kata menak 
dipergunakan untuk menyebut semua orang 
yang sangat dihormati, baik para bangsawan 
maupun para pejabat tinggi. Ditegaskan oleh 
Nina. H. Lubis bahwa golongan menak dapat 
diklasifikasikan lagi menjadi menak gede atau 
menak luhur (menak tinggi), menak sedeng 
(menak sedang), dan menak handap atau 
menak leutik (menak rendah atau menak kecil).  

Ibing Tayub sebagai genre tari yang sudah 
berkiprah mengisi dinamika perkembangan 
tari Sunda, pada jamannya tarian ini menjadi 
bagian dari pola kehidupan masyarakat 
terutama kaum menak. Diperjelas menurut Anis 
Sujana (2002: 31) Ada tiga klasifikasi tentang 
menak yaitu: menak luhur kalangan bupati, 
menak sedeng kalangan Wadana, Camat, dan 
menak leutik asisten dari Wadana,  ada istilah 
menak intelektual yang tidak berorientasi pada 
jabatan Pangreh Praja. Ibing berasal dari kata 
Ngibing, mengandung pengertian tari atau 
menari, sedangkan kala-ngenan merupakan 
kesukaan atau kebiasaan (habit) yang dilakukan 
secara rutin yang sifatnya untuk kesenangan 
atau hiburan.  

Sumedang sebagai basis perkembangan 
Ibing Tayub yang awalnya di dominasi oleh 
kaum menak, tetapi dalam perkembangannya 
Tayub bukan hanya milik kaum menak akan 



  

 
Makalangan Vol. 11, No. 2, Edisi Desember 2024 | 209  

 

tetapi masyarakat biasa ikut andil dalam 
peristiwa Tayub. Maka muncul duplikasi 
kebiasaan menak yang ditiru oleh masyarakat, 
karena dianggapnya bahwa kebiasaan dan pola 
perilaku menak sebagai panutan yang harus 
ditiru oleh masyarakat biasa atau kaum cacah. 
Sehingga muncul tayub yang berkembang di 
masyarakat yang dikenal dengan ibing tayub 
balandongan. Seperti ditegaskan oleh Anis 
Sujana (2002: 10) bahwa tayuban yang 
didukung oleh golongan menak pada 
gilirannya menyebar juga dikalangan 
masyarakat kebanyakan, sehubungan itu 
tayuban tampil di balandongan untuk keper-
luan perayaan upacara daur hidup khusus 
seperti khitanan dan perkawinan. Penomena 
yang terjadi pada peristiwa ibing tayub 
balandongan akhirnya menjadi habit masyarakat   
yaitu ngibing dengan ronggeng, dimana 
ronggeng adalah penari wanita profesional 
yang difungsikan sebagai partner penari pria, 
selain juga ngawih (Anis, 2002: 63). 

Tetapi dalam perkembangannya masya-
rakat kaum somah (masyarakat kecil/rakyat 
jelata) biasa meniru kebiasaan para menak 
maka Tayub berkembang juga dikalangan 
rakyat dikenal dengan Tayub Balandongan. 
Tayub sebagai bentuk kesenian kalangenan 
sebagai habit masyarakat yang diekspresikan 
dalam ngibing bersama ronggeng, sedangkan 
kalangenan disini lebih berorientasi pada 
kebiasaan masyarakat dalam ngibing tayub 
sebagai ungkapan ekspresi yang diaktualisasi-
kan melalui ngibing. Peristiwa yang terjadi pada 
Ibing Tayub sebagai Ibing Kalangenan awalnya di 
dominasi oleh para menak (bangsawan), tetapi 
dalam perkembangannya Ibing Tayub juga 
menjadi habit masyarakat kalangan somah 
seperti halnya yang terjadi saat ini di 
lingkungan masyarakat Situraja. Berawal dari 
fenomena kebudayaan mas-yarakat Situraja 
inilah penelitian mengenai kesenian ini yang 

akan difokuskan pada estetika tari yang 
terdapat dalam Tayub Balandongan. 

 
METODE 

Metode penelitian pada penelitian ini 
menggunakan metode penelitian kualitatif 
dengan pendekatan teori estetika instrumental. 
Untuk mendapatkan data yang akurat maka 
dilakukan observasi di Situraja Kabupaten 
Sumedang. 
 
HASIL DAN PEMBAHASAN 
1. Sisi Lain Tayub Balandongan Bagian Dari 

Warisan Budaya Masyarakat Di Masa Lalu 
Tayub Balandongan di daerah Situraja 

merupakan suatu kegiatan sosial budaya 
masyarakat yang masih mempertahankan 
kearifan lokal. Desa Situraja merupakan salah 
satu desa yang berada di Kecamatan Situraja. 
Secara geografis Situraja berbatasan dengan 
Desa Mekarmulya di sebelah Selatan, Desa 
Situraja Utara di sebelah Utara, Desa Sukatali di 
sebelah Barat, dan Desa Jatimekar di sebelah 
Timur. Desa Situraja merupakan desa padat 
penduduk dan terletak di pusat pemerintahan 
atau alun-alun kecamatan. Mayoritas mata 
pencaharian penduduknya adalah sebagai 
petani, pedagang, wiraswasta, Aparatur Sipil 
Negara (ASN) dan lain-lain. 

Disamping mengisi rutinitas bekerja 
sehari-hari masyarakat Situraja memiliki 
kebiasaan dalam kegiatan budaya seperti 
dalam acara rutin tahunan biasanya diadakan 
di alun-alun Kecamatan Situraja seperti 
diadakan syukuran yang disebut dengan Hajat 
Lembur Riwatan Jagat. Kegiatan ini bertujuan 
untuk mengungkapkan rasa syukur kepada 
Tuhan Yang Maha Esa atas segala karunia dan 
limpahan rezeki yang telah didapatkan dan 
sebagai upacara ritual penolak bala yang 
bertujuan untuk dijauhkannya dari segala mara 
bahaya.  



  

 
Makalangan Vol. 11, No. 2, Edisi Desember 2024 | 210  

 

Pernyataan diatas menunjukan bahwa 
kehidupan masyarakat Situraja yang masih 
memegang nilai-nilai adat istiadat masih 
tampak tersirat dalam kebiasaan sehari-hari. 
Seperti halnya aktif dalam kegiatan upacara-
upacara ritual adat untuk mengungkapkan 
bentuk rasa syukur. Salah satunya dalam 
bentuk upacara ritual ruwatan lembur yang 
mana didalamnya biasanya selalu terdapat 
bentuk-bentuk kesenian hiburan sebagai 
medianya. Seperti salah satu contohnya dalam 
kegiatan Hajat Lembur  masyarakat Situraja 
setelah dilaksanakannya upacara ritual Hajat 
Lembur mereka mengadakan kalangenan 
dengan mempergelarkan Tayub Balandongan 
setelah pelaksanaan upacara syukuran.  

Kebiasaan berbudaya masyarakat Situraja 
ini tidak lepas dari kebutuhan manusia pada 
umumnya yaitu memerlukan hiburan. Mas-
yarakat Situraja pada dasarnya aktif terlibat 
dalam arena Tayub Balandongan ini tidak 
hanya para kaum menak saja yang terlibat 
melainkan seluruh lapisan masyrakat dapat 
ikut berpartisipasi menari bersama dalam 
Tayub Balandongan.  

Disisi lain khususnya di Sumedang selain 
dari Tayub Balandongan ada juga bentuk 
kesenian yang bernama Bangreng. Bangreng ini 
merupakan singkatan dari akronim kata 
“terbang” dan “ronggeng”. Bangreng ini pada 
mulanya merupakan suatu bentuk kesenian 
yang berawal dari seni sebagai media pe-
nyebaran agama Islam dimasa lalu khususnya 
di wilayah Sumedang. Penyebaran Bangreng 
ini lebih diperuntukan bagi masyarakat 
kalangan bawah atau masyarakat biasa. Secara 
segi pertunjukan Bangreng saat ini struktur 
pertunjukannya mengikuti aturan yang berada 
pada struktur pertunjukan Tayub Pendopo. 
Namun para pelaku/pangibing pada Bangreng 
ini sudah bercampur tidak ada batasan secara 
lapisan sosial jadi semua kalangan bisa ikut 

berpartisipasi. Bangreng ini pun saat ini oleh 
masyarakat Sumedang khususnya biasa 
disebut juga dengan Istilah Tayub Balan-
dongan.  

Seperti pernyataan sumber lisan menurut 
Utang Juhara, wawancara (5 Agustus: 2023) 
menyatakan: 

Tayub di Sumedang telah berkembang menjadi 
dua gaya yang khas, yakni Tayub yang 
berkembang secara khas gaya menak dan gaya 
khas rakyat. Tetapi seiring dengan kebera-
daannya sekarang atas dasar kerakyatan dan 
tidak mengenalnya tingkatan sosial seperti 
pada jamannya, maka Tayub yang telah 
berkembang sekarang lebih dominan dengan 
gaya kerakyatannya seperti yang ada di daerah 
Situraja. Penyajiannya Tayub lebih kental 
dengan warna penyajian yang bernuan-sa 
bangreng, imbasnya kebanyakan lagu-lagu 
yang disajikannya lebih condong pada seni 
bangreng yang balut dengan tata cara pe-
nyajiannya dengan pola Tayuban. Dengan 
hadirnya Juru Baksa (Nu Nyoderan), Irama Naek 
Kering dengan gaya-gaya ibing Cirebonan 
dengan iringan gamelan lengkap, dan tidak 
menutup kemungkinan dengan bercampurnya 
tata cara penyajian tersebut masih meng-
hadirkan  lagu yang biasa disajikan pada 
Seni Tayub gaya Menak. 

 
 Bangreng menjadi bagian dari pertunju-

kan Tayub Balandongan, juga sebaliknya 
pertunjukan Tayub Balandongan bagian dari 
Bangreng, fenomena ini berkembang di 
masyarakat Situraja terutama dalam penye-
butan antara nama Bangreng dan Tayub 
Balandongan. Seperti menurut Anis Sujana 
(2002: 10) dalam perkembangannya Tayuban 
yang sesekali muncul itu sering dipertukarkan 
dengan kesenian Bangreng, atau lebih jelasnya 
lagi untuk menyebut kesenian Bangreng 
sebagian masyarakat menggunakan istilah 
Tayuban.  

Kebiasaan ngibing dalam arena Tayub 
Balandongan tujuannya untuk mengungkapkan 
ekspresi secara spontan disini ibingan sebagai 
ungkapan ekspresi kepuasan, juga cenderung 



  

 
Makalangan Vol. 11, No. 2, Edisi Desember 2024 | 211  

 

untuk melepas kepenatan sehari-hari dalam 
rutinitas pekerjaannya. Ibingan lebih bersifat 
improvisasi seperti Ibingan hayam ngupuk, 
biasanya penayub dan  ronggeng membawakan 
gerak khasnya dengan menirukan ayam yang 
sedang kokoreh, kikiplik, ngupuk (mandi tanah). 
Gerak lainnya diantaranya adumanis, mincid, 
onclang, dan  gilir simeut. Dalam tarian ini gerak 
kaki lebih dominan serta ungkap gerak lebih 
lincah dan variatif, sehingga irama terutama 
tepakan kendang lebih cenderung antara irama 
sedang, cepat, dan kecenderungan tariannya 
bersifat komikal tetapi itu juga sesuai dengan 
karakter penayub dalam mem-bawakan tarian. 

 
2. Estetika Tari Pada Tayub Balandongan 

Ibingan dalam Tayub Balandongan memuat 
kandungan nilai estetik sebagaimana fungsi 
tarinya sebagai presentasi estetis. Menurut 
Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI), istilah 
estetika berasal dari bahasa Yunani yaitu 
‘aesthetis’ yang berarti ‘perasaan atau reaksi 
manusia terhadap seni dan keindahan’. Senada 
dengan pandangan A.A.M. Djelantik (2004: 7), 
estetika adalah bidang filsafat yang 
mempelajari segala sesuatu yang berkaitan 
dengan keindahan, termasuk semua aspeknya. 
Tri Prasetyo Utomo (2010: 2) menegaskan 
bahwa estetika ini mengkaji atau menganalisis 
mengenai permasalahan keindahan pada objek 
tertentu baik yang sifatnya keindahan alami 
maupun keindahan buatan yang disebut 
sebagai objek seni. Estetika terdiri dari berbagai 
elemen, yang masing-masing memi-liki ciri dan 
sifat untuk menentukan terhadap nilai estetika.  

 
Kandungan estetika dalam ibing tayub ini, 

secara substansi dapat ditinjau melalui unsur 
yang bersifat tekstual atau segala bentuk yang 
dapat terinderawi seperti koreografi, iringan 
tari, rias tari, dan busana tari. Walaupun pada 
dasarnya segala unsur yang bersifat tekstual 

memiliki korelasi atau berkaitan erat dengan 
unsur-unsur yang bersifat kontekstual. Kan-
dungan nilai estetika dalam Ibing Tayub 
Balandongan ini tergolong ke dalam keindahan 
seni atau keindahan buatan, karena secara 
mendasar hal yang disebut sebagai indah ini 
dibentuk secara sengaja oleh manusia. 
Sebagaimana yang dipaparkan oleh Agung 
Kurniawan dan Riyan Hidayatullah (2016: 8) 
bahwa: 

Keindahan seni adalah sifat indah yang 
diungkapkan oleh budi manusia secara tekun 
untuk mengubah benda-benda alamiah bagi 
kepentingan rohani manusia. Nilai keindahan 
ini diungkapkan dan diletakkan dalam 
pengolahan benda-benda untuk memperoleh 
kesenangan, kegairahan, kepuasan, dan 
kelegaan dalam kehidupan emosional manusia 
tanpa adanya faktor-faktor pertimbangan yang 
dapat mengganggu perasaan-perasaan itu. 

 
Seperti pernyataan Djelantik (1990:14) 

bahwa “dalam ilmu estetika pertama-tama 
nampak pada semua benda atau peristiwa 
kesenian yang mengandung ke dalam tiga 
aspek, yaitu Wujud, Bobot, dan Penampilan. 
Berikut ini kaitannya dengan pandangan 
estetika dibawah ini.  
a. Wujud  

Djelantik (1990: 40), menyatakan bahwa 
wujud mempunyai dua unsur pokok yaitu 
Bentuk (Form) dan Susunan (Structure). Dalam 
implementasi teori pada estetika tari Tayub 
Balandongan, Wujud merupakan bentuk 
pertunjukan tari pada yang berada pada Tayub 
Balandongan. Selain dari itu Djelantik 
menegaskan (1999: 18) bahwa, “Bentuk” dalam 
seni tari dapat dimaksudkan kepada gerak-
gerak yang berada dalam seni tari misalnya, 
“agem”, “seledet”, “landak”, “tuwek” dan 
sebagainya.  

Bentuk disini dimaksudkan sebagai bentuk 
yang berada pada Tayub Balandongan yaitu jika 
kita lihat dan cermati bahwa dalam 



  

 
Makalangan Vol. 11, No. 2, Edisi Desember 2024 | 212  

 

pertunjukan Tayub balandongan ini para 
Pangibing memiliki biasanya memiliki kege-
maran, ciri khas, kostim tarian yang bervariatif. 
Dari pernyataan tersebut sudah tentu jika kita 
lihat dalam Tayub Balandongan yang termasuk 
ke dalam perwujudan estetik “bentuk” 
merupakan gerak-gerak yang berada di 
dalamnya. Gerak-gerak tari yang berada pada 
Tayub Balandongan merupakan perpa-duan 
gerak yang berada pada Ketuk Tilu dan Tayub.  

Hal ini dikarenakan di masa lalu bahwa 
khususnya dunia tari Sunda terdapat sebuah 
genre tari yang bersumber dari tarian yang 
populer dikalangan rakyat dan ada tarian yang 
populer dikalangan menak. Bentuk disini dapat 
dilihat merupakan bentuk yang bersumber dari 
tari rakyat (Ketuk Tilu) dan bentuk tari menak 
(Tayub Pendopo). Berikut ini nama-nama gerak 
tari yang bersumber dari Ketuk Tilu seperti, 
Bankaret, Mincid Bongbang, Kadal Meuntas, Beulit 
Kacang, Bajing Luncat dan lainnya lagi. Selain itu 
gerak-gerak pokok yang bersumber dari tari 
Tayub yaitu, Adeg-adeg, Jangkung Ilo, Aced, 
Mincid, Keupat, Engkeg, Galayar, Baksarai dan 
lainnya lagi. Perbedaan Tayub Pendopo 
dengan Tayub Balandongan secara 
pertunjukan dalam Tayub Balandongan kedua 
unsur genre tari ini tidak terpisahkan. Hal ini 
dikarenakan dalam pertunjukan Tayub 
Balandongan tidak ada lagi pewilahan 
berdasarkan status sosial lapisan masyarakat. 
Seperti contohnya kaum menak, santana dan 
somah dapat ikut berpartisipasi menjadi 
Pangibing dalam pertunjukan Tayub Balan-
dongan.  

Ciri khas dalam Ibingan Tayub Balan-
dongan gerak dalam tarian lebih sifatnya 
improvisasi artinya tukang kendang lebih 
mengacu pada ibingan yang ditampilkan, yang 
mana setiap gerakan yang dilakukan penayub 
akan diikuti oleh tepakan kendang. Terutama 
penari yang sudah sering ngibing (penari 

profesional) disini tingkat improvisasinya lebih 
muncul dan perbendaharaan gerak lebih 
pareatif. Disisi lain adanya kostim atau 
kegemaran dalam hal lagu, misalnya seorang 
yang mau tampil menari sebelumnya meminta 
lagu ke para nayaga, jadi tidak begitu saja 
penabuh atau nayaga menampilkan lagu jadi 
harus sesuai dengan permintaan penayub. 
Untuk penari pemula biasanya mengikuti pola 
tepakan kendang yang sudah dipatok oleh 
penabuh kendang, artinya penari lebih mengacu 
pada pola tepakan kendang, disini tingkat 
improvisasi dari penari belum nampak. 
Walaupun rata-rata dalam penampi-lan Ibingan 
lebih bersifat saka = sakainget (sesuka hati), 
tetapi ungkap gerak lebih kelihatan unik sesuai 
dengan daya kreativitas masing-masing penari.  

Busana yang dipakai dalam pertunjukan 
Tayub Balandongan tidak ada ketentuan khusus 
tetapi kebanyakan memakai salontreng, pangsi 
memakai dodot, iket kepala, dan warna kotum 
yang digunakan sesuai dengan selera penayub. 
Sedangkan busana ronggeng memakai kebaya, 
sinjang, sanggul. 

Susunan atau struktur dapat terlihat pada 
struktur gerak tari yang berada pada Tayub 
Balandongan. Dalam implementasi “struktur” 
pada Tayub Balandongan, dimaksudkan kepada 
struktur pertunjukan yang di dalamnya 
terdapat struktur pelaku pertunjukan, seperti 
Juru Baksa, Juru Tari, Juru Kawih, Penari Pokok, 
Nayaga, Penonton dan Penonton Partisipan. 
Selain dari itu struktur pertunjukan tari pada 
Tayub Balandongan menggunakan konsepsi 
pertunjukan yang berada pada tariTayub 
Pendopo. Oleh karena itu dengan meng-
gunakan konsepsi struktur pertunjukan yang 
berada pada Tayub Pendopo, maka dalam 
pertunjukannya tampak lebih tertib dan 
teratur. Dalam pertunjukannya terdapat pem-
bagian giliran menari diatur oleh Juru Baksa hal 
ini dalam pertunjukannya terlihat lebih 



  

 
Makalangan Vol. 11, No. 2, Edisi Desember 2024 | 213  

 

terorganisir. Biasanya seseorang yang diang-
gap paling dihormati atau jika dalam acara 
hajatan, maka pemangku hajat yang berhak 
diberikan penghormatan untuk melakukan 
menari pertama. Selanjutnya pertunjukan 
berjalan mengalir secara tertib dengan menari 
bergiliran. 

Walaupun termasuk dalam konteks Ibing 
Kalangenan pertunjukan dalam tayub balan-
dongan memiliki beberapa bagian, seperti Juru 
Baksa, penari laki-laki, Juru Kawih, dan Ronggeng 
atau juru tari. Hal ini ditegaskan oleh Utang 
Juhara (Wawancara, 2023) bahwa Bagian yang 
terdapat dalam tayub balandongan antara lain 
pelaku pertunjukan, seperti Juru baksa, 
ronggeng, Juru Kawih, Penari Pokok, Nayaga, 
penonton dan penonton partisipan. Susunan 
pertunjukannya tayuban diawali dengan 
wangsalan atau bubuka, tatalu, lagu ritual, dan 
diakhiri dengan hiburan. Seperti menurut Juju 
Junaedi (wawancara, 2023) Pintonan Tayub 
balandongan dikawitan ku lagu karuhun sapertos 
lagu kembang gadung, Ayun Ambing, diteraskeun 
ku lagu kanggo hiburan diantawisna wae lagu 
hayam ngupuk, awi ngarambat, wangsit siliwangi, 
sareng seueur nusanesna.  
Dapat diartikan: 

Pertunjukan tayub balandongan diawali 
oleh lagu ritual seperti lagu kembang gadung, 
ayun ambing, dilanjutkan oleh lagu untuk 
hiburan diantaranya lagu hayam ngupuk, awi 
ngarambat, wngsit siliwangi, dan banyak lagi 
yang lainnya. 

Mulai pertunjukan biasanya diawali 
dengan tatalu istilah dalam Bahasa Sunda 
bahwa tatalu adalah Nabeuhan dilakukan 
dengan tujuan menunggu tamu hadir. Menurut 
Anis Sujana (2002:73) bahwa tatalu merupakan 
hidangan lagu-lagu instrumental yang 
disajikan oleh nayaga. Ditegaskan menurut 
Juju Junaedi (wawancara, 2023), lagu tatalu nu 
sok dianggo dina Tayub Balandongan diantarana 

gendu, banjaran, Panglima, sareng nu sanesna, 
tujuana kanggo nunggu tamu sumping oge kanggo 
bewara ka masyarakat wireh bade diselenggarakeun 
pintonan tayub.  

Dapat diartikan: 
Lagu tatalu yang suka dipakai dalam tayub 

balandongan diantaranya gendu, banjaran, 
panglima dan banyak lagi yang lainnya. 
Tujuannya untuk menunggu tamu undangan 
datang juga untuk memberi tahu kepada 
masyarakat karena mau diselenggarakan 
pertunjukan tayub. 

Setelah melakukan tatalu dan para tamu 
sudah hadir, nayaga dan sinden akan 
melanjutkan dengan lagu lagu ritual seperti 
Kembang Gadung, Ayun Ambing, Malong, 
bertujuan untuk meminta ijin dan memohon 
perlindungan sebagai bentuk penghormatan 
kepada para leluhur. Dilanjutkan dengan 
bubuka yang dilakukan oleh yang punya hajat 
atau pemimpin rombongan, yang mengung-
kapkan maksud dan tujuan dalam me-
nyelenggarakan tayuban. 

Tahap berikutnya yaitu nyoderan atau 
ngabaksaan, Juru baksa berperan untuk mem-
berikan soder kehomatan kepada para tamu 
yang dianggap mempunyai jabatan tertentu 
atau dipandang sebagai tokoh masyarakat; 
Camat, Lurah. Pemberian soder atau nyoderan 
dilakukan oleh juru baksa disesuaikan dengan 
hirarki jabatan ketika hadir dalam peristiwa 
pertunjukan. Tugas juru baksa ini, ditegaskan 
oleh Anis Sujana (2002:64), sebagai beriku: 

Juru baksa adalah seorang penari pria yang 
diserahi tugas mengatur giliran penari. Pada 
umumnya berasal dari grup atau nayaga atau 
seseorang yang ditunjuk oleh empunya ‘hajat’ 
yang dipandang memiliki pengalaman dan 
keahlian di dalam hal ini (pada perkembangan 
selanjutnya pun panitia dapat mengambil 
inisiatif sendiri dan secara spontan melak-
sanakan tugas ini). Di dalam kehidupan sehari-
hari, peran juru baksa sering dikaitkan dengan 
berbagai hal yang cukup penting dalam 
kehidupan masyarakat. Mereka dianggap 



  

 
Makalangan Vol. 11, No. 2, Edisi Desember 2024 | 214  

 

sebagai perantara antara orang yang punya 
acara dengan para tamu terhormat sebagai 
bentuk ucapan terimakasih atas kehadirannya. 

 
Ibingan yang ditampilkan dalam Ngabak-

saan ini lazim disebut dengan nyoderan atau 
Ngabaksaan, ibingan ini terutama pada awal 
bubuka ngabaksaan biasanya dengan lagu kulu-
kulu. Juru baksa pada tampilan awal ngabaksaan 
diapit oleh dua orang ronggeng artinya 
dilakukan oleh tiga orang penari satu orang 
juru baksa dan dua orang adalah ronggeng. 
Susunan koreografi tidak tidak terstruktur 
secara tetap tetapi sesuai dengan keinginan 
penari, oleh sebab itu, durasi tarian pun 
bervariasi. Namun demikian, jika dilihat dari 
pembendaharaan geraknya dalam struktur 
Ibing Ngabaksaan ini terdapat semacam pola-
pola gerak yang seringkali atau biasa 
ditampilkan, di antaranya adeg-adeg, jangkung 
ilo, keupat, mincid, baksarai, dan mamandapan. 

Juru baksa  memiliki pola Ibingan dengan 
karakteristik yang berbeda-beda diantaranya 
gagahan/monggawaan, satriaan, dan komikal 
(bobodoran). Karakter itu dilakukan sebagai ciri 
atau tanda kepada siapa juru baksa itu 
memberikan soder, biasanya sesuai dengan 
sifat orang atau pengibing yang akan diberikan 
soder. Ibing ngabaksaan dalam karakter gaga-
han/monggawaan memiliki empat unsur pokok 
gerak yaitu gedig, capangan ngumis, jangkung ilo 
dan baksarai. Kemudian Ibing nyatriaan memi-
liki lima unsur gerak pokok yaitu, mincid, 
capangan, keupat, pocapan, baksarai, dan calik deku. 
Pada Ibingan komikal (bobodoran) biasa-nya 
tidak berpola, tingkat improvisasi lebih muncul 
tetapi masih berpatok pada tepakan kendang. 
Ibingannya menampilkan gerakan unik dengan 
menampilkan unsur bodoran atau lawakan 
sehingga menimbulkan ketawa para 
penontong serta diakhiri dengan calik deku.  

Isi gambaran Ibingannya menggambarkan 
bentuk penghargaan kepada seseorang yang 

dianggap terhormat, dengan gerakan calik deku 
yang menggambarkan rasa hormat kepada 
tamu. Penghormatan ini dilakukan dengan 
pemberian soder/sampur atau dikenal dengan 
nyoderan, merupakan kehormatan dari juru 
baksa kepada tamu undangan. Juru baksa akan 
menyodorkan baki  yang diatasnya ada soder 
sebagai kehormatan kepada tamu untuk 
mempersilahkan menari. Pemberian soder 
kehormatan ini tidak mutlak satu soder tetapi 
bisa lebih dari satu soder, tergantung pada  
banyak tamu yang hadir. 

Lagu yang biasa digunakan dalam Ngabak-
saan  diantaranya; Macan Ucul, Renggong 
Gancang, Senggot, dari setiap penyajian lagu 
selalu diakhiri dengan gending boboyongan. 
Aspek lainnya yang menarik juga terdapat 
dalam penggunaan busana Ibing Ngabaksaan 
yang menggunakan perpaduan dari busana 
tayub golongan menak dan rakyat, terdiri dari 
pangsi, takwa, sinjang dodot, iket dan keris. Dalam 
hal penggunaan busana tidak ada patokan 
khusus, tetapi lambat laun pada perkem-
bangannya  perpaduan busana ini sebagai ciri 
khas dalam busana ibing ngabaksaan. Juru baksa 
merupakan penari yang multi talent harus 
mampu menampilkan tarian  dari tiga karakter, 
sehingga ketika juru baksa ngibing ekspresi yang 
ditampilkan itu bisa menarik hati para 
penonton. 

 
b. Bobot 

Menurut Djelantik (1999: 46), bahwa 
“Bobot” dari suatu karya seni dimaksudkan 
“isi” atau “makna” dari apa yang disajikan 
kepada sang pengamat.  Bobot ini dapat secara 
langsung ditangkap oleh panca indera atau 
secaraa tidak langsung setelah menghayati dari 
yang ditangkapsecara langsung. Tayub 
Balandongan bila dilihat dari sisi fungsi arahnya 
lebih untuk hiburan personal sehingga nilai 
estetis menjadi bagian dari ibingan ini, tetapi 



  

 
Makalangan Vol. 11, No. 2, Edisi Desember 2024 | 215  

 

kedalaman nilai filosofi tidak diutamakan. 
Ungkapan emosi, kepuasan, serta prestise 
justru lebih diutamakan. Apalagi ketika ngibing 
dengan ronggeng dengan mudah 
mengeluarkan uang dari kantong sendiri untuk 
nyawer baik itu ke ronggeng  atau ke nayaga 
sebagai ungkapan kepuasan juga prestise. Pada 
intinya peristiwa ini lebih menjurus pada 
pelayanan selera pribadi, mau narinya jelek 
atau bagus yang penting kepuasan yang 
diutamakan. Seperti ditegas-kan menurut 
Maslow (1994: 55), bahwa setiap orang 
memiliki hasrat akan nama baik, gengsi, 
prestise, status dan ketenaran. Tercermin dalam 
peristiwa ibing tayub balandongan secara kodrat 
manusia mempunyai kebutuhan serta 
keinginan untuk mencapai kepuasan dalam 
memenuhi hasrat dalam kehidupannya. 
Kadang untuk memenuhi kebutuhan tersebut 
para maniak tayub tidak memikirkan uang 
yang dikeluarkan yang terpenting adalah 
kepuasan pribadi. Tetapi kepuasan tersebut 
ada muatan prestise, karena dengan menge-
luarkan uang pada waktu ngibing dengan 
ronggeng akan diimbangi dengan pamor juga 
wibawa dari penayub akan naik.  

Tayub Balandongan merupakan sebuah 
peninggalan artefak masyarakat Situraja-
Sumedang dimasa lalu yang memiliki nilai-
nilai peninggalan budayanya. Di dalam arena 
Tayub Balandongan dapat ditemukan interaksi 
masyarakat yang saling mengikat kebersama-
an tanpa memandang seseorang dari derajat 
status sosialnya, baik golongan kaum menak 
atau kaum somah. Jika dimasa lalu bahwa tari 
pergaulan Ketuk Tilu dan Tayub yang merupa-
kan dua jenis kesenian yang lahir dari kalangan 
yang berbeda. Namun  keberadaan Tayub 
Balandongan ini menjadi bagian dari perubahan 
bentuk kesenian yang istimewa dikarenakan 
dari dua jenis tari pergaulan tersebut dapat 

menyatu dalam satu sajian arena Tayub 
Balandongan.  

Untuk menjadi penari Tayub Balandongan 
tidak ada proses pembelajaran secara khusus 
dalam artian tidak ada gurunya, tetapi penayub 
hanya melihat orang lain menari dan 
mempraktikkannya sendiri dengan percaya 
diri. Seperti menurut Juju Junaedi (wawancara, 
Januari 2024), penayub dina ibing tayub 
balandongan rata-rata teu gaduh guru tari nu 
husus, tapi ampir sadayana penayub diajar nyalira 
atanapi ningali nusanes ngibing istilahna tuturut 
munding. Dapat diartikan dari makna tersebut: 
Penayub dalam Tayub Balandongan rata-rata 
tidak punya guru secara khusus tetapi hampir 
semua penari tayub belajar sendiri dengan 
melihat serta meniru orang lain menari. 

Ibing Tayub Balandongan lebih cenderung ke 
gerak maknawi, misalnya dalam Ibingan hayam 
ngupuk ada gerak pada kaki yaitu kokoreh ini 
menggambarkan ayam sedang mencari makan, 
juga gerak tangan yang direntangkan (kikiplik), 
seolah ayam jantan yang sedang menantang 
lawan. Ada dua jenis gerak dalam tari, yaitu 
gerak maknawi (gesture), juga ada gerak murni 
(pure movement), yang dimaksud gerak 
maknawi adalah gerak yang mengandung arti 
jelas, sedangkan gerak muni adalah yang 
digarap untuk mendapatkan bentuk yang 
artistik dalam artian lebih menonjolkan 
keindahan. 

Ibingan hayam ngupuk cukup banyak variasi 
gerak, baik gerak simetris atau asimetris 
sehingga tidak monoton, hanya ungkap gerak 
improvisasi lebih kelihatan. Kreativitas menari 
dalam ibingan ini lebih muncul dengan 
mengolah garis gerak simetris dan garis gerak 
asimetris, sehingga me-munculkan kesan tidak 
membosankan karena ungkapan gerak lebih 
dinamis serta cukup banyak variasi. 
Penampilan dalam Ibing tayub balandongan yang 
muncul warna  personal artinya punya 



  

 
Makalangan Vol. 11, No. 2, Edisi Desember 2024 | 216  

 

penampilan atau gaya tersendiri, juga punya 
kostim lagu masing-masing, sehingga setiap 
penari ingin me-munculkan kreativitas sendiri-
sendiri. 

Garis gerak yang muncul dalam Ibingan 
secara umum memiliki garis asimetris, 
sedangkan ruang gerak lebih terbuka sehingga 
memunculkan watak yang maskulin. Ciri khas 
dalam Ibing Kalangenan secara umum pola 
gerak lebih bersifat sederhana, spontan, 
mengungkapkan kegembiraan serta banyak 
pengulangan dan improvisasi baik itu penayub 
ataupun ronggeng.  
 
3. Tinjauan dari Sisi Fungsi 

Kebiasaan (folks way) ngibing dalam Tayub 
Balandongan merupakan bagian yang tidak 
dapat dipisahkan dalam kehidupan masya-
rakat, karena mempunyai peran serta fungsi 
yang sangat signifikan. Begitupun kesenian 
Tayub Balandongan ini untuk masyarakat 
Situraja. Kesenian kalangenan ini di Situraja 
masih tetap populer. Namun kendati itu, para 
pelaku atau pangibing disini sudah bercampur 
antara kalangan menak, santana dan mas-
yarakat biasa (kaum somah).  Perilaku masya-
rakat yang mengusung kebiasaan menjadi 
bagian dari pola kehidupan, di dalamnya peran 
kesenian sangat signifikan dan menjadi bagian 
dari kebiasaan tersebut. Konsep seni dalam 
masyarakat terutama masalah krea-tivitas 
kurang begitu diperhatikan seperti halnya pada 
Ibing Tayub Balandongan. Karena yang lebih 
penting adalah nilai fungsional dalam 
kehidupan, sehingga mempunyai nilai manfaat 
bagi kehidupan masyarakat tersebut.  

Adanya unsur musik dan tari dalam tayub 
balandongan merupakan hasil suatu pemikiran 
masyarakat, dengan mewujudkan suatu 
gagasan kesenian sehingga menjadi suatu 
kebiasaan. Walaupun dinamika kebudayaan 
telah mengalami intervensi seperti halnya 

dalam kesenian tradisional, tetapi masyarakat 
yang berada dalam konteks budaya lama 
kesenian merupakan habit dan tetap dipegang 
teguh, yang alasannya memelihara budaya 
leluhur sehingga kepuasan jiwa merupakan 
suatu alasan mutlak. Seperti halnya masya-
rakat dalam menyikapi ibing tayub ini sebagai 
kearifan lokal yang harus dilestarikan karena 
mempunyai nilai dan fungsi yang signifikan 
bagi kehidupan masyarakat. Seperti pendapat 
Jakob Sumardjo (1999: 332), berikut ini: 

Dalam dunia seni pengaruh nilai lama tak 
mudah dihilangkan begitu saja… dalam hidup 
sehari-hari, kita masih terus memelihara dan 
mempergunakan fungsi seni secara mistis dari 
pada secara ontologis ataupun fungsional. 
Karya budaya lama masih hidup dalam fungsi 
asalnya yakni mistis, meskipun bentuk seninya 
sendiri mungkin sudah amat berubah sesuai 
dengan perubahan masyarakat. 

 
Peristiwa dalam Ibing Tayub adanya suatu 
ikatan emosional antara penayub dengan unsur 
lainnya sehingga dijadikan sebagai kebiasaan 
(habit), yang  sudah mengakar dalam 
komunitas kehidupan masyarakat Situraja 
Sumedang. Ibingan yang menjadi habit tentunya 
mempunyai fungsi yang cukup signifikan bagi 
komunitas masyarakat pen-dukung. Peterson 
(2007: 68), misalnya ber-pendapat fungsi 
memandang tari dari segi konteks dan 
kontribusinya dalam masyarakat. 

Fungsi lebih cenderung menunjuk kepada 
peranan proses kehidupan sosial atau aktivitas 
dari kehidupan sebuah komunitas bagi 
kelangsungan struktur sosial yang mewadahi 
sebuah sistem yang berguna bagi masya-
rakatnya. Sebaliknya suatu proses kehidupan 
sosial atau aktivitas sebuah komunitas 
dikatakan tidak fungsional apabila aktivitas 
tersebut tidak mampu lagi memberi kon-
stribusi bagi sistem sosial. Peristiwa Ibing tayub 
mempunyai fungsi primer yaitu sebagai sarana 
hiburan juga sebagai ungkapan ekspresi 



  

 
Makalangan Vol. 11, No. 2, Edisi Desember 2024 | 217  

 

kepuasan bagi masyarakat pendu-kung. 
Peristiwa ini sekaligus dapat dikatakan sebagai 
sarana silaturahmi yang dikemas dalam 
aktivitas budaya, di dalamnya sarat nuansa 
seni dan lebih kental makna sosial, jadi 
peristiwa ini mempunyai fungsi hiburan. 
Dengan sangat antusiasnya para penayub 
dengan tanpa memikirkan untung rugi, mereka 
melaksanakannya atas dasar kesa-daran sendiri 
dan merupakan panggilan dari hati nurani. 
Peristiwa ini sebagai aktivitas hiburan pribadi 
karena beranggapan dengan melaksanakan 
kebiasaan ini, dari satu sisi hobi dapat 
terpenuhi di sisi lain silaturahmi tetap jalan. 

Dari sisi lain Ibing tayub mempunyai fungsi 
sekunder karena sebagai pengikat solidaritas 
kelompok masyarakat khususnya komunitas 
masyarakat pendukung. Seperti dikatakan 
Soedarsono, (2001: 170). 

Setiap zaman, etnis, lingkungan masyarakat, 
serta bentuk seni pertunjukan memiliki fungsi 
primer dan sekunder yang berbeda. Fungsi 
primer seni pertunjukan, apabila seni tersebut 
jelas siapa penikmatnya, dan fungsi sekunder, 
apabila seni pertunjukan bertujuan bukan 
untuk dinikmati tetapi untuk kepentingan 
yang lain. Ini berarti fungsi seni pertunjukan 
menjadi multi fungsi, tergantung dari 
perkembangan masyarakat pendukung, antara 
lain sebagai pengikat kebersamaan, media 
komunikasi, interaksi ajang gengsi, bisnis, dan 
mata pencaharian. 

Pendapat tadi tercermin dalam peristiwa Ibing 
tayub yang menyandang fungsi primer sebagai 
hiburan pribadi 
 
KESIMPULAN 

Ibing Tayub Liar mengalami penghalusan 
istilah atau epimisme menjadi Ibing Tayub 
Balandongan bertujuan untuk menepis konotasi 
negatif yaitu ada kata liar diganti menjadi 
balandongan mengacu pada tempat arena 
pertunjukannya yaitu  balandongan. Istilah tayub 
balandongan awalnya menjadi istilah yang asing 

tetapi lambat laun istilah tersebut sudah 
tertanam dan lebih melekat di hati masyarakat. 

Kebiasaan (folks way) ini sebagai produk 
kreatif budaya masyarakat primordial yang 
mempunyai ciri khas dan keunikan tersendiri, 
tetapi sampai sekarang masih bagian dari pola 
perilaku komunitas masyarakat Situraja Sume-
dang khususnya. Tayub sebagai tradisi 
kesenian yang dibingkai oleh kebiasaan (folks 
way) yang sudah menjadi satu kesatuan yang 
saling menunjang, paling inti dari kebiasaan 
tersebut sebagai ungkapan kepuasan yang 
diekspresikan melalui Ibingan. Ibingan merupa-
kan ungkapan ekspresi kepuasan, walaupun 
dilihat secara struktur koreografi tidak ada 
patokan yang baku. Ibingan bersifat impro-
visasi atau diistilahkan Ibingan saka (sakainget) 
atau sesuka hati, kesederhanaan koreografi 
merupakan ciri khas dalam Ibingan ini. 

Makna yang terkandung dalam Ibing Tayub 
sebagai Ibing Kalangenan secara psiko-logis 
sebagai ungkapan maskulinitas, agresi-fitas, 
juga heroisme. Peristiwa ini mempunyai fungsi 
primer yaitu sebagai sarana hiburan, juga 
sebagai ungkapan ekspresi kepuasan bagi para 
pelakunya. Sekaligus mempunyai fungsi 
sekunder sebagai sarana silaturahmi yang 
dikemas dalam aktivitas budaya yang sarat 
akan muatan seni dan kebiasaan (folsk way). 
Dilihat dari fungsi lain Ibing tayub dari 
kacamata antropologi seperti menurut Merton 
dalam Kaplan, (2002: 80) menyandang fungsi 
manifes, yaitu untuk menggalakkan solidaritas 
kelompok. 

 
DAFTAR PUSTAKA 
Djelantik, AAM. 2004. Estetika Sebuah 

Pengantar. Bandung: Masyarakat Seni 
Pertunjukan Indonesia. 

 
Kaplan, David, dan Albert A. Manners, 2002. 

Teori Budaya, Terj. Landung Simatupang, 
Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 



  

 
Makalangan Vol. 11, No. 2, Edisi Desember 2024 | 218  

 

 
Kurniawan, Agung dan Riyan Hidayatul-

lah.2016.Estetik Musik.Yogyakarta: 
Arttex. 

 
Maslow, H. Abraham, 1994. Motivasi dan Kep-

ribadian: Teori Motivasi Dengan Pendekatan 
Hierarki Kebutuhan Manusia, Terj. Nurul 
Iman, Bandung: PT. Pustaka Binaman 
Pressindo. 

 
Peterson, Anya Royce, 2007. Antropologi Tari, 

Terj. FX. Widaryanto, Bandung: Penerbit 
Sunan Ambu Press. 

 

Rusliana.Iyus, 2019. Kreativitas Dalam Tari 
Sunda, Sunan Ambu Press Bandung. 

 
Soedarsono, 1998. Mengenal Tari-tari Rakyat di 

Daerah Jawa, Yogyakarta: ASTI. 
 
Sumardjo, Jakob, 2000. Filsafat Seni, Bandung: 

Penerbit ITB. 
 
Sujana, Anis, 2002. Tayub Kalangenan Menak 

Priangan, STSI Press Bandung 
 
 
 

 


