ESTETIKA IBING TAYUB BALANDONGAN
DI SITURAJA-SUMEDANG

Oleh: Asep Jatnika, Dindin Rasidin, Sopian Hadi, Indrawan Cahya dan Citra Martsela
Prodi Seni Tari, Fakultas Seni Pertunjukan, ISBI Bandung
JIn. Buah Batu No. 212 Bandung 40265
E-mail: asepjatnika390@gmail.com, dindinrasidin@gmail.com, hadihadud@gmail.com,

indrawancahva89@gmail.com, citramartsel@gmail.com

ABSTRAK

Ibing berasal dari kata Ngibing, mengandung pengertian tari atau menari,
sedangkan kalangenan merupakan kebiasaan (habit) yang dilakukan
masyarakat sifatnya untuk kesenangan atau hiburan. Tayub Balandongan

sebagai ibing kalangenan merupakan kebiasaan ngibing dengan
Jurnal Seni ronggeng yang dilakukan dalam peristiwa Tayuban. Kata balandongan
@Wakalangan merupakan arena pertunjukan tayuban yang letaknya di luar gedung (out

> ——

tayuban merupakan hal yang wajib dikuasai oleh para penayub karena mempunyai prestise

door) atau dapat juga diartikan bahwa Balandongan ini merupakan
sebuah panggung yang terbuat dari bambu. Kaparigelan menari dalam

tersendiri, sebagai cerminan kewibawaan serta kharismatik seorang pengibing. Untuk membedah
permasalahan Tayub Balandongan di Situraja-Sumedang maka penulisan ini menggunakan metode
penelitian kualitatif dengan pendekatan teori estetika instrumental. Keberadaan Tayub
Balandongan ini menjadi cerminan bahwa Ibing Tayub Balandongan merupakan bentuk kesenian
rakyat yang istimewa dikarenakan dari dua jenis tari kalangenan/pergaulan (rakyat dan menak)
dapat menyatu dalam satu sajian yaitu Tayub Balandongan. Dari sisi lain berdampak pula pada
pandangan masyarakat yang di masa lalu terdapat tingkatan derajat yang diklasifikasikan
berdasarkan sistem status lapisan sosial masyarakat. Namun pada saat ini pandangan tingkatan
sosial itu menjadi hilang dan menjadikan Tayub Balandongan sebuah sarana hiburan dan media
silaturahmi masyarakat dari berbagai kalangan.

Kata Kunci: Ibing Tayub Balandongan, Kalangenan, Tari Rakyat, Tari Menak.

ABSTRACT

THE AESTHETICS OF IBING TAYUB BALANDONGAN IN SITURAJA-SUMEDANG,
DECEMBER 2024. Ibing comes from the word Ngibing, which means dance or dancing, while kalangenan is
a habit which is done by the society for fun or entertainment. Tayub Balandongan as ibing kalangenan is the
habit of ngibing with ronggeng which is carried out during the Tayuban event. The word Balandongan is a
tayuban performance arena which is located outside the building (out door) or it can also be interpreted that
Balandongan is a stage made of bamboo. The skill of dancing in tayuban is something that must be mastered
by the dancers because it has its own prestige, as a reflection of the authority and charisma of a singer. To
reveal the problems of Tayub Balandongan in Situraja-Sumedang, this writing uses a qualitative research
method with an instrumental aesthetic theory approach. The existence of Tayub Balandongan is a reflection
that Ibing Tayub Balandongan is a special form of folk art since the two types of Kalangenan/social dance (folk
and noble) could be combined in one performance, namely Tayub Balandongan. Besides, it also has an impact
on society’s views, where in the past there were degrees which were classified based on the

Naskah diterima pada 7, September revisi akhir 25 Oktober 2024 | 207




social status system of society. However, at this time this view of social levels has disappeared and made Tayub
Balandongan a means of entertainment and a medium for gathering people from various circles.

Keywords: Ibing Tayub Balandongan, Kalangenan, Folk Dance, Menak Dance

PENDAHULUAN

Istilah Tayuban merupakan penyebutan
terhadap bentuk kesenian kalangenan yang
pada masanya populer di wilayah Priangan.
Tayuban awalnya adalah tradisi berkesenian
yang biasa dilakukan oleh kalangan kaum
menak, diselenggarakan di ibukota Kabupaten
yang bertempat di Pendopo Kabupaten hampir
di seluruh wilayah Priangan dikenal dengan
juga yang
menyebutnya Tayub Pendopo karena penye-

Tayub Kadaleman atau ada
lenggaraannya dilaksanakan di pendopo.
Acara Tayuban biasanya diselenggarakan
ketika ada perhelatan atau acara-acara penting
baik acara kenegaraan atau perhelatan ke-
luarga misalnya sunatan dan pernikahan
keluarga para kaum menak.

Tayuban merupakan acara kalangenan/hi-
buran kaum menak yang diperkirakan
keberadaannya bersamaan dengan terbentuk-
nya pemerintahan kabupaten di wilayah
Priangan. Popularitas Tayuban di Priangan
mulai pada abad ke-18. Anis Sujana (2002: 9)
menyatakan dari beberapa sumber diperoleh
gambaran bagaimana Bupati di Priangan
sangat menggemari Ibing Tayub, yaitu me-
nunjuk pada bentuk-bentuk tarian yang
dibawakan oleh kaum pria dan ditampilkan
pada acara-acara Tayuban. Popularitas Tayu-
ban di Priangan ini muncul pada masa Bupati
Sumedang ke-18,
Kusumah Adinata (1836-1882) dan puncak

popularitas Tayuban di Kabupaten Bandung

yaitu Pangeran Suria

yaitu pada masa Bupati R.A.A. Martanagara
(1893-1918) dilanjutkan masa Bupati R.H.A.A.
Wiranatakusumah V (1920-1942).

Ibing tayub di Sumedang awalnya di-
dominasi oleh kaum bangsawan sebagai ibing
kalangenan dan menjadi kebiasaan kaum menak

dikenal
pertunjukannya dilaksanakan di pendopo.

dengan tayub pendopo, Kkarena
Menak sebagai predikat atau tingkat status bagi

seorang yang sangat dihormati. Seperti
menurut Anis Sujana (2002: 31) kata menak
dipergunakan untuk menyebut semua orang
yang sangat dihormati, baik para bangsawan
maupun para pejabat tinggi. Ditegaskan oleh
Nina. H. Lubis bahwa golongan menak dapat
diklasifikasikan lagi menjadi menak gede atau
menak luhur (menak tinggi), menak sedeng
(menak sedang), dan menak handap atau
menak leutik (menak rendah atau menak kecil).

Ibing Tayub sebagai genre tari yang sudah
berkiprah mengisi dinamika perkembangan
tari Sunda, pada jamannya tarian ini menjadi
bagian dari pola kehidupan masyarakat
terutama kaum menak. Diperjelas menurut Anis
Sujana (2002: 31) Ada tiga klasifikasi tentang
menak yaitu: menak luhur kalangan bupati,
menak sedeng kalangan Wadana, Camat, dan
menak leutik asisten dari Wadana, ada istilah
menak intelektual yang tidak berorientasi pada
jabatan Pangreh Praja. Ibing berasal dari kata
Ngibing, mengandung pengertian tari atau
menari, sedangkan kala-ngenan merupakan
kesukaan atau kebiasaan (habit) yang dilakukan
secara rutin yang sifatnya untuk kesenangan
atau hiburan.

Sumedang sebagai basis perkembangan
Ibing Tayub yang awalnya di dominasi oleh
kaum menak, tetapi dalam perkembangannya

Tayub bukan hanya milik kaum menak akan

Makalangan vol. 11, No. 2, Edisi Desember 2024 | 208




tetapi masyarakat biasa ikut andil dalam
peristiwa Tayub. Maka muncul duplikasi
kebiasaan menak yang ditiru oleh masyarakat,
karena dianggapnya bahwa kebiasaan dan pola
perilaku menak sebagai panutan yang harus
ditiru oleh masyarakat biasa atau kaum cacah.
Sehingga muncul tayub yang berkembang di
masyarakat yang dikenal dengan ibing tayub
balandongan. Seperti ditegaskan oleh Anis

Sujana (2002: 10) bahwa tayuban yang

didukung oleh golongan menak pada
gilirannya  menyebar juga  dikalangan
masyarakat kebanyakan, sehubungan itu

tayuban tampil di balandongan untuk keper-
luan perayaan upacara daur hidup khusus
seperti khitanan dan perkawinan. Penomena
yang
balandongan akhirnya menjadi habit masyarakat
ronggeng,

ronggeng adalah penari wanita profesional

terjadi pada peristiwa ibing tayub

yaitu ngibing dengan dimana
yang difungsikan sebagai partner penari pria,
selain juga ngawih (Anis, 2002: 63).

Tetapi dalam perkembangannya masya-
rakat kaum somah (masyarakat kecil/rakyat
jelata) biasa meniru kebiasaan para menak
maka Tayub berkembang juga dikalangan
rakyat dikenal dengan Tayub Balandongan.
Tayub sebagai bentuk kesenian kalangenan
sebagai habit masyarakat yang diekspresikan
dalam ngibing bersama ronggeng, sedangkan
kalangenan disini lebih berorientasi pada
kebiasaan masyarakat dalam ngibing tayub
sebagai ungkapan ekspresi yang diaktualisasi-
kan melalui ngibing. Peristiwa yang terjadi pada
Ibing Tayub sebagai Ibing Kalangenan awalnya di
dominasi oleh para menak (bangsawan), tetapi
dalam perkembangannya Ibing Tayub juga
menjadi habit masyarakat kalangan somah
seperti halnya yang terjadi saat ini di
lingkungan masyarakat Situraja. Berawal dari
fenomena kebudayaan mas-yarakat Situraja

inilah penelitian mengenai kesenian ini yang

akan difokuskan pada estetika tari yang
terdapat dalam Tayub Balandongan.

METODE

Metode penelitian pada penelitian ini
menggunakan metode penelitian kualitatif
dengan pendekatan teori estetika instrumental.
Untuk mendapatkan data yang akurat maka
dilakukan observasi di Situraja Kabupaten
Sumedang.

HASIL DAN PEMBAHASAN
1. Sisi Lain Tayub Balandongan Bagian Dari
Warisan Budaya Masyarakat Di Masa Lalu
Tayub Balandongan di daerah Situraja
merupakan suatu kegiatan sosial budaya
masyarakat yang masih mempertahankan
kearifan lokal. Desa Situraja merupakan salah
satu desa yang berada di Kecamatan Situraja.
Secara geografis Situraja berbatasan dengan
Desa Mekarmulya di sebelah Selatan, Desa
Situraja Utara di sebelah Utara, Desa Sukatali di
sebelah Barat, dan Desa Jatimekar di sebelah
Timur. Desa Situraja merupakan desa padat
penduduk dan terletak di pusat pemerintahan
atau alun-alun kecamatan. Mayoritas mata
pencaharian penduduknya adalah sebagai
petani, pedagang, wiraswasta, Aparatur Sipil
Negara (ASN) dan lain-lain.
Disamping mengisi

rutinitas  bekerja

sehari-hari masyarakat Situraja memiliki
kebiasaan dalam kegiatan budaya seperti
dalam acara rutin tahunan biasanya diadakan
di alun-alun Kecamatan Situraja seperti
diadakan syukuran yang disebut dengan Hajat
Lembur Riwatan Jagat. Kegiatan ini bertujuan
untuk mengungkapkan rasa syukur kepada
Tuhan Yang Maha Esa atas segala karunia dan
limpahan rezeki yang telah didapatkan dan
sebagai upacara ritual penolak bala yang
bertujuan untuk dijauhkannya dari segala mara

bahaya.

Makalangan vol. 11, No. 2, Edisi Desember 2024 | 209




Pernyataan diatas menunjukan bahwa
kehidupan masyarakat Situraja yang masih
memegang nilai-nilai adat istiadat masih
tampak tersirat dalam kebiasaan sehari-hari.
Seperti halnya aktif dalam kegiatan upacara-
upacara ritual adat untuk mengungkapkan
bentuk rasa syukur. Salah satunya dalam
bentuk upacara ritual ruwatan lembur yang
mana didalamnya biasanya selalu terdapat
bentuk-bentuk kesenian hiburan sebagai
medianya. Seperti salah satu contohnya dalam
kegiatan Hajat Lembur masyarakat Situraja
setelah dilaksanakannya upacara ritual Hajat
Lembur mereka mengadakan kalangenan
dengan mempergelarkan Tayub Balandongan
setelah pelaksanaan upacara syukuran.

Kebiasaan berbudaya masyarakat Situraja
ini tidak lepas dari kebutuhan manusia pada
umumnya yaitu memerlukan hiburan. Mas-
yarakat Situraja pada dasarnya aktif terlibat
dalam arena Tayub Balandongan ini tidak
hanya para kaum menak saja yang terlibat
melainkan seluruh lapisan masyrakat dapat
ikut berpartisipasi menari bersama dalam
Tayub Balandongan.

Disisi lain khususnya di Sumedang selain
dari Tayub Balandongan ada juga bentuk
kesenian yang bernama Bangreng. Bangreng ini
merupakan singkatan dari akronim kata
“terbang” dan “ronggeng”. Bangreng ini pada
mulanya merupakan suatu bentuk kesenian
yang berawal dari seni sebagai media pe-
nyebaran agama Islam dimasa lalu khususnya
di wilayah Sumedang. Penyebaran Bangreng
ini lebih diperuntukan bagi masyarakat
kalangan bawah atau masyarakat biasa. Secara
segi pertunjukan Bangreng saat ini struktur
pertunjukannya mengikuti aturan yang berada
pada struktur pertunjukan Tayub Pendopo.
Namun para pelaku/pangibing pada Bangreng
ini sudah bercampur tidak ada batasan secara

lapisan sosial jadi semua kalangan bisa ikut

berpartisipasi. Bangreng ini pun saat ini oleh

masyarakat Sumedang khususnya Dbiasa

disebut juga dengan Istilah Tayub Balan-
dongan.

Seperti pernyataan sumber lisan menurut
Utang Juhara, wawancara (5 Agustus: 2023)
menyatakan:

Tayub di Sumedang telah berkembang menjadi

dua gaya yang khas, yakni Tayub yang

berkembang secara khas gaya menak dan gaya
khas rakyat. Tetapi seiring dengan kebera-
daannya sekarang atas dasar kerakyatan dan
tidak mengenalnya tingkatan sosial seperti
pada jamannya, maka Tayub yang telah
berkembang sekarang lebih dominan dengan
gaya kerakyatannya seperti yang ada di daerah
Situraja. Penyajiannya Tayub lebih kental
dengan warna penyajian yang bernuan-sa
bangreng, imbasnya kebanyakan lagu-lagu
yang disajikannya lebih condong pada seni
bangreng yang balut dengan tata cara pe-
nyajiannya dengan pola Tayuban. Dengan
hadirnya Juru Baksa (Nu Nyoderan), Irama Naek

Kering dengan gaya-gaya ibing Cirebonan

dengan iringan gamelan lengkap, dan tidak

menutup kemungkinan dengan bercampurnya
tata cara penyajian tersebut masih meng-
hadirkan lagu yang biasa disajikan pada

Seni Tayub gaya Menak.

Bangreng menjadi bagian dari pertunju-
kan Tayub Balandongan, juga sebaliknya
pertunjukan Tayub Balandongan bagian dari
Bangreng, fenomena ini berkembang di
masyarakat Situraja terutama dalam penye-
butan antara nama Bangreng dan Tayub
Balandongan. Seperti menurut Anis Sujana
(2002: 10) dalam perkembangannya Tayuban
yang sesekali muncul itu sering dipertukarkan
dengan kesenian Bangreng, atau lebih jelasnya
lagi untuk menyebut kesenian Bangreng
sebagian masyarakat menggunakan istilah
Tayuban.

Kebiasaan ngibing dalam arena Tayub
Balandongan tujuannya untuk mengungkapkan
ekspresi secara spontan disini ibingan sebagai

ungkapan ekspresi kepuasan, juga cenderung

Makalangan vol. 11, No. 2, Edisi Desember 2024 | 210




untuk melepas kepenatan sehari-hari dalam
rutinitas pekerjaannya. Ibingan lebih bersifat
improvisasi seperti Ibingan hayam ngupuk,
biasanya penayub dan ronggeng membawakan
gerak khasnya dengan menirukan ayam yang
sedang kokoreh, kikiplik, ngupuk (mandi tanah).
Gerak lainnya diantaranya adumanis, mincid,
onclang, dan gilir simeut. Dalam tarian ini gerak
kaki lebih dominan serta ungkap gerak lebih
lincah dan variatif, sehingga irama terutama
tepakan kendang lebih cenderung antara irama
sedang, cepat, dan kecenderungan tariannya
bersifat komikal tetapi itu juga sesuai dengan

karakter penayub dalam mem-bawakan tarian.

2. Estetika Tari Pada Tayub Balandongan
Ibingan dalam Tayub Balandongan memuat
kandungan nilai estetik sebagaimana fungsi
tarinya sebagai presentasi estetis. Menurut
Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI), istilah
estetika berasal dari bahasa Yunani yaitu
‘aesthetis” yang berarti ‘perasaan atau reaksi
manusia terhadap seni dan keindahan’. Senada
dengan pandangan A.A.M. Djelantik (2004: 7),
adalah filsafat  yang

mempelajari segala sesuatu yang berkaitan

estetika bidang
dengan keindahan, termasuk semua aspeknya.
Tri Prasetyo Utomo (2010: 2) menegaskan
bahwa estetika ini mengkaji atau menganalisis
mengenai permasalahan keindahan pada objek
tertentu baik yang sifatnya keindahan alami
maupun keindahan buatan yang disebut
sebagai objek seni. Estetika terdiri dari berbagai
elemen, yang masing-masing memi-liki ciri dan

sifat untuk menentukan terhadap nilai estetika.

Kandungan estetika dalam ibing tayub ini,
secara substansi dapat ditinjau melalui unsur
yang bersifat tekstual atau segala bentuk yang
dapat terinderawi seperti koreografi, iringan
tari, rias tari, dan busana tari. Walaupun pada

dasarnya segala unsur yang bersifat tekstual

memiliki korelasi atau berkaitan erat dengan
unsur-unsur yang bersifat kontekstual. Kan-
dungan nilai estetika dalam Ibing Tayub
Balandongan ini tergolong ke dalam keindahan
seni atau keindahan buatan, karena secara
mendasar hal yang disebut sebagai indah ini
dibentuk
Sebagaimana yang dipaparkan oleh Agung
Kurniawan dan Riyan Hidayatullah (2016: 8)

bahwa:

secara sengaja oleh manusia.

Keindahan seni adalah sifat indah yang
diungkapkan oleh budi manusia secara tekun
untuk mengubah benda-benda alamiah bagi
kepentingan rohani manusia. Nilai keindahan
ini diungkapkan dan diletakkan dalam
pengolahan benda-benda untuk memperoleh
kesenangan, kegairahan, kepuasan, dan
kelegaan dalam kehidupan emosional manusia
tanpa adanya faktor-faktor pertimbangan yang
dapat mengganggu perasaan-perasaan itu.

Seperti pernyataan Djelantik (1990:14)
bahwa “dalam ilmu estetika pertama-tama
nampak pada semua benda atau peristiwa
kesenian yang mengandung ke dalam tiga
aspek, yaitu Wujud, Bobot, dan Penampilan.
Berikut ini kaitannya dengan pandangan
estetika dibawah ini.

a. Wujud

Djelantik (1990: 40), menyatakan bahwa
wujud mempunyai dua unsur pokok yaitu
Bentuk (Form) dan Susunan (Structure). Dalam
implementasi teori pada estetika tari Tayub
Balandongan, Wujud merupakan bentuk
pertunjukan tari pada yang berada pada Tayub
Balandongan. Djelantik
menegaskan (1999: 18) bahwa, “Bentuk” dalam
seni tari dapat dimaksudkan kepada gerak-

Selain dari itu

gerak yang berada dalam seni tari misalnya,
“agem”, “seledet”, “landak”, “tuwek” dan
sebagainya.

Bentuk disini dimaksudkan sebagai bentuk
yang berada pada Tayub Balandongan yaitu jika
kita lihat dan bahwa

cermati dalam

Makalangan vol. 11, No. 2, Edisi Desember 2024 | 211




pertunjukan Tayub balandongan ini para
Pangibing memiliki biasanya memiliki kege-
maran, ciri khas, kostim tarian yang bervariatif.
Dari pernyataan tersebut sudah tentu jika kita
lihat dalam Tayub Balandongan yang termasuk
estetik  “bentuk”
merupakan gerak-gerak yang berada di

ke dalam perwujudan

dalamnya. Gerak-gerak tari yang berada pada
Tayub Balandongan merupakan perpa-duan
gerak yang berada pada Ketuk Tilu dan Tayub.
Hal ini dikarenakan di masa lalu bahwa
khususnya dunia tari Sunda terdapat sebuah
genre tari yang bersumber dari tarian yang
populer dikalangan rakyat dan ada tarian yang
populer dikalangan menak. Bentuk disini dapat
dilihat merupakan bentuk yang bersumber dari
tari rakyat (Ketuk Tilu) dan bentuk tari menak
(Tayub Pendopo). Berikut ini nama-nama gerak
tari yang bersumber dari Ketuk Tilu seperti,
Bankaret, Mincid Bongbang, Kadal Meuntas, Beulit
Kacang, Bajing Luncat dan lainnya lagi. Selain itu
gerak-gerak pokok yang bersumber dari tari
Tayub yaitu, Adeg-adeg, Jangkung Ilo, Aced,
Mincid, Keupat, Engkeg, Galayar, Baksarai dan
lainnya lagi. Perbedaan Tayub Pendopo

dengan Tayub Balandongan secara
pertunjukan dalam Tayub Balandongan kedua
unsur genre tari ini tidak terpisahkan. Hal ini
dikarenakan dalam  pertunjukan
tidak ada lagi

berdasarkan status sosial lapisan masyarakat.

Tayub
Balandongan pewilahan
Seperti contohnya kaum menak, santana dan

somah dapat ikut berpartisipasi menjadi
Pangibing dalam pertunjukan Tayub Balan-
dongan.

Ciri khas dalam Ibingan Tayub Balan-
dongan gerak dalam tarian lebih sifatnya
improvisasi artinya tukang kendang lebih
mengacu pada ibingan yang ditampilkan, yang
mana setiap gerakan yang dilakukan penayub
akan diikuti oleh tepakan kendang. Terutama

penari yang sudah sering ngibing (penari

profesional) disini tingkat improvisasinya lebih
muncul dan perbendaharaan gerak lebih
pareatif. Disisi lain adanya kostim atau
kegemaran dalam hal lagu, misalnya seorang
yang mau tampil menari sebelumnya meminta
lagu ke para nayaga, jadi tidak begitu saja
penabuh atau nayaga menampilkan lagu jadi
harus sesuai dengan permintaan penayub.
Untuk penari pemula biasanya mengikuti pola
tepakan kendang yang sudah dipatok oleh
penabuh kendang, artinya penari lebih mengacu
pada pola tepakan kendang, disini tingkat
improvisasi dari penari belum nampak.
Walaupun rata-rata dalam penampi-lan Ibingan
lebih bersifat saka = sakainget (sesuka hati),
tetapi ungkap gerak lebih kelihatan unik sesuai
dengan daya kreativitas masing-masing penari.

Busana yang dipakai dalam pertunjukan
Tayub Balandongan tidak ada ketentuan khusus
tetapi kebanyakan memakai salontreng, pangsi
memakai dodot, iket kepala, dan warna kotum
yang digunakan sesuai dengan selera penayub.
Sedangkan busana ronggeng memakai kebaya,
sinjang, sanggul.

Susunan atau struktur dapat terlihat pada
struktur gerak tari yang berada pada Tayub
Balandongan. Dalam implementasi “struktur”
pada Tayub Balandongan, dimaksudkan kepada
struktur pertunjukan yang di dalamnya
terdapat struktur pelaku pertunjukan, seperti
Juru Baksa, Juru Tari, Juru Kawih, Penari Pokok,
Nayaga, Penonton dan Penonton Partisipan.
Selain dari itu struktur pertunjukan tari pada
Tayub Balandongan menggunakan konsepsi
pertunjukan yang berada pada tariTayub
Pendopo. Oleh Kkarena itu dengan meng-
gunakan konsepsi struktur pertunjukan yang
berada pada Tayub Pendopo, maka dalam
tampak lebih tertib dan

teratur. Dalam pertunjukannya terdapat pem-

pertunjukannya

bagian giliran menari diatur oleh Juru Baksa hal

ini dalam pertunjukannya terlihat lebih

Makalangan vol. 11, No. 2, Edisi Desember 2024 | 212




terorganisir. Biasanya seseorang yang diang-
gap paling dihormati atau jika dalam acara
hajatan, maka pemangku hajat yang berhak
diberikan penghormatan untuk melakukan
menari pertama. Selanjutnya pertunjukan
berjalan mengalir secara tertib dengan menari
bergiliran.

Walaupun termasuk dalam konteks Ibing
Kalangenan pertunjukan dalam tayub balan-
dongan memiliki beberapa bagian, seperti Juru
Baksa, penari laki-laki, Juru Kawih, dan Ronggeng
atau juru tari. Hal ini ditegaskan oleh Utang
Juhara (Wawancara, 2023) bahwa Bagian yang
terdapat dalam tayub balandongan antara lain
pelaku pertunjukan, seperti Juru baksa,
ronggeng, Juru Kawih, Penari Pokok, Nayaga,
penonton dan penonton partisipan. Susunan
pertunjukannya tayuban diawali dengan
wangsalan atau bubuka, tatalu, lagu ritual, dan
diakhiri dengan hiburan. Seperti menurut Juju
Junaedi (wawancara, 2023) Pintonan Tayub
balandongan dikawitan ku lagu karuhun sapertos
lagu kembang gadung, Ayun Ambing, diteraskeun
ku lagu kanggo hiburan diantawisna wae lagu
hayam ngupuk, awi ngarambat, wangsit siliwangi,
sareng seueur nusanesnd.

Dapat diartikan:

Pertunjukan tayub balandongan diawali
oleh lagu ritual seperti lagu kembang gadung,
ayun ambing, dilanjutkan oleh lagu untuk
hiburan diantaranya lagu hayam ngupuk, awi
ngarambat, wngsit siliwangi, dan banyak lagi
yang lainnya.

Mulai
dengan tatalu istilah dalam Bahasa Sunda
bahwa tatalu adalah Nabeuhan dilakukan

dengan tujuan menunggu tamu hadir. Menurut

pertunjukan biasanya diawali

Anis Sujana (2002:73) bahwa tatalu merupakan

yang
disajikan oleh nayaga. Ditegaskan menurut

hidangan lagu-lagu  instrumental
Juju Junaedi (wawancara, 2023), lagu tatalu nu

sok dianggo dina Tayub Balandongan diantarana

gendu, banjaran, Panglima, sareng nu sanesna,
tujuana kanggo nunggu tamu sumping oge kanggo
bewara ka masyarakat wireh bade diselenggarakeun
pintonan tayub.

Dapat diartikan:

Lagu tatalu yang suka dipakai dalam tayub
balandongan diantaranya gendu, banjaran,
panglima dan banyak lagi yang lainnya.
Tujuannya untuk menunggu tamu undangan
datang juga untuk memberi tahu kepada
masyarakat karena mau diselenggarakan
pertunjukan tayub.

Setelah melakukan tatalu dan para tamu
sudah hadir,

melanjutkan dengan lagu lagu ritual seperti

nayaga dan sinden akan

Kembang Gadung, Ayun Ambing, Malong,
bertujuan untuk meminta ijin dan memohon
perlindungan sebagai bentuk penghormatan
kepada para leluhur. Dilanjutkan dengan
bubuka yang dilakukan oleh yang punya hajat
atau pemimpin rombongan, yang mengung-
kapkan maksud dan tujuan dalam me-
nyelenggarakan tayuban.

Tahap berikutnya yaitu nyoderan atau
ngabaksaan, Juru baksa berperan untuk mem-
berikan soder kehomatan kepada para tamu
yang dianggap mempunyai jabatan tertentu
atau dipandang sebagai tokoh masyarakat;
Camat, Lurah. Pemberian soder atau nyoderan
dilakukan oleh juru baksa disesuaikan dengan
hirarki jabatan ketika hadir dalam peristiwa
pertunjukan. Tugas juru baksa ini, ditegaskan
oleh Anis Sujana (2002:64), sebagai beriku:

Juru baksa adalah seorang penari pria yang
diserahi tugas mengatur giliran penari. Pada
umumnya berasal dari grupatau nayaga atau
seseorang yang ditunjuk oleh empunya ‘hajat’
yang dipandang memiliki pengalaman dan
keahlian di dalam hal ini (pada perkembangan
selanjutnya pun panitia dapat mengambil
inisiatif sendiri dan secara spontan melak-
sanakan tugasini). Di dalam kehidupan sehari-
hari, peran juru baksa sering dikaitkan dengan
berbagai hal yang cukup penting dalam
kehidupan masyarakat. Mereka dianggap

Makalangan vol. 11, No. 2, Edisi Desember 2024 | 213




sebagai perantara antara orang yang punya
acara dengan para tamu terhormat sebagai
bentuk ucapan terimakasih atas kehadirannya.

Ibingan yang ditampilkan dalam Ngabak-
saan ini lazim disebut dengan nyoderan atau
Ngabaksaan, ibingan ini terutama pada awal
bubuka ngabaksaan biasanya dengan lagu kulu-
kulu. Juru baksa pada tampilan awal ngabaksaan
diapit oleh dua orang ronggeng artinya
dilakukan oleh tiga orang penari satu orang
juru baksa dan dua orang adalah ronggeng.
Susunan koreografi tidak tidak terstruktur
secara tetap tetapi sesuai dengan keinginan
penari, oleh sebab itu, durasi tarian pun
bervariasi. Namun demikian, jika dilihat dari
pembendaharaan geraknya dalam struktur
Ibing Ngabaksaan ini terdapat semacam pola-
pola gerak yang seringkali atau biasa
ditampilkan, di antaranya adeg-adeg, jangkung
ilo, keupat, mincid, baksarai, dan mamandapan.

Juru baksa memiliki pola Ibingan dengan
karakteristik yang berbeda-beda diantaranya
gagahan/monggawaan, satriaan, dan komikal
(bobodoran). Karakter itu dilakukan sebagai ciri
atau tanda kepada siapa juru baksa itu
memberikan soder, biasanya sesuai dengan
sifat orang atau pengibing yang akan diberikan
soder. Ibing ngabaksaan dalam karakter gaga-
han/monggawaan memiliki empat unsur pokok
gerak yaitu gedig, capangan ngumis, jangkung ilo
dan baksarai. Kemudian Ibing nyatriaan memi-
liki lima unsur gerak pokok yaitu, mincid,
capangan, keupat, pocapan, baksarai, dan calik deku.
Pada Ibingan komikal (bobodoran) biasa-nya
tidak berpola, tingkat improvisasi lebih muncul
tetapi masih berpatok pada tepakan kendang.
Ibingannya menampilkan gerakan unik dengan
menampilkan unsur bodoran atau lawakan
sehingga  menimbulkan  ketawa  para
penontong serta diakhiri dengan calik deku.

Isi gambaran Ibingannya menggambarkan

bentuk penghargaan kepada seseorang yang

dianggap terhormat, dengan gerakan calik deku
yang menggambarkan rasa hormat kepada
tamu. Penghormatan ini dilakukan dengan
pemberian soder/sampur atau dikenal dengan
nyoderan, merupakan kehormatan dari juru
baksa kepada tamu undangan. Juru baksa akan
menyodorkan baki yang diatasnya ada soder
tamu untuk

sebagai kehormatan kepada

mempersilahkan menari. Pemberian soder
kehormatan ini tidak mutlak satu soder tetapi
bisa lebih dari satu soder, tergantung pada
banyak tamu yang hadir.

Lagu yang biasa digunakan dalam Ngabak-
saan  diantaranya; Macan Ucul, Renggong
Gancang, Senggot, dari setiap penyajian lagu
selalu diakhiri dengan gending boboyongan.
Aspek lainnya yang menarik juga terdapat
dalam penggunaan busana Ibing Ngabaksaan
yang menggunakan perpaduan dari busana
tayub golongan menak dan rakyat, terdiri dari
pangsi, takwa, sinjang dodot, iket dan keris. Dalam
hal penggunaan busana tidak ada patokan
khusus, tetapi lambat laun pada perkem-
bangannya perpaduan busana ini sebagai ciri
khas dalam busana ibing ngabaksaan. Juru baksa
merupakan penari yang multi talent harus
mampu menampilkan tarian dari tiga karakter,
sehingga ketika juru baksa ngibing ekspresi yang
itu bisa menarik hati

ditampilkan para

penonton.

b. Bobot

Menurut Djelantik (1999: 46), bahwa
“Bobot” dari suatu karya seni dimaksudkan
“isi” atau “makna” dari apa yang disajikan
kepada sang pengamat. Bobot ini dapat secara
langsung ditangkap oleh panca indera atau
secaraa tidak langsung setelah menghayati dari
yang
Balandongan bila dilihat dari sisi fungsi arahnya

ditangkapsecara langsung.  Tayub

lebih untuk hiburan personal sehingga nilai

estetis menjadi bagian dari ibingan ini, tetapi

Makalangan vol. 11, No. 2, Edisi Desember 2024 | 214




kedalaman nilai filosofi tidak diutamakan.
Ungkapan emosi, kepuasan, serta prestise
justru lebih diutamakan. Apalagi ketika ngibing
ronggeng

mengeluarkan uang dari kantong sendiri untuk

dengan dengan mudah
nyawer baik itu ke ronggeng atau ke nayaga
sebagai ungkapan kepuasan juga prestise. Pada
intinya peristiwa ini lebih menjurus pada
pelayanan selera pribadi, mau narinya jelek
atau bagus yang penting kepuasan yang
diutamakan. Seperti
Maslow (1994: 55),

memiliki hasrat akan nama baik, gengsi,

ditegas-kan menurut

bahwa setiap orang

prestise, status dan ketenaran. Tercermin dalam
peristiwa ibing tayub balandongan secara kodrat
kebutuhan

keinginan untuk mencapai kepuasan dalam

manusia mempunyai serta

memenuhi hasrat dalam kehidupannya.
Kadang untuk memenuhi kebutuhan tersebut
para maniak tayub tidak memikirkan uang
yang dikeluarkan yang terpenting adalah
kepuasan pribadi. Tetapi kepuasan tersebut
ada muatan prestise, karena dengan menge-
luarkan uang pada waktu ngibing dengan
ronggeng akan diimbangi dengan pamor juga
wibawa dari penayub akan naik.

Tayub Balandongan merupakan sebuah
peninggalan artefak masyarakat Situraja-
Sumedang dimasa lalu yang memiliki nilai-
nilai peninggalan budayanya. Di dalam arena
Tayub Balandongan dapat ditemukan interaksi
masyarakat yang saling mengikat kebersama-
an tanpa memandang seseorang dari derajat
status sosialnya, baik golongan kaum menak
atau kaum somah. Jika dimasa lalu bahwa tari
pergaulan Ketuk Tilu dan Tayub yang merupa-
kan dua jenis kesenian yang lahir dari kalangan
yang berbeda. Namun keberadaan Tayub
Balandongan ini menjadi bagian dari perubahan
bentuk kesenian yang istimewa dikarenakan

dari dua jenis tari pergaulan tersebut dapat

menyatu dalam satu sajian arena Tayub
Balandongan.

Untuk menjadi penari Tayub Balandongan
tidak ada proses pembelajaran secara khusus
dalam artian tidak ada gurunya, tetapi penayub
hanya melihat orang lain menari dan
mempraktikkannya sendiri dengan percaya
diri. Seperti menurut Juju Junaedi (wawancara,
2024),

balandongan rata-rata teu gaduh guru tari nu

Januari penayub dina ibing tayub
husus, tapi ampir sadayana penayub diajar nyalira
atanapi ningali nusanes ngibing istilahna tuturut
munding. Dapat diartikan dari makna tersebut:
Penayub dalam Tayub Balandongan rata-rata
tidak punya guru secara khusus tetapi hampir
semua penari tayub belajar sendiri dengan
melihat serta meniru orang lain menari.

Ibing Tayub Balandongan lebih cenderung ke
gerak maknawi, misalnya dalam Ibingan hayam
ngupuk ada gerak pada kaki yaitu kokoreh ini
menggambarkan ayam sedang mencari makan,
juga gerak tangan yang direntangkan (kikiplik),
seolah ayam jantan yang sedang menantang
lawan. Ada dua jenis gerak dalam tari, yaitu
gerak maknawi (gesture), juga ada gerak murni
(pure

maknawi adalah gerak yang mengandung arti

movement), yang dimaksud gerak
jelas, sedangkan gerak muni adalah yang
digarap untuk mendapatkan bentuk yang
artistik dalam artian lebih menonjolkan
keindahan.

Ibingan hayam ngupuk cukup banyak variasi
gerak, baik gerak simetris atau asimetris
sehingga tidak monoton, hanya ungkap gerak
improvisasi lebih kelihatan. Kreativitas menari
dalam ibingan ini lebih muncul dengan
mengolah garis gerak simetris dan garis gerak
asimetris, sehingga me-munculkan kesan tidak
membosankan karena ungkapan gerak lebih
serta variasi.

dinamis cukup  banyak

Penampilan dalam Ibing tayub balandongan yang
punya

muncul warna  personal artinya

Makalangan vol. 11, No. 2, Edisi Desember 2024 | 215




penampilan atau gaya tersendiri, juga punya
kostim lagu masing-masing, sehingga setiap
penari ingin me-munculkan kreativitas sendiri-
sendiri.

Garis gerak yang muncul dalam Ibingan
secara umum memiliki garis asimetris,
sedangkan ruang gerak lebih terbuka sehingga
memunculkan watak yang maskulin. Ciri khas
dalam Ibing Kalangenan secara umum pola
lebih  bersifat

mengungkapkan kegembiraan serta banyak

gerak sederhana, spontan,
pengulangan dan improvisasi baik itu penayub

ataupun ronggeng.

3. Tinjauan dari Sisi Fungsi

Kebiasaan (folks way) ngibing dalam Tayub
Balandongan merupakan bagian yang tidak
dapat dipisahkan dalam kehidupan masya-
rakat, karena mempunyai peran serta fungsi
yang sangat signifikan. Begitupun kesenian
Tayub Balandongan ini untuk masyarakat
Situraja. Kesenian kalangenan ini di Situraja
masih tetap populer. Namun kendati itu, para
pelaku atau pangibing disini sudah bercampur
antara kalangan menak, santana dan mas-
yarakat biasa (kaum somah). Perilaku masya-
rakat yang mengusung kebiasaan menjadi
bagian dari pola kehidupan, di dalamnya peran
kesenian sangat signifikan dan menjadi bagian
dari kebiasaan tersebut. Konsep seni dalam
masyarakat terutama masalah krea-tivitas
kurang begitu diperhatikan seperti halnya pada
Ibing Tayub Balandongan. Karena yang lebih
penting adalah nilai fungsional dalam
kehidupan, sehingga mempunyai nilai manfaat
bagi kehidupan masyarakat tersebut.

Adanya unsur musik dan tari dalam tayub
balandongan merupakan hasil suatu pemikiran
masyarakat, dengan mewujudkan suatu
gagasan kesenian sehingga menjadi suatu
kebiasaan. Walaupun dinamika kebudayaan

telah mengalami intervensi seperti halnya

dalam kesenian tradisional, tetapi masyarakat
yang berada dalam konteks budaya lama
kesenian merupakan habit dan tetap dipegang
teguh, yang alasannya memelihara budaya
leluhur sehingga kepuasan jiwa merupakan
suatu alasan mutlak. Seperti halnya masya-
rakat dalam menyikapi ibing tayub ini sebagai
kearifan lokal yang harus dilestarikan karena
mempunyai nilai dan fungsi yang signifikan
bagi kehidupan masyarakat. Seperti pendapat
Jakob Sumardjo (1999: 332), berikut ini:

Dalam dunia seni pengaruh nilai lama tak
mudah dihilangkan begitu saja... dalam hidup
sehari-hari, kita masih terus memelihara dan
mempergunakan fungsi seni secara mistis dari
pada secara ontologis ataupun fungsional.
Karya budaya lama masih hidup dalam fungsi
asalnya yakni mistis, meskipun bentuk seninya
sendiri mungkin sudah amat berubah sesuai
dengan perubahan masyarakat.

Peristiwa dalam Ibing Tayub adanya suatu
ikatan emosional antara penayub dengan unsur
lainnya sehingga dijadikan sebagai kebiasaan
(habit), yang

komunitas kehidupan masyarakat Situraja

sudah mengakar dalam
Sumedang. Ibingan yang menjadi habit tentunya
mempunyai fungsi yang cukup signifikan bagi
komunitas masyarakat pen-dukung. Peterson
(2007:  68),

memandang tari dari segi

misalnya ber-pendapat fungsi
konteks dan
kontribusinya dalam masyarakat.

Fungsi lebih cenderung menunjuk kepada
peranan proses kehidupan sosial atau aktivitas
dari kehidupan sebuah komunitas bagi
kelangsungan struktur sosial yang mewadahi
sebuah sistem yang berguna bagi masya-
rakatnya. Sebaliknya suatu proses kehidupan
sosial atau aktivitas sebuah komunitas
dikatakan tidak fungsional apabila aktivitas
tersebut tidak mampu lagi memberi kon-
stribusi bagi sistem sosial. Peristiwa Ibing tayub
mempunyai fungsi primer yaitu sebagai sarana

hiburan juga sebagai ungkapan ekspresi

Makalangan vol. 11, No. 2, Edisi Desember 2024 | 216




kepuasan bagi masyarakat pendu-kung.
Peristiwa ini sekaligus dapat dikatakan sebagai
silaturahmi dalam

sarana yang dikemas

aktivitas budaya, di dalamnya sarat nuansa
seni dan lebih kental makna sosial, jadi
peristiwa ini mempunyai fungsi hiburan.
Dengan sangat antusiasnya para penayub
dengan tanpa memikirkan untung rugi, mereka
melaksanakannya atas dasar kesa-daran sendiri
dan merupakan panggilan dari hati nurani.
Peristiwa ini sebagai aktivitas hiburan pribadi
karena beranggapan dengan melaksanakan
kebiasaan ini, dari satu sisi hobi dapat
terpenubhi di sisi lain silaturahmi tetap jalan.

Dari sisi lain Ibing tayub mempunyai fungsi
sekunder karena sebagai pengikat solidaritas
kelompok masyarakat khususnya komunitas
masyarakat pendukung. Seperti dikatakan
Soedarsono, (2001: 170).

Setiap zaman, etnis, lingkungan masyarakat,
serta bentuk seni pertunjukan memiliki fungsi
primer dan sekunder yang berbeda. Fungsi
primer seni pertunjukan, apabila seni tersebut
jelas siapa penikmatnya, dan fungsi sekunder,
apabila seni pertunjukan bertujuan bukan
untuk dinikmati tetapi untuk kepentingan
yang lain. Ini berarti fungsi seni pertunjukan
menjadi  multi tergantung  dari
perkembangan masyarakat pendukung, antara
lain sebagai pengikat kebersamaan, media
komunikasi, interaksi ajang gengsi, bisnis, dan
mata pencaharian.

Pendapat tadi tercermin dalam peristiwa Ibing

fungsi,

tayub yang menyandang fungsi primer sebagai
hiburan pribadi

KESIMPULAN

Ibing Tayub Liar mengalami penghalusan
istilah atau epimisme menjadi Ibing Tayub
Balandongan bertujuan untuk menepis konotasi
negatif yaitu ada kata liar diganti menjadi
balandongan mengacu pada tempat arena
pertunjukannya yaitu balandongan. Istilah tayub

balandongan awalnya menjadi istilah yang asing

tetapi lambat laun istilah tersebut sudah
tertanam dan lebih melekat di hati masyarakat.

Kebiasaan (folks way) ini sebagai produk
kreatif budaya masyarakat primordial yang
mempunyai ciri khas dan keunikan tersendiri,
tetapi sampai sekarang masih bagian dari pola
perilaku komunitas masyarakat Situraja Sume-
dang khususnya. Tayub sebagai tradisi
kesenian yang dibingkai oleh kebiasaan (folks
way) yang sudah menjadi satu kesatuan yang
saling menunjang, paling inti dari kebiasaan
tersebut sebagai ungkapan kepuasan yang
diekspresikan melalui Ibingan. Ibingan merupa-
kan ungkapan ekspresi kepuasan, walaupun
dilihat secara struktur koreografi tidak ada
patokan yang baku. Ibingan bersifat impro-
visasi atau diistilahkan Ibingan saka (sakainget)
atau sesuka hati, kesederhanaan koreografi
merupakan ciri khas dalam Ibingan ini.

Makna yang terkandung dalam Ibing Tayub
sebagai Ibing Kalangenan secara psiko-logis
sebagai ungkapan maskulinitas, agresi-fitas,
juga heroisme. Peristiwa ini mempunyai fungsi
primer yaitu sebagai sarana hiburan, juga
sebagai ungkapan ekspresi kepuasan bagi para
pelakunya. Sekaligus mempunyai fungsi
sekunder sebagai sarana silaturahmi yang
dikemas dalam aktivitas budaya yang sarat
akan muatan seni dan kebiasaan (folsk way).
Dilihat dari fungsi lain Ibing tayub dari
kacamata antropologi seperti menurut Merton
dalam Kaplan, (2002: 80) menyandang fungsi
manifes, yaitu untuk menggalakkan solidaritas

kelompok.

DAFTAR PUSTAKA

Djelantik, AAM. 2004. Estetika Sebuah
Pengantar. Bandung: Masyarakat Seni
Pertunjukan Indonesia.

Kaplan, David, dan Albert A. Manners, 2002.

Teori Budaya, Terj. Landung Simatupang,
Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Makalangan vol. 11, No. 2, Edisi Desember 2024 | 217




Kurniawan, Agung dan Riyan Hidayatul-
lah.2016.Estetik Musik.Yogyakarta:
Arttex.

Maslow, H. Abraham, 1994. Motivasi dan Kep-
ribadian: Teori Motivasi Dengan Pendekatan
Hierarki Kebutuhan Manusia, Terj. Nurul
Iman, Bandung: PT. Pustaka Binaman
Pressindo.

Peterson, Anya Royce, 2007. Antropologi Tari,
Terj. FX. Widaryanto, Bandung: Penerbit
Sunan Ambu Press.

Rusliana.Iyus, 2019. Kreativitas Dalam Tari
Sunda, Sunan Ambu Press Bandung.

Soedarsono, 1998. Mengenal Tari-tari Rakyat di
Daerah Jawa, Yogyakarta: ASTL.

Sumardjo, Jakob, 2000. Filsafat Seni, Bandung;
Penerbit ITB.

Sujana, Anis, 2002. Tayub Kalangenan Menak
Priangan, STSI Press Bandung

Makalangan vol. 11, No. 2, Edisi Desember 2024 | 218




