
419

Jurnal Panggung V35/N3/09/2025

Śiva Natarāja: Konsep Estetika Hindu dalam Seni Pertunjukan Wayang 

Śiva Naṭarāja:
Konsep Estetika Hindu dalam Seni Pertunjukan Wayang 

I Dewa Ketut Wicaksandita, I Dewa Ketut Wicaksana*

Institut Seni Indonesia Bali
Jl. Nusa Indah, Sumerta, Kec. Denpasar Tim., Kota Denpasar, Bali 80235

E-mail: dewawicaksana@isi-dps.ac.id

ABSTRACT

This research explores the interpretive dimensions of the Śiva Naṭarāja symbol in Balinese shadow 
puppet performances through an integrative framework of Paul Ricœur’s symbolic hermeneutics, Charles 
Sanders Peirce’s triadic semiotics, and the Hindu aesthetic triad (satyam, śiwam, sundaram). Addressing 
the gap in existing studies that remain visually formalistic and ceremonially reductive, this qualitative-
participatory study employed direct observation, in-depth interviews, and textual analysis of sapuh leger, 
kala purana and dharma pawayangan manuscripts. The findings reveal that Śiva Naṭarāja is not merely 
represented as an icon but is continuously refigured as a living text through the ritualistic performative 
praxis of the dalang. Audience sublimation towards sundaram aesthetics emerges through the harmonious 
interplay of visual, narrative, and ritual elements, actualizing taksu (performative spiritual charisma) as 
a dynamic field of cosmic meaning. This study recommends a transdisciplinary approach to Balinese 
performance aesthetics that holistically integrates religious, performative, and cosmological dimensions.

Keywords: Śiva Naṭarāja, Balinese Hindu aesthetics, shadow puppetry, hermeneutics, performative 
semiotics

ABSTRAK

Penelitian ini mengeksplorasi dimensi pemaknaan simbol Śiva Naṭarāja dalam seni pertunjukan 
wayang kulit Bali melalui pendekatan hermeneutika simbolik Paul Ricœur, semiotika triadik 
Charles Sanders Peirce, serta konsep estetika Hindu Bali (satyam, śiwam, sundaram). Kajian ini 
menyoroti keterbatasan studi sebelumnya yang cenderung bersifat visualistik-formalistik dan 
seremonial, tanpa mengelaborasi praksis simbolik secara performatif. Dengan metode kualitatif-
partisipatoris melalui observasi langsung, wawancara mendalam, dan studi naskah lontar 
sapuh leger, kala purana serta dharma pawayangan. Penelitian ini menemukan bahwa simbol Śiva 
Naṭarāja tidak hanya direpresentasikan sebagai ikon, melainkan direfigurasi sebagai teks hidup 
(living text) yang teraktualisasi dalam praksis seni-ritual dalang. Sublimasi audiens terhadap 
estetika sundaram terwujud dalam harmoni visual, naratif, dan ritualistik yang membangkitkan 
taksu (energi performatif spiritual) sebagai medan aktualisasi makna kosmis. Penelitian ini 
merekomendasikan pendekatan transdisipliner dalam kajian estetika pertunjukan Bali yang 
mengintegrasikan dimensi religius, performatif, dan kosmologis secara utuh.

Kata Kunci: Śiva Naṭarāja, estetika Hindu Bali, wayang kulit, hermeneutika, semiotika 

PENDAHULUAN

Di tengah arus globalisasi dan 

komodifikasi budaya, seni tradisi mengalami 

tantangan serius dalam mempertahankan 

esensi spiritual dan kesakralannya (Afriadi & 

Cahyani, 2024; Ahmed, 2022; Fauzan, 2025). 

Fenomena ini terjadi pula pada kesenian 

Bali, pertunjukan-pertunjukan sakral seperti 

wayang kulit yang dahulu berfungsi sebagai 

media ritual (yadnya) kerap tereduksi menjadi 



420
I Dewa Ketut Wicaksandita, I Dewa Ketut Wicaksana

Jurnal Panggung V35/N3/09/2025  

sekadar tontonan estetis dalam bingkai 

industri pariwisata (Erwen et al., 2025; I Ketut 

Muada et al., 2021; Marajaya, 2019). Pergeseran 

orientasi dari makna sakral ke profan tersebut 

menciptakan krisis nilai, simbol-simbol 

religius, termasuk figur Śiva Natarāja, lebih 

sering direduksi menjadi ikon visual belaka, 

terlepas dari konteks filosofis dan praksis 

spiritualnya (Andari, 2024; Setiawan, 2016). 

Dalam konteks inilah, wayang kulit Bali, 

khususnya wayang wali, menjadi medan 

perlawanan budaya, dalang melalui laku 

performatifnya berupaya menghidupkan 

kembali dimensi kosmologis dan spiritualitas 

Hindu melalu spirit yang muncul dan melakat 

pada simbol Śiva Natarāja. Hal ini menjadikan 

pertunjukan wayang lebih representatif dan 

menghidup-kan ruang aktualisasi dharma dan 

yadnya sebagai praksis nilai budaya Bali.

Dalam khazanah estetika Hindu Bali, 

simbol Śiva Natarāja dipandang sebagai titik 

temu antara nilai spiritual, performativitas, 

dan kosmologi sakral. Dibia (2003) dan 

Darmawan (2025) menekankan bahwa 

nilai keindahan dalam seni Bali berpijak 

pada prinsip satyam, śivam, dan sundaram, 

di mana estetika merupakan manifestasi 

dari persembahan (yadnya) kepada Tuhan 

dan masyarakat. Di sisi lain, Sariada (2024) 

memperlihatkan bagaimana ikonografi 

Siwa Natarāja direkonstruksi oleh Supartha 

pada tahun 1985 dalam tari kreasi baru 

dengan struktur gerak dan gending yang 

mencerminkan ritme kosmis kehidupan, 

mengindikasikan integrasi antara simbolisme 

religi dan ekspresi koreografis kontemporer. 

Sejalan dengan itu, Pechilis (2013) melakukan 

dekonstruksi historis terhadap evolusi citra 

Śiva sebagai penari, dengan sorotan pada 

peran puisi bhakti Karaikkal Ammaiyar 

yang membentuk dimensi spiritual dan 

mistik ikonografi Nataraja. Melengkapi 

kajian tersebut, Hartaka (2025) mengkaji 

keberfungsian estetika Hindu Bali dalam 

ruang hukum dan pendidikan publik, di 

mana upacara keagamaan berperan sebagai 

pedagogi sosial yang mengartikulasikan relasi 

antara spiritualitas dan tata negara. Linggih 

(2024), Wicaksana (2022) dan  Wicaksandita, 

dkk. (2025) turut menyumbang pemahaman 

tentang pertunjukan wayang kulit sebagai 

ruang pewarisan nilai monumental melalui 

trans memori imajinasi dan struktur sastra 

ritual seperti Lontar Dharma Pawayangan, 

yang mengandung kompleksitas bahasa 

(Jawa Kuna, Sanskerta, dan Bali), simbolisme 

spiritual, serta sistem epistemologis 

performatif. Sintesis dari kajian-kajian tersebut 

mengindikasikan bahwa interpretasi terhadap 

Śiva Natarāja  menunjukkan kecenderungan 

untuk tidak hanya merepresentasikan nilai 

estetika Hindu semata, melainkan juga meng-

aktualisasikan kosmologi sakral melalui 

praktik artistik lintas medium. Namun, 

kajian-kajian tersebut belum secara integral 

menelaah bagaimana simbol Śiva Natarāja 

diartikulasikan secara praksis-performatif 

oleh dalang dalam konteks pertunjukan 

wayang Bali sebagai ruang tafsir ulang dan 

perwujudan laku spiritual Hindu yang hidup 

dan dinamis.

Kajian-kajian sebelumnya terhadap figur 

Śiva Natarāja umumnya masih didominasi 

oleh studi-studi mancanegara yang berfokus 

pada tataran ikonografi visual atau penafsiran 

tekstual dalam kerangka filsafat Hindu klasik 



421

Jurnal Panggung V35/N3/09/2025

Śiva Natarāja: Konsep Estetika Hindu dalam Seni Pertunjukan Wayang 

di India (Banerjea, 2002; Coomaraswamy, 

1999; Pechilis, 2013; Rajarajan, 2018; Wessels-

Mevissen, 2012), sementara di Indonesia 

kajian terhadap Śiva Natarāja masih terbatas 

pada dimensi seni tari dan estetika visual. 

Sariada (2024) menelaah makna dan struktur 

tari kreasi baru Siwa Nataraja karya I Gusti 

Agung Ngurah Supartha (1985), namun 

kajiannya masih terfokus pada aspek hiburan, 

identitas, dan kreativitas dalam konteks seni 

pertunjukan tari. Penelitian Oktaviani dan 

Rudiarta (2023) mengungkap integrasi konsep 

filosofis Śiva Natarāja yang merepresentasikan 

estetika religius (satyam - siwam - sundaram), 

namun belum mengelaborasi secara integral 

bagaimana proses pemaknaan tersebut 

dihidupi dalam praktik performatif wayang 

Bali, terutama dalam relasinya dengan lontar 

Sapuh Leger dan Dharma Pawayangan yang 

secara eksplisit mengekspos eksistensi Siwa 

dan dalang dalam dimensi estetika-religius. 

Sementara itu, Widya Sena (2016) telah 

memaparkan pemaknaan simbolik Acintya 

dalam konteks teologis dan kosmologis, yang 

membuka ruang bagi interpretasi filosofis 

figur Śiva Natarāja dalam kebudayaan Bali, 

namun penelitian ini belum menyentuh 

praksis pedalangan dan dinamika pemaknaan 

yang berlangsung secara dialektis antara teks, 

performa, dan kesadaran audiens. Suamba 

(2003) melalui telaah filosofis terhadap simbol, 

panca aksara, dan sadhana Śiva Natarāja dalam 

kesenian Bali telah memberikan pondasi 

konseptual penting, namun kajian tersebut 

masih bersifat deskriptif-naratif tanpa disertai 

pendekatan metodologis yang komprehensif 

untuk menganalisis bagaimana figur Śiva 

Natarāja dikonstruksi dan direfigurasi secara 

tekstual maupun performatif dalam seni 

pertunjukan wayang Bali. Oleh karena itu, 

penelitian yang mengintegrasikan pendekatan 

hermeneutika simbolik dan semiotika visual 

guna memetakan dinamika pemaknaan 

simbol Śiva Natarāja dalam praktik ritual dan 

performansi wayang Bali masih menjadi celah 

penelitian yang belum terisi secara memadai.

Kebaruan kajian ini terletak pada model 

analisis integratif yang menggabungkan 

hermeneutika simbolik Paul Ricœur, semiotika 

triadik Charles Sanders Peirce, dan konsep 

estetika Hindu Bali menurut I Wayan Dibia. 

Telaah ini diperkuat oleh analisis komparatif 

lontar kala tattwa dan dharma pawayangan 

dalam konteks nyata, sehingga simbol Śiva 

Natarāja dapat dibaca bukan sekadar sebagai 

entitas visual atau naratif, melainkan sebagai 

‘teks hidup’ (living text) yang mengalami 

pemaknaan berulang (refiguration) melalui 

interaksi dalang, audiens, dan performa. 

Pendekatan ini menghasilkan sintesis teoritik-

empirik yang memperlihatkan estetika Hindu 

dalam seni pertunjukan sebagai proses 

transformatif yang menyatukan dimensi 

visual, spiritual, dan kosmologis secara 

menyeluruh.

Tujuan utama penelitian ini adalah untuk 

mengkaji secara mendalam bagaimana simbol 

Śiva Natarāja dimaknai dan diaktualisasikan 

dalam seni pertunjukan wayang kulit Bali 

melalui pendekatan hermeneutika dan 

semiotika yang selama ini belum dikaji 

secara integratif dalam studi-studi tentang 

simbolisme dan estetika Śiva Natarāja di 

konteks seni pertunjukan wayang Bali. Fokus 

kajian diarahkan pada pemetaan proses 

konfigurasi dan refigurasi simbol tersebut 



422
I Dewa Ketut Wicaksandita, I Dewa Ketut Wicaksana

Jurnal Panggung V35/N3/09/2025  

dalam struktur estetika pertunjukan, serta 

identifikasi integrasi nilai-nilai satyam, śiwam, 

dan sundaram secara praksis dalam laku 

seni dan spiritualitas dalang. Sintesis ini 

diharapkan mampu mengungkap dinamika 

pemaknaan simbolik yang menjembatani teks 

lontar, konstruksi performa, dan kesadaran 

estetis-audiens dalam konteks budaya Bali 

kontemporer.

METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan 

kualitatif  interpretatif dengan landasan 

teori hermeneutika Paul Ricouer (2000; 

2016), semiotika Charles Sanders Peirce 

(1931), dan konsep estetika Hindu Bali 

sebagaimana dikemukakan oleh I Wayan 

Dibia (2003). Merujuk pada definisi Creswell 

(2015, p. 58), penelitian kualitatif adalah 

serangkaian praktik penafsiran material yang 

menempatkan peneliti secara langsung di 

dalam dunia fenomena, memungkinkan proses 

pemaknaan berlangsung secara kontekstual 

dan mendalam. Sejalan dengan prinsip ini, 

penelitian dilakukan melalui rangkaian 

proses eksplorasi, observasi, interpretasi, dan 

sintesis yang menghubungkan data empirik 

dan tekstual secara dialektis.

Data penelitian ini diperoleh dari 

kombinasi sumber primer dan sekunder. 

Data primer dikumpulkan melalui observasi 

partisipatoris, di mana peneliti terlibat secara 

aktif dalam praktik pertunjukan wayang 

dan ritual yadnya, baik sebagai juru gender, 

katengkong, maupun dalang pendamping. 

Kegiatan observasi dilakukan dalam kurun 

waktu 2015-2024, mencakup pementasan 

wayang lemah dan prosesi ngarga tirta 

(pembuatan air suci) pada hari Tumpek 

Wayang di berbagai lokasi, seperti Pura Agung 

Besakih dan Desa Ubung Kaja, Denpasar. 

Subjek penelitian mencakup dua dalang 

utama: Sang Nyoman Gede Adhi Santika dan 

I Made Raka Sukada, yang masing-masing 

memiliki spesialisasi dalam pertunjukan 

wayang wali dan ritual adat Bali.

Data sekunder meliputi dokumentasi 

visual (55 foto), rekaman wawancara (durasi 

2 jam 30 menit), serta studi tekstual terhadap 

kumpulan manuskrip, lontar Sapuh Leger 

dan Dharma Pawayangan yang diperoleh 

dari Gedong Kirtya Singaraja dan Dinas 

Kebudayaan Provinsi Bali yang telah peneliti 

alih aksara dan alih bahasakan (tidak 

dipublikasi) dalam dua penelitian berbeda 

yaitu “Wayang Sapuh Leger: Fungsi dan 

Maknanya dalam Masyarakat Bali” (1997) 

dan “Implementasi Estetika Hindu Dharma 

Pawayangan oleh Dalang Wayang Kulit di Bali” 

(2018). Lontar-lontar ini dijadikan rujukan 

karena memuat rambu-rambu filosofis dan 

simbolik yang mendasari pemaknaan Siwa 

sebagai Dewa Seni dan praktik ritual serta 

pelindung dalang dalam tradisi pewayangan 

Bali.

Pengumpulan data wawancara 

dilakukan dengan teknik snowball sampling 

dan wawancara tidak terstruktur, melibatkan 

narasumber kunci seperti I Made Lamu 

(seniman senior multitalenta) dan I Dewa 

Gede Watuaya (pemangku adat dan dalang 

Nusa Penida). Wawancara berlangsung secara 

berkelanjutan sejak 2019 hingga 2024, dengan 

fokus membahas relasi antara dalang, simbol 

Śiva Natarāja, dan tradisi pertunjukan wayang 



423

Jurnal Panggung V35/N3/09/2025

Śiva Natarāja: Konsep Estetika Hindu dalam Seni Pertunjukan Wayang 

dalam konteks filosofi Hindu Bali.

Analisis dalam penelitian ini dilakukan 

melalui sintesis metodologis yang mema-

dukan tiga kerangka teoretis utama, yakni 

hermeneutika simbolik Paul Ricœur (2000; 

2016), semiotika triadik Charles Sanders 

Peirce (1931), serta konsep estetika Hindu Bali 

menurut I Wayan Dibia (2003). Pemaduan 

ini tidak hanya bertujuan untuk membaca 

simbol Śiva Natarāja sebagai entitas visual-

naratif, melainkan membingkai ulang proses 

pemaknaan simbolik dalam konteks praksis 

seni pertunjukan wayang Bali, sehingga 

menjawab kesenjangan kajian yang selama ini 

terfokus secara deskriptif-statis.

Hermeneutika Ricœur digunakan 

sebagai pisau tafsir, peneliti memetakan 

dinamika pemaknaan simbol Śiva Natarāja 

melalui tiga tahapan mimesis, yaitu: 

prefiguration (pra-pemahaman simbolik yang 

tertanam dalam artefak fisik, seperti wayang 

dan manuskrip Lontar Kala Purana serta 

Dharma Pawayangan), configuration (penataan 

tanda dan narasi yang diartikulasikan dalam 

praktik performatif wayang), dan refiguration 

(penafsiran ulang yang terjadi melalui 

interaksi kreatif antara dalang, audiens, dan 

ruang pertunjukan sebagai arena aktualisasi 

makna spiritual). Untuk dapat memhami 

simbol Śiva Natarāja sebagai konsep estetika 

Hindu, menuntut penafsir untuk melepaskan 

diri dari posisi sebagai penonton yang jauh dan 

tak terlibat, guna memasuki wilayah simbol 

secara personal dan eksistensial, di mana 

pemahaman akan muncul hanya ketika simbol 

tersebut diapropriasi ke dalam kesadaran 

reflektif individu. Dalam konteks ini, Ricœur 

menyatakan dengan tegas bahwa 'You must 

understand in order to believe, but you must believe 

in order to understand' (2000, p. 298), yang 

menandai inti dari lingkaran hermeneutika. 

Paradigma ini menjadi kerangka episteme 

yang mendasar dalam memahami simbol 

Śiva Natarāja, di mana proses pemaknaan 

tidak hanya bersandar pada dekonstruksi 

visual, tetapi menuntut keterlibatan spiritual, 

kultural, dan performatif sebagai medan 

aktualisasi makna yang hidup.

Setelah dimensi temporal ini 

dipetakan, analisis dilanjutkan dengan 

pendekatan semiotika triadik Peirce untuk 

mendekonstruksi struktur visual, hubungan 

representamen–object–interpretant diurai 

secara rinci pada elemen-elemen pertunjukan 

seperti ikonografi wayang, gerak tubuh 

dalang, struktur dramatik, serta atribut 

ritualistik lainnya. Proses ini memungkinkan 

identifikasi berlapis terhadap tanda-tanda 

visual yang tidak hanya dipahami sebagai 

bentuk estetis formal, tetapi juga sebagai 

representasi kosmologi Hindu Bali yang 

hidup.

Selanjutnya, kerangka estetika Hindu 

Bali menurut Dibia (2003) digunakan untuk 

memetakan tafsir nilai-nilai spiritual yang 

terkandung dalam konsep satyam (kebenaran), 

śiwam (kesucian), dan sundaram (keindahan), 

estetika tidak sekadar dimaknai sebagai 

ekspresi visual, melainkan sebagai manifestasi 

laku yadnya dan taksu yang menyatu dalam 

integritas spiritual dalang selama pementasan. 

Dengan demikian, integrasi ketiga kerangka 

ini tidak hanya mengelaborasi struktur tanda 

secara teknis, melainkan menyajikan model 

analisis yang menafsirkan makna simbolik 

Śiva Natarāja secara utuh dan transformatif 



424
I Dewa Ketut Wicaksandita, I Dewa Ketut Wicaksana

Jurnal Panggung V35/N3/09/2025  

dalam konteks budaya Bali kontemporer.

Pendekatan sintesis teoritik-empirik ini 

diharapkan dapat menjadi model alternatif 

dalam membaca dinamika pemaknaan 

simbolik yang selama ini belum diungkap 

secara integral, dialektika antara teks lontar, 

performa dalang, dan kesadaran estetik-

audiens membentuk ruang praksis yang 

menjembatani warisan nilai filosofis Hindu 

dengan realitas aktual seni pertunjukan 

Bali yang dalam hal ini adalah pertunjukan 

wayang.

HASIL

Figur Śiva Natarāja

Pada gelaran kesenian tahunan Pesta 

Kesenian Bali (PKB) sejak tahun 1979 hingga 

2025, Śiva Natarāja divisualkan sebagai simbol, 

yang secara figuratif menunjukkan  sosok 

Siwa menari menyerupai tandava, kaki kanan 

terangkat, memiliki empat lengan, satu lengan 

kanan berposisi menekuk ke atas dengan 

telapak memegang lontar, satu lagi ditekuk 

ke bawah dengan telapak tangan membentuk 

mudra ditempatkan di dada. Satu lengan kiri 

tertekuk ke atas dengan memegang kendang 

damaru, kapak, dan cemeti, sementara satu 

tangan kirinya memegan alat musik rebab. 

Śiva Natarāja sebagai simbol Pesta 

Kesenian Bali, mengenakan aksesoris 

mahkota dengan rambut yang terurai sebahu, 

gelang di setiap pergelangan tangan dan kaki, 

badong pada leher, serta hanya mengenakan 

busana kamen bebuletan setengah paha 

dengan selendang yang merumbai di bagian 

kanan. Siwa menari di tengah lingkaran 

emas berlatar warna dominan merah dengan 

delapan titik pusat menginjak pita bertuliskan 

Pesta Kesenian Bali. Lingakaran bermotif emas 

mengelilingi sosok Siwa. Seluruh tubuhnya 

(keempat lengan kaki hingga busananya, 

dan mahkotanya) berwarna putih, dengan 

dipertegas warna hitam di setiap pinggirnya.

Sementara itu, Śiva Natarāja juga di 

adopsi sebagai sebagai lambang institutsi, 

Institut Seni Indonesia (ISI) Denpasar (kini 

disebut ISI Bali) dengan visual yang tidak 

jauh berbeda, sebagaimana dimaktubkan 

di dalam statuta (Peraturan Menteri Riset, 

Teknologi, Dan Pendidikan Tinggi Republik 

Indonesia Nomor 24 Tahun 2017 tentang 

Statuta Institut Seni Indonesia Denpasar, 2017) 

bahwa, lambang Çiwa Nataraja ISI Denpasar 

menggambarkan Dewa Śiwa dengan empat 

tangan yang memegang pustaka suci (ilmu 

pengetahuan), alat musik (seni dan budaya), 

genitri (ikatan dan aliran ilmu), dan cemeti 

(pemacu dan pengendali ilmu), berdiri di atas 

teratai (kesucian), ditopang kura-kura besar 

(keseimbangan jasmani-rohani), dikelilingi 

nimbus kuning emas (energi suci Ilahi), 

dengan warna merah (keberanian), kuning 

emas (keagungan), dan putih (kesucian), 

yang secara keseluruhan melambangkan Śiwa 

sebagai Dewa Pencipta Seni dan manifestasi 

keselarasan antara ilmu, seni, spiritualitas, 

Gambar 1: Śiva Natarāja dalam Simbol Pesta 
Kesenian Bali

(Sumber: Dinas Kebudayaan Provinsi bali. 2025)



425

Jurnal Panggung V35/N3/09/2025

Śiva Natarāja: Konsep Estetika Hindu dalam Seni Pertunjukan Wayang 

dan kosmos. Sebagaimana lambang dapat di 

lihat pada gambar berikut.

 Tidak hanya sebagai lambang, Śiva 

Natarāja juga diadaptasi sebagai tari maskot 

dari Institut Seni Indonesia Denpasar yang 

ditarikan oleh total sembilan orang penari. 

Secara visual simbol Pesta Kesenian Bali 

dan Institut Seni Indonesia Bali menyerupai, 

deskripsi Śiva Natarāja oleh Suamba (2003, pp. 

8–9), Gerakan Śiva Natarāja ditampilkan dalam 

postur tandava dengan kaki kiri terangkat ke 

depan setinggi lutut dan menyilang ke paha 

kanan, tangan kanan belakang memegang 

gendang, tangan kiri belakang memegang 

api, tangan kanan depan terangkat dalam 

mudra abhaya (tidak menakutkan), dan 

tangan kiri depan menunjuk ke bawah (gaja-

hasta) ke arah raksasa Muyakala, sementara 

jalinan rambut, syal, dan atribut tubuhnya 

ikut bergerak dinamis. Sebagaimana peneliti 

men-dokumentasikan diri bersama figur 

Śiva Natarāja di salah satu kuil pemujaan 

umat Hindu India di wilayah Kuala Lumpur, 

Malaysia.

Figur Śiva yang di pergunakan di dalam 

wayang Bali menampakkan perbedaan 

postur dan atribut (lihat pada gambar 6), 

digambarkan berdiri tegap dengan kaki 

rapat, tubuh proporsional berlekuk jelas di 

dada, pinggang, bahu, dan memiliki empat 

lengan. Tangan kiri depan membentuk mudra 

(telunjuk-ibu jari bersentuhan) di dada, 

tangan kanan depan melenggang lentur di 

pinggang, sementara lengan kanan belakang 

terangkat setinggi bahu dengan dengan 

menggengam cemeti, di sisi lain lengan kiri 

belakang terangkat setinggi bahu dengan 

Gambar 2: Śiva Natarāja Sebagai Lambang ISI 
Denpasar

(Sumber: Statuta ISI Denpasar. 2017)

Gambar 4: Tari Siwa Nataraja Sebagai Tari 
Maskot Institut Seni Indonesia Denpasar

(Sumber: Youtube ISI Bali: https://www.youtube.
com/watch?v=K-p1tX3ITAI,  2022)

Gambar 5: Śiva Natarāja Dalam Corak India di 
Salah Satu Kuil Pemujaan Hindu Di Malaysia. 

Peneliti (kiri)
(Sumber: Peneliti, 2015)

Gambar 6: Śiva dalam Wayang Bali
(Sumber: Koleksi Pribadi Peneliti. 2025)



426
I Dewa Ketut Wicaksandita, I Dewa Ketut Wicaksana

Jurnal Panggung V35/N3/09/2025  

memegang genitri. Wajah oval dengan rahang 

tegas, hidung mancung, dan mata panjang 

tajam, dilengkapi mahkota candi kurung.  

Busana terdiri atas celana ketat bermotif garis 

dan sulur, kain samping bermotif floral, serta 

sabuk lebar berukiran. Tubuh atas terbuka 

dihiasi atribut suci berwarna emas melintang 

di dada dengan atribut bebadongan di leher, 

dan gelang pada setiap pergelangan tangan 

dan kaki. Warna emas, merah, hijau, biru, dan 

hitam dipadukan dalam pola ukiran detail 

berlapis, menciptakan tekstur visual kaya 

pada seluruh anatomi dan atribut.

Sementara itu peneliti dengan tujuan 

mengejawantahkan rasa estetik dan bentuk 

penghormatan kepada Śiva, melakukan 

pendalaman terhadap mitolongi Śiva dengan 

mewujudkan Śiva yang dibuat khusus 

menunggani lembu Nandini (lihat gambar 7).

Perubahan didasarkan pada pembacaan 

dan terhadap narasi lontar, di ntaranya kala 

purana dan lontar kidung sang empu leger yang 

relevan rengan Figur tersebut.

42. Kapanggih Bhattara Siwa, akalihan lawan 
Bhattarisri, anitihi lembu lanang sweta 
warna, lumaku tengah ng wai bener (petikan 
bait lontar kala purana) (Wicaksana, 1997, 

p. 279)

Terjemahan: Terlihatlah Bhattara Siwa, 
bersama Bhattarisri menunggangi lembu 
jatan berwarna putih (Nandini), melintas 
tepat tengah hari

56. Matur [nembah] Sang Hyang Kala: `Apa 
kang cinemped uni, `ndatan rinasa pwa de 
ngong.` Sang yang Suryasabda aris: `Twi 
bapanta ika yukti, `kalawan sirebunteku, 
`atapakan lembu petak, ̀ nglawadi kita mareki, 
`don umuhut, `wus ambhaksa wang tan dosa 
(petikan bait lontar kidung sang mpu leger) 
(Wicaksana, 1997, p. 289)

Terjemahan: Menyembahlah Sang Hyang 
Kala: ‘bertanya apa yang baru saja 
melintas’, ‘tidak terpikirkan olehku’. 
Menjawablah Sang Hyang Surya dengan 
pelan. ‘Itu adalah ayahmu (Dewa 
Siwa)’, dan juga ibumu (Dewi Uma), 
menunggangi lembu putih (Nandini), 
‘menghampirimu men-dekat’, ‘dengan 
hembusan’ , setelah membebaskan orang 

dari dosa’

Dalang dan Gerakan Kosmis Siwa Dalam 

Pentas Wayang Lemah

Pertunjukan wayang lemah menjadi 

medan yang menunjukkan secara komparatif 

gerakan Śiva Natarāja oleh dalang . Dalam 

pementasan ini yang disajikan diruang 

sakral ini ditemukan  bagaimana performa 

tubuh dalang dan simbolisme gestural dalam 

pertunjukan wayang lemah menjadi ruang 

artikulasi dinamika kosmologis Śiva Natarāja. 

Gambar 8 menampilkan seorang Sulinggih 

(pendeta Hindu bisa di sebut juga pandita, 

siwa, atau surya) sedang melaksanakan prosesi 

ritual dengan posisi jari dan telapak tangan 

dalam gestur mudra yang selaras dengan 

gerakan-gerakan mudra Śiva Natarāja. 

Gambar 7: Śiva dalam Wayang Bali Dengan 
Menunggangi Lembu Nandini

(Sumber: Koleksi Pribadi Peneliti. 2025)



427

Jurnal Panggung V35/N3/09/2025

Śiva Natarāja: Konsep Estetika Hindu dalam Seni Pertunjukan Wayang 

Transformasi simbolik ini juga teramati 

pada Gambar 9, Dalang Ida Bagus Dwija Putra 

tampak dalam posisi mustika mudra sebelum 

pementasan dimulai. Posisi tangan dalang 

yang menyatu dalam gestur mustika. 

Keterhubungan makna semakin diperjelas 

dalam Gambar 10, yang menampilkan Dalang 

I Made Raka Sukada saat mengadopsi postur 

tandava — posisi dinamis yang meniru gerak 

tarian kosmis Siwa Natarāja. Sereta pada 

Gambar 11 yang menampilkan peneliti dalam 

gerakan menyerupai agem sambil memainkan 

wayang kayonan (simbol semesta) dan cepala di 

awal-tengah dan akhir pertunjukan.

Ritual Ruwat Melalui Yadnya Oleh Dalang

Prafigurasi dapat di amati pada prosesi 

ritual dan mantra penyucian wayang 

sebelum pementasan dan doa ngarad taksu 

(menghadirkan taksu). Yadnya sendiri di Bali 

merupakan bentuk upacara yang membuka 

ruang yang mempertemukan dimensi sosial-

religius dan seni di masyarakat. Selain 

memuat secara eksplisit Dewa Siwa di dalam 

mantranya, prosesi ini juga dilakukan guna 

memberi kesucian bagi dalang yang akan 

menghadirkan narasi-narasi suci sastra 

melalui dialog wayang yang di harapkan 

dapat menghapus kebodohan dan sifat sifat 

buruk manusia secara menarik lewat spirit 

taksu (wawancara Lamu 22 Januari 2023). 

Sebagaimana termuat di dalam lontar dharma 

pawayangan sebagai pedoman dan rambu-

rambu dalang di Bali.

“...Malih mlaspasin wayang, mantra: Om 

Gambar 8: Gerakan Mudra Dalam Prosesi Ritual 
Oleh Sulinggih (Pendeta Hindu)

(Sumber: Peneliti, 2020)

Gambar 9: Dalang Ida Bagus Dwija Putra Dalam 
Posisi Mustika Mudra Sebelum Pementasan

(Sumber: Peneliti, 2020)

Gambar 10: Dalang I Made Raka Sukada 
Menyerupai Siwa Nataraja Dalam Tarian 

Kosmisnya Yaitu Pose Tandava
(Sumber: Peneliti, 2020)

Gambar 11: Peneliti Dalam Pementasan Wayang 
Lemah ngagem Ketika Memainkan Wayang 

Kayonan Sebagai Simbol Semesta
(Sumber: Peneliti, 2020)



428
I Dewa Ketut Wicaksandita, I Dewa Ketut Wicaksana

Jurnal Panggung V35/N3/09/2025  

Am Um Mam Siwa, Sada Siwa, Parama 
Siwa, yogi sudha pratita ya namah, sah Siwa 
parama sidhyam, sudha aywam, suksma ya 
namah....” (Wicaksana, 2018, p. 139)

Terjemahannya: lagi penyucian wayang, 
mantra: Om, Am, Um, Mam Siwa, Sada 
Siwa, Parama Siwa, sembah kepada-Nya 
yang di hormati dengan kesucian dari 
yoga, hasil tertinggi dari Siwa, sembahku 
kepadanya yang imaterial.

“...mantra ngarad taksu: pakulun 
sanghyang taksu dibya, sanghyang taksu 
pametelan, sanghyang taksu panerusan, 
sanghyang taksu pamolongan, sanghyang 
taksu mider bhuwana, iratu nyoman sakti 
pengadangan, sang aji ringgit, sanghyang aji 
saraswati, sanghyang brahma, wisnu iswara, 
sanghyang siwa ring gambur angelayang, 
hulun angaturaken saji pawehaken ingulun 
taksu guna dibya wibawa, apan aku bipraya 
asolah ringgit ....” (Wicaksana, 2018, p. 
329). 

Terjemahannyanya: mantra mengundang 
taksu: paduka Sanghyang Taksu 
Dibya, Sanghyang Taksu Pametelan, 
Sanghyang Taksu Panerusan, Sanghyang 
Taksu Pamolongan, Sanghyang Taksu 
mengelilingi dunia, Ratu Nyoman 
Sakti Pengadangan, Sang Aji Ringgit, 
Sanghyang Aji Saraswati, Sanghyang 
Brahma, Wisnu, Iswara, Sanghyang Siwa 
di sorga, hamba menghaturkan sesaji, 
limpahkan hamba taksu guna dibya 
supaya berwibawa, karena hamba akan 

menggelar wayang.

Dalam praktiknya hal ini 

terdokumentasikan dalam ritual ngarga tirta 

(pembuatan air suci) yang dilaksanakan 

dalang dengan media wayang Śiwa, Acintya, 

dan Twalen pada upacara Tumpek Wayang. 

Sebagaimana didokumentasikan dalam 

Gambar 12.

Transformasi teks naratif ini semakin 

nyata dalam praktik penyudamalan / penyucian. 

Data menunjukkan bahwa selain perapalan 

mantra, wayang yang dipergunakan sebagai 

medium adalah figur Śiwa–Acintya– Kayonan 

dalam prosesi nyiratin tirta (memercikkan 

air suci) dengan mencelupkan katik batang 

wayang sebanyak tiga kali ke dalam sangku 

sebelum akhirnya dipercikkan bagi sang 

balita dalam ritus yadnya di masyarakat  oleh 

dalang Sang Nyoman Gede Adhi Santika 

(lihat gambar 13). 

Pada pementasan lain, dalang I Dewa 

Gambar 12: Peneliti Sedang Membuat Air Suci 
(tirta) Pada Hari Tumpek Wayang Dengan Media 

Wayang Siwa, Acintya, dan Twalen
(Sumber: Peneliti, 2023)

Gambar 13: Siwa-Acintya-Koyonan Dalam 
Ritual Ngarga Tirta Dalang Sang Nyoman Gede 

Adhi Santika 
(Sumber: Peneliti, 2023)



429

Jurnal Panggung V35/N3/09/2025

Śiva Natarāja: Konsep Estetika Hindu dalam Seni Pertunjukan Wayang 

Gede Watuaya menampilkan adegan Śiwa 

dan  Uma dalam lakon Sapuh Leger (Gambar 

14). Pementasan ini diakhiri dengan prosesi 

ngarga tirta dan ruwatan oleh dalang sendiri. 

Di depan dalang telah tersedia sangku (tempat 

tirta berbentuk wadah priuk tanah liat) 

lengkap dengan seperangkat sarana ritual 

yang telah disesuaikan dengan hari kelahiran 

anak/seseorang yang akan diruat dalam 

konteks ruang yadnya penyudamalan sapuh leger 

(Wawancara Watuaya, 15 Desember 2024).

Proses ini juga diperkuat oleh ritual Sapuh 

Leger yang dilakukan dalang I Gusti Raka 

Bawa (Gambar 15) melalui pementasan wayang 

peteng (wayang malam) di salah satu kediaman 

warga di Kuta, Badung. Terdokumentasi 

dalang Raka Bawa memasukkan katik wayang 

kayonan (simbol semesta) sebanyak tiga kali ke 

dalam sangku yang telah berisikan tirta. Usai 

pertunjukan tabir/kelir wayang diturunkan 

namun tidak dilepas, dalang Raka Bawa 

meletakkan wayang Kala dan Siwa saling 

berhadapan dengan posisi sarana upacara 

berada di depan kelir. Anak yang hendak di 

lukat (basuh air suci) duduk di hadapan kelir 

hingga prosesi lukat selesai.

Pengalaman Estetik Audiens dalam Nuansa 

Religius Wayang

Nilai sundaram (keindahan) dalam 

estetika Hindu dalam berbagai karya seni 

termasuk pertunjukan wayang kulit Bali, 

tidak hanya berakar pada dimensi visual-

formalistik, namun merepresentasikan 

emanasi kosmis yang berkelindan dengan 

harmoni gerak, warna, suara, dan narasi 

sebagai refleksi dari keselarasan Tri Bhuwana 

atau Tri Loka yaitu alam bawah (bhur) alam 

tengah (bhvah), alam atas (svah) (Dibia, 2003, 

p. 100; Gina, 2011; I Komang Wahyu et al., 

2024; Wulandari, 2015). Secara filosofis hal ini 

termuat di dalam lontar dharma pawayangan 

sebagai berikut.

“...Iti aji dharma pawayangan ngaranya, 
wenang sumiliha ring ganal alit, ring 
bhuwana alit mwang bhuwana agung, yan 
sira mahyun sudi ri putusan ing wayang, 
pahalanya tan langgana ri hyunira Sanghyang 
Catur Lokapala, apan sira umindahaken suci 
nirmala tatwa, wruh ring doh aparek, ring 
tattwa jnana, terus malunga malunganan 

Gambar 14. Adegan Siwa (kiri) dan Dewi 
Uma (kanan) bersama Rare Kumara (kanan)  

pada wayang lemah oleh dalang I Dewa Gede 
Watuaya. 

(Sumber: Peneliti 2024) Gambar 15. Dalang I Gusti Raka Bawa, Usai 
Pementasan Wayang Peteng Dalam Prosesi 

Ngarga Tirta Dengan Medium Wayang Kayonan. 
(Sumber: Peneliti, 2018)



430
I Dewa Ketut Wicaksandita, I Dewa Ketut Wicaksana

Jurnal Panggung V35/N3/09/2025  

ring tri bhuwana, sangkanya hana sor luhur, 
madya, uttama, pati brata sabda bayu idep 
ingala, wenang pwa sira Sanghyang Catur 
Lokapala umideraken, stata nira Sanghyang 
Kawicarita, sira tan narang dadi dalang.....” 
(Wicaksana, 2018, p. 126)

Terjemahannya: Ini pengetahuan 
dharma pawayangan namanya, patut 
diresapi ditempatkan di dalam diri juga 
di alam semesta jika kita ingin menyatu 
dan mengetahui wayang, hasilnya 
tidak durhaka kepada Sanghyang 
Caturlokapala, karena kamu akan 
merasuki atau memindah-kan filsafat 
yang maha suci dalam diri, mengetahui 
jauh dan dekat pada filsafat jiwa atau 
pikiran, kemudian melanglang buana 
ke tiga dunia. Itu yang menyebabkan 
adanya bawah, atas, tengah, dan utama, 
mengendali-kan suara, kekuatan dan 
pikiran yang berguna. Seorang dalang 
boleh merasuki Sanghyang Lokapala, 
filsafat cerita Sanghyang Kawicarita, 
itulah seharusnya menjadi dalang…”

Kasimpen ka kropake, kari wayange 
sane matanceb ring klire, jagi kaanggen 
panyudamala, utawi panyapuh leger, ring 
manusa sane mtu 195 dina wuku ringgit 
utawi wayang. Lwire: Kakayonan, Acintya, 
Siwa, Twalen...Malih babanten utawi 
upakaran wayange, malih kagenahang ring 
arep dalang. Suci asoroh, pras ajuman, 
canang gantal, daksina sarwa, 4, utawi 
galahan canang sari, panyeneng.... Malih 
ring arep dalang, sampun cumawis payuk 
anyar, matatakan bras. (Wicaksana, 2018, 
pp. 194–195)

Terjemahannya: disimpan ke kropak, 
yang masih ditancapkan di kelir, akan 
digunakan upacara sudamala, atau 
sapuh leger, bagi seseorang yang lahir 
pada hari/tumpek wayang. Seperti: 
Kakayonan, Acintya, Siwa, Twalen.... 
Kemudian sesajen atau upacara wayang, 
ditempatkan di depan dalang. Suci 
asoroh, pras ajuman, canang gantal, daksina 
serba empat, atau galahan canang 
sari, panyeneng...Selanjutnya di depan 

dalang, sudah disediakan periuk baru, 

beralaskan beras (lihat, Gambar 16).

Pada praktiknya, sublimasi ini terwujud 

dalam interaksi dalang dan audiens, 

sebagaimana terlihat dalam prosesi ngotonin 

(upacara 6 bulanan) oleh Dalang Sang Nyoman 

Gede Adhi Santika (Gambar 17), di mana 

penyerahan wayang Twalen disertai ekspresi 

kebahagiaan usai memperoleh percikan air 

suci, menjadi cerminan internalisasi nilai 

sundaram sebagai bentuk harmoni antara gerak 

ritualistik dan kesadaran spiritual kolektif. 

Lebih lanjut, reaksi audiens, seperti yang 

terekam dalam dokumentasi pementasan 

wayang lakon Sutasoma di SD 1 Sumerta, 

Denpasar oleh peneliti pada Tahun 2009 

(Gambar 18) yang menampilkan adegan figur 

Twalen menyelaraskan dan menegaskan 

penyampaian Sang Sutasoma ketika 

menghadap kepada Dewi Durga memohon 

restu dalam upaya memperoleh pengetahuan 

Gambar 16: Figur wayang Siwa (kiri), Acintya 
(tengah), Twalen (kanan), dan kayonan 

(belakang)
(Sumber: Koleksi Pribadi Peneliti, 2025)



431

Jurnal Panggung V35/N3/09/2025

Śiva Natarāja: Konsep Estetika Hindu dalam Seni Pertunjukan Wayang 

dan kebijaksanaan hidup. Tampak artikulasi 

naratif melalui eksistensi tokoh Twalen, 

PEMBAHASAN

Manifestasi Simbolik Śiva Natarāja Dalam 

Kesenian Bali

Manifestasi Śiva Natarāja dalam kesenian 

Bali tidak sekadar hadir sebagai ikonografi 

estetik atau simbol institusional, melainkan 

merupakan konfigurasi semiotik yang 

mengaktualisasikan hubungan dialektis antara 

struktur kosmologi Hindu Bali dan praksis 

budaya melalui medan representasi visual, 

performatif, dan ritualistik. Visualisasi Śiva 

Natarāja pada Pesta Kesenian Bali (PKB) dan 

Institut Seni Indonesia (ISI) Bali, sebagaimana 

dikemukakan dalam Statuta ISI, menunjukkan 

konfigurasi simbolik yang merepresentasikan 

Dewa Śiva sebagai raja penari (Nrtyaraja) yang 

memegang pustaka suci, damaru, cemeti, dan 

genitri, suatu artikulasi visual yang, menurut 

Titib (2003, p. 287), memuat makna penciptaan 

dan peleburan semesta. Dengan demikian, 

representasi ini tidak semata-mata bertujuan 

estetis, namun menjadi representamen yang 

menunjuk pada ‘object’ kosmologis, di 

mana ikonografi Śiva diolah menjadi locus 

epistemologis budaya Bali, dalam kerangka 

triadik Peirce (1931)

Pembacaan hermeneutik terhadap 

simbol Śiva Natarāja sebagai lambang institusi 

dan gelaran seni di Bali menuntut suatu 

mekanisme pemaknaan bertingkat. Mimesis 

pertama Ricœur  (2000) berfungsi memetakan 

horizon pra-pemahaman simbolik yang 

terkandung dalam teks lontar dan tradisi 

visual. Dalam konteks ini, figur Śiva Natarāja 

tidak diperlakukan sebagai entitas visual 

statis, melainkan sebagai dunia tindakan 

simbolik yang menyimpan potensi aktualisasi 

makna melalui medium pertunjukan dan ritus 

dalang. Fenomena ini tampak nyata pada 

visualisasi wayang Śiva yang direkonstruksi 

dalam wayang kulit Bali (lihat Gambar 6), 

konfigurasi tanda-tanda visual seperti mudra, 

atribut, dan ornamen tubuh dikodekan ulang 

menjadi perangkat semiotik yang merujuk 

pada tatanan kosmologis Hindu Bali.

Praktik konfigurasi ulang terhadap 

simbol Śiva Natarāja tersebut menunjukkan 

bahwa proses interpretasi tidak berhenti 

pada dekripsi visual, tetapi melibatkan 

Gambar 17. Dalang Sang Nyoman Menyodorkan 
Wayang Twalen Kepada Anak Yang di Upacarai

(Sumber: peneliti, 2023)

Gambar 18. Anak-Anak Antusias Menyaksikan 
Pertunjukan Wayang Lakon Sutasoma 

(Sumber: peneliti, 2009)



432
I Dewa Ketut Wicaksandita, I Dewa Ketut Wicaksana

Jurnal Panggung V35/N3/09/2025  

apropriasi kreatif terhadap struktur simbolik 

melalui pengalaman transendental yang 

direkonfigurasi oleh peneliti yang jugan 

adalah seorang dalang. Sebagaimana figur 

Śiva menunggangi lembu Nandini (Gambar 

7), yang direalisasikan berdasarkan narasi 

lontar kala purana (Wicaksana, 1997, pp. 279 & 

289). Peneliti mempraktikkan proses mimesis 

kedua Ricœur, konfigurasi naratif dirangkai ke 

dalam bentuk visul estetis yang menempatkan 

dalang sebagai subjek interpretatif yang 

merekonstruksi makna simbolik Śiva dalam 

medan praksis budaya.

Dalam kerangka semiotika Peirce, Śiva 

Natarāja (representamen) yang tampil dalam 

wujud wayang tidak hanya dibaca sebagai ikon 

yang memvisualkan kemiripan formil, namun 

juga sebagai indeks yang memiliki keterkaitan 

eksistensial dengan praksis ritual, serta simbol 

yang meneguhkan konvensi budaya Hindu 

Bali. Relasi triadik antara representamen–

object–interpretant  ini, sebagaimana tampak 

dalam proses interpretasi dalang terhadap 

warna, atribut, dan gerakan tubuh Śiva, 

membentuk mekanisme ‘unlimited semiosis’ di 

mana setiap tanda terus bergerak menciptakan 

horizon pemahaman baru bagi audiens dan 

pelaku budaya.

Pemaknaan atas simbol Śiva Natarāja 

semakin diperdalam dengan integrasi 

estetika Hindu Bali menurut Dibia (2003), 

yang menempatkan estetika tidak sekadar 

sebagai ekspresi keindahan visual (sundaram), 

melainkan sebagai representasi nilai 

kebenaran universal (satyam) dan kesucian 

(śiwam). Dalam konteks ini, ornamen, gestur, 

dan atribut tubuh Śiva tidak sekadar menjadi 

elemen dekoratif, melainkan menjadi locus 

artikulasi estetika religius yang mere-

presentasikan dinamika kosmos: penciptaan 

(sṛṣṭi), pemeliharaan (sthiti), dan peleburan 

(pralaya). Oleh karena itu, praksis interpretasi 

yang dilakukan peneliti melalui pembuatan 

wayang Śiva menunggangi Nandini bukanlah 

semata bentuk replikasi simbolik, melainkan 

suatu apropriasi spiritual yang menempatkan 

tubuh dalang sebagai stana Śiva dalam dimensi 

pertunjukan.

Menyatunya Siwa dan Dalang (satyam) 

Melalui Seni-Ritual Wayang Kulit Bali

Nilai Satyam (kebenaran kosmis) dalam 

pertunjukan wayang kulit merupakan 

bentuk aktualisasi dan kesungguhan dalam 

meng-implementasikan ajaran dharma yang 

merefleksikan harmoni kosmos. Watra dan 

Yudabakti dalam bukunya Filsafat Seni 

Sakral dalam Kebudayaan Bali (2007) mencapai 

kesimpulan bahwa Śiva Natarāja adalah 

tujuan dan dewanya seni, dewanya taksu, 

yang dipahami sebagai kekuatan yang tak 

terhingga dan datangnya tidak dapat diduga-

duga serta selalu menjadi renungan dan 

tujuan kemenyatuan seniman terhadap Sang 

Dewanya Seni Sejati (2007, p. 60).  Pertunjukan 

wayang diinterptertasikan sebagai medan 

interpretasi menyatunya alam mikrokosmos 

dan makrokosmos yang terpusat pada 

dalang sebagai Śiva itu sendiri dalam dimensi 

pertunjukannya.

Batang pisang sebagai bumi (pijakan), 

benang/tukelan sebagai ruang, dan ranting 

dabdab sebagai batas/waktu, dalang 

melalui gerak wayang, narasi vokal, dan 

pengejawantahan kesucian dan kebenaran 

sastra melalui praksis dramatik lakon, 



433

Jurnal Panggung V35/N3/09/2025

Śiva Natarāja: Konsep Estetika Hindu dalam Seni Pertunjukan Wayang 

menjalankan dharma menghidupkan wayang 

dengan tujuan mendidik, menghibur, dan 

menyucikan/meruwat melalui laku ritual, 

hingga akhirnya mengakhiri pertunjukan 

tersebut. Dengan kata lain dalang 

pencipta–pelaku–pelebur dalam semesta 

pertunjukannya.  Hal ini secara tidak langsung 

mempersonifikasikan Śiva dan tarian 

kosmisnya dalam dimensi makrokosmos, 

sebagaimana bentuk refigurasi Panca – kertya: 

srithi (penciptaan); sthiti (pemeliharaan); pralina 

(pemeliharaan); thirabhava (pengaburan); 

dan anugraha (anugrah) dalam visual Śiva 

Natarāja dengan gerakan kosmis dan berbagai 

atributnya (Suamba, 2003, pp. 9–10; Wessels-

Mevissen, 2012, p. 299)

Dalam konteks ritual suci Bali, gerakan 

kosmis Śiva mewujud dalam aktivitas pendeta 

Hindu (dapat disebut juga: pandita, sulinggih, 

surya, atau siwa (Sidemen, 2019, pp. 21–22)) 

saat muput yajña (memproses ritual), sebagai 

perwujudan Śiva menghadirkan gerakan 

mudra. Gerakan mudra ini sarat nilai estetika, 

filsafat, dan mistik (Sinarsari & Nerta, 2022). 

Seperti tergambar pada gambar 8, gerakan 

mudra tampak menyerupai petik mudra 

(memohon berkah) (Widiatmika et al., 2022, 

p. 151) oleh pendeta Hindu dalam ritual 

yajña menunjukkan pola gestur tangan yang 

menjadi media visualisasi energi sakral dalam 

upacara persembahan.

Gerakan mudra sulinggih ini tidak berhenti 

dalam konteks ritual semata, melainkan 

mengalami proses konfigurasi dan adaptasi 

ke dalam praktik performatif dalang. Dalang, 

sebelum memulai pementasan, memposisikan 

kedua tangannya dalam posisi Mustika Mudra 

(menstanakan brahman dan atman dalam 

diri (Widiatmika et al., 2022, p. 153)) di dada 

(Gambar 9), sebagai simbol penyatuan niat 

suci dan penghormatan kepada Hyang Widhi/

Tuhan Yang Maha Esa) yang dalam hal ini juga 

Śiva sebagai pencipta kesenian. Posisi tangan 

dalang ini mencerminkan kesinambungan 

nilai simbolik antara sulinggih dan dalang 

sebagai pemikul peran transformasi simbol 

Śiva ke dalam ruang pertunjukan.

Dalam performansi, dalang juga mem-

praktikkan postur Śiva Natarāja menyerupai 

gerakan tandava, di mana kedua tangan 

memegang wayang dengan posisi kaki 

bersila, dan kaki kanan bertumpu di atas paha 

kiri sambil memainkan cepala (Gambar 10). 

Gerakan ini mencerminkan aksentuasi ritmis 

yang memadukan estetika visual dan makna 

kosmis, seakan dalang menjadi representasi 

Śiva yang menggerakkan semesta miniatur 

dalam panggung wayang.

Pola gerak Śiva Natarāja tersebut dapat 

dilacak kembali pada struktur gerakan 

tari Bali seperti agem, tandang, tangkis dan, 

tangkep (Oktaviani & Rudiarta, 2023, p. 82). 

Demikian pula, dalam pertunjukan wayang, 

dalang secara tidak sadar menghidupkan 

gerakan ‘agem’ (Gambar 11), di mana posisi 

tangan kanan menggerakan kayonan (proses 

terciptanya semesta) dengan komposisi 

gerak: 2 x tanjek kanan – 2 x tanjek kiri; lingseh 

(gerakan kayonan mengelilingi ruang visual 

membentuk gerakan ‘lemniskat’ (angka 

delapan) [ ∞ ]); miling kanan - miling kiri 

(wayang diputar dengan memegang katik 

(batang)); pekaad. Sementara tangan kiri 

memegang ‘cepala’ memberi aksentuasi 

gerak dan tanda bagi penabuh gender wayang 

di belakang dalang. Kayonan sendiri dalam 



434
I Dewa Ketut Wicaksandita, I Dewa Ketut Wicaksana

Jurnal Panggung V35/N3/09/2025  

wayang dapat memiliki makna gunungan 

atau semesta yang dalam konteks adegan igel 

kayonan merupakan awal pertunjukan yang 

mengambarkan terbentuknya semesta.

Dapat dikemukakan bahwa integrasi 

nilai satyam dalam pertunjukan wayang, 

menampakkan kebenaran kosmis. Hal ini tidak 

hanya direpresentasikan secara naratif, tetapi 

diinternalisasikan secara langsung melalui 

praktik estetika dalang yang merefleksikan 

penyatuan Śiva dan dalang mewujudkan panca 

kertya melalui dimensi ruang sakral kesenian 

Bali. 

Yadnya Sebagai Ruang Spiritual Pem-

bangkitan Taksu dan Peleburan Mala Oleh 

Dalang (Śiwam)

Konsep Śiwam sebagai prinsip kesucian 

dalam estetika Hindu Bali, khususnya dalam 

praktik pewayangan wali, merepresentasikan 

sebuah horizon pemaknaan yang tidak 

semata bertumpu pada estetika visual 

formalistik, melainkan pada praksis yadnya 

sebagai jembatan antara simbolisme sakral 

dan pengalaman spiritual transformatif. 

Sebagaimana ditegaskan oleh Putra (2019), 

yadnya dalam konteks ini bukan hanya ritual 

seremonial, tetapi sebuah ruang praksis 

di mana dalang memposisikan tubuhnya 

sebagai stana Śiva, menjadi perantara bagi 

manifestasi nilai kesucian melalui dinamika 

performa. Proses transformasi dalang dari 

sekadar pelaku dramatik menjadi entitas 

ritualistik ini menegaskan bagaimana spirit 

taksu Śiva diyakini berperan dalam peleburan 

mala (impuritas) serta pengaktualan kesucian 

semesta melalui gestur, narasi, dan vibrasi 

suara yang dimantrakan secara performatif 

(Muada, 2021; Wicaksana & Wicaksandita, 

2023)

Jika ditilik melalui kerangka 

hermeneutika Ricœur, tahapan prefigurasi 

dapat diidentifikasi pada proses penyucian 

wayang dan doa ngarad taksu, di mana teks 

lontar dharma pawayangan tidak diperlakukan 

sekadar sebagai teks normatif, melainkan 

sebagai reservoir makna yang mengendap 

dalam horizon tradisi. Internalisasi dalang 

terhadap struktur naratif-mantrikal Śiwaistik 

ini tidak berhenti pada dekonstruksi literal, 

melainkan menjelma ke dalam praksis 

performatif yang bersifat transformasional. 

Dalam ranah ini, dalang berperan sebagai 

subjek interpretatif yang menghidupkan teks 

ke dalam tindakan ritus, sehingga setiap 

adegan wayang menjadi peristiwa aktualisasi 

kesucian (śiwam) yang membangkitkan 

taksu sebagai daya spiritual-karismatik yang 

memancar dari keharmonian dalang dengan 

prinsip Śiwa Natarāja.

Wayang Acintya, Siwa, dan Kayonan 

dalam konteks ini tidak hanya berfungsi 

sebagai perangkat visual, melainkan sebagai 

ikonografi hidup yang menyalurkan kesucian 

dari ruang metafisik ke dalam dimensi 

performatif-ritualistik. Seperti diungkapkan 

oleh Sang Nyoman (Wawancara, 2023), 

tindakan nyiratin (pemercikan air suci) 

kepada anak yang lahir di wuku wayang, 

dengan medium wayang-wayang tersebut, 

menegaskan fungsi dalang sebagai pemurni 

mala (kotoran niskala) dalam praksis yadnya. 

Proses ngarga tirta yang dipraktikkan dalang, 

di mana wayang diposisikan sebagai simbol 

sakralitas, menjadi cermin bagaimana 

representamen (tanda) diartikulasikan sebagai 



435

Jurnal Panggung V35/N3/09/2025

Śiva Natarāja: Konsep Estetika Hindu dalam Seni Pertunjukan Wayang 

objek dalam konteks kosmologi Hindu Bali, 

sekaligus mengaktifkan interpretant dalam 

kesadaran audiens yang menyaksikan (Pierce 

et al., 1931)

Narasi ritual yang menyajikan 

kewaspadaan Śiwa terhadap tabiat Dewa Kala, 

seperti terekam dalam lontar kidung sang empu 

leger, menjadi konfigurasi naratif (mimesis 

II) yang tidak hanya dihidupkan kembali 

secara dramatik dalam pertunjukan, tetapi 

juga difungsikan sebagai praksis pemurnian 

spiritual yang merekonfigurasi relasi simbol 

dengan konteks aktual. Penggunaan medium 

wayang Kayonan yang merepresentasikan 

ruang semesta, serta wayang Acintya dan Siwa 

sebagai simbol ruat mala, memperlihatkan 

bahwa dalang tidak hanya merepresentasikan 

teks, melainkan mengaktualkan makna 

kesucian secara konkret dalam ruang 

pertunjukan yang difungsikan sebagai medan 

sakral. Dalam konteks ini, proses ‘nyiratin’ 

bukan sekadar tindakan simbolik, tetapi 

menjadi performa ritus yang menghubungkan 

dimensi mitologis, teologis, dan praksis dalam 

satu jaringan interpretasi yang bersifat spiral 

dan terbuka (Ricoeur, 2000).

Proses refigurasi, sebagaimana 

termaktub dalam kerangka hermeneutik 

Ricœur, mencapai puncaknya ketika 

panggung wayang bertransformasi menjadi 

ruang praksis yang tidak hanya menyajikan 

kisah mitologis, tetapi menjadi medan 

aktualisasi spiritual, di mana dalang, 

wayang, dan audiens terlibat dalam peristiwa 

pemaknaan yang bersifat eksistensial. Dalam 

tataran ini, panggung wayang tidak lagi 

menjadi ruang representasi statis, melainkan 

medan hidup yang mereproduksi kesadaran 

kosmologis Hindu melalui ritus performatif, 

di mana simbol-simbol sakral dari lontar 

direkonfigurasi secara kontekstual oleh 

dalang sebagai agen praksis spiritual.

Temuan ini diperkuat dengan pernyataan 

Dibia (2003) yang menegaskan bahwa taksu 

bukan semata hasil dari penguasaan teknis, 

melainkan daya spiritual-karismatik yang 

muncul dari keharmonisan, dalam hal ini 

dalang dan prinsip kesucian Śiva Natarāja. 

Maka, dimensi kesucian (śiwam) dalam 

estetika Hindu Bali tidak hanya dibaca sebagai 

representasi simbolik dalam artefak atau 

teks, melainkan sebagai praksis performatif 

yang menjadikan tubuh dalang sebagai locus 

aktualisasi nilai-nilai spiritual dalam ruang 

pentas yang difungsikan sebagai medan 

yadnya. Dengan demikian, pementasan wayang 

wali (wayang lemah dan sapuh leger), termasuk 

di dalamnya prosesi pembuatan air suci 

(ngarga tirta) dan nyiratin, menegaskan bahwa 

yadnya dalam tradisi pewayangan Bali adalah 

sebuah ruang praksis yang mengintegrasikan 

kesucian (śiwam) dan energi taksu dalam satu 

kontinuitas performatif yang hidup, bergerak, 

dan menyatu dalam dimensi sakral serta 

profan secara simultan.

Sumblimasi Audiens (Sundaram) Oleh 

Dalang dalam Harmoni Visual dan 

Ritualistik Wayang Kulit Bali

Dalam kerangka analisis prefigurasi 

hermeneutik, tahap awal tafsir terhadap 

praktik pertunjukan wayang kulit Bali secara 

teoretis menampilkan tiga figur sentral yang 

beroperasi sebagai nexus simbolik antara 

dimensi mikro-kosmos dan makro-kosmos: 

Twalen, Śiwa, dan Acintya. Triadik figur 



436
I Dewa Ketut Wicaksandita, I Dewa Ketut Wicaksana

Jurnal Panggung V35/N3/09/2025  

ini tidak sekadar berperan sebagai elemen 

dramatik dalam alur naratif lakon, namun 

secara ontologis memetakan konstelasi 

Tri Bhuwana sebagai realitas kosmologis 

yang dikemas dalam struktur semiotik 

representamen – object – interpretant  (Pierce 

et al., 1931). Titib (2003, p. 287) dan Widya 

Sena (2016, p. 13) mengafirmasi bahwa figur 

Acintya bukan semata ikon abstrak tentang 

ketakterpahaman transendental, melainkan 

inheren mewakili Śiva Natarāja dalam 

manifestasi visual tertinggi, di mana laku tari 

kosmis (tandava) menjadi metafora puncak 

dari dinamika penciptaan, pemeliharaan, dan 

peleburan semesta.

Twalen, sebagai figur abdi dalam 

wayang Bali, tidak hanya dipahami secara 

sederhana sebagai juru bahasa atau pelengkap 

narasi aristokratik. Wataknya yang bijaksana, 

tubuhnya yang gemuk, dan kulitnya yang 

gelap justru menegaskan fungsinya sebagai 

‘transmitter nilai-nilai universal’ yang 

menjembatani diksi kawi (bahasa kuno) dengan 

bahasa keseharian audiens. Sebagaimana 

Ricœur dan Thompson (2016) menyebutkan 

bahwa tindakan simbolik tidak dapat 

dilepaskan dari proses appropriation subjek 

penafsir, maka peran Twalen dalam ranah 

performatif sesungguhnya memfasilitasi 

apropriasi makna secara langsung oleh 

audiens melalui perangkat humor, bahasa 

sederhana, dan gestur yang mengolah 

kompleksitas narasi filosofis menjadi entitas 

yang dapat dicerna secara estetis dan spiritual 

sekaligus.

Konfigurasi ketiga figur—Twalen, 

Śiwa, dan Acintya—dalam konteks dramatik 

wayang Bali, meneguhkan sebuah struktur 

kosmologis yang operasional di dalam 

performa dalang. Twalen diasosiasikan dengan 

bhur loka (alam manusia/sekala), Śiwa berada 

pada bwah loka (alam roh dan dewata/sekala-

niskala), sedangkan Acintya berposisi dalam 

swah loka (niskala absolut) sebagai tatanan 

kosmis tertinggi. Relasi triadik ini membentuk 

matriks harmoni kosmik yang memampukan 

dalang, melalui laku performatifnya, untuk 

membangkitkan taksu—energi spiritual-

karismatik yang tidak hanya merasuk ke 

dalam tubuh dalang sebagai stana Śiwa, 

tetapi juga memancar ke dalam kesadaran 

audiens, menghantarkan mereka menuju 

pengalaman sublim yang utuh, sebagaimana 

dikonseptualisasikan dalam nilai sundaram 

(keindahan) dalam estetika Hindu Bali.

Sublimasi audiens, dalam konteks 

ini, tidak terjadi sebagai proses pasif di 

mana penonton sekadar menjadi konsumen 

visual atas representasi simbolik wayang. 

Sebaliknya, proses tersebut merupakan 

dialektika intens antara tanda (wayang, suara, 

gerak) dan horizon pengalaman audiens yang 

terus bergerak dalam spiral pemaknaan tanpa 

henti. Proses ini, merujuk pada kerangka 

unlimited semiosis Peirce, menegaskan bahwa 

setiap interaksi visual, gestural, dan naratif 

antara dalang dan audiens merupakan 

medan artikulasi di mana tanda-tanda estetik 

mengalami perputaran makna (interpretant) 

yang membuka ruang bagi pengalaman estetik 

transformatif, yang tidak hanya menampilkan 

‘keindahan visual’, tetapi keindahan yang 

terlebur dengan kesadaran kosmologis secara 

reflektif.

Dalam dokumentasi empiris, seperti yang 

tergambar dalam prosesi ngotonin oleh Dalang 



437

Jurnal Panggung V35/N3/09/2025

Śiva Natarāja: Konsep Estetika Hindu dalam Seni Pertunjukan Wayang 

Sang Nyoman Gede Adhi Santika, interaksi 

antara dalang dan anak serta keluarganya 

yang diupacarai melalui wayang Twalen 

tidak dapat dibaca semata sebagai tindakan 

seremonial atau estetika visual, tetapi sebagai 

representasi konkret dari refigurasi makna 

yang terjadi secara simultan di ruang ritual 

dan performatif. Penyerahan wayang disertai 

ekspresi kebahagiaan, sebagaimana terekam 

dalam gestur audiens yang memperoleh 

percikan tirta, menjadi momen di mana simbol 

bergerak melampaui citra, menjelma menjadi 

peristiwa pemaknaan kolektif yang hidup dan 

membangkitkan kesadaran akan kesucian diri 

dan semesta.

Proses ini juga terkonfirmasi dalam 

konteks performansi edukatif, seperti 

pementasan lakon Sutasoma di SD 1 Sumerta, 

Denpasar. Reaksi antusias anak-anak yang 

terlibat secara aktif dalam alur naratif, 

menunjukkan bagaimana sublimasi audiens 

bekerja secara efektif melalui mekanisme 

apropriasi simbolik yang berbasis pengalaman 

personal. Twalen, dalam performa ini, 

bukan sekadar tokoh komikal, melainkan 

agen epistemik yang memungkinkan narasi 

filosofis—seperti dialog antara Sutasoma 

dan Dewi Durga— untuk diterjemahkan ke 

dalam bahasa afektif yang membumi di ranah 

kesadaran audiens yang beragam.

Dengan demikian, sublimasi audiens 

dalam nilai sundaram bukan sekadar sebuah 

estetik formalistik, melainkan peristiwa 

transformatif di mana interaksi antara tanda 

(wayang, narasi, gerak) dan kesadaran audiens 

membentuk ruang pemaknaan yang terus 

bergerak dalam spiral interpretatif. Proses ini, 

melalui integrasi antara konfigurasi semiotik 

Peircean dan praksis estetika Hindu Bali, 

menegaskan bahwa pertunjukan wayang Bali 

adalah ruang praksis spiritual-estetik yang 

menghidupkan kembali kosmologi Hindu 

melalui performansi, di mana dalang, simbol, 

dan audiens menyatu dalam tarian kosmis 

yang tak terputus, dihidupi, dan dimaknai 

secara terus-menerus dalam dinamika budaya 

Bali kontemporer.

SIMPULAN

Penelitian ini menegaskan bahwa 

representasi simbolik Śiva Natarāja dalam 

kesenian wayang kulit Bali tidak semata-mata 

hadir sebagai bentuk estetika visual atau ikon 

institusional, melainkan beroperasi sebagai 

medan artikulasi nilai-nilai kosmologis, 

spiritual, dan performatif yang terinternalisasi 

dalam praksis dalang melalui mekanisme 

tafsir bertingkat. Penyatuan dimensi satyam 

(kebenaran), śiwam (kesucian), dan sundaram 

(keindahan) dalam ruang pertunjukan wayang 

membentuk relasi simbolik antara dalang dan 

simbol, serta turut menghadirkan audiens 

sebagai subjek aktif dalam proses sublimasi 

makna, sehingga panggung wayang menjadi 

locus transendensi yang hidup dinamis dalam 

budaya Bali kontemporer.

Implikasi teoritik dari penelitian ini 

membuka ruang pertemuan metodologis 

antara hermeneutika simbolik Ricœur, 

semiotika triadik Peirce, dan estetika Hindu 

Bali, yang tidak hanya memberikan model 

analisis kritis terhadap struktur tanda 

dalam seni pertunjukan, namun juga mem-

formulasi-kan paradigma tafsir performatif di 

mana simbol tidak sekadar dipahami sebagai 



438
I Dewa Ketut Wicaksandita, I Dewa Ketut Wicaksana

Jurnal Panggung V35/N3/09/2025  

entitas pasif, melainkan sebagai peristiwa 

pemaknaan yang menghidupkan dialektika 

antara teks, tindakan, dan kesadaran spiritual. 

Bagi pemangku kebijakan dan praktisi 

seni, temuan ini dapat menjadi landasan 

dalam merancang program pelestarian dan 

pengembangan seni tradisi berbasis nilai-nilai 

spiritual-filosofis yang kontekstual, tanpa 

terjebak pada pendekatan estetika deskriptif 

semata.

Keterbatasan penelitian ini terletak pada 

cakupan studi yang masih terfokus pada 

praktik performatif dalang dalam tradisi 

wayang wali (suci) di Bali, dengan data empiris 

yang dominan bersumber dari pementasan dan 

ritual-ritual yadnya dalam konteks komunitas 

terbatas. Dimensi pengalaman audiens 

yang lebih luas, khususnya dalam konteks 

pertunjukan profan (balih-balihan) atau dalam 

ruang publik yang lebih heterogen, belum 

sepenuhnya terelaborasi dalam penelitian ini. 

Selain itu, integrasi teori semiotika Peirce yang 

digunakan masih lebih menekankan pada 

relasi visual-representasional, sehingga belum 

secara mendalam mengeksplorasi potensi 

semiosis sosial dan intersubjektif dalam 

konteks pengalaman audiens.

Peluang pengembangan penelitian 

di masa mendatang terbuka lebar untuk 

melakukan ekspansi terhadap kajian 

sublimasi audiens melalui pendekatan 

etnografi performatif yang lebih intensif, 

dengan melibatkan fenomena lintas-media 

dalam konteks wayang Bali kontemporer.

***

DAFTAR PUSTAKA

Afriadi, D., & Cahyani, N. (2024). From 

Traditional Heritage to Digital Art: 

Navigating Changes in Culture and 

Creative Expression. Journal of Arts, 

Media, and Technology, 1(2), 1–6. https://

doi.org/ 10.62033/elegentia.v1i2.118

Ahmed, F. (2022). Globalization and its Impact 

on Indigenous Art Forms. International 

Journal of Fine, Performing and Visual 

Arts (IJFPVA), 2(2), 11–15.

Andari, I. A. M. Y. (2024). The Impact of 

Globalization on Hindu Religious 

Practices and Cultural Expressions. 

Widya Sundaram : Jurnal Pendidikan Seni 

Dan Budaya, 2(1), 65–74. https://doi.

org/10.53977/jws.v2i1.2050

Banerjea, J. N. (2002). The Development of Hindu 

Iconography. Munshiram Manoharlal.

Coomaraswamy, A. (1999). The Dance of Shiva. 

Munshiram Manoharlal.

Creswell, J. W. (2015). Penelitian Kualitatif dan 

Desain Riset. Pustaka Pelajar.

Darmawan, I. P. A. (2025). Estetika Dalam 

Tradisi Sakral: Telaah Filosofis Atas 

Praktik Ritual Di Desa Gulingan 

Badung. Jurnal Penelitian Agama Hindu, 

9(3), 299–313. https://doi.org/10.37329/

jpah.v9i3.4407

Dibia, I. W. (2003). Nilai-Nilai Estetika Hindu 

Dalam Kesenian Bali. In Esetetika Hindu 

Dan Pembangunan Bali (p. 128). Program 

Magister Ilmu Agama dan Kebudayaan 

Universitas Hindu Indonesia, 

bekerjasama dengan Penerbit Widya 

Dharma.

Erwen, I. V., Shielline, P., Poluan, R. C., Wangsa, 

V., Pratama, W., & Widyawan, I. (2025). 



439

Jurnal Panggung V35/N3/09/2025

Śiva Natarāja: Konsep Estetika Hindu dalam Seni Pertunjukan Wayang 

Cultural Commodification And Its 

Implication In Tourism: Systematic 

Literature REVIEW. Kepariwisataan : 

Jurnal Ilmiah, 19(2), 188–199. http://

dx.doi.org/10.47256/kji.v19i2.757

Fauzan, A. (2025). The Transformation of 

Traditional Culture in Responding 

to the Challenges of Globalization in 

Local Indonesian Communities. Vol. 

2 No. 3 (2025): The Journal of Academic 

Science, 2(3), 1021–1030. https://doi.

org/10.59613/42jzr037

Gina, I. K. (2011). Struktur Nilai Simbolisme 

dan Mistikisme Pertunjukan Wayang 

Calonarang. ISI Denpasar. https://

repo.isi-dps.ac.id/1178/1/Struktur_

Nilai_Simbolisme_dan_Mistikisme_

Pertunjukan_Wayang_Calonarang.pdf

Hartaka, I. M. (2025). Integrasi Nilai-Nilai 

Dharma Agama dan Dharma Negara 

Dalam Tradisi Upacara Hindu di Bali. 

Jurnal Penelitian Agama Hindu, 9(3), 

149–165. https://doi.org/10.37329/jpah.

v9i3.4234

I Ketut Muada, Nyoman Astawan, & I Nyoman 

Sadwika. (2021). Dampak Pariwisata 

Terhadap Fenomena Sekularisasi 

dalam Seni Pertunjukan Wayang Kulit 

Bali. Widyadari, 22(2), 195–208. https://

doi.org/10.5281/ZENODO.4661300

I Komang Wahyu, W., Sang Nyoman Gede 

Adhi, S., & I Bagus Wijna, B. (2024). 

Konsep Harmoni Bhuana Agung—

Bhuana Alit Pada Penyacah Parwa/

Kanda Dan Signifikansinya Dalam 

Pertunjukan Wayang Kulit Bali. 

JURNAL DAMAR PEDALANGAN, 

4(2), 91–99. https://doi.org/10.59997/

dmr.v4i2.4384

Linggih, I. N. (2024). Wayang Emas Di Bali 

Peradaban Budaya Hindu Nusantara. 

Kamaya: Jurnal Ilmu Agama, 7(4), 125–

144. https://doi.org/10.37329/kamaya.

v7i4.3848

Marajaya, I. M. (2019). Pertunjukan Wayang 

Kulit Bali Dari Ritual Ke Komersialisasi. 

Kalangwan: Jurnal Seni Pertunjukan, 5, 

21–28.

Muada, I. K. (2021). Filosofi Tradisi Ruwatan 

dalam Ritual Hindu Bali (Analisis 

Wayang Kulit Sudhamala dan 

Sapuhleger). SANJIWANI: Jurnal 

Filsafat, 12(2), 221–232. https://doi.

org/10.25078/sanjiwani.v12i2.2036

Oktaviani, N. M. A. D., & Rudiarta, I. W. 

(2023). Siwa Nataraja Sebagai Landasan 

Filosofis Dalam Penciptaan Karya Seni 

Tari. Widya Sundaram : Jurnal Pendidikan 

Seni Dan Budaya, 1(1), 71–84. https://

doi.org/10.53977/jws.v1i1.1038

Pechilis, K. (2013). Siva as the Lord of Dance: 

What the Poetess Saw. The Journal of 

Hindu Studies, 6(2), 131–153. https://doi.

org/10.1093/jhs/hit016

Peraturan Menteri Riset, Teknologi, Dan 

Pendidikan Tinggi Republik Indonesia 

Nomor 24 Tahun 2017 tentang Statuta 

Institut Seni Indonesia Denpasar, 

Pub. L. No. BN 2017/ NO 475; 

Kemenristekdikti.Go.Id : 62 Hlm, 475 

Nomor 24 Tahun 2017 63 (2017). https://

peraturan.bpk.go.id/Details/140860/

permen-ristekdikti-no-24-tahun-2017

Pierce, C. S., Deely, J., Hartshorne, C., Weiss, 

P., & Burks, A. W. (1931). The Collected 

Papers of Charles Sanders Peirce: Vol. 



440
I Dewa Ketut Wicaksandita, I Dewa Ketut Wicaksana

Jurnal Panggung V35/N3/09/2025  

Volume I-VIII. Harvard University 

Press.

Putra, I. D. A. D. (2019). Menelusuri Jejak Rupa 

Wayang Klasik Bali. JURNAL RUPA, 

3(2), 130. https://doi.org/10.25124/rupa.

v3i2.1821

Rajarajan, R. K. K. (2018). If this is Citambaram-

Natarāja, then where is Tillai-Kūtta? 

An introspective reading of Tēvāram 

Hymns. In Pedarapu Chenna Reddy, ed. 

History, Culture and Archaeological Studies 

Recent Trends, Commemoration Volume to 

Prof. M.L.K. Murthy (Vol. 3, pp. 613–634). 

Delhi: B.R. Publishing Corporation. 

h t t p s : / / w w w . r e s e a r c h g a t e .

n e t / p r o f i l e / R k k - R a j a r a j a n /

publication/326985741_If_this_is_

Citambaram-Nataraja_then_where_

is_Tillai-Kuttan_An_Introspective_

R e a d i n g _ o f _ Te v a r a m _ H y m n s /

links/5fb3eb16299bf10c3686b54e/

I f - this- is -Citambaram-Natara ja-

then-where-is-Ti l lai -Kuttan-An-

Introspective-Reading-of-Tevaram-

Hymns.pdf

Ricoeur, P. (2000). The Conflict of interpretation: 

Essays In Hermeneutics (Reprinted). The 

Althone Press.

Ricoeur, P., & Thompson, J. B. (2016). 

Hermeneutics And The Human Sciences: 

Essays on Language, Action and 

Interpretation (Cambridge philosophy 

classics edition). Cambridge University 

Press. https://doi.org/10.1017/

CBO9781316534984

Sariada, I. K. (2024). Tari Kreasi Baru Siwa 

Nataraja Karya I Gusti Agung Ngurah 

Supartha. Prosiding Bali Dwipantara 

Waskita IV, 4, 395–402. https://

eproceeding.isibali.ac.id/index.php/

bdw/article/view/562

Setiawan, M. F. (2016). Commodification of 

Religious Tradition (Critical Study 

on Tourism of Islamic Tradition Haul 

at Pasar Kliwon, Surakarta). Ongoing 

Asia: A Challange to Communication, 

35–40. https://journal.uii.ac.id/CCCMS/

article/view/7119

Sidemen, I. B. (2019). Perangkat Pemujaan 

Sulinggih Saiwa Baudha Bhujangga 

Waisnawa (Cetakan Pertama). 

UNHI Press. http://repo.unhi.

ac.id/bitstream/123456789/187/1/

PERANGKAT%20PEMUJAAN%20

SULINGGIH.pdf

Sinarsari, N. M., & Nerta, I. W. (2022). 

Mistisisme Mudra: Ragam Gerakan 

Spritualitas Dalam Dunia Kesehatan. 

Sanjiwani: Jurnal Filsafat, 13(1), 104–110. 

https://doi.org/10.25078/sanjiwani.

v13i1.1009

Suamba, I. B. P. (2003). Śiva Naṭarāja: Simbol 

Filsafat, dan Signifikansinya Dalam 

Kesenian Bali. In Estetika Hindu dan 

Pembangunan Bali (pp. 1–22). Program 

Magister Ilmu Agama dan Kebudayaan 

Universitas Hindu Indonesia, 

bekerjasama dengan Penerbit Widya 

Dharma.

Titib, I. M. (2003). Teologi dan Simbol-Simbol 

Dalam Agama HIndu. Penerbit & 

Percetakan Paramita.

Wessels-Mevissen, C. (2012). The Early Image 

of Śiva Natarāja: Aspects of Time and 

Space. In D. Boschung & C. Wessels-

Mevissen (Eds.), Figurations of Time in 



441

Jurnal Panggung V35/N3/09/2025

Śiva Natarāja: Konsep Estetika Hindu dalam Seni Pertunjukan Wayang 

Asia. Wilhelm Fink Verlag. https://doi.

org/10.30965/9783846754474_013

Wicaksana, I. D. K. (1997). Tesis Wayang Sapuh 

Leger: Fungsi Dan Maknanya Dalam 

Masyarakat Bali. [Tesis]. Universitas 

Gajah Mada.

Wicaksana, I. D. K. (2018). Implementasi 

Estetika Hindu Dharma Pawayangan Oleh 

Dalang Wayang Kulit Di Bali (p. 435) 

[Disertasi]. Institut Hindu Dharma 

Negeri Denpasar.

Wicaksana, I. D. K., & Wicaksandita, I. D. K. 

(2022). Alih Aksara dan Analisis Ragam 

Bahasa Lontar Dharma Pawayangan 

Koleksi Dalang I Made Sidja. Jurnal 

Penelitian Agama Hindu, 9843((Special 

Issue Budaya dan Pendidikan)), 197–

212.

Wicaksana, I. D. K., & Wicaksandita, I. D. K. 

(2023). Wayang Sapuh Leger: Sarana 

Upacara Ruwatan di Bali. Jurnal 

Penelitian Agama Hindu, 7(1), 1–17. 

https://doi.org/10.37329/jpah.v7i1.2126

Wicaksandita, I. D. K., Hendra, S., Saptono, 

Sutirtha, I. W., & Wicaksana, I. D. 

K. (2025). Trans Memori Imajinasi 

Dalam Pewarisan Nilai Monumental 

Pertunjukan Wayang Kulit Bagi 

Masyarakat Hindu di Bali. Jurnal 

Penelitian Agama Hindu, 9(1), 37–56. 

https://doi.org/10.37329/jpah.v9i1.3499

Widiatmika, I. B. C. A., Girinata, I. M., & 

Suwantana, I. G. (2022). Gerak Mudra 

Sulinggih Siwa dalam Upacara Dewa 

Yadnya. Pangkaja: Jurnal Agama Hindu, 

25(2), 146–158. https://doi.org/10.25078/

pjah.v25i2.2024

Widya Sena, I. G. M. (2016). Meningkatkan 

Mutu Umat melalui Pemahaman 

yang Benar terhadap Simbol Acintya 

(Perspektif Siwa Siddhanta). Jurnal 

Penjaminan Mutu, 2(1), 1. https://doi.

org/10.25078/jpm.v2i1.56

Wulandari, T. (2015). Konsep tribuana/triloka 

pada Ornamen Relief Kalpataru di 

Kompleks Candi Prambanan sebagai 

Ide Penciptaan Karya Kriya Seni. Corak, 

4(1). https://doi.org/10.24821/corak.

v4i1.2361

Yudabakti, I. M., & Watra, I. W. (2007). Filsafat 

Seni Sakral dalam Kebudayaan Bali. 

Penerbit Paramita Surabaya.


