Siva Natardja:
Konsep Estetika Hindu dalam Seni Pertunjukan Wayang

I Dewa Ketut Wicaksandita, I Dewa Ketut Wicaksana®
Institut Seni Indonesia Bali
JI. Nusa Indah, Sumerta, Kec. Denpasar Tim., Kota Denpasar, Bali 80235
E-mail: dewawicaksana@isi-dps.ac.id

ABSTRACT

This research explores the interpretive dimensions of the Siva Natardja symbol in Balinese shadow
puppet performances through an integrative framework of Paul Riceeur’s symbolic hermeneutics, Charles
Sanders Peirce’s triadic semiotics, and the Hindu aesthetic triad (satyam, Siwam, sundaram). Addressing
the gap in existing studies that remain visually formalistic and ceremonially reductive, this qualitative-
participatory study employed direct observation, in-depth interviews, and textual analysis of sapuh leger,
kala purana and dharma pawayangan manuscripts. The findings reveal that Siva Natardja is not merely
represented as an icon but is continuously refigured as a living text through the ritualistic performative
praxis of the dalang. Audience sublimation towards sundaram aesthetics emerges through the harmonious
interplay of visual, narrative, and ritual elements, actualizing taksu (performative spiritual charisma) as
a dynamic field of cosmic meaning. This study recommends a transdisciplinary approach to Balinese
performance aesthetics that holistically integrates religious, performative, and cosmological dimensions.

Keywords: Siva Nataraja, Balinese Hindu aesthetics, shadow puppetry, hermeneutics, performative

semiotics
ABSTRAK

Penelitian ini mengeksplorasi dimensi pemaknaan simbol Siva Natarija dalam seni pertunjukan
wayang kulit Bali melalui pendekatan hermeneutika simbolik Paul Ricceur, semiotika triadik
Charles Sanders Peirce, serta konsep estetika Hindu Bali (satyam, siwam, sundaram). Kajian ini
menyoroti keterbatasan studi sebelumnya yang cenderung bersifat visualistik-formalistik dan
seremonial, tanpa mengelaborasi praksis simbolik secara performatif. Dengan metode kualitatif-
partisipatoris melalui observasi langsung, wawancara mendalam, dan studi naskah lontar
sapuh leger, kala purana serta dharma pawayangan. Penelitian ini menemukan bahwa simbol Siva
Nataraja tidak hanya direpresentasikan sebagai ikon, melainkan direfigurasi sebagai teks hidup
(living text) yang teraktualisasi dalam praksis seni-ritual dalang. Sublimasi audiens terhadap
estetika sundaram terwujud dalam harmoni visual, naratif, dan ritualistik yang membangkitkan
taksu (energi performatif spiritual) sebagai medan aktualisasi makna kosmis. Penelitian ini
merekomendasikan pendekatan transdisipliner dalam kajian estetika pertunjukan Bali yang
mengintegrasikan dimensi religius, performatif, dan kosmologis secara utuh.

Kata Kunci: Siva Natardja, estetika Hindu Bali, wayang kulit, hermeneutika, semiotika

PENDAHULUAN

Di tengah arus globalisasi dan
komodifikasi budaya, seni tradisi mengalami
tantangan serius dalam mempertahankan

esensi spiritual dan kesakralannya (Afriadi &

Cahyani, 2024; Ahmed, 2022; Fauzan, 2025).
Fenomena ini terjadi pula pada kesenian
Bali, pertunjukan-pertunjukan sakral seperti
wayang kulit yang dahulu berfungsi sebagai

media ritual (yadnya) kerap tereduksi menjadi

Jurnal Panggung V35/N3/09/2025



I Dewa Ketut Wicaksandita, I Dewa Ketut Wicaksana

420

sekadar tontonan estetis dalam bingkai
industri pariwisata (Erwen et al., 2025; I Ketut
Muada et al., 2021; Marajaya, 2019). Pergeseran
orientasi dari makna sakral ke profan tersebut
menciptakan krisis nilai, simbol-simbol
religius, termasuk figur Siva Natardja, lebih
sering direduksi menjadi ikon visual belaka,
terlepas dari konteks filosofis dan praksis
spiritualnya (Andari, 2024; Setiawan, 2016).
Dalam konteks inilah, wayang kulit Bali,
khususnya wayang wali, menjadi medan
perlawanan budaya, dalang melalui laku
performatifnya berupaya menghidupkan
kembali dimensi kosmologis dan spiritualitas
Hindu melalu spirit yang muncul dan melakat
pada simbol Siva Nataraja. Hal ini menjadikan
pertunjukan wayang lebih representatif dan
menghidup-kan ruang aktualisasi dharma dan
yadnya sebagai praksis nilai budaya Bali.
Dalam khazanah estetika Hindu Balj,
simbol Siva Natardja dipandang sebagai titik
temu antara nilai spiritual, performativitas,
dan kosmologi sakral. Dibia (2003) dan
(2025) bahwa

nilai keindahan dalam seni Bali berpijak

Darmawan menekankan
pada prinsip satyam, sivam, dan sundaram,
di mana estetika merupakan manifestasi
dari persembahan (yadnya) kepada Tuhan
dan masyarakat. Di sisi lain, Sariada (2024)
memperlihatkan ~ bagaimana  ikonografi
Siwa Nataraja direkonstruksi oleh Supartha
pada tahun 1985 dalam tari kreasi baru
dengan struktur gerak dan gending yang
mencerminkan ritme kosmis kehidupan,
mengindikasikan integrasi antara simbolisme
religi dan ekspresi koreografis kontemporer.
Sejalan dengan itu, Pechilis (2013) melakukan

dekonstruksi historis terhadap evolusi citra

Siva sebagai penari, dengan sorotan pada
peran puisi bhakti Karaikkal Ammaiyar
yang membentuk dimensi spiritual dan

mistik  ikonografi  Nataraja. Melengkapi
kajian tersebut, Hartaka (2025) mengkaji
keberfungsian estetika Hindu Bali dalam
ruang hukum dan pendidikan publik, di
mana upacara keagamaan berperan sebagai
pedagogi sosial yang mengartikulasikan relasi
antara spiritualitas dan tata negara. Linggih
(2024), Wicaksana (2022) dan Wicaksandita,
dkk. (2025) turut menyumbang pemahaman
tentang pertunjukan wayang kulit sebagai
ruang pewarisan nilai monumental melalui
trans memori imajinasi dan struktur sastra
ritual seperti Lontar Dharma Pawayangan,
yang mengandung kompleksitas bahasa
(Jawa Kuna, Sanskerta, dan Bali), simbolisme
spiritual,  serta  sistem  epistemologis
performatif. Sintesis dari kajian-kajian tersebut
mengindikasikan bahwa interpretasi terhadap
Siva Natardja menunjukkan kecenderungan
untuk tidak hanya merepresentasikan nilai
estetika Hindu semata, melainkan juga meng-
melalui

aktualisasikan kosmologi sakral

praktik artistik lintas medium. Namun,
kajian-kajian tersebut belum secara integral
menelaah bagaimana simbol Siva Natardja
diartikulasikan secara praksis-performatif
oleh dalang dalam konteks pertunjukan
wayang Bali sebagai ruang tafsir ulang dan
perwujudan laku spiritual Hindu yang hidup
dan dinamis.

Kajian-kajian sebelumnya terhadap figur
Siva Nataraja umumnya masih didominasi
oleh studi-studi mancanegara yang berfokus
pada tataran ikonografi visual atau penafsiran

tekstual dalam kerangka filsafat Hindu klasik

Jurnal Panggung V35/N3/09/2025



Siva Nataraja: Konsep Estetika Hindu dalam Seni Pertunjukan Wayang

di India (Banerjea, 2002; Coomaraswamy,
1999; Pechilis, 2013; Rajarajan, 2018; Wessels-
Mevissen, 2012),

kajian terhadap Siva Nataraja masih terbatas

sementara di Indonesia
pada dimensi seni tari dan estetika visual.
Sariada (2024) menelaah makna dan struktur
tari kreasi baru Siwa Nataraja karya I Gusti
Agung Ngurah Supartha (1985), namun
kajiannya masih terfokus pada aspek hiburan,
identitas, dan kreativitas dalam konteks seni
pertunjukan tari. Penelitian Oktaviani dan
Rudiarta (2023) mengungkap integrasi konsep
filosofis Siva Natardja yang merepresentasikan
estetika religius (satyam - siwam - sundaram),
namun belum mengelaborasi secara integral
bagaimana proses pemaknaan tersebut
dihidupi dalam praktik performatif wayang
Bali, terutama dalam relasinya dengan lontar
Sapuh Leger dan Dharma Pawayangan yang
secara eksplisit mengekspos eksistensi Siwa
dan dalang dalam dimensi estetika-religius.
Sementara itu, Widya Sena (2016) telah
memaparkan pemaknaan simbolik Acintya
dalam konteks teologis dan kosmologis, yang
membuka ruang bagi interpretasi filosofis
figur Siva Natardja dalam kebudayaan Bali,
namun penelitian ini belum menyentuh
praksis pedalangan dan dinamika pemaknaan
yang berlangsung secara dialektis antara teks,
performa, dan kesadaran audiens. Suamba
(2003) melalui telaah filosofis terhadap simbol,
panca aksara, dan sadhana Siva Nataraja dalam
kesenian Bali telah memberikan pondasi
konseptual penting, namun kajian tersebut
masih bersifat deskriptif-naratif tanpa disertai
pendekatan metodologis yang komprehensif
untuk menganalisis bagaimana figur Siva

Natardja dikonstruksi dan direfigurasi secara

421
tekstual maupun performatif dalam seni
pertunjukan wayang Bali. Oleh karena itu,
penelitian yang mengintegrasikan pendekatan
hermeneutika simbolik dan semiotika visual
guna memetakan dinamika pemaknaan
simbol Siva Natardja dalam praktik ritual dan
performansi wayang Bali masih menjadi celah
penelitian yang belum terisi secara memadai.

Kebaruan kajian ini terletak pada model
analisis integratif yang menggabungkan
hermeneutika simbolik Paul Ricceur, semiotika
triadik Charles Sanders Peirce, dan konsep
estetika Hindu Bali menurut I Wayan Dibia.
Telaah ini diperkuat oleh analisis komparatif
lontar kala tattwa dan dharma pawayangan
dalam konteks nyata, sehingga simbol Siva
Nataraja dapat dibaca bukan sekadar sebagai
entitas visual atau naratif, melainkan sebagai
‘teks hidup’ (living text) yang mengalami
pemaknaan berulang (refiguration) melalui
interaksi dalang, audiens, dan performa.
Pendekatan ini menghasilkan sintesis teoritik-
empirik yang memperlihatkan estetika Hindu
dalam seni pertunjukan sebagai proses
transformatif yang menyatukan dimensi
visual, spiritual, dan kosmologis secara
menyeluruh.

Tujuan utama penelitian ini adalah untuk
mengkaji secara mendalam bagaimana simbol
Siva Natardja dimaknai dan diaktualisasikan
dalam seni pertunjukan wayang kulit Bali
melalui pendekatan hermeneutika dan
semiotika yang selama ini belum dikaji
secara integratif dalam studi-studi tentang
simbolisme dan estetika Siva Natargja di
konteks seni pertunjukan wayang Bali. Fokus
kajian diarahkan pada pemetaan proses

konfigurasi dan refigurasi simbol tersebut

Jurnal Panggung V35/N3/09/2025



I Dewa Ketut Wicaksandita, I Dewa Ketut Wicaksana

422
dalam struktur estetika pertunjukan, serta
identifikasi integrasi nilai-nilai satyam, siwam,
dan sundaram secara praksis dalam laku
seni dan spiritualitas dalang. Sintesis ini
diharapkan mampu mengungkap dinamika
pemaknaan simbolik yang menjembatani teks
lontar, konstruksi performa, dan kesadaran
estetis-audiens dalam konteks budaya Bali

kontemporer.

METODE
Penelitian ini menggunakan pendekatan
kualitatif ~ interpretatif dengan landasan

teori hermeneutika Paul Ricouer (2000;
2016),
(1931), dan konsep estetika Hindu Bali
sebagaimana dikemukakan oleh I Wayan
Dibia (2003). Merujuk pada definisi Creswell

(2015, p. 58), penelitian kualitatif adalah

semiotika Charles Sanders Peirce

serangkaian praktik penafsiran material yang
menempatkan peneliti secara langsung di
dalam duniafenomena, memungkinkan proses
pemaknaan berlangsung secara kontekstual
dan mendalam. Sejalan dengan prinsip ini,
penelitian dilakukan melalui rangkaian
proses eksplorasi, observasi, interpretasi, dan
sintesis yang menghubungkan data empirik
dan tekstual secara dialektis.

Data penelitian ini diperoleh dari
kombinasi sumber primer dan sekunder.
Data primer dikumpulkan melalui observasi
partisipatoris, di mana peneliti terlibat secara
aktif dalam praktik pertunjukan wayang
dan ritual yadnya, baik sebagai juru gender,
katengkong, maupun dalang pendamping.

Kegiatan observasi dilakukan dalam kurun

waktu 2015-2024, mencakup pementasan

wayang lemah dan prosesi mngarga tirta
(pembuatan air suci) pada hari Tumpek
Wayang di berbagai lokasi, seperti Pura Agung
Besakih dan Desa Ubung Kaja, Denpasar.
Subjek penelitian mencakup dua dalang
utama: Sang Nyoman Gede Adhi Santika dan
I Made Raka Sukada, yang masing-masing
memiliki spesialisasi dalam pertunjukan
wayang wali dan ritual adat Bali.

Data sekunder meliputi dokumentasi
visual (55 foto), rekaman wawancara (durasi
2 jam 30 menit), serta studi tekstual terhadap
kumpulan manuskrip, lontar Sapuh Leger
dan Dharma Pawayangan yang diperoleh
dari Gedong Kirtya Singaraja dan Dinas
Kebudayaan Provinsi Bali yang telah peneliti
alih aksara dan alih bahasakan (tidak
dipublikasi) dalam dua penelitian berbeda
yaitu “Wayang Sapuh Leger: Fungsi dan
Maknanya dalam Masyarakat Bali” (1997)
dan “Implementasi Estetika Hindu Dharma
Pawayangan oleh Dalang Wayang Kulit diBali”
(2018). Lontar-lontar ini dijadikan rujukan
karena memuat rambu-rambu filosofis dan
simbolik yang mendasari pemaknaan Siwa
sebagai Dewa Seni dan praktik ritual serta
pelindung dalang dalam tradisi pewayangan
Bali.

Pengumpulan data wawancara
dilakukan dengan teknik snowball sampling
dan wawancara tidak terstruktur, melibatkan
narasumber kunci seperti I Made Lamu
(seniman senior multitalenta) dan I Dewa
Gede Watuaya (pemangku adat dan dalang
Nusa Penida). Wawancara berlangsung secara
berkelanjutan sejak 2019 hingga 2024, dengan

fokus membahas relasi antara dalang, simbol

Siva Natardja, dan tradisi pertunjukan wayang

Jurnal Panggung V35/N3/09/2025



Siva Nataraja: Konsep Estetika Hindu dalam Seni Pertunjukan Wayang

423

dalam konteks filosofi Hindu Bali.

Analisis dalam penelitian ini dilakukan
melalui sintesis metodologis yang mema-
dukan tiga kerangka teoretis utama, yakni
hermeneutika simbolik Paul Ricceur (2000;
2016),
Peirce (1931), serta konsep estetika Hindu Bali

semiotika triadik Charles Sanders

menurut I Wayan Dibia (2003). Pemaduan
ini tidak hanya bertujuan untuk membaca
simbol Siva Natardja sebagai entitas visual-
naratif, melainkan membingkai ulang proses
pemaknaan simbolik dalam konteks praksis
seni pertunjukan wayang Bali, sehingga
menjawab kesenjangan kajian yang selama ini
terfokus secara deskriptif-statis.
Hermeneutika  Ricceur  digunakan
sebagai pisau tafsir, peneliti memetakan
dinamika pemaknaan simbol Siva Natardja
melalui tiga tahapan mimesis, yaitu:
prefiguration (pra-pemahaman simbolik yang
tertanam dalam artefak fisik, seperti wayang
dan manuskrip Lontar Kala Purana serta
Dharma Pawayangan), configuration (penataan
tanda dan narasi yang diartikulasikan dalam
praktik performatif wayang), dan refiguration
(penafsiran ulang yang terjadi melalui
interaksi kreatif antara dalang, audiens, dan
ruang pertunjukan sebagai arena aktualisasi
makna spiritual). Untuk dapat memhami
simbol Siva Natardja sebagai konsep estetika
Hindu, menuntut penafsir untuk melepaskan
diri dari posisi sebagai penonton yangjauh dan
tak terlibat, guna memasuki wilayah simbol
secara personal dan eksistensial, di mana
pemahaman akan muncul hanya ketika simbol
tersebut diapropriasi ke dalam kesadaran
reflektif individu. Dalam konteks ini, Ricoeur

menyatakan dengan tegas bahwa "You must

understand in order to believe, but you must believe
in order to understand' (2000, p. 298), yang
menandai inti dari lingkaran hermeneutika.
Paradigma ini menjadi kerangka episteme
yang mendasar dalam memahami simbol
Siva Natardja, di mana proses pemaknaan
tidak hanya bersandar pada dekonstruksi
visual, tetapi menuntut keterlibatan spiritual,
kultural, dan performatif sebagai medan
aktualisasi makna yang hidup.

Setelah

dimensi temporal ini

dipetakan, analisis dilanjutkan dengan
pendekatan semiotika triadik Peirce untuk
mendekonstruksi struktur visual, hubungan
representamen—object—interpretant diurai
secara rinci pada elemen-elemen pertunjukan
seperti ikonografi wayang, gerak tubuh

dalang, struktur dramatik, serta atribut
ritualistik lainnya. Proses ini memungkinkan
identifikasi berlapis terhadap tanda-tanda
visual yang tidak hanya dipahami sebagai
bentuk estetis formal, tetapi juga sebagai
representasi kosmologi Hindu Bali yang
hidup.

Selanjutnya, kerangka estetika Hindu
Bali menurut Dibia (2003) digunakan untuk
memetakan tafsir nilai-nilai spiritual yang
terkandung dalam konsep satyam (kebenaran),
Siwam (kesucian), dan sundaram (keindahan),
estetika tidak sekadar dimaknai sebagai
ekspresi visual, melainkan sebagai manifestasi
laku yadnya dan taksu yang menyatu dalam
integritas spiritual dalang selama pementasan.
Dengan demikian, integrasi ketiga kerangka
ini tidak hanya mengelaborasi struktur tanda
secara teknis, melainkan menyajikan model

analisis yang menafsirkan makna simbolik

Siva Natardja secara utuh dan transformatif

Jurnal Panggung V35/N3/09/2025



I Dewa Ketut Wicaksandita, I Dewa Ketut Wicaksana

424

dalam konteks budaya Bali kontemporer.
Pendekatan sintesis teoritik-empirik ini
diharapkan dapat menjadi model alternatif
dalam membaca dinamika pemaknaan
simbolik yang selama ini belum diungkap
secara integral, dialektika antara teks lontar,
performa dalang, dan kesadaran estetik-
audiens membentuk ruang praksis yang
menjembatani warisan nilai filosofis Hindu
dengan realitas aktual seni pertunjukan
Bali yang dalam hal ini adalah pertunjukan

wayang.

HASIL
Figur Siva Natardja

Pada gelaran kesenian tahunan Pesta
Kesenian Bali (PKB) sejak tahun 1979 hingga
2025, Siva Natardja divisualkan sebagai simbol,
yang secara figuratif menunjukkan sosok
Siwa menari menyerupai tandava, kaki kanan
terangkat, memiliki empat lengan, satu lengan
kanan berposisi menekuk ke atas dengan
telapak memegang lontar, satu lagi ditekuk
ke bawah dengan telapak tangan membentuk
mudra ditempatkan di dada. Satu lengan kiri
tertekuk ke atas dengan memegang kendang
damaru, kapak, dan cemeti, sementara satu
tangan kirinya memegan alat musik rebab.

Siva Natardja sebagai simbol Pesta
Kesenian Bali, mengenakan aksesoris
mahkota dengan rambut yang terurai sebahu,
gelang di setiap pergelangan tangan dan kaki,
badong pada leher, serta hanya mengenakan
busana kamen bebuletan setengah paha
dengan selendang yang merumbai di bagian
kanan. Siwa menari di tengah lingkaran

emas berlatar warna dominan merah dengan

Gambar 1: Siva Natarija dalam Simbol Pesta
Kesenian Bali
(Sumber: Dinas Kebudayaan Provinsi bali. 2025)

delapan titik pusat menginjak pita bertuliskan
Pesta Kesenian Bali. Lingakaran bermotif emas
mengelilingi sosok Siwa. Seluruh tubuhnya
(keempat lengan kaki hingga busananya,
dan mahkotanya) berwarna putih, dengan
dipertegas warna hitam di setiap pinggirnya.

Sementara itu, Siva Natardja juga di
adopsi sebagai sebagai lambang institutsi,
Institut Seni Indonesia (ISI) Denpasar (kini
disebut ISI Bali) dengan visual yang tidak
jauh berbeda,

di dalam statuta (Peraturan Menteri Riset,

sebagaimana dimaktubkan

Teknologi, Dan Pendidikan Tinggi Republik
Indonesia Nomor 24 Tahun 2017 tentang
Statuta Institut Seni Indonesia Denpasar, 2017)
bahwa, lambang Ciwa Nataraja ISI Denpasar
menggambarkan Dewa Siwa dengan empat
tangan yang memegang pustaka suci (ilmu
pengetahuan), alat musik (seni dan budaya),
genitri (ikatan dan aliran ilmu), dan cemeti
(pemacu dan pengendali ilmu), berdiri di atas
teratai (kesucian), ditopang kura-kura besar
(keseimbangan jasmani-rohani), dikelilingi
nimbus kuning emas (energi suci Ilahi),
dengan warna merah (keberanian), kuning
emas (keagungan), dan putih (kesucian),
yang secara keseluruhan melambangkan Siwa
sebagai Dewa Pencipta Seni dan manifestasi

keselarasan antara ilmu, seni, spiritualitas,

Jurnal Panggung V35/N3/09/2025



Siva Nataraja: Konsep Estetika Hindu dalam Seni Pertunjukan Wayang

425

Gambear 2: Siva Natarija Sebagai Lambang ISI
Denpasar
(Sumber: Statuta ISI Denpasar. 2017)

Gambar 4: Tari Siwa Nataraja Sebagai Tari
Maskot Institut Seni Indonesia Denpasar
(Sumber: Youtube ISI Bali: https://www.youtube.
com/watch?v=K-p1tX3ITAI, 2022)

dan kosmos. Sebagaimana lambang dapat di
lihat pada gambar berikut.

Tidak hanya sebagai lambang, Siva
Nataraja juga diadaptasi sebagai tari maskot
dari Institut Seni Indonesia Denpasar yang
ditarikan oleh total sembilan orang penari.

Secara visual simbol Pesta Kesenian Bali
dan Institut Seni Indonesia Bali menyerupai,
deskripsi Siva Natardja oleh Suamba (2003, pp.
8-9), Gerakan Siva Nataraja ditampilkan dalam
postur tandava dengan kaki kiri terangkat ke
depan setinggi lutut dan menyilang ke paha
kanan, tangan kanan belakang memegang
gendang, tangan kiri belakang memegang
api, tangan kanan depan terangkat dalam
mudra abhaya (tidak menakutkan), dan
tangan kiri depan menunjuk ke bawah (gaja-
hasta) ke arah raksasa Muyakala, sementara
jalinan rambut, syal, dan atribut tubuhnya

ikut bergerak dinamis. Sebagaimana peneliti

Gambar 5: Siva Nataraja Dalam Corak India di
Salah Satu Kuil Pemujaan Hindu Di Malaysia.
Peneliti (kiri)

(Sumber: Peneliti, 2015)

Gambar 6: Siva dalam Wayang Bali
(Sumber: Koleksi Pribadi Peneliti. 2025)

men-dokumentasikan diri bersama figur
Siva Natardja di salah satu kuil pemujaan
umat Hindu India di wilayah Kuala Lumpur,
Malaysia.

Figur Siva yang di pergunakan di dalam
wayang Bali menampakkan perbedaan
postur dan atribut (lihat pada gambar 6),
digambarkan berdiri tegap dengan kaki
rapat, tubuh proporsional berlekuk jelas di
dada, pinggang, bahu, dan memiliki empat
lengan. Tangan kiri depan membentuk mudra
dada,

tangan kanan depan melenggang lentur di

(telunjuk-ibu jari bersentuhan) di

pinggang, sementara lengan kanan belakang
terangkat setinggi bahu dengan dengan
menggengam cemeti, di sisi lain lengan kiri

belakang terangkat setinggi bahu dengan

Jurnal Panggung V35/N3/09/2025



I Dewa Ketut Wicaksandita, I Dewa Ketut Wicaksana

426

Gambar 7: Siva dalam Wayang Bali Dengan
Menunggangi Lembu Nandini
(Sumber: Koleksi Pribadi Peneliti. 2025)

memegang genitri. Wajah oval dengan rahang
tegas, hidung mancung, dan mata panjang
tajam, dilengkapi mahkota candi kurung.
Busana terdiri atas celana ketat bermotif garis
dan sulur, kain samping bermotif floral, serta
sabuk lebar berukiran. Tubuh atas terbuka
dihiasi atribut suci berwarna emas melintang
di dada dengan atribut bebadongan di leher,
dan gelang pada setiap pergelangan tangan
dan kaki. Warna emas, merah, hijau, biru, dan
hitam dipadukan dalam pola ukiran detail
berlapis, menciptakan tekstur visual kaya
pada seluruh anatomi dan atribut.

Sementara itu peneliti dengan tujuan
mengejawantahkan rasa estetik dan bentuk
penghormatan kepada Siva, melakukan
pendalaman terhadap mitolongi Siva dengan
mewujudkan Siva yang dibuat khusus
menunggani lembu Nandini (lihat gambar 7).

Perubahan didasarkan pada pembacaan
dan terhadap narasi lontar, di ntaranya kala

purana dan lontar kidung sang empu leger yang

relevan rengan Figur tersebut.

42. Kapanggih Bhattara Siwa, akalihan lawan
Bhattarisri, anitihi lembu lanang sweta
warna, lumaku tengah ng wai bener (petikan
bait lontar kala purana) (Wicaksana, 1997,

p. 279)

Terjemahan: Terlihatlah Bhattara Siwa,
bersama Bhattarisri menunggangi lembu
jatan berwarna putih (Nandini), melintas
tepat tengah hari

56. Matur [nembah] Sang Hyang Kala: "Apa
kang cinemped uni, ‘ndatan rinasa pwa de
ngong.” Sang yang Suryasabda aris: “Twi
bapanta ika yukti, ‘kalawan sirebunteku,
‘atapakan lembu petak, ‘nglawadi kita mareki,
‘don umuhut, “wus ambhaksa wang tan dosa
(petikan bait lontar kidung sang mpu leger)
(Wicaksana, 1997, p. 289)

Terjemahan: Menyembahlah Sang Hyang
Kala: ‘bertanya apa yang baru saja
melintas’, ‘tidak terpikirkan olehku’.
Menjawablah Sang Hyang Surya dengan
pelan. ‘Itu adalah ayahmu (Dewa
Siwa)’, dan juga ibumu (Dewi Uma),
menunggangi lembu putih (Nandini),
‘menghampirimu men-dekat’, ‘dengan
hembusan’, setelah membebaskan orang

dari dosa’

Dalang dan Gerakan Kosmis Siwa Dalam
Pentas Wayang Lemah
Pertunjukan wayang lemah menjadi
medan yang menunjukkan secara komparatif
gerakan Siva Natardja oleh dalang . Dalam
pementasan ini yang disajikan diruang
sakral ini ditemukan bagaimana performa
tubuh dalang dan simbolisme gestural dalam
pertunjukan wayang lemah menjadi ruang
artikulasi dinamika kosmologis Siva Natardja.
Gambar 8 menampilkan seorang Sulinggih
(pendeta Hindu bisa di sebut juga pandita,
siwa, atau surya) sedang melaksanakan prosesi
ritual dengan posisi jari dan telapak tangan

dalam gestur mudra yang selaras dengan

gerakan-gerakan mudra Siva Nataraja.

Jurnal Panggung V35/N3/09/2025



Siva Nataraja: Konsep Estetika Hindu dalam Seni Pertunjukan Wayang

Gambar 8: Gerakan Mudra Dalam Prosesi Ritual
Oleh Sulinggih (Pendeta Hindu)
(Sumber: Peneliti, 2020)

4 - - -, I} po
{ U _ OO |
Gambar 9: Dalang Ida Bagus Dwija Putra Dalam
Posisi Mustika Mudra Sebelum Pementasan
(Sumber: Peneliti, 2020)

.
- R e . =

Gambar 10: Dalang I Made Raka Sukada
Menyerupai Siwa Nataraja Dalam Tarian
Kosmisnya Yaitu Pose Tandava
(Sumber: Peneliti, 2020)

Transformasi simbolik ini juga teramati
pada Gambar 9, Dalang Ida Bagus Dwija Putra
tampak dalam posisi mustika mudra sebelum
pementasan dimulai. Posisi tangan dalang
yang menyatu dalam gestur mustika.

Keterhubunganmaknasemakindiperjelas
dalam Gambar 10, yang menampilkan Dalang
I Made Raka Sukada saat mengadopsi postur

tandava — posisi dinamis yang meniru gerak

427

: R i
Gambar 11: Peneliti Dalam Pementasan Wayang
Lemah ngagem Ketika Memainkan Wayang
Kayonan Sebagai Simbol Semesta
(Sumber: Peneliti, 2020)

tarian kosmis Siwa Natardja. Sereta pada
Gambar 11 yang menampilkan peneliti dalam
gerakan menyerupai agerm sambil memainkan
wayang kayonan (simbol semesta) dan cepala di

awal-tengah dan akhir pertunjukan.

Ritual Ruwat Melalui Yadnya Oleh Dalang
Prafigurasi dapat di amati pada prosesi
ritual dan mantra penyucian wayang
sebelum pementasan dan doa ngarad taksu
(menghadirkan taksu). Yadnya sendiri di Bali
merupakan bentuk upacara yang membuka
ruang yang mempertemukan dimensi sosial-
religius dan seni di masyarakat. Selain
memuat secara eksplisit Dewa Siwa di dalam
mantranya, prosesi ini juga dilakukan guna
memberi kesucian bagi dalang yang akan
menghadirkan narasi-narasi suci sastra
melalui dialog wayang yang di harapkan
dapat menghapus kebodohan dan sifat sifat
buruk manusia secara menarik lewat spirit
taksu (wawancara Lamu 22 Januari 2023).
Sebagaimana termuat di dalam lontar dharma
pawayangan sebagai pedoman dan rambu-

rambu dalang di Bali.

“..Malih mlaspasin wayang, mantra: Om

Jurnal Panggung V35/N3/09/2025



I Dewa Ketut Wicaksandita, I Dewa Ketut Wicaksana

428

Am Um Mam Siwa, Sada Siwa, Parama
Siwa, yogi sudha pratita ya namah, sah Siwa
parama sidhyam, sudha aywam, suksma ya
namah....” (Wicaksana, 2018, p. 139)

Terjemahannya: lagi penyucian wayang,
mantra: Om, Am, Um, Mam Siwa, Sada
Siwa, Parama Siwa, sembah kepada-Nya
yang di hormati dengan kesucian dari
yoga, hasil tertinggi dari Siwa, sembahku
kepadanya yang imaterial.

“..mantra  ngarad  taksu:  pakulun
sanghyang taksu dibya, sanghyang taksu
pametelan, sanghyang taksu panerusan,
sanghyang taksu pamolongan, sanghyang
taksu mider bhuwana, iratu nyoman sakti
pengadangan, sang aji ringgit, sanghyang aji
saraswati, sanghyang brahma, wisnu iswara,
sanghyang siwa ring gambur angelayang,
hulun angaturaken saji pawehaken ingulun
taksu guna dibya wibawa, apan aku bipraya
asolah ringgit ...” (Wicaksana, 2018, p.
329).

Terjemahannyanya: mantramengundang
taksu: paduka Sanghyang  Taksu
Dibya, Sanghyang Taksu Pametelan,
Sanghyang Taksu Panerusan, Sanghyang
Taksu Pamolongan, Sanghyang Taksu
mengelilingi dunia, Ratu Nyoman
Sakti Pengadangan, Sang Aji Ringgit,
Sanghyang Aji Saraswati, Sanghyang
Brahma, Wisnu, Iswara, Sanghyang Siwa
di sorga, hamba menghaturkan sesaji,
limpahkan hamba taksu guna dibya
supaya berwibawa, karena hamba akan
menggelar wayang.

Dalam praktiknya hal ini
terdokumentasikan dalam ritual ngarga tirta
(pembuatan air suci) yang dilaksanakan
dalang dengan media wayang Siwa, Acintya,
dan Twalen pada upacara Tumpek Wayang.
Sebagaimana  didokumentasikan  dalam
Gambar 12.

Transformasi teks naratif ini semakin

el aeld -
Gambar 12: Peneliti Sedang Membuat Air Suci
(tirta) Pada Hari Tumpek Wayang Dengan Media
Wayang Siwa, Acintya, dan Twalen
(Sumber: Peneliti, 2023)

Gambar 13: Siwa-Acintya-Koyonan Dalam
Ritual Ngarga Tirta Dalang Sang Nyoman Gede
Adhi Santika
(Sumber: Peneliti, 2023)

nyata dalam praktik penyudamalan / penyucian.
Data menunjukkan bahwa selain perapalan
mantra, wayang yang dipergunakan sebagai
medium adalah figur Siwa—-Acintya- Kayonan
dalam prosesi nyiratin tirta (memercikkan
air suci) dengan mencelupkan katik batang
wayang sebanyak tiga kali ke dalam sangku
sebelum akhirnya dipercikkan bagi sang
balita dalam ritus yadnya di masyarakat oleh
dalang Sang Nyoman Gede Adhi Santika
(lihat gambar 13).

Pada pementasan lain, dalang I Dewa

Jurnal Panggung V35/N3/09/2025



Siva Nataraja: Konsep Estetika Hindu dalam Seni Pertunjukan Wayang

Qﬁ. \nus. e /

S
Gambar 14. Adegan Siwa (kiri) dan Dewi
Uma (kanan) bersama Rare Kumara (kanan)
pada wayang lemah oleh dalang I Dewa Gede
Watuaya.
(Sumber: Peneliti 2024)

Gede Watuaya menampilkan adegan Siwa
dan Uma dalam lakon Sapuh Leger (Gambar
14). Pementasan ini diakhiri dengan prosesi
ngarga tirta dan ruwatan oleh dalang sendiri.
Di depan dalang telah tersedia sangku (tempat
tirta berbentuk wadah priuk tanah liat)
lengkap dengan seperangkat sarana ritual
yang telah disesuaikan dengan hari kelahiran
anak/seseorang yang akan diruat dalam
konteks ruang yadnya penyudamalan sapuh leger
(Wawancara Watuaya, 15 Desember 2024).
Proses inijuga diperkuat oleh ritual Sapuh
Leger yang dilakukan dalang I Gusti Raka
Bawa (Gambar 15) melalui pementasan wayang
peteng (wayang malam) di salah satu kediaman
warga di Kuta, Badung. Terdokumentasi
dalang Raka Bawa memasukkan katik wayang
kayonan (simbol semesta) sebanyak tiga kali ke
dalam sangku yang telah berisikan tirta. Usai
pertunjukan tabir/kelir wayang diturunkan
namun tidak dilepas, dalang Raka Bawa
meletakkan wayang Kala dan Siwa saling
berhadapan dengan posisi sarana upacara
berada di depan kelir. Anak yang hendak di
lukat (basuh air suci) duduk di hadapan kelir

hingga prosesi lukat selesai.

429

Gambar 15. Dalang I Gusti Raka Bawa, Usai
Pementasan Wayang Peteng Dalam Prosesi
Ngarga Tirta Dengan Medium Wayang Kayonan.
(Sumber: Peneliti, 2018)

Pengalaman Estetik Audiens dalam Nuansa
Religius Wayang

Nilai sundaram (keindahan) dalam
estetika Hindu dalam berbagai karya seni
termasuk pertunjukan wayang kulit Bali,
tidak hanya berakar pada dimensi visual-
formalistik, namun merepresentasikan
emanasi kosmis yang berkelindan dengan
harmoni gerak, warna, suara, dan narasi
sebagai refleksi dari keselarasan Tri Bhuwana
atau Tri Loka yaitu alam bawah (bhur) alam
tengah (bhovah), alam atas (svah) (Dibia, 2003,
p- 100; Gina, 2011; I Komang Wahyu et al,,
2024; Wulandari, 2015). Secara filosofis hal ini
termuat di dalam lontar dharma pawayangan

sebagai berikut.

“..Iti aji dharma pawayangan ngaranya,
wenang sumiliha ring ganal alit, ring
bhuwana alit mwang bhuwana agung, yan
sira mahyun sudi ri putusan ing wayang,
pahalanyatanlangganarihyunira Sanghyang
Catur Lokapala, apan sira umindahaken suci
nirmala tatwa, wruh ring doh aparek, ring
tattwa jnana, terus malunga malunganan

Jurnal Panggung V35/N3/09/2025



I Dewa Ketut Wicaksandita, I Dewa Ketut Wicaksana

430

ring tri bhuwana, sangkanya hana sor luhur,
madya, uttama, pati brata sabda bayu idep
ingala, wenang pwa sira Sanghyang Catur
Lokapala umideraken, stata nira Sanghyang
Kawicarita, sira tan narang dadi dalang.....”
(Wicaksana, 2018, p. 126)

Terjemahannya: Ini pengetahuan
dharma pawayangan namanya, patut
diresapi ditempatkan di dalam diri juga
di alam semesta jika kita ingin menyatu
dan mengetahui wayang, hasilnya
tidak durhaka kepada Sanghyang
Caturlokapala, karena kamu akan
merasuki atau memindah-kan filsafat
yang maha suci dalam diri, mengetahui
jauh dan dekat pada filsafat jiwa atau
pikiran, kemudian melanglang buana
ke tiga dunia. Itu yang menyebabkan
adanya bawah, atas, tengah, dan utama,
mengendali-kan suara, kekuatan dan
pikiran yang berguna. Seorang dalang
boleh merasuki Sanghyang Lokapala,
filsafat cerita Sanghyang Kawicarita,
itulah seharusnya menjadi dalang...”

Kasimpen  ka  kropake, kari wayange
sane matanceb ring klire, jagi kaanggen
panyudamala, utawi panyapuh leger, ring
manusa sane mtu 195 dina wuku ringgit
utawi wayang. Lwire: Kakayonan, Acintya,
Siwa, Twalen...Malih ~ babanten  utawi
upakaran wayange, malih kagenahang ring
arep dalang. Suci asoroh, pras ajuman,
canang gantal, daksina sarwa, 4, utawi
galahan canang sari, panyeneng.... Malih
ring arep dalang, sampun cumawis payuk
anyar, matatakan bras. (Wicaksana, 2018,
pp- 194-195)

Terjemahannya: disimpan ke kropak,
yang masih ditancapkan di kelir, akan
digunakan upacara sudamala, atau
sapuh leger, bagi seseorang yang lahir
pada hari/tumpek wayang. Seperti:
Kakayonan, Acintya, Siwa, Twalen....
Kemudian sesajen atau upacara wayang,
ditempatkan di depan dalang. Suci
asoroh, pras ajuman, canang gantal, daksina
serba empat, atau galahan canang
sari, panyeneng...Selanjutnya di depan

Gambar 16: Figur wayang Siwa (kiri), Acintya
(tengah), Twalen (kanan), dan kayonan
(belakang)

(Sumber: Koleksi Pribadi Peneliti, 2025)

dalang, sudah disediakan periuk baru,
beralaskan beras (lihat, Gambar 16).

Pada praktiknya, sublimasi ini terwujud

dalam interaksi dalang dan audiens,
sebagaimana terlihat dalam prosesi ngotonin
(upacara 6 bulanan) oleh Dalang Sang Nyoman
Gede Adhi Santika (Gambar 17), di mana
penyerahan wayang Twalen disertai ekspresi
kebahagiaan usai memperoleh percikan air
suci, menjadi cerminan internalisasi nilai
sundaram sebagai bentuk harmoni antara gerak
ritualistik dan kesadaran spiritual kolektif.
Lebih lanjut, reaksi audiens, seperti yang
terekam dalam dokumentasi pementasan
wayang lakon Sutasoma di SD 1 Sumerta,
Denpasar oleh peneliti pada Tahun 2009
(Gambar 18) yang menampilkan adegan figur
Twalen menyelaraskan dan menegaskan
ketika

menghadap kepada Dewi Durga memohon

penyampaian  Sang  Sutasoma

restu dalam upaya memperoleh pengetahuan

Jurnal Panggung V35/N3/09/2025



Siva Nataraja: Konsep Estetika Hindu dalam Seni Pertunjukan Wayang

431

Gambar 17. Dalang Sang Nyoman Menyodorkan
Wayang Twalen Kepada Anak Yang di Upacarai
(Sumber: peneliti, 2023)

Gambar 18. Anak-Anak Antusias Menyaksikan

Pertunjukan Wayang Lakon Sutasoma
(Sumber: peneliti, 2009)

dan kebijaksanaan hidup. Tampak artikulasi

naratif melalui eksistensi tokoh Twalen,

PEMBAHASAN
Manifestasi Simbolik Siva Natardja Dalam
Kesenian Bali

Manifestasi Siva Natardja dalam kesenian
Bali tidak sekadar hadir sebagai ikonografi
estetik atau simbol institusional, melainkan
merupakan konfigurasi semiotik  yang
mengaktualisasikan hubungan dialektis antara
struktur kosmologi Hindu Bali dan praksis
budaya melalui medan representasi visual,

performatif, dan ritualistik. Visualisasi Siva

Natardja pada Pesta Kesenian Bali (PKB) dan
Institut Seni Indonesia (ISI) Bali, sebagaimana
dikemukakan dalam Statuta ISI, menunjukkan
konfigurasi simbolik yang merepresentasikan
Dewa Siva sebagai raja penari (Nrtyaraja) yang
memegang pustaka suci, damaru, cemeti, dan
genitri, suatu artikulasi visual yang, menurut
Titib (2003, p. 287), memuat makna penciptaan
dan peleburan semesta. Dengan demikian,
representasi ini tidak semata-mata bertujuan
estetis, namun menjadi representamen yang
menunjuk pada ‘object” kosmologis, di
mana ikonografi Siva diolah menjadi locus
epistemologis budaya Bali, dalam kerangka
triadik Peirce (1931)

Pembacaan  hermeneutik  terhadap
simbol Siva Natarija sebagai lambang institusi
dan gelaran seni di Bali menuntut suatu
mekanisme pemaknaan bertingkat. Mimesis
pertama Ricceur (2000) berfungsi memetakan
horizon pra-pemahaman simbolik yang
terkandung dalam teks lontar dan tradisi
visual. Dalam konteks ini, figur Siva Natardja
tidak diperlakukan sebagai entitas visual
statis, melainkan sebagai dunia tindakan
simbolik yang menyimpan potensi aktualisasi
makna melalui medium pertunjukan dan ritus
dalang. Fenomena ini tampak nyata pada
visualisasi wayang Siva yang direkonstruksi
dalam wayang kulit Bali (lihat Gambar 6),
konfigurasi tanda-tanda visual seperti mudra,
atribut, dan ornamen tubuh dikodekan ulang
menjadi perangkat semiotik yang merujuk
pada tatanan kosmologis Hindu Bali.

Praktik konfigurasi wulang terhadap
simbol Siva Natardja tersebut menunjukkan
bahwa proses interpretasi tidak berhenti
visual, melibatkan

pada dekripsi tetapi

Jurnal Panggung V35/N3/09/2025



I Dewa Ketut Wicaksandita, I Dewa Ketut Wicaksana

432
apropriasi kreatif terhadap struktur simbolik

yang
direkonfigurasi oleh peneliti yang jugan

melalui pengalaman transendental
adalah seorang dalang. Sebagaimana figur
Siva menunggangi lembu Nandini (Gambar
7), yang direalisasikan berdasarkan narasi
lontar kala purana (Wicaksana, 1997, pp. 279 &
289). Peneliti mempraktikkan proses mimesis
kedua Ricceur, konfigurasi naratif dirangkai ke
dalam bentuk visul estetis yang menempatkan
dalang sebagai subjek interpretatif yang
merekonstruksi makna simbolik Siva dalam
medan praksis budaya.

Dalam kerangka semiotika Peirce, Siva
Natardja (representamen) yang tampil dalam
wujud wayang tidak hanya dibaca sebagaiikon
yang memvisualkan kemiripan formil, namun
juga sebagai indeks yang memiliki keterkaitan
eksistensial dengan praksis ritual, serta simbol
yang meneguhkan konvensi budaya Hindu
Bali. Relasi triadik antara representamen-—
object—interpretant ini, sebagaimana tampak
dalam proses interpretasi dalang terhadap
warna, atribut, dan gerakan tubuh Siva,
membentuk mekanisme ‘unlimited semiosis” di
mana setiap tanda terus bergerak menciptakan
horizon pemahaman baru bagi audiens dan
pelaku budaya.

Pemaknaan atas simbol Siva Natardja
semakin

estetika Hindu Bali menurut Dibia (2003),

diperdalam dengan integrasi
yang menempatkan estetika tidak sekadar
sebagai ekspresi keindahan visual (sundaram),
melainkan  sebagai  representasi  nilai
kebenaran universal (satyam) dan kesucian
($iwam). Dalam konteks ini, ornamen, gestur,
dan atribut tubuh Siva tidak sekadar menjadi

elemen dekoratif, melainkan menjadi locus

artikulasi estetika religius yang mere-
presentasikan dinamika kosmos: penciptaan
(srsti), pemeliharaan (sthiti), dan peleburan
(pralaya). Oleh karena itu, praksis interpretasi
yang dilakukan peneliti melalui pembuatan
wayang Siva menunggangi Nandini bukanlah
semata bentuk replikasi simbolik, melainkan
suatu apropriasi spiritual yang menempatkan
tubuh dalang sebagai stana Siva dalam dimensi

pertunjukan.

Menyatunya Siwa dan Dalang (satyam)
Melalui Seni-Ritual Wayang Kulit Bali

Nilai Satyam (kebenaran kosmis) dalam
pertunjukan  wayang  kulit ~merupakan
bentuk aktualisasi dan kesungguhan dalam
meng-implementasikan ajaran dharma yang
merefleksikan harmoni kosmos. Watra dan
Yudabakti dalam bukunya Filsafat Seni
Sakral dalam Kebudayaan Bali (2007) mencapai
kesimpulan bahwa Siva Natardja adalah
tujuan dan dewanya seni, dewanya faksu,
yang dipahami sebagai kekuatan yang tak
terhingga dan datangnya tidak dapat diduga-
duga serta selalu menjadi renungan dan
tujuan kemenyatuan seniman terhadap Sang
Dewanya Seni Sejati (2007, p. 60). Pertunjukan
wayang diinterptertasikan sebagai medan
interpretasi menyatunya alam mikrokosmos
yang
dalang sebagai Siva itu sendiri dalam dimensi

dan makrokosmos terpusat pada
pertunjukannya.

Batang pisang sebagai bumi (pijakan),
benang/tukelan sebagai ruang, dan ranting
dabdab

melalui gerak wayang, narasi vokal, dan

sebagai batas/waktu, dalang

pengejawantahan kesucian dan kebenaran

sastra melalui praksis dramatik lakon,

Jurnal Panggung V35/N3/09/2025



Siva Nataraja: Konsep Estetika Hindu dalam Seni Pertunjukan Wayang

menjalankan dharma menghidupkan wayang
dengan tujuan mendidik, menghibur, dan
menyucikan/meruwat melalui laku ritual,
hingga akhirnya mengakhiri pertunjukan
tersebut. kata lain

Dengan dalang

pencipta—pelaku—pelebur dalam semesta
pertunjukannya. Hal ini secara tidak langsung
mempersonifikasikan ~ Siva  dan  tarian
kosmisnya dalam dimensi makrokosmos,
sebagaimana bentuk refigurasi Panca — kertya:
srithi(penciptaan);sthiti(pemeliharaan);pralina
(pemeliharaan);  thirabhava  (pengaburan);
dan anugraha (anugrah) dalam visual Siva
Nataraja dengan gerakan kosmis dan berbagai
atributnya (Suamba, 2003, pp. 9-10; Wessels-
Mevissen, 2012, p. 299)

Dalam konteks ritual suci Bali, gerakan
kosmis Siva mewujud dalam aktivitas pendeta
Hindu (dapat disebut juga: pandita, sulinggih,
surya, atau siwa (Sidemen, 2019, pp. 21-22))
saat muput yajiia (memproses ritual), sebagai
perwujudan Siva menghadirkan gerakan
mudra. Gerakan mudra ini sarat nilai estetika,
filsafat, dan mistik (Sinarsari & Nerta, 2022).
Seperti tergambar pada gambar 8, gerakan
mudra tampak menyerupai
(memohon berkah) (Widiatmika et al., 2022,

p. 151) oleh pendeta Hindu dalam ritual

petik  mudra

yajia menunjukkan pola gestur tangan yang
menjadi media visualisasi energi sakral dalam
upacara persembahan.
Gerakanmudrasulinggihini tidak berhenti
dalam konteks ritual semata, melainkan
mengalami proses konfigurasi dan adaptasi
ke dalam praktik performatif dalang. Dalang,
sebelum memulai pementasan, memposisikan

kedua tangannya dalam posisi Mustika Mudra

(menstanakan brahman dan atman dalam

433
diri (Widiatmika et al., 2022, p. 153)) di dada
(Gambar 9), sebagai simbol penyatuan niat
suci dan penghormatan kepada Hyang Widhi/
Tuhan Yang Maha Esa) yang dalam hal ini juga
Siva sebagai pencipta kesenian. Posisi tangan
dalang ini mencerminkan kesinambungan
nilai simbolik antara sulinggih dan dalang
sebagai pemikul peran transformasi simbol
Siva ke dalam ruang pertunjukan.

Dalam performansi, dalang juga mem-
praktikkan postur Siva Natardja menyerupai
gerakan fandava, di mana kedua tangan
kaki

bersila, dan kaki kanan bertumpu di atas paha

memegang wayang dengan posisi

kiri sambil memainkan cepala (Gambar 10).
Gerakan ini mencerminkan aksentuasi ritmis
yang memadukan estetika visual dan makna
kosmis, seakan dalang menjadi representasi
Siva yang menggerakkan semesta miniatur
dalam panggung wayang.

Pola gerak Siva Natardja tersebut dapat
dilacak kembeali
tari Bali seperti agem, tandang, tangkis dan,
tangkep (Oktaviani & Rudiarta, 2023, p. 82).

Demikian pula, dalam pertunjukan wayang,

pada struktur gerakan

dalang secara tidak sadar menghidupkan
gerakan ‘agem’ (Gambar 11), di mana posisi
tangan kanan menggerakan kayonan (proses
terciptanya semesta) dengan komposisi
gerak: 2 x tanjek kanan — 2 x tanjek kiri; lingseh
(gerakan kayonan mengelilingi ruang visual
membentuk gerakan ‘lemniskat’ (angka
delapan) [ o ]); miling kanan - miling kiri
(wayang diputar dengan memegang katik
(batang)); pekaad. Sementara tangan Kkiri
memegang ‘cepala’ memberi aksentuasi
gerak dan tanda bagi penabuh gender wayang

di belakang dalang. Kayonan sendiri dalam

Jurnal Panggung V35/N3/09/2025



I Dewa Ketut Wicaksandita, I Dewa Ketut Wicaksana

434
wayang dapat memiliki makna gunungan
atau semesta yang dalam konteks adegan igel
kayonan merupakan awal pertunjukan yang
mengambarkan terbentuknya semesta.

Dapat dikemukakan bahwa integrasi
nilai satyam dalam pertunjukan wayang,
menampakkan kebenaran kosmis. Hal ini tidak
hanya direpresentasikan secara naratif, tetapi
diinternalisasikan secara langsung melalui
praktik estetika dalang yang merefleksikan
penyatuan Siva dan dalang mewujudkan parca
kertya melalui dimensi ruang sakral kesenian

Bali.

Yadnya Sebagai
bangkitan Taksu dan Peleburan Mala Oleh

Dalang (Siwam)

Ruang Spiritual Pem-

Konsep Siwam sebagai prinsip kesucian
dalam estetika Hindu Bali, khususnya dalam
praktik pewayangan wali, merepresentasikan
sebuah horizon pemaknaan yang tidak
semata bertumpu pada estetika visual
formalistik, melainkan pada praksis yadnya
sebagai jembatan antara simbolisme sakral
dan pengalaman spiritual transformatif.
Sebagaimana ditegaskan oleh Putra (2019),
yadnya dalam konteks ini bukan hanya ritual
seremonial, tetapi sebuah ruang praksis
di mana dalang memposisikan tubuhnya
sebagai stana Siva, menjadi perantara bagi
manifestasi nilai kesucian melalui dinamika
performa. Proses transformasi dalang dari
sekadar pelaku dramatik menjadi entitas
ritualistik ini menegaskan bagaimana spirit
taksu Siva diyakini berperan dalam peleburan
mala (impuritas) serta pengaktualan kesucian
semesta melalui gestur, narasi, dan vibrasi

suara yang dimantrakan secara performatif

(Muada, 2021; Wicaksana & Wicaksandita,
2023)
Jika

hermeneutika Ricceur, tahapan prefigurasi

ditilik melalui kerangka
dapat diidentifikasi pada proses penyucian
wayang dan doa ngarad taksu, di mana teks
lontar dharma pawayangan tidak diperlakukan
sekadar sebagai teks normatif, melainkan
sebagai reservoir makna yang mengendap
dalam horizon tradisi. Internalisasi dalang
terhadap struktur naratif-mantrikal Siwaistik
ini tidak berhenti pada dekonstruksi literal,
melainkan menjelma ke dalam praksis
performatif yang bersifat transformasional.
Dalam ranah ini, dalang berperan sebagai
subjek interpretatif yang menghidupkan teks
ke dalam tindakan ritus, sehingga setiap
adegan wayang menjadi peristiwa aktualisasi
kesucian (Siwam) yang membangkitkan
taksu sebagai daya spiritual-karismatik yang
memancar dari keharmonian dalang dengan
prinsip Siwa Natardja.

Wayang Acintya, Siwa, dan Kayonan
dalam konteks ini tidak hanya berfungsi
sebagai perangkat visual, melainkan sebagai
ikonografi hidup yang menyalurkan kesucian
dari ruang metafisik ke dalam dimensi
performatif-ritualistik. Seperti diungkapkan
oleh Sang 2023),

Nyoman (Wawancara,

tindakan nyiratin (pemercikan air suci)
kepada anak yang lahir di wuku wayang,
dengan medium wayang-wayang tersebut,
menegaskan fungsi dalang sebagai pemurni
mala (kotoran niskala) dalam praksis yadnya.
Proses ngarga tirta yang dipraktikkan dalang,
di mana wayang diposisikan sebagai simbol
sakralitas, cermin

menjadi bagaimana

representamen (tanda) diartikulasikan sebagai

Jurnal Panggung V35/N3/09/2025



Siva Nataraja: Konsep Estetika Hindu dalam Seni Pertunjukan Wayang

objek dalam konteks kosmologi Hindu Bali,
sekaligus mengaktifkan interpretant dalam
kesadaran audiens yang menyaksikan (Pierce
etal., 1931)

Narasi  ritual yang  menyajikan
kewaspadaan Siwa terhadap tabiat Dewa Kala,
seperti terekam dalam lontar kidung sang empu
leger, menjadi konfigurasi naratif (mimesis
II) yang tidak hanya dihidupkan kembali
secara dramatik dalam pertunjukan, tetapi
juga difungsikan sebagai praksis pemurnian
spiritual yang merekonfigurasi relasi simbol
dengan konteks aktual. Penggunaan medium
wayang Kayonan yang merepresentasikan
ruang semesta, serta wayang Acintya dan Siwa
sebagai simbol ruat mala, memperlihatkan
bahwa dalang tidak hanya merepresentasikan
makna

teks, melainkan mengaktualkan

kesucian secara konkret dalam ruang
pertunjukan yang difungsikan sebagai medan
sakral. Dalam konteks ini, proses ‘nyiratin’
bukan sekadar tindakan simbolik, tetapi
menjadi performa ritus yang menghubungkan
dimensi mitologis, teologis, dan praksis dalam
satu jaringan interpretasi yang bersifat spiral

dan terbuka (Ricoeur, 2000).

Proses refigurasi, sebagaimana
termaktub dalam kerangka hermeneutik
Ricceur, mencapai  puncaknya  ketika

panggung wayang bertransformasi menjadi
ruang praksis yang tidak hanya menyajikan
kisah  mitologis, medan

tetapi menjadi

aktualisasi spiritual, di mana dalang,
wayang, dan audiens terlibat dalam peristiwa
pemaknaan yang bersifat eksistensial. Dalam
tataran ini, panggung wayang tidak lagi
menjadi ruang representasi statis, melainkan

medan hidup yang mereproduksi kesadaran

435
kosmologis Hindu melalui ritus performatif,
di mana simbol-simbol sakral dari lontar
direkonfigurasi secara kontekstual oleh
dalang sebagai agen praksis spiritual.
Temuan ini diperkuat dengan pernyataan
Dibia (2003) yang menegaskan bahwa taksu
bukan semata hasil dari penguasaan teknis,
melainkan daya spiritual-karismatik yang
muncul dari keharmonisan, dalam hal ini
dalang dan prinsip kesucian Siva Nataraja.
Maka,

estetika Hindu Bali tidak hanya dibaca sebagai

dimensi kesucian ($iwam) dalam
representasi simbolik dalam artefak atau
teks, melainkan sebagai praksis performatif
yang menjadikan tubuh dalang sebagai locus
aktualisasi nilai-nilai spiritual dalam ruang
pentas yang difungsikan sebagai medan
yadnya. Dengan demikian, pementasan wayang
wali (wayang lemah dan sapuh leger), termasuk
di dalamnya prosesi pembuatan air suci
(ngarga tirta) dan nyiratin, menegaskan bahwa
yadnya dalam tradisi pewayangan Bali adalah
sebuah ruang praksis yang mengintegrasikan
kesucian ($iwam) dan energi taksu dalam satu
kontinuitas performatif yang hidup, bergerak,
dan menyatu dalam dimensi sakral serta

profan secara simultan.

Oleh

dan

Sumblimasi Audiens (Sundaram)

Dalang dalam Harmoni Visual
Ritualistik Wayang Kulit Bali

Dalam kerangka analisis prefigurasi
hermeneutik, tahap awal tafsir terhadap
praktik pertunjukan wayang kulit Bali secara
teoretis menampilkan tiga figur sentral yang
beroperasi sebagai nexus simbolik antara

dimensi mikro-kosmos dan makro-kosmos:

Twalen, giwa, dan Acintya. Triadik figur

Jurnal Panggung V35/N3/09/2025



I Dewa Ketut Wicaksandita, I Dewa Ketut Wicaksana

436
ini tidak sekadar berperan sebagai elemen
dramatik dalam alur naratif lakon, namun
secara ontologis memetakan konstelasi
Tri Bhuwana sebagai realitas kosmologis
yang dikemas dalam struktur semiotik
representamen — object — interpretant (Pierce
et al.,, 1931). Titib (2003, p. 287) dan Widya
Sena (2016, p. 13) mengafirmasi bahwa figur
Acintya bukan semata ikon abstrak tentang
ketakterpahaman transendental, melainkan
inheren mewakili Siva Nataraja dalam
manifestasi visual tertinggi, di mana laku tari
kosmis (tandava) menjadi metafora puncak
dari dinamika penciptaan, pemeliharaan, dan
peleburan semesta.

abdi

wayang Bali, tidak hanya dipahami secara

Twalen, sebagai figur dalam
sederhana sebagai juru bahasa atau pelengkap
narasi aristokratik. Wataknya yang bijaksana,
tubuhnya yang gemuk, dan kulitnya yang
gelap justru menegaskan fungsinya sebagai
yang
menjembatani diksi kawi (bahasa kuno) dengan

‘transmitter nilai-nilai  universal’

bahasa keseharian audiens. Sebagaimana
Ricceur dan Thompson (2016) menyebutkan
bahwa tindakan simbolik tidak dapat
dilepaskan dari proses appropriation subjek
penafsir, maka peran Twalen dalam ranah
memfasilitasi

performatif  sesungguhnya

apropriasi makna secara langsung oleh
audiens melalui perangkat humor, bahasa
sederhana, dan gestur yang mengolah
kompleksitas narasi filosofis menjadi entitas
yang dapat dicerna secara estetis dan spiritual
sekaligus.
Konfigurasi  ketiga  figur—Twalen,
Siwa, dan Acintya—dalam konteks dramatik

wayang Bali, meneguhkan sebuah struktur

kosmologis yang operasional di dalam
performa dalang. Twalen diasosiasikan dengan
bhur loka (alam manusia/sekala), Siwa berada
pada bwah loka (alam roh dan dewata/sekala-
niskala), sedangkan Acintya berposisi dalam
swah loka (niskala absolut) sebagai tatanan
kosmis tertinggi. Relasi triadik ini membentuk
matriks harmoni kosmik yang memampukan
dalang, melalui laku performatifnya, untuk
membangkitkan  faksu—energi  spiritual-
karismatik yang tidak hanya merasuk ke
dalam tubuh dalang sebagai stana Siwa,
tetapi juga memancar ke dalam kesadaran
audiens, menghantarkan mereka menuju
pengalaman sublim yang utuh, sebagaimana
dikonseptualisasikan dalam nilai sundaram
(keindahan) dalam estetika Hindu Bali.

Sublimasi audiens, dalam konteks
ini, tidak terjadi sebagai proses pasif di
mana penonton sekadar menjadi konsumen
visual atas representasi simbolik wayang.
Sebaliknya, proses tersebut merupakan
dialektika intens antara tanda (wayang, suara,
gerak) dan horizon pengalaman audiens yang
terus bergerak dalam spiral pemaknaan tanpa
henti. Proses ini, merujuk pada kerangka
unlimited semiosis Peirce, menegaskan bahwa
setiap interaksi visual, gestural, dan naratif
antara dalang dan audiens merupakan
medan artikulasi di mana tanda-tanda estetik
mengalami perputaran makna (interpretant)
yang membuka ruang bagi pengalaman estetik
transformatif, yang tidak hanya menampilkan
‘keindahan visual’, tetapi keindahan yang
terlebur dengan kesadaran kosmologis secara
reflektif.

Dalam dokumentasi empiris, seperti yang

tergambar dalam prosesi ngotonin oleh Dalang

Jurnal Panggung V35/N3/09/2025



Siva Nataraja: Konsep Estetika Hindu dalam Seni Pertunjukan Wayang

437

Sang Nyoman Gede Adhi Santika, interaksi
antara dalang dan anak serta keluarganya
yang diupacarai melalui wayang Twalen
tidak dapat dibaca semata sebagai tindakan
seremonial atau estetika visual, tetapi sebagai
representasi konkret dari refigurasi makna
yang terjadi secara simultan di ruang ritual
dan performatif. Penyerahan wayang disertai
ekspresi kebahagiaan, sebagaimana terekam
dalam gestur audiens yang memperoleh
percikan tirta, menjadi momen di mana simbol
bergerak melampaui citra, menjelma menjadi
peristiwa pemaknaan kolektif yang hidup dan
membangkitkan kesadaran akan kesucian diri
dan semesta.

Proses ini juga terkonfirmasi dalam
konteks  performansi edukatif, seperti
pementasan lakon Sutasoma di SD 1 Sumerta,
Denpasar. Reaksi antusias anak-anak yang
terlibat secara aktif dalam alur naratif,
menunjukkan bagaimana sublimasi audiens
bekerja secara efektif melalui mekanisme
apropriasi simbolik yang berbasis pengalaman
personal. Twalen, dalam performa ini,
bukan sekadar tokoh komikal, melainkan
agen epistemik yang memungkinkan narasi
filosofis—seperti dialog antara Sutasoma
dan Dewi Durga— untuk diterjemahkan ke
dalam bahasa afektif yang membumi di ranah
kesadaran audiens yang beragam.

Dengan demikian, sublimasi audiens
dalam nilai sundaram bukan sekadar sebuah
estetik formalistik, melainkan peristiwa
transformatif di mana interaksi antara tanda
(wayang, narasi, gerak) dan kesadaran audiens
membentuk ruang pemaknaan yang terus
bergerak dalam spiral interpretatif. Proses ini,

melalui integrasi antara konfigurasi semiotik

Peircean dan praksis estetika Hindu Bali,
menegaskan bahwa pertunjukan wayang Bali
adalah ruang praksis spiritual-estetik yang
menghidupkan kembali kosmologi Hindu
melalui performansi, di mana dalang, simbol,
dan audiens menyatu dalam tarian kosmis
yang tak terputus, dihidupi, dan dimaknai
secara terus-menerus dalam dinamika budaya

Bali kontemporer.

SIMPULAN
bahwa

representasi simbolik Siva Natardja dalam

Penelitian ini menegaskan
kesenian wayang kulit Bali tidak semata-mata
hadir sebagai bentuk estetika visual atau ikon
institusional, melainkan beroperasi sebagai
medan artikulasi nilai-nilai kosmologis,
spiritual, dan performatif yang terinternalisasi
dalam praksis dalang melalui mekanisme
tafsir bertingkat. Penyatuan dimensi satyam
(kebenaran), siwam (kesucian), dan sundaram
(keindahan) dalam ruang pertunjukan wayang
membentuk relasi simbolik antara dalang dan
simbol, serta turut menghadirkan audiens
sebagai subjek aktif dalam proses sublimasi
makna, sehingga panggung wayang menjadi
locus transendensi yang hidup dinamis dalam
budaya Bali kontemporer.

Implikasi teoritik dari penelitian ini
membuka ruang pertemuan metodologis

antara hermeneutika simbolik  Ricceur,
semiotika triadik Peirce, dan estetika Hindu
Bali, yang tidak hanya memberikan model
analisis kritis terhadap struktur tanda
dalam seni pertunjukan, namun juga mem-
formulasi-kan paradigma tafsir performatif di

mana simbol tidak sekadar dipahami sebagai

Jurnal Panggung V35/N3/09/2025



I Dewa Ketut Wicaksandita, I Dewa Ketut Wicaksana

438
entitas pasif, melainkan sebagai peristiwa
pemaknaan yang menghidupkan dialektika
antara teks, tindakan, dan kesadaran spiritual.
Bagi pemangku kebijakan dan praktisi
seni, temuan ini dapat menjadi landasan
dalam merancang program pelestarian dan
pengembangan seni tradisi berbasis nilai-nilai
spiritual-filosofis yang kontekstual, tanpa
terjebak pada pendekatan estetika deskriptif
semata.

Keterbatasan penelitian ini terletak pada
cakupan studi yang masih terfokus pada
praktik performatif dalang dalam tradisi
wayang wali (suci) di Bali, dengan data empiris
yang dominanbersumber dari pementasandan
ritual-ritual yadnya dalam konteks komunitas
terbatas. Dimensi pengalaman audiens
yang lebih luas, khususnya dalam konteks
pertunjukan profan (balih-balihan) atau dalam
ruang publik yang lebih heterogen, belum
sepenuhnya terelaborasi dalam penelitian ini.
Selain itu, integrasi teori semiotika Peirce yang
digunakan masih lebih menekankan pada
relasi visual-representasional, sehingga belum
secara mendalam mengeksplorasi potensi
semiosis sosial dan intersubjektif dalam
konteks pengalaman audiens.

Peluang  pengembangan  penelitian
di masa mendatang terbuka lebar untuk
melakukan  ekspansi

terhadap  kajian

sublimasi audiens melalui pendekatan
etnografi performatif yang lebih intensif,
dengan melibatkan fenomena lintas-media

dalam konteks wayang Bali kontemporer.

ok %

DAFTAR PUSTAKA

Afriadi, D., & Cahyani, N. (2024). From
Traditional Heritage to Digital Art:
Navigating Changes in Culture and
Creative Expression. Journal of Arts,
Media, and Technology, 1(2), 1-6. https://
doi.org/ 10.62033/elegentia.v1i2.118

Ahmed, F. (2022). Globalization and its Impact
on Indigenous Art Forms. International
Journal of Fine, Performing and Visual
Arts (IJFPVA), 2(2), 11-15.

Andari, I. A. M. Y. (2024). The Impact of
Globalization on Hindu Religious
Practices and Cultural Expressions.
Widya Sundaram : Jurnal Pendidikan Seni
Dan Budaya, 2(1), 65-74. https://doi.
org/10.53977/[jws.v2i1.2050

Banerjea, J. N. (2002). The Development of Hindu
Iconography. Munshiram Manoharlal.

Coomaraswamy, A. (1999). The Dance of Shiva.
Munshiram Manoharlal.

Creswell, J. W. (2015). Penelitian Kualitatif dan
Desain Riset. Pustaka Pelajar.

Darmawan, I. P. A. (2025). Estetika Dalam
Tradisi Sakral: Telaah Filosofis Atas
Praktik Ritual Di Desa Gulingan
Badung. Jurnal Penelitian Agama Hindu,
9(3), 299-313. https://doi.org/10.37329/
jpah.v9i3.4407

Dibia, I. W. (2003). Nilai-Nilai Estetika Hindu
Dalam Kesenian Bali. In Esetetika Hindu
Dan Pembangunan Bali (p. 128). Program
Magister IImu Agama dan Kebudayaan
Universitas Hindu Indonesia,

bekerjasama dengan Penerbit Widya

Dharma.

Erwen, . V., Shielline, P., Poluan, R. C., Wangsa,
V., Pratama, W., & Widyawan, 1. (2025).

Jurnal Panggung V35/N3/09/2025



Siva Nataraja: Konsep Estetika Hindu dalam Seni Pertunjukan Wayang

Cultural Commodification And Its
Implication In Tourism: Systematic
Literature REVIEW. Kepariwisataan :
Jurnal Ilmiah, 19(2), 188-199. http://
dx.doi.org/10.47256/kji.v19i2.757
Fauzan, A. (2025). The Transformation of
Traditional Culture in Responding
to the Challenges of Globalization in
Local Indonesian Communities. Vol.
2 No. 3 (2025): The Journal of Academic
Science, 2(3), 1021-1030. https://doi.
org/10.59613/42jzr037
Gina, I. K. (2011). Struktur Nilai Simbolisme
dan Mistikisme Pertunjukan Wayang
https://
repo.isi-dps.ac.id/1178/1/Struktur_

Calonarang. ISI  Denpasar.
Nilai_Simbolisme_dan_Mistikisme_
Pertunjukan_Wayang_Calonarang.pdf

Hartaka, I. M. (2025). Integrasi Nilai-Nilai
Dharma Agama dan Dharma Negara
Dalam Tradisi Upacara Hindu di Bali.
Jurnal Penelitian Agama Hindu, 9(3),
149-165. https://doi.org/10.37329/jpah.
v9i3.4234

I Ketut Muada, Nyoman Astawan, & I Nyoman
Sadwika. (2021). Dampak Pariwisata
Terhadap  Fenomena  Sekularisasi
dalam Seni Pertunjukan Wayang Kulit
Bali. Widyadari, 22(2), 195-208. https://
doi.org/10.5281/ZENODO.4661300

I Komang Wahyu, W., Sang Nyoman Gede
Adhi, S., & I Bagus Wijna, B. (2024).
Konsep Harmoni Bhuana Agung—
Bhuana Alit Pada Penyacah Parwa/
Kanda Dan Signifikansinya Dalam

Wayang Kulit Bali.

JURNAL DAMAR PEDALANGAN,

4(2), 91-99. https://doi.org/10.59997/

Pertunjukan

439
dmr.v4i2.4384

Linggih, I. N. (2024). Wayang Emas Di Bali
Peradaban Budaya Hindu Nusantara.
Kamaya: Jurnal Ilmu Agama, 7(4), 125-
144. https://doi.org/10.37329/kamaya.
v7i4.3848

Marajaya, I. M. (2019). Pertunjukan Wayang
Kulit Bali Dari Ritual Ke Komersialisasi.
Kalangwan: Jurnal Seni Pertunjukan, 5,
21-28.

Muada, I. K. (2021). Filosofi Tradisi Ruwatan
dalam Ritual Hindu Bali (Analisis

Wayang  Kulit Sudhamala dan
Sapuhleger).  SANJIWANI:  Jurnal
Filsafat, 12(2), 221-232. https://doi.

org/10.25078/sanjiwani.v12i2.2036

Oktaviani, N. M. A. D., & Rudiarta, I. W.
(2023). Siwa Nataraja Sebagai Landasan
Filosofis Dalam Penciptaan Karya Seni
Tari. Widya Sundaram : Jurnal Pendidikan
Seni Dan Budaya, 1(1), 71-84. https://
doi.org/10.53977/jws.v1i1.1038

Pechilis, K. (2013). Siva as the Lord of Dance:
What the Poetess Saw. The Journal of
Hindu Studies, 6(2), 131-153. https://doi.
org/10.1093/jhs/hit016

Peraturan Menteri Riset, Teknologi, Dan
Pendidikan Tinggi Republik Indonesia
Nomor 24 Tahun 2017 tentang Statuta

Institut Seni Indonesia Denpasar,
Pub. L. No. BN 2017/ NO 475;
Kemenristekdikti.Go.Id : 62 Hlm, 475
Nomor 24 Tahun 2017 63 (2017). https://
peraturan.bpk.go.id/Details/140860/
permen-ristekdikti-no-24-tahun-2017

Pierce, C. S., Deely, ]., Hartshorne, C., Weiss,
P., & Burks, A. W. (1931). The Collected

Papers of Charles Sanders Peirce: Vol.

Jurnal Panggung V35/N3/09/2025



I Dewa Ketut Wicaksandita, I Dewa Ketut Wicaksana

Jurnal Panggung V35/N3/09/2025

Volume 1-VIII. Harvard University

Press.

Putra, I. D. A. D. (2019). Menelusuri Jejak Rupa

Wayang Klasik Bali. JURNAL RUPA,
3(2), 130. https://doi.org/10.25124/rupa.
v3i2.1821

Rajarajan, R. K. K. (2018). If this is Citambaram-

Nataraja, then where is Tillai-Katta?
An introspective reading of Tévaram
Hymns. In Pedarapu Chenna Reddy, ed.
History, Cultureand Archaeological Studies
Recent Trends, Commemoration Volume to
Prof. M.L.K. Murthy (Vol.3, pp.613-634).
Delhi: B.R. Publishing Corporation.
https://www.researchgate.
net/profile/Rkk-Rajarajan/
publication/326985741_If_this_is_
Citambaram-Nataraja_then_where_
is_Tillai-Kuttan_An_Introspective_
Reading_of_Tevaram_Hymns/
links/5fb3eb16299bf10c3686b54e/
If-this-is-Citambaram-Nataraja-
then-where-is-Tillai-Kuttan-An-
Introspective-Reading-of-Tevaram-

Hymns.pdf

Ricoeur, P. (2000). The Conflict of interpretation:

Essays In Hermeneutics (Reprinted). The
Althone Press.

Ricoeur, P., & Thompson, J. B. (2016).

Hermeneutics And The Human Sciences:
Essays on  Language, Action and
Interpretation (Cambridge philosophy
classics edition). Cambridge University
Press. https://doi.org/10.1017/
CB09781316534984

Sariada, I. K. (2024). Tari Kreasi Baru Siwa

Nataraja Karya I Gusti Agung Ngurah
Supartha. Prosiding Bali Duwipantara

Waskita 1V, 4, 395-402. https://
eproceeding.isibali.ac.id/index.php/
bdw/article/view/562

Setiawan, M. F. (2016). Commodification of

Religious Tradition (Critical Study
on Tourism of Islamic Tradition Haul
at Pasar Kliwon, Surakarta). Ongoing
Asia: A Challange to Communication,
35-40. https://journal.uii.ac.id/CCCMS/
article/view/7119

Sidemen, I. B. (2019). Perangkat Pemujaan

Sulinggih  Saiwa  Baudha Bhujangga
Waisnawa (Cetakan Pertama).
UNHI Press.
ac.id/bitstream/123456789/187/1/
PERANGKAT%20PEMUJAAN %20
SULINGGIH.pdf

http://repo.unhi.

Sinarsari, N. M., & Nerta, I. W. (2022).

Mistisisme Mudra: Ragam Gerakan
Spritualitas Dalam Dunia Kesehatan.
Sanjiwani: Jurnal Filsafat, 13(1), 104-110.
https://doi.org/10.25078/sanjiwani.
v13i1.1009

Suamba, I. B. P. (2003). Siva Na~-ardja: Simbol

Filsafat, dan Signifikansinya Dalam
Kesenian Bali. In Estetika Hindu dan
Pembangunan Bali (pp. 1-22). Program
Magister Ilmu Agama dan Kebudayaan
Universitas Hindu Indonesia,
bekerjasama dengan Penerbit Widya

Dharma.

Titib, I. M. (2003). Teologi dan Simbol-Simbol

Dalam Agama HIndu. Penerbit &

Percetakan Paramita.

Wessels-Mevissen, C. (2012). The Early Image

of Siva Natardja: Aspects of Time and
Space. In D. Boschung & C. Wessels-

Mevissen (Eds.), Figurations of Time in




Siva Nataraja: Konsep Estetika Hindu dalam Seni Pertunjukan Wayang

441

Asia. Wilhelm Fink Verlag. https://doi. Widya Sena, 1. G. M. (2016). Meningkatkan

org/10.30965/9783846754474_013 Mutu Umat melalui Pemahaman

Wicaksana, I. D. K. (1997). Tesis Wayang Sapuh yang Benar terhadap Simbol Acintya
(Perspektif Siwa Siddhanta). Jurnal

Penjaminan Mutu, 2(1), 1. https://doi.

Leger: Fungsi Dan Maknanya Dalam

Masyarakat Bali. [Tesis]. Universitas

Gajah Mada. org/10.25078/jpm.v2i1.56
Wicaksana, 1. D. K. (2018). Implementasi Wulandari, T. (2015). Konsep tribuana/triloka

Estetika Hindu Dharma Pawayangan Oleh pada Ornamen Relief Kalpataru di

Dalang Wayang Kulit Di Bali (p. 435) Kompleks Candi Prambanan sebagai

[Disertasi]. Institut Hindu Dharma Ide Penciptaan Karya Kriya Seni. Corak,

Negeri Denpasar. 4(1). https://doi.org/10.24821/corak.

Wicaksana, I. D. K., & Wicaksandita, L. D. K. v4il.2361

(2022). Alih Aksara dan Analisis Ragam Yudabakti, I. M., & Watra, I. W. (2007). Filsafat

Bahasa Lontar Dharma Pawayangan Seni  Sakral dalam Kebudayaan Bali.

Koleksi Dalang 1 Made Sidja. Jurnal Penerbit Paramita Surabaya.
Penelitian Agama Hindu, 9843((Special

Issue Budaya dan Pendidikan)), 197-

212.

Wicaksana, I. D. K., & Wicaksandita, I. D. K.
(2023). Wayang Sapuh Leger: Sarana
Upacara Ruwatan di Bali. Jurnal
Penelitian Agama Hindu, 7(1), 1-17.
https://doi.org/10.37329/jpah.v7i1.2126

Wicaksandita, I. D. K., Hendra, S., Saptono,
Sutirtha, I. W., & Wicaksana, 1. D.
K. (2025). Trans Memori Imajinasi
Dalam Pewarisan Nilai Monumental
Pertunjukan Wayang Kulit Bagi
Masyarakat Hindu di Bali. Jurnal
Penelitian Agama Hindu, 9(1), 37-56.
https://doi.org/10.37329/jpah.v9i1.3499

Widiatmika, I. B. C. A., Girinata, I. M., &
Suwantana, I. G. (2022). Gerak Mudra
Sulinggih Siwa dalam Upacara Dewa
Yadnya. Pangkaja: Jurnal Agama Hindu,
25(2), 146-158. https://doi.org/10.25078/
pjah.v25i2.2024

Jurnal Panggung V35/N3/09/2025



