
532
Ilham Haruna, Endang Caturwati, Sri Rustiyanti, Een Herdiani, Sukmawati Saleh

Jurnal Panggung V34/N3/12/2024  

Soul Of Barekkeng: Transformasi dan Interpretasi Nilai 
Pangadereng dari Budaya Masyarakat Bugis 

di Sulawesi Selatan

Ilham Haruna1, Endang Caturwati2, Sri Rustiyanti3, Een Herdiani4, Sukmawati Saleh5

Pascasarjana Institut Seni Budaya Indonesia (ISBI) Bandung
Jl. Buah Batu No.212, Cijagra, Kec. Lengkong, Kota Bandung, Jawa Barat 40265

Tlp. 081242318424, Email: Ilhamharuna16@gmail.com

ABSTRACT

Soul Of Barekkeng is a tradition-based contemporary dance work that represents the pangadereng culture 
of the Bugis people, which has been enshrined in pappaseng as fair values that continue to be ordained 
to their heritage. The creation of a dance inspired by the cultural values of pangadereng manifested in 
pappaseng about acca, lempu, warani, and getteng becomes a novelty. It aims to produce transformation 
and interpretation of visual and artistic ideas in the form of Soul Of Barekkeng dance as an art product. 
This creation uses qualitative research and elaborates the creativity approach by Zeng in the General 
model of the creative process, namely analysis, ideas, evaluation, and implementation. Furthermore, a 
dance composition approach was taken. Dance repertoire that manifests pangadereng culture becomes the 
spirit in revisiting the noble values of Bugis society through creative products in the form of nonverbal 
language. The transfer of research in the pangadereng culture can be a guide to continue to maintain the 
sustainability of noble values in the futuristic era, both for the Bugis community and universally as a 
manifestation of success and messages that must continue to be transmitted in organizing life practices. 

Keywords: Dance Transformation; Pappaseng; Pangadereng; Dance Creativity

ABSTRAK

Soul Of Barekkeng merupakan karya tari kontemporer berbasis tradisi yang merepresentasikan 
kultur pangadereng masyarakat Bugis, yang telah dimaktubkan pada pappaseng sebagai nilai-nilai 
adiluhung yang terus ditasbihkan kepada hereditasnya. Perekaciptaan tari yang terinspirasi 
nilai-nilai kultural pangadereng yang dimanifestasikan dalam pappaseng tentang acca, lempu, 
warani, dan getteng menjadi novelty. Hal ini bertujuan untuk menghasilkan transformasi dan 
interpretasi gagasan visual dan artistika dalam wujud tari Soul Of Barekkeng sebagai produk 
seni. Perekaciptaan ini menggunakan riset kualitatif dan mengelaborasi pendekatan kreativitas 
oleh Zeng dalam General model of the creative process, yaitu analisis, gagasan ide, evaluasi, serta 
implementasi. Selanjutnya dilakukan pendekatan pengkomposisian tari. Repertoar tari yang 
memanifestasikan kultur pangadereng menjadi spirit dalam mengunjungi kembali nilai luhur 
masyarakat Bugis melalui produk reka cipta dalam wujud bahasa nonverbal. Alih wahana yang 
bersifat riset dalam kultur pangadereng tersebut dapat menjadi pegangan untuk terus menjaga 
keberlanjutan nilai-nilai luhur di era futuristik, baik bagi masyarakat Bugis maupun secara 
universal sebagai perwujudan keberhasilan dan pesan yang harus terus ditransmisikan dalam 
menata laku kehidupan. 

Kata Kunci: Transformasi Tari; Pappaseng; Pangadereng; Kreativitas tari



533

Jurnal Panggung V34/N3/12/2024  

Soul Of Barekkeng: Transformasi dan Interpretasi Nilai Pangadereng dari Budaya Masyarakat Bugis di Sulawesi Selatan

PENDAHULUAN

Prinsip-prinsip hidup masyarakat 

Bugis terjalin sebagai sumber gagasan dari 

adat istiadat yang melekat dalam kode etik 

kebudayaanya. Kaidah-kaidah yang bersifat 

adiluhung dan memiliki keagungan terpatri 

dalam sukma orang-orang Bugis, konvensi 

kemasyarakatan tersebut dipahami sebagai 

laku pangadereng. Nilai-nilai pangadereng 

transmisinya terus diaktualisasikan ke 

dalam sendi-sendi masyarakat sehingga 

peran penting nilai pangadereng selalu 

termanifestasikan di manapun manusia Bugis 

tersebut berpijak.

Sistem nilai pangadereng yang 

mengejawantahkan tentang norma sosial yang 

saling berafiliasi dan terjalin dalam kehidupan 

masyarakat Bugis, senantiasa  ditanamkan 

oleh sosok yang dituakan atau dalam bahasa 

Bugis Tomatua. Nilai spirit pangadereng yang 

telah dimanifestasikan menjadi sistem adat 

yang melekat pada masyarakat Bugis (Latief, 

2000, hlm. 9). Komponen-komponen pokok 

dari pangadereng berupa adek (adat), bicara 

(perkataan), rapang (hukum), wari (pewarisan), 

dan sarak (agama). Untaian dari pangadereng 

yang memiliki nilai positif inheren pada 

watak masyarakat Bugis. Harkat dan martabat 

manusia Bugis yang terkonsep dalam sifat 

siri’ termaktub dalam pappaseng (pesan) yang 

entitasnya tertuju pada nilai pangadereng 

sebagai filosofi hidup. 

Ideologi  pangadereng  yaitu persepsi 

moralitas sosial yang secara lahiriah 

mewujudkan kedamaian sehingga 

dimunculkan pada filosofi pappaseng. Hal 

ini menjadi bagian fundamental dalam 

bermasyarakat (Kaddi, 2017, hlm. 347-357). 

Empat tata etik pangadereng yang tersemat 

dalam pappaseng yaitu, accae (kapabel), lempu 

(kredibel), warani (keberanian), dan getteng 

(ketegasan) telah tertanam  sebagai identitas 

dalam rumpun masyarakat Bugis (Nurhaedah, 

2018, hlm. 295-313). Pengembangan karakter 

dan pembentukan ideologi budaya yang 

berupaya membentuk sifat luhur masyarakat 

Bugis dicapai melalui kata-kata bijak 

(pappaseng), baik tersurat maupun verbal 

yang dikodekan dalam lontara budaya Bugis 

(Nurul, 2021, hlm. 202-211).

Kapabel (accae) senantiasa melahirkan 

manusia yang mampu berpikir secara rasional, 

person yang dapat berpikir secara rasional 

senantiasa dapat memperhitungkan baik dan 

buruk dari setiap perilakunya (Yani, 2023, 

hlm. 82-99). Kredibel (lempue) memancarkan 

kepribadian yang amanah, empati, humanis, 

dan teguh keimanannya. Kredibel  senantiasa 

mewujudkan person yang piawai dalam 

menata interaksi pribadi (interpersonal 

relationship) sehingga etiket paralel dengan 

perbuatannya dalam kehidupan (Hamsah, 

2022, hlm. 77-81). Nilai warani atau keberanian, 

merupakan kestabilan emosi dan tingkat 

pengendalian diri terhadap berbagai situasi. 

Sikap dapat menguasai diri menjadikan 

manusia berani untuk mempertahankan 

setiap ideologi dan dapat menerima segala 

kritik (Rusdi, 2023, hlm. 1498-1504). Ketegasan 

(getteng) senantiasa menasbihkan insan dengan 

personalitas yang dapat dipercaya pada setiap 

ujaran yang diucapkan. Nilai getteng yang 

terinternalisasi dalam diri manusia Bugis 

dapat menjadikannya sebagai sosok yang 

berbudi pekerti (Tamma, 2022, hlm. 29-38). 

Hal ini diperlukan agar masyarakat Bugis 



534
Ilham Haruna, Endang Caturwati, Sri Rustiyanti, Een Herdiani, Sukmawati Saleh

Jurnal Panggung V34/N3/12/2024  

dapat mengatasi berbagai rintangan dan tetap 

menjaga wibawa visionernya, dengan tetap 

menjunjung tinggi permufakatan. 

Tindakan yang berpangkal pada tataran 

alam pemikiran manusia Bugis, ditanamkan 

mulai dari ayunan dan diperankan oleh orang 

tua. Konsep pangadereng yang diejawantahkan 

melalui pappaseng (pesan leluhur), dilisankan 

dalam lontara pappaseng agar wasiat ini dapat 

bermanfaat secara mandiri dalam setiap 

aktivitas hidup masyarakat Bugis. Salah satu 

pesan adat dan tradisi termuat dalam lontara 

pappaseng sebagai embrio, oral pappaseng 

lontara yaitu, 

“Tappalla palla ripassirinna bolata, tataneng 
ade’ tappalimpo bunga pute, sawe ade’ta 
mallimpo bunga puteta”. 

	Mari kita ikat pagar di bawah rumah. 

Mari pula menanam adat, menyemarakkan 

kembang melati, subur kiranya adat-istiadat, 

semarak kembang melati. 

Wasiat ini bermakna bahwa sebelum adat 

ditanam, pagarnya wajib lebih dulu disiapkan. 

Maksud dari pesan itu bahwa terdapat dua 

yang dijadikan pagar yaitu bunga nangka dan 

bunga hiasan kuku (Pelras, 2005, hlm. 242-

243). Orang Bugis memaknai nangka sebagai 

lempue/kredibel atau amanah, dan henna atau 

paccing, artinya bersih atau murni (Latief, 

2000, hlm. 15). Verbalitas dari pappaseng 

ini berarti yang digunakan sebagai pagar 

adalah kredibilitas dan ketulusan, jika pagar 

harus kokoh dan elok, maka kredibilitas dan 

kemurnian itu yang menjadi legitimasinya. 

Tomatua (tetua) juga tidak lepas 

menyelat wasiat dalam bentuk elong kelong/

tembang nasihat. Cara lain ini digunakan oleh 

para tomatoa, untuk memberikan bimbingan 

dari keindahan syair-syair pappaseng. Elong 

pappaseng yang dibangun dalam bentuk 

tembang, sarat dengan permohonan dan 

intensi yang dimaksudkan untuk menjadi 

mandat serta seperangkat aturan hidup. 

Petuah yang baik untuk kapabilitas dan 

kredibilitas dalam bentuk elong pappaseng 

yaitu: 

“Aja’ nasalaiko’ acca’ sibawa lempu’, na iyya 
riyasengge acca degaga masussa napogau 
de’to ada’ masussa nabali, ada’ madeceng 
malemma’e, mateppe’i ri padanna tau. 
Naiyya riyasengge lempu’, makessinggi 
gau’na, patujui nawa-nawanna, madeceng 
ampena, namatau ri dewatae”. 

Artinya ada dua hal yang paling 

krusial untuk dimiliki, yakni kapabilitas 

dan kredibilitas. Hal  ini menjadikan semua 

tugas lebih sederhana dengan kepiawaian 

dan semua masalah diselesaikan dengan 

kata-kata yang ditelaah dengan santun (Ilyas, 

2019, hlm. 78-89). Kapabilitas dan kredibilitas 

yang dibangun secara tersusun merupakan 

perwujudan dari tata etika baik secara vertikal 

maupun horizontal. 

Pesan yang senantiasa dilantunkan 

dalam elokkelong ketika menjelang senja yaitu:

“Makessing pale tane taneng alosie, ia’ 
batanna riala parewa bola, ia’ ure’na riala 
pabbura eke, ia’ daunna riala paddoko beppa, 
ia’ ampelona riala paddoko ico’, ia’ majanna 
riala pa’dio botting, ia’ buwanna rialai 
paccora timu”. 

Menanam pohon pinang adalah ide 

yang baik karena buahnya dapat digunakan 

sebagai lampion, daunnya dapat digunakan 

sebagai pembungkus kue, pelepahnya dapat 

digunakan sebagai pembungkus tembakau, 



535

Jurnal Panggung V34/N3/12/2024  

Soul Of Barekkeng: Transformasi dan Interpretasi Nilai Pangadereng dari Budaya Masyarakat Bugis di Sulawesi Selatan

akarnya dapat digunakan sebagai obat 

demam, batangnya dapat menjadi penopang 

rumah, dan bunganya dapat digunakan 

sebagai hiasan pengantin (Latief, 2000, hlm. 

16). 

Syair ini mengajarkan norma yang 

implisit secara tersirat bahwa batang pohon 

pinang melambangkan kredibilitas dan 

semua bagian lain dari pohon itu berfaedah. 

Insan-insan rumpun Bugis senantiasa dapat 

memaknai pesan-pesan dari leluhurnya 

untuk menjadi orang yang berguna dalam 

kehidupan.

Pappaseng menuntun orang Bugis menuju 

pengetahuan yang berasal dari ide-ide luhur, 

estetika jiwa, sifat-sifat tercela, dan terpuji. 

Perwujudannya adalah personifikasi dari cita-

cita etis dan moral, sistem sosial dan sistem 

budaya yang terjalin dalam berbagai aspek 

kehidupan. Pada kenyataannya, pappaseng 

adalah arahan dari attoriolong/orang tua, 

yang kemudian terjalin dan inheren dengan 

kehidupan manusia (Nugroho, 2023, hlm. 147-

164). Dalam rangka mewujudkan pangadereng, 

karakter ini sudah mendarah daging dalam 

setiap identitas orang Bugis.

Berbagai pappaseng yang dimaklumatkan 

dan sudah diinternalisasikan pada masyarakat 

Bugis dari petuah, melahirkan pedoman 

hidup yang bersifat esensial dan dimanfaatkan 

sebagai modal untuk mengembara dalam 

kehidupan. Nilai ini telah ditanamkan dan 

menjadi manifestasi dari tatanan pangadereng 

yang menjadikan entitas manusia Bugis 

sebagai masyarakat dengan tindak-tanduk 

paripurna.

Terkikisnya nilai kultural pangadereng 

menjadi fenomena dalam masyarakat Bugis, 

nilai-nilai pangadereng yang seyogyanya 

sebagai entitas dalam pappaseng mulai 

ditinggalkan akibat terdegradasinya pola 

kehidupan masyarakat. Paradigma Tomatua 

yang telah menanamkan konsep kultural 

pangadereng kepada masyarakat mengalami 

deklinasi sehingga menimbulkan tabiat 

menyimpang. Landasan nilai moral, etiket, 

dan imanen yang kausanya dari pappangaja 

(petuah) mengalami kemerosotan serta 

mempengaruhi kepribadian masyarakat 

(Nurnaningsih, 2015, hlm. 43-55).

Menelisik tindak-tanduk masyarakat 

di era futuristik satu data dari Meiyani 

(2018, hlm. 181-190) mengatakan bahwa, 

elemen-elemen nilai adiluhung pangadereng 

mengalami konfrontasi dalam kehidupan 

modern. Nilai yang seyogyanya bersifat sakral 

menjadi profan akibat terdegradasinya pola 

kehidupan masyarakat. Hadirnya konstruksi 

pada rasionalitas budaya baru mengakibatkan 

bergesernya nilai-nilai pangadereng yang 

resultan pada setiap karakter masyarakat. 

Reformulasi nilai-nilai pangadereng 

menjadi upaya dalam melihat tindak-

tanduk manusia yang terdegradasi oleh 

nilai kultural baru. Distribusi nilai kultural 

pangadereng secara kontinu pada masyarakat 

dapat memicu kembali perspektif manusia 

terhadap tatanan nilai lokal (local wisdom). 

Nilai kultural pangadereng yang tersirat dalam 

pappaseng yang meliputi lempu (kejujuran), 

accae (kecendikiaan), asitinajang (kepatutan), 

getteng (keteguhan), reso (kerja keras), dan ati 

mapaccing (sukma yang resik) direproduksi 

secara kontinu agar manusia dapat memiliki 

karakter paripurna.   

Parameter keberhasilan manusia 



536
Ilham Haruna, Endang Caturwati, Sri Rustiyanti, Een Herdiani, Sukmawati Saleh

Jurnal Panggung V34/N3/12/2024  

Bugis merupakan individu yang mampu 

mengendalikan diri dari perilaku 

menyimpang, sejatinya mampu mensahihkan 

nilai kearifan lokal Bugis. Bergesernya 

kehidupan tradisional ke masyarakat 

futuristik laiknya mengkonstruksikan atau 

reformulasi nilai adiluhung baik dalam progres 

lingkungan, ekonomi, sosial, maupun politik. 

Nilai pangadereng yang inheren pada kondisi 

masyarakat dalam berbangsa dan bernegara 

senantiasa menginternalisasi nilai-nilai 

budaya sehingga dapat terus mempercakap 

mentalitas manusia dalam aspek kehidupan 

(Mardi, 2019, hlm. 239-260).

Animo dari fenomena nilai kultural 

pangadereng ini menjadi pemantik dalam 

perekaciptaan produk karya seni dengan 

gaya tari. Tatanan tari yang menghadirkan 

bahasa nonverbal menjadi wahana dalam 

mengungkapkan entitas rasa dan karsa. 

Transformasi dan interpretasi menjadi daya 

imajinasi pereka cipta untuk menghasilkan 

konsep dan bentuk dengan gaya tari dalam 

merespon kemunduran nilai kultural 

pangadereng dalam masyarakat Bugis. 

Soul Of Barekkeng merupakan entitas 

karya dengan tatanan yang menelisik nilai-nilai 

pangadereng dengan menggunakan medium 

bahasa nonverbal. Entitas dari reka cipta tari 

tersebut berupaya untuk mereformulasikan 

kembali nilai-nilai pangadereng ke dalam 

sendi-sendi kehidupan masyarakat secara 

menyeluruh melalui perwujudan artistik dan 

estetika.

      

METODE

Perekaciptaan tari Soul Of Barekkeng 

seyogyanya melalui proses riset, yang 

diperoleh melalui analisis kualitatif. Menurut 

Harahap (2020, hlm. 19-20) data tentang nilai-

nilai dan adab manusia yang bersifat luhur 

baik secara individu maupun dalam bentuk 

kelompok yang kemudian ditelisik secara 

deskriptif sehingga dapat menghasilkan 

bahan-bahan untuk menciptakan sebuah 

karya. Menemukan sintesis dari entitas 

kreatif baik melalui observasi, wawancara, 

riset pustaka maupun teknik dokumentasi  

menjadi instrumen dalam menciptakan 

sebuah karya seni dan bagian ini merupakan 

metode kualitatif dalam reka cipta tari.

Reka cipta tari yang diciptakan oleh 

kreator secara berkelanjutan tidak lepas 

dari pendekatan proses kreativitas. Adanya 

temuan dan kebaruan dalam sebuah karya 

cipta berkaitan erat dengan konsep kreatif, 

perjalanan artistik, dan empiris kehidupan 

kreator sebagai jalan dalam menemukan 

solusi pada sebuah karya seni (Hendriyana, 

2018, hlm. 38). Kreator sebagai individu yang 

merangkai pemikirannya untuk menemukan 

perubahan, keterlibatan imajinasi pereka 

cipta dan kegelisahannya merupakan unsur 

fundamental dalam menemukan sebuah 

perubahan dan kebaruan. Kreativitas dalam 

proses reka cipta yang diejawantahkan oleh 

Zeng (2011, hlm. 24-37) bahwa kreativitas 

perekaciptaan melalui empat fase dapat 

dilihat pada gambar 1.

Fase pertama terkait pada analisis dalam 

mengkonstruksi proses kreatif, keterlibatan 

individu dalam menganalisa ruang masalah 

sehingga menstimulasi penemuan informasi 



537

Jurnal Panggung V34/N3/12/2024  

Soul Of Barekkeng: Transformasi dan Interpretasi Nilai Pangadereng dari Budaya Masyarakat Bugis di Sulawesi Selatan

dalam memahami fenomena yang dapat 

menjadi tumpuan dalam menciptakan produk 

tari. 

Fase kedua tertuju pada merangkai 

ide, di mana individu termotivasi untuk 

menginterpretasikan solusi alternatif. 

pemikiran solutif dapat memberikan 

dukungan secara berkelanjutan. Ide 

berhubungan pula dengan proses kognitif, 

sintesis yang dikonklusikan menjadi sebuah 

tatanan baru pada setiap domain-domain 

yang telah ditransformasikan. 

Fase ketiga merujuk pada evaluasi, 

tatanan ini merupakan penentuan individu 

dalam mengidentifikasi seperangkat gagasan. 

Evaluasi merupakan anasir dari pemecahan 

problem secara mendalam, sehingga proposisi 

dapat disempurnakan kemudian dielaborasi 

dan menghasilkan entitas yang dapat 

diejawantahkan secara aktual. 

Fase keempat yaitu merujuk pada 

implementasi, proses ini merupakan 

pengaplikasian ide-ide kreatif sebagai 

hasil yang telah melalui pertimbangan 

gagasan yang telah dirumuskan. Sasaran 

dari implementasi dapat membangkitkan 

penemuan dan merangsang kebaruan, dalam 

hal ini pengaruh lingkungan atau eksternal 

individu juga menjadi tolak ukur dalam hasil 

kreativitas. 

Proses reka cipta tari Soul Of Barekkeng 

selanjutnya mengelaborasi pendekatan dalam 

tatanan komposisi tari yang diejawantahkan 

oleh Smith-Autard (2010, hlm. 129-137), ada 

lima fase yang dilalui untuk mengkonstruksi 

perekaciptaan karya dengan idiom tari. Fase-

fase ini dijalin untuk menginterpretasikan dan 

mentransformasikan objek riset penciptaan 

menjadi entitas karya tari Soul Of Barakkeng. 

Adapun fase dalam komposisi tari  yaitu 

sebagai berikut:

1. Fase Stimulan/Dorongan

Pereka cipta yang memiliki animo untuk 

menuangkan gagasan kreatif seyogyanya 

mendapatkan dorongan atau rangsangan 

ide untuk membuat sebuah reka cipta. Hal 

itu bisa ditemukan melalui observasi sebagai 

landasan inspirasi. Stimulan/dorongan ini 

dapat juga terbentuk dari entitas pengalaman 

empiris pereka cipta, hal ini menjadi 

tumpuan dan inspirasi untuk mengarahkan 

kebebasan dalam mencipta, sehingga dapat 

mengkomunikasikan gagasan melalui idiom 

tari kemudian repertoar ini menciptakan tafsir 

mendalam bagi responden (Caturwati, 2018, 

hlm. 65-67).

Sumber-sumber tersebut menjadi 

bahan untuk membuat lambang-lambang 

penciptaan tari, hal ini juga berlaku dalam 

repertoar tari Soul Of Barekkeng yang disusun 

menjadi sebuah reka cipta koreografi tari yang 

mengejawantahkan nilai-nilai kehidupan 

adiluhung masyarakat Bugis.     

Gambar 1. Fase umum dalam proses kreativitas
(Sumber: Zeng, 2011)



538
Ilham Haruna, Endang Caturwati, Sri Rustiyanti, Een Herdiani, Sukmawati Saleh

Jurnal Panggung V34/N3/12/2024  

2. Fase Merangkai Medium

Menyusun medium dalam tari hal ini erat 

kaitannya dengan kecerdasan, penaksiran, 

dan pengetahuan tubuh. Koherensi antara 

daya imaji, memori tubuh, dan komponen-

komponen tubuh menjadi satu kesatuan 

untuk merangkai setiap problem empiris 

yang dituangkan dalam form (bentuk gerakan) 

menjadi wujud idiom tari secara menyeluruh 

(Anggraheni, 2019, hlm. 258-265). Setiap 

bentuk gerak dalam tari tidak lepas dari proses 

eksplorasi dan improvisasi, setiap pereka 

cipta melakukan temuan terhadap potongan-

potongan gerak yang kemudian medium 

tersebut dirangkai sehingga tercipta korelasi 

antara ide dari repertoar tari yang diciptakan. 

Skema tubuh artistik yang dibangun oleh 

pereka cipta merupakan bagian empiris yang 

dapat dirangkai sebagai modal improvisasi, 

secara spontan lalu diimajinasikan sehingga 

dapat menciptakan ruang-ruang gerak yang 

menjadi sumber reka cipta koreografi tari 

(Borovica, 2020, hlm. 493-504). Hasil eksplorasi 

dan improvisasi selanjutnya menjadi entitas 

dalam repertoar tari Soul Of Barekkeng.

3. Fase Perwujudan Bentuk

Fase ini merupakan perwujudan dari 

frasa-frasa gerak ke dalam entitas fragmen 

dan menjadi sebuah repertoar tari yang utuh. 

Bagian fase ini bertindak sebagai bentuk 

penataan ulang, dimana bentuk-bentuk tari, 

pengolahan penari, elaborasi artistik dan 

penggabungan Komponen-komponen tari 

baik itu kostum, tata rias, dan komposisi 

iringan musik tari hingga ke desain lampu. 

Perwujudan repertoar tari ini selalu berputar 

dan saling berkorelasi dengan pendukung-

pendukung tarian.

4. Fase Penyajian/Presentasi

	Fase ini merupakan bagian yang 

mewujudkan seluruh proses kreatif, tatanan 

penyajian ini berlangsung setelah fase pertama 

dan kedua telah dilalui secara kontinu 

sehingga keseluruhan komposisi repertoar 

tari Soul Of Barekkeng dapat disajikan kepada 

apresiator. 

5. Fase Evaluasi dan Respon

Penyajian repertoar tari Soul Of 

Barekkeng tidak hanya sebatas pada tataran 

pertunjukan, namun repertoar tari yang 

telah diwujudkan senantiasa melalui tahap 

evaluasi yang kemudian direspon oleh pereka 

cipta, dramaturg tari dan hingga kepada 

respon apresiator. Evaluasi dari responden 

dapat memicu signifikansi dari penyajian 

Gambar 2. Siklus pembentukan koreografi 
tari terhadap unsur-unsur ide, eksplorasi, 
improvisasi, dan evaluasi dalam karya tari 

Soul Of Barekkeng.
(Sumber: Minton dan Smith-Autard, dikelola oleh 

Ilham, 2024)



539

Jurnal Panggung V34/N3/12/2024  

Soul Of Barekkeng: Transformasi dan Interpretasi Nilai Pangadereng dari Budaya Masyarakat Bugis di Sulawesi Selatan

repertoar tari tersebut, hasil penyajian 

dapat menjadi pegangan oleh pereka cipta 

untuk memparameterkan energi gerak, 

teknik kebertubuhan tari dan pengalaman 

artistik serta estetik apresiator sehingga 

secara komprehensif dapat dijadikan 

bahan pengembangan pertunjukan secara 

berkelanjutan (Christensen, 2021, hlm. 1-13). 

Fase ini mutlak dapat dilakukan agar reka 

cipta tari Soul Of Barekkeng dapat menemukan 

pengembangan sehingga didapatkan 

kepuasan yang apabila repertoar tari tersebut 

kembali di pertunjukan ke publik.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Proses Kreatif Reka Cipta Tari Soul Of 

Barekkeng

	Proses perekaciptaan tari yang 

mengusung gagasan nilai-nilai adiluhung 

sebagai basis reka cipta, seyogyanya melalui 

aktivitas dan tahapan-tahapan kreatif pereka 

cipta. Dukungan data yang telah dihasilkan 

melalui riset mengejawantahkan teknik-teknik 

dalam proses kreativitas tersebut. Adanya 

substansi tema yang telah melalui penelisikan, 

dalam hal ini tentang nilai-nilai kultur 

pangadereng yang ditasbihkan dalam pappaseng 

menjadi stimulan. Hadirnya sebuah stimulan/

dorongan menjadi sebuah tantangan, Haruna 

(2024, hlm. 87-103) juga mengatakan demikian 

bahwa, proses kreatif dalam perekaciptaan 

harus melalui tantangan-tantangan yang 

membuat pereka cipta berpikir lebih dalam 

untuk menemukan pemecahan masalah 

sebagai solusi dalam menghasilkan produk 

karya tari.

	Membuat sebuah reka cipta tari 

seyogyanya melalui beberapa barometer, 

dalam kreativitas tari dapat digunakan empat 

proses yang secara simultan saling terjalin. 

Pertama menciptakan, bagian ini merupakan 

pertalian ide-ide yang memuarakan hasil 

dalam hal ini berupa idiom tari sebagai 

entitas artistik. Ide/gagasan yang berawal 

dari tema dikembangkan dan direkayasa 

ulang hingga sampai pada presentasi sebagai 

bentuk inovasi dari entitas reka cipta tari 

(Widyastitieningrum, 2023, hlm. 58-71). 

Kedua pertunjukan, meliputi bagian-bagian 

analisis dan penafsiran reka cipta. Proses ini 

untuk menyempurnakan bagian-bagian yang 

mendukung idiom tari baik pada artistik 

maupun tata pentas, sehingga makna yang 

ingin disampaikan dapat ditransmisikan. 

Ketiga respon, bagian ini merupakan 

negosiasi antara pereka cipta dan kepada 

penari serta tanggapan apresiator. Keempat 

proses ini merupakan jalinan kognitif dan 

emperis pereka cipta serta terkait juga pada 

lingkungan, kultur, dan sejarahnya.

Sejalan dengan pemikiran Smith-Autard 

(2010, hlm. 129-137) dan Minton (2017, hlm. 

3-4), proses kreatif tari berupa eksplorasi, 

improvisasi, responsif rasa, dan evaluasi 

saling paralel dan saling sirkular serta kontinu. 

Seorang koreografer dapat melakukan 

tindakan kreatifnya secara terpilin ataupun 

bersusun dan acak, proses ini dilalui untuk 

menciptakan gerak, menyatukan, memberikan 

variasi, dan bahkan dapat mengeliminasi 

gerak-gerak yang tidak dibutuhkan. Hal 

demikian dapat dipengaruhi dalam proses 

evaluasi. Hasil perkembangan komponen-

komponen tari ini dapat mensahihkan progres 

kreatif koreografi tari Soul Of Barekkeng.



540
Ilham Haruna, Endang Caturwati, Sri Rustiyanti, Een Herdiani, Sukmawati Saleh

Jurnal Panggung V34/N3/12/2024  

Penjajakan Konsep Gagasan Garap dalam 

Reka Cipta Koreografi Tari Soul Of Barekkeng

	Penjajakan dalam tari senantiasa 

bersinggungan dengan negosiasi, kurasi, jelajah 

ide, improvisasi, rangsangan dari lingkungan, 

dan selanjutnya direfleksikan ke dalam gerak-

gerak sehingga membentuk bahasa-bahasa 

tubuh baru untuk menyampaikan gagasan 

yang telah diusung. Hal yang dilalui ini secara 

konkret dan berkaitan pula dengan rangsang 

indrawi, proses ini dirangkai untuk mencapai 

objek-objek yang diinginkan dalam reka cipta 

tari Soul Of Barekkeng (Yusup, 2024, hlm. 134-

139).

Bahasa kebertubuhan yang dihadirkan 

dalam repertoar tari Soul Of Barekkeng 

merupakan jalinan dari berbagi tubuh-tubuh. 

Kebertubuhan tari tidak lain merupakan 

himpunan dari tubuh-tubuh secara 

keseluruhan yang mampu bergerak secara 

fleksibel. Perpindahan tubuh menjadi sebuah 

teks kebertubuhan yang terpintal menjadi 

sebuah ragam baru. 	 Seluruh aktivitas tubuh 

ini menjadi pewacanaan dalam memaknai 

sebuah fenomena dan menyampaikan 

maksud-maksud dan tema tertentu hingga 

dapat berkorelasi pada kekayaan budaya 

termasuk nilai-nilai adiluhung dalam kultur 

pangadereng masyarakat Bugis (Sukri, 2022, 

hlm. 179-189). Hal ini selanjutnya diwujudkan 

dalam reka cipta koreografi tari Soul Of 

Barekkeng.

Berbicara dalam ranah tari, pertalian 

tentang kedalaman rasa (wirasa) mutlak 

tertanam dalam tubuh penari sebagai medium 

yang nantinya dapat mengejawantahkan 

gagasan-gagasan dari setiap movement 

(bahasa gerak), semua itu tertuju pada bentuk 

Gambar 3. Penjajakan gagasan kepada penari 
dalam proses kreatif reka cipta tari Soul Of 

Barekkeng.
(Sumber: Ilham, 2024)

Gambar 4. Penjajakan rasa kebertubuhan tari 
yang diadaptasi dari tari pakarena dan tari 

pajaga lalu ditransmisikan kepada penari dalam 
proses kreatif reka cipta tari Soul Of Barekkeng.

(Sumber: Ilham, 2024)

Gambar 5. Penjajakan kebertubuhan tari 
yang diadaptasi dari tubuh Bugis-Makassar 
dengan menggunakan properti kipas lalu 

ditransmisikan kepada penari dalam proses 
kreatif reka cipta tari Soul Of Barekkeng.

(Sumber: Ilham, 2024)



541

Jurnal Panggung V34/N3/12/2024  

Soul Of Barekkeng: Transformasi dan Interpretasi Nilai Pangadereng dari Budaya Masyarakat Bugis di Sulawesi Selatan

tari baik yang digarap secara mitis maupun 

ontologis (Mangoensong, 2020, hlm. 152-160). 

Tatanan tarian Bugis (Pajaga) dan Makassar 

(Pakarena) yang menjadi basis reka cipta 

inheren dalam nilai-nilai adiluhung (Haruna, 

2023, hlm. 37-48). Hal ini juga merupakan 

Gambar 6. Penjajakan bentuk kebertubuhan 
tari dengan menggunakan properti kipas lalu 
ditransmisikan kepada penari dalam proses 

kreatif reka cipta tari Soul Of Barekkeng.
(Sumber: Ilham, 2024)

Gambar 7. Penjajakan bentuk kebertubuhan 
tari dengan menggunakan properti kipas lalu 
ditransmisikan kepada penari dalam proses 

kreatif reka cipta tari Soul Of Barekkeng.
(Sumber: Ilham, 2024)

tolok ukur dalam menyampaikan rasa dan 

gagasan koreografi tari Soul Of Barekkeng.

Bentuk-bentuk movement yang 

ditransmisikan ke dalam tubuh-tubuh penari 

guna mengejawantahkan konsep-konsep 

gagasan yang telah disesuaikan dengan tema 

yaitu tentang nilai-nilai adiluhung masyarakat 

Bugis yang berbicara tentang kultur pangadereng 

dan berkaitan erat dengan adagium sebagai 

pesan verbal yang ditembangkan. Bagian-

bagian tersebut seyogyanya telah melalui 

proses diskusi dan pemahaman seperti yang 

telah diejawantahkan dalam penjajakan ide, 

bentuk eksplorasi rasa, dan raga, hingga pada 

visual.

Perekaciptaan tari Soul Of Barekkeng 

selanjutnya mengakomodir iringan tari. Musik 

iringan tari merupakan bentuk penting dalam 

sebuah komposisi tari, iringan musik dapat 

membangun kinerja dan inovasi dalam tarian 

dan dapat menstimulasi improvisasi dalam 

entitas tarian. Penggabungan musik elektronik 

juga dapat dimanfaatkan dalam membuat 

iringan tari, saat ini kebutuhan pada audio 

dalam bentuk pemanfaatan teknologi menjadi 

koheren dalam membuat komposisi musik. 

Hal ini juga dapat membantu koreografer 

dalam menelaah ritme-ritme dan irama dalam 

membangun proses pembuatan koreografi 

(Fitriani, 2022, hlm. 85-96). 

Menurut Saptono (2024, hlm. 58-69) 

musik tarian bukan hanya iringan belaka, 

namun memiliki hubungan timbal balik di 

antara kedua idiom. Menurutnya, iringan 

musik harus koheren sehingga gerak tarian, 

tempo, dan irama menjadi selaras. Ritme 

saling terjalin untuk menggabungkan 

suasana-suasana yang ditampilkan dalam 



542
Ilham Haruna, Endang Caturwati, Sri Rustiyanti, Een Herdiani, Sukmawati Saleh

Jurnal Panggung V34/N3/12/2024  

koreografi Soul Of Barekkeng tersebut. 

Musik tarian ini memainkan peran penting 

dalam mempengaruhi ekspresi gerakan 

penari, meningkatkan sifat harmonis ketika 

dikoordinasikan secara mendalam. Ekspresi 

keseluruhan dan resonansi emosional 

dari pertunjukan tari mengintegrasikan 

pengalaman estetika baik penari maupun 

penonton.

Alat musik yang diadaptasi dari instru-

men Bugis seperti menghadirkan gendang, 

suling, pui-pui, kecapi, kannong-kannong, anak 

baccing, katto-katto, bassing-bassing, elong kelong 

(syair pappaseng yang disenandungkan), 

dan mengelaborasi instrumen modern yang 

diwujudkan ke dalam musik audio sampai 

menciptakan dinamika maupun aksentuasi 

sebagai musik tari. Ambience iringan tari 

yang diwujudkan dalam reka cipta tari Soul 

Of Barekkeng dapat menyusun dinamika 

pertunjukan dalam wujud repertoar tari yang 

telah didemonstrasikan.

	 Medium yang juga berkorelasi erat 

dalam perekaciptaan tari Soul Of Barekkeng 

yaitu tata rias dan busana. Hal ini pun 

berlaku pada repertoar tari Soul Of Barekkeng, 

pertalian make up tari yang digunakan untuk 

membangun daya pikat, menyampaikan 

karakter, emosi, personalitas penari, 

penonjolan tokoh, dan tema tarian secara 

signifikan kepada apresiator (Aryani, 2022, 

hlm. 270-282). 

Tari Soul Of Barekkeng menelisik bentuk-

Gambar 8. Penggabungan iringan musik 
dan koreografi dalam reka cipta tari Soul Of 

Barekkeng.
(Sumber: Ilham, 2024)

Gambar 9. Pengrawit dan instrument musik 
gendang, gong, biola, kecapi, pui-pui, kancing, 

sinto,dan  parappasa yang digunakan dalam 
reka cipta tari Soul Of Barekkeng.

(Sumber: Ilham, 2024)

Gambar 10. Makeup, sanggul simpolong 
tettong, dan dadasa Bugis Luwu untuk penari 

perempuan dalam reka cipta tari 
Soul Of Barekkeng.

(Sumber: Ilham, 2024)

Gambar 11. Makeup dan sanggul penari pria 
dalam reka cipta tari Soul Of Barekkeng.

(Sumber: Ilham, 2024)



543

Jurnal Panggung V34/N3/12/2024  

Soul Of Barekkeng: Transformasi dan Interpretasi Nilai Pangadereng dari Budaya Masyarakat Bugis di Sulawesi Selatan

bentuk rias dengan gaya Bugis sebagai dasar 

dan inspirasi dalam mewujudkan rias tersebut. 

Keunikan rias yang ada di masyarakat Bugis 

yaitu dadasa/paes dan riasan rambut yang 

disebut simpolong tettong (Burhanuddin, 2024, 

hlm. 3337-3350). Pengimplementasian gaya 

rambut dan hiasan dahi menjadi identitas 

perempuan Bugis, bentuk rambut ini 

menyerupai tiang segitiga yang kokoh berdiri 

di atas kepala dan hiasan hitam berbentuk 

bunga teratai menjadi penambah estetika 

riasan penari perempuan dalam pertunjukan 

tari Soul Of Barekkeng.

Kostum tari dalam reka cipta tari Soul 

Of Barekkeng tetap mempertahankan lokalitas 

Bugis, penggunaan baju bodo dan sarung 

sutra (lipa sabbe) merupakan elemen-elemen 

yang menjadi basis inspirasi. Reinterpretasi 

diterapkan pada busana tari Soul Of Barekkeng 

dengan memakai celana dan sarung susun. 

Kostum ini dibuat dari kain berbahan organdi/

organza bertujuan untuk memberikan 

efek transparan untuk penonjolan makna 

keagungan yang terfokus pada kekuatan 

tangan dan batang tubuh. Busana penari 

perempuan juga dibuat bersusun dengan 

Gambar 12. Busana penari perempuan dalam 
reka cipta tari Soul Of Barekkeng.

(Sumber: Ilham, 2024)

Gambar 13. Busana penari perempuan dalam 
reka cipta tari Soul Of Barekkeng.

(Sumber: Ilham, 2024)

Gambar 14. Busana penari pria dalam reka cipta 
tari Soul Of Barekkeng.
(Sumber: Ilham, 2024)

Gambar 15. Busana penari pria dalam reka cipta 
tari Soul Of Barekkeng.
(Sumber: Ilham, 2024)

Gambar 16. Busana penari pria dalam reka cipta 
tari Soul Of Barekkeng.
(Sumber: Ilham, 2024)



544
Ilham Haruna, Endang Caturwati, Sri Rustiyanti, Een Herdiani, Sukmawati Saleh

Jurnal Panggung V34/N3/12/2024  

memberikan aksen warna kuning sebagai 

dunia atas, merah sebagai dunia tengah, dan 

hitam sebagai dunia bawah. Penggunaan 

warna merah, hitam, kuning, dan putih 

merupakan substansial yang menyimbolkan 

kosmologi sulapa eppa bagi masyarakat Bugis 

(Yunus, 2012, hlm.267-282).

Di ranah pertunjukan tari, desain 

lampu juga memainkan peran penting 

dalam meningkatkan pengalaman visual 

bagi penonton. Desain lampu dalam 

pertunjukan tari adalah aspek multi ragam 

yang menggabungkan seni, teknologi, 

untuk menciptakan pengalaman visual yang 

mendalam bagi semua yang terlibat (Basa, 

2023, hlm. 356-362).

	Cahaya yang dikonstruksikan dengan 

baik dapat mengejawantahkan setiap 

praksis yang terjadi dalam ruang panggung. 

Dalam repertoar tari Soul Of Barekkeng 

cahaya lampu yang digunakan seperti biru 

menyimbolkan kepercayaan, kesetiaan, dan 

keseimbangan, warna hijau juga bermakna 

kesuburan, warna merah merupakan simbol 

perjuangan dan semangat, keberanian, 

kekuatan, energi, dan pada bagian terakhir 

repertoar menghadirkan warna kuning 

yang mengandung simbol kesejahteraan, 

keagungan, dan martabat. Semua desain 

warna lampu ini merepresentasikan nilai-

nilai kultur yang mengalir dalam lingkup 

kehidupan masyarakat Bugis.

	Artistik panggung dalam sebuah 

pertunjukan dapat memiliki signifikansi 

terhadap pengalaman apresiasi penari dan 

apresiatornya,  menghadirkan inovasi dalam 

penggunaan setting ataupun tata letak properti 

di atas panggung dapat menciptakan atmosfer 

dan persepsi dan interpretasi tersendiri bagi 

penonton (Hali, 2022, hlm. 1549-1554). 

Perwujudan artistik pada repertoar tari 

Soul Of Barekkeng tidak lepas dari unsur-unsur 

budaya masyarakat Bugis, hal ini dijadikan 

sebagai tumpuan dalam perekaciptaan. 

Penggunaan properti pada repertoar tari 

Soul Of Barekkeng menggunakan sarung, 

walasuji, kipas daun lontar, dan kain yang 

terdiri dari tiga warna (kuning, merah, dan 

hitam). Hal ini sebagai manifestasi dari 

simbol-simbol pengetahuan masyarakat 

Bugis terhadap kosmologi sulapa eppa yang 

kemudian dieksplorasi sehingga membangun 

setiap elemen-elemen yang dihadirkan dalam 

Gambar 17. Wala Suji sebagai setting dan 
properti dalam reka cipta tari Soul Of Barekkeng.

(Sumber: Ilham, 2024)

Gambar 18. Kain tiga warna/singkerru sebagai 
setting dan properti dalam reka cipta tari 

Soul Of Barekkeng.
(Sumber: Ilham, 2024)



545

Jurnal Panggung V34/N3/12/2024  

Soul Of Barekkeng: Transformasi dan Interpretasi Nilai Pangadereng dari Budaya Masyarakat Bugis di Sulawesi Selatan

repertoar tari tersebut.

Elemen-elemen dramatis dalam tari 

dapat digunakan sebagai narasi untuk 

menyampaikan dan menyoroti fenomena 

yang ingin disampaikan pada sebuah 

repertoar, baik bentuk tari tradisi maupun 

nontradisi/kontemporer, hal ini menjadi 

tumpuan untuk meramu dinamika tari 

yang ekspresif (Rustiyanti, 2020, hlm. 453-

564). Tujuan diramunya tari dalam bentuk 

fragmen ini untuk mempermudah apresiator 

memahami maksud dari sajian tari daripada 

menceritakannya secara verbal. Adapun 

bentuk fragmennya sebagai berikut:

Fragmen Attuongeng Lino (Penciptaan 

Manusia)

Bagian adegan ini dirangkai dengan 

menghadirkan lima penari, 4 penari 

perempuan dan satu penari laki-laki yang 

berada pada posisi sudut kiri panggung, 

dua penari melakukan koreografi dengan 

menyimbolkan pertemuan dua insan, penari 

perempuan menyimbolkan seorang Opu 

(perempuan yang melahirkan hereditas), 

kemudian penari laki-laki melantunkan 

elong kelong penciptaan manusia Bugis dan 

perempuan bergerak dengan kain yang dipilin 

serta keduanya memegang kain sebagai 

simbol koneksi. 

Kain ini menyimbolkan penyatuan dunia 

atas, tengah, dan bawah, ruh/simbol dunia 

atas, yang masuk ke dalam alam rahim/dunia 

tengah serta lahir ke bumi sebagai dunia 

bawah. Simbol kain diadaptasi dari warna-

warna yang menyimbolkan entitas tersebut 

diantaranya warna kuning-dunia atas, 

merah-dunia tengah dan hitam-dunia bawah. 

Semua warna ini merupakan bentuk-bentuk 

kepercayaan masyarakat Bugis yang masih 

diadaptasi pada setiap artefak budayanya.

Gambar 19. Kipas dan sarung sabbe sebagai 
setting dan properti dalam reka cipta tari 

Soul Of Barekkeng.
(Sumber: Ilham, 2024)

Gambar 20. Pengolahan Koreografi dan artistik, 
setting dan properti kipas serta wala suji dalam 

reka cipta tari Soul Of Barekkeng.
(Sumber: Ilham, 2024)

Gambar 21. Pengolahan koreografi dan artistik, 
setting dan properti sarung serta wala suji 
dalam reka cipta tari Soul Of Barekkeng.

(Sumber: Caturwati, 2024)



546
Ilham Haruna, Endang Caturwati, Sri Rustiyanti, Een Herdiani, Sukmawati Saleh

Jurnal Panggung V34/N3/12/2024  

Fragmen Pappaseng Na Pappangaja (Pesan 

dan Nasehat)

Penyimbolan ini diwujudkan dalam 

koreografi yang dibawakan oleh empat 

penari perempuan, penari yang berjumlah 

empat ini juga sebagai simbol belah ketupat/

appa sulapa eppa. Penari ini bergerak dengan 

memanfaatkan dan memaksimalkan 

penggunaan wala suji. Konsep penjagaan 

dan pembawaan diwujudkan pada properti 

yang diangkat dan diletakkan di kepala, 

bentuk kekuatan dan keteguhan terpatri 

dalam penyimbolan tersebut. wala suji sebagai 

manifestasi tameng kehidupan diwujudkan 

dalam pemodelan koreografi yang dibawakan 

oleh tubuh-tubuh penari sebagai medium.

Bagian ini pun mengejawantahkan 

tentang transmisi pesan adiluhung 

sebagai bekal kelak dalam mengarungi 

kehidupan. Pesan dan doa manusia Bugis 

yang memberikan nasehat dan petuah bagi 

hereditas kehidupan. Bagian ini penari 

melakukan koreografi, vokal, ambience musik 

Bugis, permainan properti kipas, wala suji, dan 

penggunaan setting serta artistik.

Fragmen Tuo Akkareso (Perjuangan Hidup) 

Penari laki-laki melakukan adegan 

dengan gerakan yang lebih dinamis, 

permainan gerak-gerak, dan desain atas serta 

desain bawah/flor work,  penari laki-laki keluar 

dari sisi wing dengan menggunakan sarung  

kemudian tidak mengenakan baju, sehingga 

torso dada dan setengah badan terlihat jelas. 

Hal ini sebagai pengejawantahan kekuatan dan 

keteguhan manusia Bugis. Lalu empat penari 

perempuan di bagian yang telah ditentukan 

keluar dari arah wing dengan menggunakan 

sarung bersusun dua (mallipa daddua).

Adegan ini saling silih berganti, dinamis, 

Gambar 22. Adegan penciptaan manusia Bugis 
dalam reka cipta tari Soul Of Barekkeng.

(Sumber: Febrika, 2024)

Gambar 23. Adegan menanamkan pesan kepada 
manusia Bugis dalam reka cipta tari 

Soul Of Barekkeng.
(Sumber: Febrika, 2024)

Gambar 24. Adegan perjuangan hidup manusia 
Bugis dalam reka cipta tari Soul Of Barekkeng.

(Sumber: Febrika, 2024)



547

Jurnal Panggung V34/N3/12/2024  

Soul Of Barekkeng: Transformasi dan Interpretasi Nilai Pangadereng dari Budaya Masyarakat Bugis di Sulawesi Selatan

dan kemudian statis seperti gambaran 

gelombang kehidupan manusia. Pada tahap 

koreografi ini terinspirasi dari kehebatan 

manusia Bugis dalam mengarungi lautan 

seperti perahu pinisi sebagai simbol yang 

diwujudkan pada properti sarung.

Fragmen Tuo Warekkeng (Manusia Beritikad 

dan Bermartabat)

Adegan yang diejawantahkan dengan 

penari menuju ke level yang dibangun dari 

artistik wala suji, dan semua penari kemudian 

berkumpul pada satu titik di atas wala suji 

yang telah disusun persegi empat. tepatnya 

berada pada tengah panggung. Kemudian 

kain yang dipilin dipegang oleh kelima penari 

sebagai bentuk koneksi dari empat penjuru 

yang telah bersatu padu/harmonis (silasa’). 

Hal ini menjadi simbol bahwa manusia yang 

hidup warekkeng (manusia yang memegang 

teguh janjinya akan menjadi manusia arif dan 

bijaksana). Hidup dalam kesejahteraan, hidup 

bermartabat dan hidup saling mengayomi. 

Adegan ini dilakukan dengan koreografi, 

vokal, ambience musik Bugis dan setting serta 

kembali pada penggunaan wala suji, kain tiga 

warna sebagai simbol manusia bermartabat 

dan dapat mengayomi.

SIMPULAN

Perekaciptaan yang bersumber dari 

riset tentang nilai-nilai kultur pangadereng 

sebagai inspirasi dalam membuat reka cipta 

seyogyanya dapat membangun bentuk-bentuk 

kreativitas. Stimulan yang dimulai dari riset-

riset mengenai nilai-nilai luhur masyarakat 

Bugis menjadi bagian yang penting dalam 

membuat sebuah produk karya. Reka cipta 

koreografi tari juga merupakan entitas dalam 

menelisik dan mengunjungi kembali nilai-

nilai kelokalan sebagai spirit dalam berkarya.

	 Soul Of Barekkeng yang berupa idiom 

tari kontemporer berbasis tradisi, sejatinya 

telah merepresentasikan nilai-nilai kultur 

pangadereng dalam masyarakat Bugis, elemen-

elemen itu dimaktubkan pada pappaseng 

sebagai nilai-nilai adiluhung yang terus 

ditasbihkan kepada hereditasnya. Reka cipta 

koreografi tari yang terinspirasi nilai-nilai 

kultural pangadereng yang termanifestasi 

dalam pappaseng tentang acca, lempu, warani, 

dan getteng menjadi temuan (problem solver). 

	 Tari Soul Of Barekkeng merupakan 

wahana dalam mentransmisikan kembali 

nilai-nilai luhur, termasuk pada kultur 

pangadereng yang bentuk penyajiannya dalam 

gaya seni pertunjukan/estetika tari agar dapat  

membangun karakter manusia. Aspek seni ini 

juga dapat merefleksikan kembali wawasan 

mendalam terutama untuk generasi muda 

yang ada pada tataran masyarakat Bugis, yang 

di mana relevansinya untuk membangun 

Gambar 25. Adegan hidup harmonis manusia 
Bugis dalam reka cipta tari Soul Of Barekkeng.

(Sumber: Febrika, 2024)



548
Ilham Haruna, Endang Caturwati, Sri Rustiyanti, Een Herdiani, Sukmawati Saleh

Jurnal Panggung V34/N3/12/2024  

kembali keseimbangan, pemeliharaan 

kebudayaan lokal sehingga generasi Bugis ini 

dapat lebih memahami identitas, alam, dan 

kepercayaan.

	

***

DAFTAR PUSTAKA

Anggraheni, G. K. W., Astuti, K. S., Husna, 

A., & Wiko, W. O. (2019). Auditive 

stimulation of dance accompaniment in 

the Sekar Kinanti art studio as a method 

of increasing kinesthetic intelligence. 

In  21st Century Innovation in Music 

Education (pp. 258-265). Routledge.

Aryani, K. A. J., Arshiniwati, N. M., & 

Sustiawati, N. L. (2022). Estetika 

Tata Rias Dan Tata Busana Tari Baris 

Kekupu Di Banjar Lebah, Desa Sumerta 

Kaja, Denpasar.  Batari Rupa: Jurnal 

Pendidikan Seni, 2(2), 270-282.

Basa, M. (2023). Lighting Design Schemes And 

Colours In Dance Performances: The 

Magical Illusion. ShodhKosh: Journal 

of Visual and Performing Arts January-

June 2023 4(1), 356–362.

Borovica, T. (2020). Dance as a way of 

knowing–a creative inquiry into the 

embodiment of womanhood through 

dance. Leisure Studies, 39(4), 493-504.

Burhanuddin, I., Syamsidah, S., & Maida, A. 

N. (2024). Pengembangan Buku Ajar 

Penataan Sanggul Simpolong Tettong 

Pada Mata Kuliah Penataan Sanggul 

Meningkatkan Hasil Belajar Mahasiswa 

Jurusan Pkk Konsentrasi Tata Rias 

Fakultas Teknik UNM.  Pendas: Jurnal 

Ilmiah Pendidikan Dasar,  9(2), 3337-

3350.

Caturwati, E. Dkk. (2018). Saini KM: Menapak 

dan Meninggi (Catatan dan Pemikiran 

Berkesenian dalam Rangka Ulang 

Tahun yang Ke-80). Bandung: Sunan 

Ambu Press.

Christensen, J. F., Azevedo, R. T., & Tsakiris, 

M. (2021). Emotion matters: Different 

psychophysiological responses to 

expressive and non-expressive full-

body movements. Acta Psychologica, 212, 

103215.

Fitriani, T. S., & Saepudin, A. (2022). Midi 

Sebagai Inovasi dan Alternatif Musik 

Iringan Tari di Masa Pandemi. Melayu 

Arts and Performance Journal, 5(1), 85-

96.

Hali, M. S., & Anwar, K. (2022). Rudat Dance 

Show Promotes Mandalika On Moto 

Gp.  International Journal of Social 

Science, 2(2), 1549-1554.

Hamsah, H., & Mesra, R. (2022). Penguatan 

Nilai Masyarakat Bugis Macca na 

Lempu dalam Perspektif Pendidikan 

Karakter. Civic Education: Media Kajian 

Pancasila Dan Kewarganegaraan, 6(2), 

77-81.

Harahap, N. (2020). Penelitian kualitatif. 

Medan: Wal Ashri Publishing.

Haruna, I., Caturwati, E., & Rustiyanti, 

S. (2024). Passompe: Konsep dan 

Bentuk Rekacipta Tari Terinspirasi 

Nilai Pappaseng Tellu Cappa Budaya 

Masyarakat Bugis.  Panggung,  34(1), 

87-103.



549

Jurnal Panggung V34/N3/12/2024  

Soul Of Barekkeng: Transformasi dan Interpretasi Nilai Pangadereng dari Budaya Masyarakat Bugis di Sulawesi Selatan

Haruna, I., Jaeni, W., & Saleh, S. (2023). Pajaga 

Bone Balla Dance As Ethno Pedagogy In 

Luwu Society, South Sulawesi.  Jurnal 

Pakarena, Jurnal Pakarena, 8(1) 37-48.

Hendriyana, H. (2018). Metodologi Penelitian 

Penciptaan Karya.  Bandung: Penerbit 

Sunan Ambu Press. Isbn, 978-979.

Ilyas, Musyfiqoh. (2019). Peran Perempuan 

Bugis Perspektif Hukum Keluarga 

Islam. Al-Risalah Volume 19 Nomor 1.

Kaddi, S. M., & Dewi, R. S. (2017). Sipakatau, 

Sipakainge, Sipakalebbi, Sipatokkong 

(Studi Komunikasi Antarbudaya 

Perantau Bugis di Kota Palu, Sulawesi 

Tengah).  Prosiding Konferensi 

Nasional Komunikasi, 1(01), 347-357.

Latief, Halilintar, Sumiyani HL. (2000). Tari 

Daerah Bugis. Jakarta: Departemen 

Pendidikan Nasional.

Mangoensong, H. R. B., & Yanuartuti, S. (2020). 

Mitis dan Ontologi sebagai Kekayaan 

Kajian Seni Tari.  Gondang,  4(2), 152-

160.

Mardi, J. (2019). Perilaku Koruptif dalam 

Tinjauan Islam dan Kearifan Lokal 

Bugis: sebuah Agenda Revolusi Mental 

Anti Korupsi.  Pangadereng,  5(2), 239-

260.

Meiyani, E. (2018). Sistem kekerabatan orang 

Bugis di Sulawesi Selatan (Suatu 

analisis Antropologi-Sosial).  Al-

Qalam, 16(2), 181-190.

Minton, S. C. (2017).  Choreography: a basic 

approach using improvisation. Human 

Kinetics.

Mutmainnah, S. A. (2018). Pappaseng To 

Matoa dalam Masyarakat Bugis: 

Karakter Pendukung Bagi Manusia.

Nugroho, W. B., & Kamajaya, G. (2023). Sistem 

Moral Universal Masyarakat Desa 

Pegayaman di Kabupaten Buleleng, 

Bali: Moral Universal System Of 

Pegayaman Village Community In 

Buleleng Regency, Bali. Jurnal Sosiologi 

Nusantara, 9(2), 147-164. 

Nurhaeda, N. (2018). Revitalisasi nilai-

nilai Pappaseng Sebagai kearifan 

lokal masyarakat Bugis: Konseling 

Eksistensial. In  Prosiding 

Seminar Nasional Bimbingan dan 

Konseling (Vol. 2, No. 1, pp. 295-313).

Nurnaningsih, N. (2015). Pendidikan 

kepribadian dalam Pangadereng: 

naskah Latoa asimilasi dengan nilai-

nilai Islam. Lentera Pendidikan: Jurnal 

Ilmu Tarbiyah dan Keguruan, 18(1), 43-

55.

Nurul Fitriani, N., & Saguni, S. S. (2021). 

Fungsi Pappaseng Toriolo dalam 

Masyarakat Bugis Soppeng: Kajian 

Etnolinguistik.  Indonesian Journal 

of Social and Educational Studies 

Vol, 2(2).

Pelras, C. (2005). The Bugis, yang 

diterjemahkan Abdul rahman Abu, 

dalam judul Manusia Bugis.  Jakarta: 

Nalar bekerjasama dengan Forum 

Jakarta-Paris.

Rusdi, M., Yanis, M., Ilham, I., Rasyid, A. T., 

Nurmi, N., & Pratama, A. S. (2023). 

Kearifan lokal Tradisi Mappatabe 

Masyarakat Bugis Bone pada Generasi 

Milenial Desa Ujung Tanah Kecamatan 

Mare Kabupaten Bone.  JISIP (Jurnal 

Ilmu Sosial dan Pendidikan), 7(2).



550
Ilham Haruna, Endang Caturwati, Sri Rustiyanti, Een Herdiani, Sukmawati Saleh

Jurnal Panggung V34/N3/12/2024  

Rustiyanti, S., Listiani, W., Sari, F. D., & 

Peradantha, I. B. G. S. (2020). Literasi 

tubuh virtual dalam aplikasi teknologi 

Augmented Reality PASUA PA.  Jurnal 

Panggung, 30(3), 453-464.

Saptono, S., Santosa, H., & Sutirtha, I. W. 

(2024). Struktur Musik Iringan Tari 

Puspanjali. Panggung, 34(1), 58-69.

Smith-Autard, J. M. (2010). Dance composition: 

A practical guide to creative success in 

dance making. New York: Bloomsbury 

Publishing.

Sukri, A., Prihatini, N. S., Supriyanto, 

E., & Pamardi, S. (2022). Menjilid 

Sitaralak: Konsep Garap Penciptaan 

Tari dari Memori Silek Pak 

Guru. Panggung, 32(2).

Tamma, S., & Qomariah, P. (2022). Pengaruh 

Nilai Budaya dalam Politik Lokal 

di Kabupaten Bone.  Politics and 

Humanism, 1(1), 29-38.

Widyastitieningrum, S. R., & Herdiani, E. 

(2023). Pelestarian Budaya Jawa: Inovasi 

dalam Bentuk Pertunjukan Wayang 

Orang Sriwedari.  Panggung,  33(1), 58-

71.

Yani, A., Susmihara, S., & Nurkidam, A. 

(2023). Strategi Pewarisan Nilai-Nilai 

Pappaseng dalam Masyarakat Bugis 

Wajo. PUSAKA, 11(1), 82-99.

Yunus, P. P. (2012). Makna simbol bentuk dan 

seni hias pada Rumah Bugis Sulawesi 

Selatan. Panggung, 22(3).

Yusup, U. M. (2024). Pembelajaran Tari Kreatif 

Melalui Stimulus Lagu Daerah.  Jurnal 

Ilmu Sosial, Humaniora dan Seni, 2(2), 

134-139.

Zeng, L., Proctor, R. W., & Salvendy, G. (2011). 

Can traditional divergent thinking tests 

be trusted in measuring and predicting 

real-world creativity?  Creativity 

Research Journal, 23(1), 24-37.


