
482
Hinhin Agung Daryana, Dinda Satya Upaja Budi

Jurnal Panggung V34/N3/12/2024  

Proses Regenerasi Angklung di Saung Angklung Udjo 

Hinhin Agung Daryana, Dinda Satya Upaja Budi
Fakultas Seni Pertunjukan Institut Seni Budaya Indonesia

Jl. Buah Batu No.212, Kota Bandung, Jawa Barat 
hinhin_agung@isbi.ac.id 

ABSTRACT

The effective inheritance model and organized resource management developed by Udjo Ngalagena play a 
pivotal role in enhancing the status of angklung in West Java. This model of inheritance is demonstrated 
through the establishment of Saung Angklung Udjo, a company that has become integral to the 
progression of angklung in Indonesia. Utilizing a robust marketing strategy, Saung Angklung Udjo 
has successfully penetrated the market and innovated various aspects, including tools, entertainment 
offerings, partnerships, and facilities tailored for both visitors and performers.  This study aims to analyze 
the inheritance model of angklung art as practiced by Udjo Ngalagena, with particular attention to the 
dynamics of knowledge transmission, the crucial roles of the heirs, and the effectiveness of these processes 
in preserving Indonesia’s intangible cultural heritage. This investigation is framed within the context of 
Cavalli-Sforza’s cultural transmission theory. The findings of this research indicate that Udjo’s approach 
to inheritance encompasses both musical and non-musical knowledge. This knowledge transfer is 
facilitated through the implementation of various inheritance models, including vertical, horizontal, and 
oblique transmission mechanisms. This study contributes to the understanding of cultural preservation 
practices and the regeneration of traditional arts, emphasizing the significance of structured inheritance 
and effective resource management in sustaining cultural heritage.

Keywords: Saung, angklung, Udjo, regeneration.

ABSTRAK 

Faktor-faktor kunci meningkatnya status angklung di Jawa Barat adalah tertatanya pengelolaan 
sumber daya dan model pewarisan efektif yang dilakukan oleh Udjo Ngalagena. Perwujudan 
pewarisan tersebut dibuktikan dengan didirikannya sebuah perusahaan yang bernama 
Saung Angklung Udjo yang pada perkembangannya menjadi tonggak penting kemajuan seni 
angklung di Indonesia. Dengan sistem pemasaran yang baik Saung Angklung Udjo mewujud 
menjadi perusahaan yang mampu melakukan penetrasi, inovasi alat, pertunjukan, kemitraan, 
dan sarana yang lebih layak bagi pengunjung dan penampil pertunjukan. Studi ini menelusuri 
model pewarisan seni angklung yang dilakukan oleh Udjo Ngalagena. Secara khusus, kajian ini 
berpusat pada analisis model pewarisan, peran penting ahli waris, dan efektivitas transmisi 
pengetahuan dalam menjaga warisan budaya takbenda Indonesia, melalui perspektif transmisi 
budaya Cavalli-Sforza. Analisis penelitian ini mengungkap bahwa pewarisan yang dilakukan 
Udjo meliputi pengetahuan musikal dan nonmusikal, yang difasilitasi dengan penerapan 
model pewarisan vertikal, horizontal, dan miring. Studi ini berkontribusi pada pemahaman 
praktik pelestarian budaya dan regenerasi seni tradisional, dengan menekankan pentingnya 
pewarisan terstruktur dan pengelolaan sumber daya yang efektif dalam mempertahankan 
warisan budaya. 

Kata kunci: saung, angklung, Udjo, regenerasi



483

Jurnal Panggung V34/N3/12/2024  

Proses Regenerasi Angklung di Saung Angklung Udjo

PENDAHULUAN

Proses regenerasi merupakan salah 

satu aspek yang paling mempengaruhi 

keberlanjutan satu jenis kesenian. Situasi 

terkini di Jawa Barat bahkan menunjukkan 

bahwa sebagian seni pertunjukan dalam 

kondisi tidak berkembang atau bahkan 

menghilang bersamaan dengan meninggalnya 

para pelakunya (Ganjar Kurnia & Nalan, 

2003). Dua faktor yang berkontribusi terhadap 

berkembangnya kondisi ini adalah 

terkendalanya regenerasi dan perubahan 

sosial budaya. Proses regenerasi dalam musik 

tradisi di Jawa Barat pada umumnya dilakukan 

dalam dua cara, yaitu dengan guru panggung 

dan imitasi. Sebagaimana disampaikan 

Juanda (1997) bahwa alih keterampilan dalam 

seni tradisi sebagian besar dilakukan di 

arena pementasan dengan cara mengimitasi 

permainan secara langsung dari orang tua, 

teman, atau saudara. 

Isu tentang regenerasi yang dialami 

berbagai seni tradisi di Jawa Barat dirasakan 

cukup kompleks, tidak terkecuali kesenian 

angklung. Beragam seni angklung tradisional 

(pentatonis) di Jawa Barat terlihat seperti diam 

di tempat. Pertunjukan angklung seringkali 

dilakukan dalam konteks ritual padi atau 

undangan untuk mengisi acara mengisi acara-

acara resmi pemerintah atau menjadi hiburan 

masyarakat (Supriadi, 2006).

Keadaan yang pelik ini mendorong 

kami untuk menginvestigasi tantangan 

yang dihadapi para seniman dan institusi 

terkait dalam upaya pewarisan seni angklung. 

Penelitian ini menegaskan, bahwa upaya 

inovasi kesenian angklung di Saung Angklung 

Udjo dapat menjadi tolok ukur efektivitas 

kolaborasi seniman, lembaga pemerintah, 

dan swasta dalam menegakkan kesenian 

tradisional dan mencegah kepunahannya. 

Secara historis, angklung hidup di  

lingkungan masyarakat pertanian yang 

menjadi bagian penting dalam upacara 

ritual padi (Supriadi, 2006). Sejalan dengan 

perubahan sosial masyarakat, fungsi angklung 

kemudian bergeser menjadi seni hiburan 

dalam acara hari-hari besar nasional atau 

hiburan lainya. Pergeseran tersebut pada 

akhirnya mendorong seniman angklung untuk 

beradaptasi dengan perkembangan sosial 

dan budaya. Proses adaptasi yang dilakukan 

inovasi instrumen, sajian angklung, kemasan 

pertunjukan, dan garapan musikalnya (Budi, 

2017; Pradoko & Rusdewanti, 2018; Rossari, 

2020). Pasca ditetapkan sebagai salah satu the 

Intangible Culture Heritage  atau budaya tak 

benda oleh UNESCO merupakan salah satu 

seni pertunjukan yang menjadi kebanggaan 

oleh masyarakat Indonesia, khususnya 

masyarakat Jawa Barat dan Banten (Budi, 

2014).

Di tengah hiruk pikuk Kota Bandung 

tahun 1966-1967, seorang seniman bernama 

Udjo Ngalagena mendirikan Saung Angklung 

Udjo (disingkat SAU). Tujuan utamanya 

adalah sebagai ruang edukasi, apresiasi, dan 

produksi angklung. Dengan memberdayakan 

masyarakat sekitar, setiap harinya SAU rutin 

menyajikan kemasan pertunjukan angklung 

dan kesenian lainnya bertajuk The Bamboo 

Afternoon (bambu petang). Pertunjukan ini 

diperuntukan untuk wisatawan domestik dan 

asing yang sedang liburan di Indonesia. 	

Konsep pertunjukan yang ditampilkan 

disusun dengan pertimbangan artistik yang 



484
Hinhin Agung Daryana, Dinda Satya Upaja Budi

Jurnal Panggung V34/N3/12/2024  

berfokus pada hiburan dan pariwisata 

(Ferdiansyah et al., 2022). Pertimbangan-

pertimbangan ini sangat mempengaruhi 

durasi pertunjukan dan adaptasi terhadap 

seni pertunjukan tradisional yang disajikan. 

Fokus penyajiannya juga meluas pada 

bentuk kesenian yang mendorong partisipasi 

penonton, seperti angklung interaktif, helaran, 

tari topeng, dan wayang golek, guna menarik 

penonton untuk untuk kembali datang ke 

SAU (Salayanti, 2017). 

Selain modifikasi pertunjukan, daya 

tarik lainnya dapat diidentifikasi dari usia 

para pendukung  pertunjukan yang mayoritas 

anak-anak di bawah umur. Pada titik ini, 

keterlibatan mereka dapat dianggap sebuah 

keseriusan SAU dalam menjaga kualitas 

pertunjukan yang berujung menjadi strategi 

pemasaran yang dianggap efektif. 

Kehadiran para pemain dan pendukung 

pertunjukan di SAU ini adalah indikasi 

keterwakilan SAU dalam pelestarian dan 

pemajuan kebudayaan Indonesia. SAU 

tidak hanya menjalankan perannya sebagai 

ruang pembelajaran seni pertunjukan 

tradisional Sunda, namun juga menanamkan 

rasa tanggung jawab pada generasi muda 

untuk mencegah erosi budaya (Darmawi 

& Susanti, 2023). Kemasan pertunjukan 

dengan menampilkan kesenian Sunda, seperti 

pertunjukan wayang golek, tari topeng, dan 

angklung, menjadi magnet yang menarik minat 

wisatawan sekaligus mengedukasi mereka 

tentang budaya Sunda (Argyanti & Syahrani, 

2023; Ferdiansyah et al., 2022). 

SAU secara efektif mampu menavigasi 

tantangan modern. Dengan menerapkan 

strategi inovatif krisis pandemi COVID-19 

dapat dilewati dengan cukup baik. 

Untuk mengatasi krisis pengunjung, SAU 

mengadakan pertunjukan virtual dan 

memastikan kelangsungan pendidikan 

budaya dan hiburan, bahkan di masa-masa 

sulit (Prianti, 2022; Rasyid & Gartanti, 2022). 

Melalui upaya tersebut, Saung Angklung 

Udjo memberikan kontribusi yang signifikan 

terhadap pelestarian, promosi, dan pengayaan 

warisan budaya Indonesia.

Banyak studi empiris tentang hubungan 

mekanisme pewarisan budaya dengan peran 

warisan budaya dalam  pelestarian budaya (J. 

Li, 2022; K. Li, 2022; Nishikawa & Ihara, 2022). 

J. Li (2022) menggarisbawahi keseimbangan 

antara teori dan keterampilan praktis dalam 

konteks pendidikan warisan budaya takbenda. 

Menurutnya,  perbedaan pendekatan dan 

tantangan harus diselesaikan, dengan cara 

meningkatkan pelatihan bakat, mendirikan 

lembaga, program perlindungan aset budaya, 

pengelolaan, penetapan ahli waris, dan 

pemanfaatan teknologi (J. Li, 2022). 

Kaiyue Li (2022) selanjutnya 

menyarankan bahwa pendidikan musik 

harus mampu beradaptasi dan menemukan 

keseimbangan antar dimensi global dan lokal 

untuk melindungi, mewarisi, dan menginovasi 

budaya musik nasional. Untuk memahaminya 

tentunya dibutuhkan pertimbangan konteks 

sosial dan mekanisme pewarisan (Nishikawa 

& Ihara, 2022).

Berdasarkan kesenjangan (gap) 

penelitian-penelitian tersebut, penelitian yang 

kami lakukan berusaha untuk menyoroti 

proses pewarisan di SAU yang kami 

asumsikan menjadi salah satu faktor penting 

dalam kebertahanan seni  angklung di Jawa 



485

Jurnal Panggung V34/N3/12/2024  

Proses Regenerasi Angklung di Saung Angklung Udjo

Barat. Melalui angklung dan seni pertunjukan 

tradisional lainnya, Udjo Ngalagena dan SAU 

berupaya melestarikan nilai-nilai karakter, 

sejarah, dan tradisi. Pada level ini kami 

memandang bahwa kunci keberhasilan Udjo 

Ngalagena dan SAU salah satunya terletak 

pada proses regenerasi. Alih keterampilan 

kepada murid dan keluarga, serta upaya 

pewaris yang senantiasa bekerja keras menjaga 

pilar SAU dengan melakukan inovasi menjadi 

buah konsistensi Udjo. 

Hingga saat ini, pemberdayaan 

masyarakat dalam produksi angklung dan 

souvenir, inovasi instrumen, dan peningkatan 

kemitraan dengan pemerintah dan swasta 

mampu menjaga posisi SAU dalam konstelasi 

seni pertunjukan dan ekosistem musik bambu 

di Indonesia (Musthofa & Gunawijaya, 

2015). Maka dari itu, proses regenerasi di 

SAU menjadi salah satu tema penting untuk 

diproblematisasi dalam wacana pelestarian 

warisan budaya secara umum di Indonesia.

Kontribusi teoretis dan praktis yang 

diharapkan dari penelitian ini adalah 

diperolehnya model pewarisan kesenian 

tradisi yang dianggap mampu mengadaptasi 

kemajuan lingkungan sosial dan kultural 

tempat seni pertunjukan tersebut tumbuh. 

Singkatnya, proses regenerasi dan proses 

alih keterampilan yang terjadi di SAU dapat 

dijadikan preseden.

METODE

Penelitian ini dilakukan dengan cara 

studi lapangan. Sebagaimana dibahas oleh 

Anderson dan Rubenstein (2005) berbagai 

strategi pengumpulan informasi dan 

pendekatan analitik seringkali dilakukan 

dalam studi lapangan. Proses penelitian ini 

akan dibagi ke dalam dua cara, pertama, 

observasi, wawancara dengan keluarga dan 

kerabat terdekat, pelatih, murid SAU, tokoh-

tokoh angklung, dan perwakilan masyarakat 

sekitar yang dianggap kompeten: kedua, 

pendokumentasian dalam bentuk audio, 

video, dan catatan di lapangan. 

Untuk menjaga linimasa berjalan sesuai 

rancangan maka, tahapan penelitian ini 

ditempuh dalam beberapa tahapan yaitu studi 

pustaka dan studi audio visual; observasi di 

lapangan dan melakukan wawancara semi 

struktur dengan informan (John W Creswell 

& J. David Creswell, 1994); dan penelusuran 

pustaka digital.

Keseluruhan data yang diperoleh 

kemudian dikumpulkan, direduksi, dipilah, 

dikelompokan, diberi kode dan dianalisis 

(Anderson & Rubenstein, 2005; Charmaz, 

2014; Corbin & Strauss, 1990). Sebelum hasil 

analisis disajikan, terlebih dahulu akan 

dilakukan triangulasi data untuk memastikan 

informasi yang didapatkan valid. Setelah 

seluruh rangkaian selesai, maka dilakukan 

proses penarikan kesimpulan yang kemudian 

disajikan dalam bentuk deskripsi (Miles & 

Huberman, 1994).

HASIL DAN PEMBAHASAN

Pembahasan proses regenerasi di Saung 

Angklung Udjo, akan meliputi beberapa 

uraian yakni: motivasi pewarisan, mekanisme 

pewarisan, elemen pewarisan, sarana 

dan media belajar, sistem pewarisan, dan 

tantangan dan hambatan pewarisan. 



486
Hinhin Agung Daryana, Dinda Satya Upaja Budi

Jurnal Panggung V34/N3/12/2024  

Motivasi Pewarisan 

Udjo Ngalagena (alm.) salah satu murid 

Daeng Soetigna. Sebagai salah satu murid 

inovator musik angklung, Udjo berhasil 

mengemasnya menjadi musik yang sesuai 

dengan slogan 5M Angklung: “Mudah, Murah, 

Menarik, Mendidik, dan Massal”. Mudah; 

angklung ini memang mudah dimainkan 

oleh anak kecil atau orang tua, Murah; rata-

rata harga angklung satuan terjangkau oleh 

pelajar; menarik; karena mudah dimainkan 

maka angklung menarik untuk dimainkan. 

mendidik; terdapat nilai-nilai kearifan lokal 

dan pendidikan karakter  dalam angklung 

(Caturwati, 2017; Hermawan, 2013). Massal; 

pada awalnya angklung didesain untuk 

dimainkan komunal. 

SAU adalah perwujudan kerja keras 

dan dedikasi Udjo dalam mengembangkan 

dan melestarikan seni angklung. Sebagaimana 

disampaikan oleh Sam Udjo (wawancara, 8 

Januari 2007) bahwa visi dan misi SAU ialah 

ingin melestarikan kesenian Sunda, khususnya  

angklung. Dalam perkembangannya kemudian 

bertransformasi menjadi perusahaan yang 

menekankan dalam bidang industri seni 

pertunjukan, produksi alat-alat musik 

bambu, edukasi, dan pariwisata. Upandi 

(1994) menyampaikan, bahwa bidang-bidang 

tersebut saling terkait satu sama lain. Bidang 

pelatihan kesenian menghasilkan para pemain 

(pengrawit) dalam setiap pertunjukan. Bidang 

pertunjukan sebagai upaya untuk menjual 

karya seni untuk tujuan pariwisata.

Udjo Ngalagena dan istrinya Uum Sumiati 

mempunyai 10 orang anak. Sepeninggal 

pasangan tersebut, perjuangan mereka kini 

hanya berada di tangan sembilan orang anak, 

karena salah seorang anaknya yaitu Udjo Nan 

Bahagia telah meninggal dunia. Kesembilan 

anak Udjo tersebut antara lain: Ajeng Riswati, 

Sam Udjo, Hj. Hetty Seniwati, Budi Asih, 

Yayan Mulyana, Agustina Septarina, Daeng 

Oktafiandi Udjo, Taufik Hidayat, dan Mutiara 

Deciana. Dalam manajemen pengelolaan 

SAU mereka saling berbagi tugas mengurusi 

berbagai bagian, dari mulai pertunjukan, 

souvenir, dan administrasi keuangan . 

Idealnya memang keluarga yang 

mewarisi atau melanjutkan usaha dari 

orang tuanya, tetapi seiring dengan semakin 

berkembangnya SAU yang berpengaruh 

terhadap semakin luasnya ruang lingkup 

kegiatan yang harus dilaksanakan, akhirnya 

putera-puteri Udjo berpikir mengenai 

perlunya merekrut pegawai yang kompeten 

untuk mengurus SAU. Namun demikian, 

tidak berarti keturunan Udjo lepas tangan 

dari semua urusan, mereka tetap ikut andil 

menjaga visi dan misi yang diamanatkan 

orang tuanya. 

Sam Udjo menyatakan, bahwa ayahnya 

memang terlihat telah mempersiapkan anak-

anaknya untuk menjaga eksistensi SAU. 

Bukan semata-mata hanya dalam konteks 

pengelolaan agar terus didatangi oleh para 

turis, namun juga dalam hal mencintai seni 

tradisi khususnya seni angklung (S. Udjo, 

2007). Hal ini juga diperkuat oleh keterangan 

Deciana (2007), bahwa tentu saja orang-orang 

yang dianggap tepat untuk diwarisi adalah 

anak-anak Udjo Ngalagena sebagai orang-

orang terdekat. 

Sebagai sosok yang tumbuh dan dekat 

dengan dunia seni sejak kecil, Udjo Ngalagena 

memiliki dorongan kuat dalam melestarikan 



487

Jurnal Panggung V34/N3/12/2024  

Proses Regenerasi Angklung di Saung Angklung Udjo

kesenian tradisi Sunda, angklung khususnya. 

Motivasi ini kemudian diterapkan sebagai 

sebuah cara untuk memantau kemajuan, 

tujuan, dan keinginan individu untuk 

belajar dan melakukan tindakan (Schunk & 

DiBenedetto, 2020). Oleh karena itu, wajar jika 

Udjo mengabdikan hidupnya dengan cermat 

dalam menata, mengorganisir, dan membekali 

para penerusnya untuk menjamin kelestarian 

kesenian angklung.

Pada awalnya Udjo tidak berpikiran 

untuk menjadikan SAU sebagai perusahaan 

yang bersifat komersil. Komodifikasi semata-

mata dilakukan untuk meningkatkan status 

dari yang asalnya dimainkan pengamen jalanan 

menjadi bentuk seni yang dapat diapresiasi 

di ruang-ruang publik. Kecintaannya 

pada angklung menginspirasinya untuk 

mewariskan pengetahuan dan keterampilan 

bermain angklung kepada masyarakat, dengan 

tujuan agar semua orang dapat merasakan 

menikmatinya (S. Udjo, 2007). Motivasi 

intrinsik ini yang kemudian mampu menjadi 

pilar eksistensi SAU sebagai sebuah lembaga 

pengembangan dan pendidikan seni angklung 

yang dikemas menjadi sebuah tontonan 

komersil (Ryan & Deci, 2020). Kondisi ini 

menjadikan SAU berbeda dengan ruang-

ruang seni lainnya yang ada di Bandung 

(Deciana, 2007). 

Situasi ini menjadi salah satu jalan 

keluar yang tidak bisa ditolak oleh Udjo 

Ngalagena, meskipun penentangan dari  

golongan konservatif terus bermunculan.  

Komersialisasi seni tradisi di tengah gempuran 

teknologi hari ini menjadi solusi praktis untuk 

menjaga kelestarian suatu jenis kesenian. Satu 

hal yang jelas, komersialisasi tidak lantas 

dimaknai bahwa tidak punya lagi identitas 

dan harga diri, justru sebaliknya pada batas-

batas tertentu di situlah letaknya penghargaan 

terhadap seni tradisi. 

Meskipun terfokus pada pelestarian seni 

angklung, namun kehadiran Udjo dan SAU 

berkontribusi besar terhadap pelestarian seni 

tradisional di Jawa Barat secara lebih luas. 

Kegiatan di SAU yang mencakup aktivitas 

terkait berbagai kesenian tradisional Sunda, 

mendorong para seniman untuk terus 

mengembangkan musik dan menciptakan 

inovasi, seperti alat musik carumba dan 

angklung toel (Rossari, 2020).

Mekanisme Pewarisan 	

Bentuk dan mekanisme penyebaran 

pengetahuan itu dilakukan menjadi 

aspek yang sangat berpengaruh terhadap 

transmisi budaya. Ellen dan Fischer (2013), 

menyampaikan bahwa diperlukan proses 

identifikasi baik secara nyata maupun 

virtual. Dalam kasus proses pewarisan 

angklung di SAU, identifikasi ini diperlukan 

untuk mengamati secara menyeluruh cara, 

bentuk, model, dan aspek-aspek pewarisan. 

Meskipun prosesnya rumit dari segi interaksi, 

tetapi pada kenyataannya praktik budaya 

dan pengetahuan berhasil ditransmisikan 

antarindividu dari waktu ke waktu.  

Transmisi budaya  dapat dipahami 

sebagai suatu proses transfer yang membawa 

informasi budaya dari satu generasi ke 

generasi berikutnya, dan dari satu kelompok 

ke kelompok berikutnya (Schönpflug, 2008a). 

Konsep transmisi budaya, bagaimanapun, 

menunjukkan elemen budaya yang tersebar 

luas yang meliputi orientasi sosial (nilai), 



488
Hinhin Agung Daryana, Dinda Satya Upaja Budi

Jurnal Panggung V34/N3/12/2024  

keterampilan, dan perilaku. Ruang lingkup 

distribusi inilah yang akhirnya memperjelas 

batasan budaya masing-masing (Schönpflug, 

2008b). Istilah budaya merujuk pada sifat-

sifat yang diperoleh melalui proses transmisi 

non genetik, baik melalui pencetakan, 

pengkondisian, observasi, peniruan, 

atau sebagai hasil pengajaran langsung 

(Schönpflug, 2008a). Schönpflug (2088a) 

lebih lanjut menerangkan bahwa suatu 

kelompok budaya dapat melestarikan ciri-

ciri perilakunya di antara generasi-generasi 

berikutnya dengan menggunakan mekanisme 

belajar-mengajar. 

Akar pemikiran tentang transmisi 

budaya lahir dari ahli biologi Cavalli-Sforza 

dan Feldman (1981). Transmisi budaya dari 

orang tua ke keturunannya disebut transmisi 

vertikal  karena melibatkan penurunan ciri-

ciri budaya dari satu generasi ke generasi 

berikutnya (Cavalli-Sforza & Feldman, 1981). 

Terdapat dua bentuk transmisi budaya 

lainnya, yaitu horizontal dan oblique. 

Dalam transmisi budaya horizontal, 

pembelajaran diperoleh dari teman-teman 

dalam interaksi sehari-hari sejak lahir hingga 

dewasa. Sedangkan dalam transmisi budaya 

oblique, pembelajaran diperoleh dari orang 

dewasa dan institusi lain (misalnya di sekolah 

formal), baik dari budaya kita sendiri atau 

dari budaya lain (Berry, Poortinga, Segall, & 

Dasen, 2002). 

Transmisi vertikal meliputi ciri-ciri 

kepribadian, perkembangan kognitif, sikap, 

dan status pendidikan, sedangkan transmisi 

horizontal dan oblique  meliputi sikap, karir, 

dan mobilitas sosial, aspirasi, peran seks, 

perilaku seksual, perilaku remaja, perilaku 

agresif, perilaku altruistik, moral, nilai-nilai 

sosial, kesesuaian, bahasa, inovasi teknologi, 

dan mode pakaian (Schönpflug, 2008a).

Proses transmisi budaya yang 

dipaparkan sebelumnya mengilustrasikan 

bahwa eksistensi kebudayaan ditentukan 

oleh bagaimana proses mekanisme belajar-

mengajar tersebut berjalan dari waktu 

ke waktu. Konsistensi Udjo Ngalagena 

dalam melakukan pewarisan seni angklung 

secara turun temurun pada anak-anaknya 

dapat dipandang sebagai proses transfer 

pengetahuan dan praktik yang dilakukan 

secara sadar. 

Kami menemukan bahwa proses 

pewarisan ini dilakukan dalam dua tahap. 

Tahap pertama adalah kesadaran Udjo 

terhadap pengetahuan angklung yang 

dikirimkan kepada anak-anaknya, dan tahap 

kedua adalah penerimaan dari anak-anaknya 

untuk melanjutkan keinginan orang tua dalam 

melestarikan budaya Sunda secara umum. Hal 

itu berimplikasi terhadap dorongan untuk 

mengajarkan kembali kepada keturunan 

selanjutnya dan murid-murid lainnya, di 

antaranya kerabat dan masyarakat sekitar 

yang bertempat di SAU. 

Situasi tersebut juga mencerminkan 

bagaimana proses transmisi vertikal ini 

melibatkan dua proses: enkulturasi dan 

sosialisasi. Prosesnya memang tidak selalu 

diberikan secara didaktik atau terencana. 

Namun jika dilihat, sering dijumpai 

pembelajaran tanpa melibatkan pengajaran 

khusus. Proses ini melibatkan orang tua dan 

teman sebaya dalam suatu jalinan saling 

mempengaruhi yang berimplikasi terhadap 

pembatasan, pembentukan, dan pengarahan 



489

Jurnal Panggung V34/N3/12/2024  

Proses Regenerasi Angklung di Saung Angklung Udjo

generasi baru untuk mencapai tujuan yang 

ditargetkan oleh Udjo dan SAU (Berry et al., 

2002: 34). 

Membaurnya anak-anak pemain 

angklung dalam sebuah pertunjukan angklung 

di SAU memungkinkan pula terjadinya 

enkulturasi dan sosialisasi. Enkulturasi 

terjadi dengan merangkul pemerintah, 

swasta, wisatawan asing, dan masyarakat 

sekitar lengkap dengan budaya mereka. 

Sehingga dilakukan pengarahan dan adaptasi 

memasukkan perilaku dan sajian kesenian 

yang sesuai ke dalam repertoar mereka. 

Sosialisasi juga terjadi melalui instruksi dan 

pelatihan yang lebih spesifik, baik khusus dari 

Udjo kepada anak-anaknya, pelatih ke murid, 

dan dari murid kepada murid lainnya. Pada 

gilirannya proses ini  berdampak pada proses 

dialogis  secara horizontal, yang selanjutnya 

membentuk pengetahuan lingkungannya, 

dan  menumbuhkan generasi baru pemain 

angklung. 

Selain model transmisi horizontal, di 

SAU juga terjadi transmisi oblique, yang mana 

seseorang belajar dari orang dewasa dan 

lembaga-lembaga formal. Kecenderungan 

transmisi oblique ini terlihat jelas ketika Udjo 

sering meminta bantuan tenaga ahli lain 

untuk melatih jenis kesenian di luar angklung 

seperti seni tari. Beberapa pelatih panggilan 

biasanya didatangkan dari ISBI Bandung 

dengan beberapa kriteria yang harus dipenuhi 

oleh calon pelatih tersebut  (Nandarsa, 2007).

Model pewarisan yang terjadi di SAU 

tidak dapat dibaca dengan mudah seperti 

di atas, namun intinya, pewarisan, atau 

lebih luasnya transmisi kebudayaan yang 

terjadi di SAU ini dipengaruhi juga oleh 

hubungan timbal balik antara Udjo dengan 

lingkungannya, termasuk di dalamnya 

masyarakat sekitar, pemerintah sebagai 

pembuat kebijakan, dan pihak swasta sebagai 

mitra (Musthofa, 2018). 

Untuk memahami lebih jelas tentang 

model pewarisan yang digunakan oleh Udjo 

Ngalagena, akan dijelaskan melalui diagram 

di bawah ini:

Elemen-elemen Pewarisan

Penjelasan tentang elemen-elemen 

pewarisan yang berlaku di SAU dalam kurun 

waktu satu generasi yaitu dari Udjo Ngalagena 

kepada keturunannya akan diuraikan dalam 

beberapa bahasan antara lain usia belajar, 

materi ajar, proses belajar, dan sarana belajar. 

1. Usia Belajar

Pada umumnya pembinaan bakat dan 

keterampilan bermusik anak-anak Udjo 

dimulai dari umur 2-4 tahun (Mulyana, 2007 

). Musik lebih dari sekedar pengalaman 

aural, karena mewakili tindakan tubuh yang 

terencana. Untuk itu memerlukan tindakan 

tubuh yang spesifik dan terencana untuk 

Gambar 1, Diagram Regenerasi di SAU
(Dokumen Pribadi, 2024)



490
Hinhin Agung Daryana, Dinda Satya Upaja Budi

Jurnal Panggung V34/N3/12/2024  

menghasilkan kemampuan yang diharapkan 

(Morley, 2014). Dari sudut Morley tersebut 

tercermin bahwa  pemupukan keterampilan 

musik sangat ideal dilakukan sejak dini. 

Kompleksitas musik dengan segala aspeknya 

akan dapat terwarisi dengan baik jika 

dilakukan secara berkelanjutan. 

Sebagaimana diusulkan oleh oleh 

Rehfeldt, Tyndall, dan  Belisle  (2021) bahwa 

musik dianggap sebuah sistem pewarisan 

simbolik yang kompleks, suatu bentuk respons 

relasional tingkat lanjut, yang memerlukan 

kerja sama untuk memfasilitasi persatuan dan 

afinitas di antara sekelompok orang. Pada 

tingkatan ini kami menilai bahwa hubungan 

aspek lingkungan rumah dengan kemampuan 

musikal anak menjadi penting (Hidayatullah, 

2015).

Faktor kuat yang mendorong hasrat 

anak-anak Udjo belajar angklung adalah 

lingkungan keluarga, Udjo dan aktivitas di 

SAU mempengaruhi perilaku musikalnya. 

Sebagai seorang seniman yang melekat jiwa 

seorang pendidik, Udjo mewajibkan seluruh 

anaknya untuk menguasai seni angklung 

dari mulai pembuatan angklung sampai 

memainkan angklung (Deciana, 2007). Sejak 

kecil, anak-anak Udjo seringkali dibawa 

untuk melakukan pementasan sehingga dapat 

merasakan pengalaman dan langkah awal 

pembelajaran. Anak-anaknya dibiarkan untuk 

memilih waditra yang diminati, kemudian 

dilakukan pengarahan lebih dalam. Dengan 

cara tersebut, anak-anak Udjo merasa tidak 

dipaksa belajar, bahkan pada akhirnya 

menumbuhkan pandangan bahwa angklung 

adalah warisan budaya yang harus dimiliki.  

Sebagai bagian dari pemberdayaan 

masyarakat (Musthofa, 2018), Udjo juga 

mewariskan ilmu yang dimilikinya kepada 

masyarakat sekitar, saudara, dan kerabat 

dekat. Sampai sekarang hal itu terus terjadi 

secara turun temurun. Masyarakat di sekitar 

SAU dilibatkan dalam menjaga kelestarian 

kesenian angklung. Sebagian besar adalah 

pemain pertunjukan bambu petang dan para 

pengrajin angklung dan souvenir (Saptarina, 

2007).

2. Materi Ajar

Pasca kepemimpinan Udjo, SAU  tetap 

menjadi ruang pengenalan dan pendidikan 

kesenian Sunda yang tidak lepas dari 

kebudayaan Sunda. Pengembangan dan 

adaptasi dilakukan, hingga saat ini  SAU 

telah mengembangkan berbagai metode 

dan kurikulum pendidikan angklung dan 

seni budaya lainnya. program pendidikan 

angklung dibagi menjadi dua bagian: Beasiswa 

Seni dan Budaya Saung Angklung Udjo, yang 

menawarkan pendidikan gratis angklung 

dan seni Sunda lainnya untuk masyarakat 

lokal, dan Sekolah Udjo (udjo School), yang 

menawarkan prinsip dan kompetensi dasar 

seni bagi peserta. Sekolah Udjo menawarkan 

program orientasi internal dan eksternal, 

dengan berbagai materi pembelajaran seperti 

angklung, arumba, tari tradisional, pencak silat, 

wayang dan karawitan (gamelan, kacapi-suling, 

vokal mamaos). Sekolah Udjo juga menawarkan 

kesempatan bagi peserta untuk menjadi 

pembawa acara, memandu pertunjukan 

bambu petang (Musthofa dalam Musthofa, 

2018).

Khusus untuk pembelajaran angklung, 

materi ajar yang disampaikan meliputi cara 

memegang dan teknik memainkan angklung. 



491

Jurnal Panggung V34/N3/12/2024  

Proses Regenerasi Angklung di Saung Angklung Udjo

a) Cara Memegang Angklung

Cara membunyikan angklung adalah 

dengan tangan kanan memegang bagian sudut 

simpul pertemuan antara tihang angklung 

(vertikal) dan dudukan soko (horizontal), 

bagian kanan bawah, sedangkan posisi tangan 

kiri adalah memegang tihang angklung bagian 

tengah atas secara tegak dan sejajar dengan 

badan, dengan jarak agak jauh dari badan 

(siku kiri hampir lurus) agar dapat digetarkan 

dengan baik dan maksimal. Dalam posisi ini, 

tangan kanan yang memegang dudukan soko 

bagian kanan bawah selanjutnya digerakan 

atau digetarkan dari kiri ke kanan (secara 

horizontal).

Pemain dapat memegang dua angklung 

dengan meletakkan angklung yang lebih 

besar di tangan kiri, baik pada posisi lengan 

atau di jari tangan yang lain, sehingga 

dapat memainkan setiap angklung dengan 

sempurna.b

b) Teknik memainkan angklung

Untuk menghasilkan suara angklung 

yang merata dan nyaring, gunakan frekuensi 

getaran yang sering dan pemanasan selama 

3-5 menit sebelum dimainkan. Teknik utama 

dalam memainkan angklung terdiri dari dua 

yaitu, menggetarkan dan memukul (centok). 

Teknik centok melibatkan pemukulan pada 

tabung dasar dengan telapak tangan kanan 

untuk menghasilkan nada-nada pendek. 

Teknik tengkep menghasilkan suara yang lebih 

halus dengan cara menutup tabung kecil 

dengan satu jari.

Seperti disampaikan oleh guru angklung 

diatonis Daeng Soetigna, maka dianjurkan 

untuk membunyikan nada angklung secara 

nyambung. Hal ini dilakukan dengan 

menahan nada sedikit lebih panjang dari nilai 

nadanya, sehingga saat nada kedua mulai 

dimainkan, nada pertama masih berbunyi 

sedikit, sehingga alunan nadanya terdengar 

nyambung dan tidak putus.

Teknik memainkan angklung di atas 

dimaksudkan untuk angklung melodi. Selain 

angklung melodi, terdapat juga angklung 

pengiring yang dapat dimainkan dengan dua 

cara yang berbeda: dengan cara ditekan dan 

dengan cara digetarkan, sesuai dengan chord 

lagunya (Wildan, 2007). 

Setelah menguasai teknik dasar 

Gambar 3. Cara Memegang Dua Angklung 
(Dokumentasi pribadi, 2007)

Gambar 2. Cara Memegang Angklung
(Dokumentasi pribadi, 2007)



492
Hinhin Agung Daryana, Dinda Satya Upaja Budi

Jurnal Panggung V34/N3/12/2024  

memainkan angklung, maka pelajaran 

dilanjutkan dengan melatih anak didik agar 

berani tampil di depan para wisatawan tanpa 

rasa malu dengan cara diikutsertakan dalam 

pertunjukan angklung sebagai bagian dari 

pelatihan mental. 

Jika dirasakan beberapa tahapan 

sudah dikuasai, Udjo mulai mengenalkan 

kepekaan nada. Proses ini menjadi penting, 

untuk menuju tingkatan selanjutnya karena 

menjadi salah satu syarat untuk mengenal 

nada agar dapat bermain secara bergantian 

dalam membawakan sebuah lagu secara 

berkelompok. 

3. Sarana dan Media Belajar 

Mempertahankan sesuatu yang 

sudah dicapai, jauh lebih sulit daripada 

memperolehnya. Hal inilah yang selama ini 

dirasakan putra-putri Udjo Ngalagena dalam 

mengelola PT. Saung Angklung Udjo. SAU 

kini sangat berkembang pesat dari sebuah 

rumah tinggal menjadi perusahaan komersial 

yang memiliki banyak pegawai lengkap 

dengan sarana yang memadai.

Sarana yang dimaksud tidak 

seperti sekolah formal, karena SAU tidak 

menggunakan ruang kelas khusus untuk 

belajar. Dalam praktiknya SAU menggunakan 

amfiteater sebagai tempat pertunjukan 

sekaligus tempat pelatihan angklung. Alat-

alat musik yang digunakan sebagai media 

pembelajaran di SAU dapat dibagi ke dalam 

2 jenis yakni, gamelan dan musik bambu 

(angklung, calung, arumba).

Pegawai dan pemusik yang sebagian 

besar anak-anak berasal dari masyarakat 

sekitar SAU. Mengingat anak-anak tersebut 

menjadi salah satu daya tarik dari SAU, 

maka dari itu Udjo selalu memfasilitasinya 

dengan baik. Untuk menjaga agar tidak bosan 

beraktivitas, Udjo membuat perpustakaan 

kecil yang menyediakan buku-buku pelajaran 

bagi para pemain yang membutuhkannya 

(Wildan, 2007).

Gambar 4. Cara Membunyikan 7th Chord 
(Dokumentasi pribadi, 2007)

No Jenis Kesenian Rincian Instrumen

1 Angklung - Angklung gantung 
- Angklung diatonis 
- Angklung pentatonis 

2 Arumba - 2 buah carumba
- angklung gantung
- kendang yang ditata 
berdiri
- Cymbal
- Kontra bass
- Stick 

3 Gamelan 
(Salendro) 

- Saron 1 
- Saron 2
- Demung
- Peking
- Bonang 
- Rincik
- Goong
- Kendang

4 Calung 1 set calung 

Tabel 1. Spesifikasi Instrumen di SAU
(Dokumentasi pribadi, 2007)



493

Jurnal Panggung V34/N3/12/2024  

Proses Regenerasi Angklung di Saung Angklung Udjo

4. Proses Belajar

Proses pelatihan dilaksanakan setiap 

hari, kecuali hari minggu. Jadwal yang disusun 

mengikuti jadwal sekolah. Biasanya prosesnya 

dibagi ke dalam dua sesi, yaitu pagi dan siang. 

Jadwal latihan pagi untuk anak-anak yang 

sekolah siang, begitupun sebaliknya. Setiap 

sesinya dibatasi 2-3 jam, dengan materi yang 

disesuaikan dengan kebutuhan. 

 

Sistem Pewarisan 

Pewarisan yang digunakan Udjo terdiri 

dari sistem guru panggung dan sistem imitasi. 

Sebagai salah satu cara pewarisan yang sering 

ditemukan dalam pewarisan seni tradisional, 

istilah guru panggung merujuk pada tempat 

pementasan yang dijadikan sumber belajar. 

Sistem guru panggung merupakan metode 

pembelajaran berkelanjutan yang digunakan 

dalam seni tradisional, Udjo Ngalagena salah 

satunya. Sistem ini membantu anak-anak Udjo 

mencapai tingkat kemahiran mereka dari segi 

pengetahuan. Mereka diperkenalkan dengan 

dunia orang tua mereka sejak usia dini, 

sehingga proses alami ini merupakan salah 

satu cara efektif dalam menerima pelajaran dan 

keterampilan yang juga turut menanamkan 

rasa memiliki yang tinggi terhadap seni 

angklung. Dikaitkan dengan 4 (empat) 

pilar Pemajuan Kebudayaan, yaitu tentang 

pelestarian, pengembangan, pembinaan, 

dan pemanfaatan, proses pewarisan yang 

dilakukan oleh SAU merupakan salah satu 

bentuk dalam upaya menjalankan Undang-

Undang Republik Indonesia No. 5 tahun 2017 

tentang Pemajuan Kebudayaan (Kementerian 

Pendidikan Kebudayaan, 2017).

Sistem imitasi juga digunakan Udjo 

sebagai kelanjutan sistem guru panggung, 

dalam hal ini metode yang dilakukan adalah 

guru berada di depan dan siswa menirunya. 

Sistem ini melibatkan pengajaran langsung, 

di mana orang tua dan anak berinteraksi, 

yang biasanya dicontohkan melalui waditra 

atau titi laras sebagai media pembelajaran. 

Udjo Ngalagena menggunakan sistem imitasi 

dalam mendidik anak-anaknya, termasuk 

notasi angka, dan cara membuat angklung dan 

proses pemilihan bahan untuk membuatnya.

Sistem imitasi merupakan suatu metode 

transfer keterampilan yang mengandalkan 

ketajaman pendengaran dan oral. Sistem 

peniruan ini secara turun temurun digunakan 

oleh Udjo dan para pelatih di SAU. Sebagaimana 

disampaikan oleh Setiaji (2022) dan Hermawan 

(2003), bahwa Metode Pembelajaran Sistem 

Oral telah digunakan secara turun temurun 

dalam pewarisan kebudayaan, termasuk 

seni musik. Sistem guru panggung, sampai 

saat ini dianggap cukup efektif dalam upaya 

mentransfer pengetahuan di sekolah formal 

seperti SMKN  10 (SMKI/ KOKAR) Bandung. 

Dalam konteks pengajaran angklung di SAU, 

metode pembelajaran ini cukup membantu 

Gambar 5. Proses Belajar di Amfiteater
(Dokumentasi Pribadi, 2007)



494
Hinhin Agung Daryana, Dinda Satya Upaja Budi

Jurnal Panggung V34/N3/12/2024  

murid-murid dalam mengamati postur tubuh, 

memegang, menggoyangkan, dan ekspresi 

saat memainkan angklung, mendengar warna 

bunyi, serta meniru sekaligus mempraktikkan 

angklung yang diajarkan oleh gurunya. Ketiga 

aktivitas tersebut membentuk satu kesatuan 

perilaku yang utuh, meliputi aktivitas kognitif, 

afektif, dan psikomotorik untuk menyerap 

materi yang diajarkan.

Keunikan Udjo terletak pada penggunaan 

simbol-simbol kepada pemain angklung 

pemula, seperti yang ditunjukkan pada setiap 

pertunjukan di SAU. Sebagaimana diwariskan 

dari gurunya Meneer Van Praag saat masih 

bersekolah di Kweekschool, Udjo menggunakan 

simbol tangan Kodaly (SUNY, 2024; Sutanto 

& Firmansah, 2022). Metode ini digunakan 

dalam mengembangkan pertunjukan 

angklung interaktif, agar membantu penonton 

mengingat nada-nada angklung dengan cepat. 

Instruktur menggunakan teknik pengajaran ini 

untuk menunjukkan nada yang dibunyikan, 

dan angklung yang ditandai dengan angka 

pada bagian bawahnya (Supriyatna, 2000: 86)

Pengunjung terlebih dahulu akan 

diajarkan cara memegang dan membunyikan 

angklung sebelum mempelajari simbol tangan. 

Kemudian instruktur perlahan memberikan 

materi simbol tangan yang mewakili nada 

Do-re-mi-fa-sol-la-si-do. Kemudian para 

turis akan mengikuti simbol-simbol yang 

dimainkan instruktur secara acak.

Lagu-lagu yang dibawakan adalah 

lagu-lagu sederhana yang sudah dikenal 

pengunjung. Notasi disajikan pada kain 

yang digantung berukuran 2x3 meter. 

Penonton hanya mencocokkan nada angklung 

dengan jumlah nada-nada yang tertulis pada 

kain tersebut. Dalam waktu singkat para 

wisatawan pun tenggelam dalam permainan 

angklung yang membutuhkan kebersamaan. 

Seolah-olah mereka sedang bermain dalam 

sebuah ansambel orkestra besar, masing-

masing individu mempunyai tanggung jawab 

terhadap jalannya lagu yang dimainkan.

Tantangan dan Hambatan Pewarisan

Udjo Ngalagena adalah seniman yang 

berpikiran terbuka untuk menguasai bentuk 

seni lainnya. Seringkali dia mengunjungi 

Gambar 6. Perbandingan Antara Kodaly Hand 
Sign dan yang digunakan di SAU

(Dokumentasi Pribadi, 2007)

Gambar 7. wisatawan bermain angklung dengan 
mengikuti simbol-simbol tangan instruktur

(Dokumentasi Pribadi, 2007)



495

Jurnal Panggung V34/N3/12/2024  

Proses Regenerasi Angklung di Saung Angklung Udjo

Rd. Machyar Angga Kusumadinata dan 

Koko Koswara untuk mempelajari teknik 

memainkan gamelan, kawih Sunda dan 

tembang. Minat Udjo juga sangat tinggi untuk  

mempelajari angklung diatonis kepada Daeng 

Soetigna.

Udjo adalah tipe ayah yang tegas dalam 

mengajarkan kesenian Sunda, dan etika hidup. 

Ia sangat dihormati dan selalu mendorong 

putra-putrinya untuk berlatih. Udjo juga 

mendorong anak-anak dan muridnya untuk 

menguasai berbagai bahasa asing agar mampu 

berkomunikasi dengan wisatawan asing yang 

hadir di pertunjukan di SAU (Wildan, 2007). 

Supriyatna (2000:84) bahkan menyampaikan 

bahwa Udjo merupakan sosok yang selalu 

mengingatkan pengunjung bahwa dasar 

pendidikan adalah cinta, kebijaksanaan, dan 

damai. Maka, agar anak-anak itu senang dan 

mandiri mereka harus diberikan cinta agar 

mereka dapat mengembalikannya pada kita. 

Karena perubahan misi SAU menjadi 

perusahaan di bidang industri pariwisata, 

Udjo membekali putra-putrinya dengan 

kemampuan berbahasa asing, khususnya 

bahasa Inggris. Hal tersebut terus berlanjut 

hingga saat ini, tidak hanya bahasa Inggris 

saja, namun bahasa asing lainnya (Jepang, 

China, Belanda, Jerman) juga dipelajari, 

meski hanya untuk menyapa pengunjung dari 

negara tersebut. Dalam perkembangannya, 

pelatihan bahasa asing berkembang menjadi 

pelatihan khusus bagi anak-anak yang dinilai 

mempunyai keunggulan menjadi pemandu 

acara (MC).

SAU setiap harinya menyajikan 

pertunjukan seni Sunda seperti demonstrasi 

wayang golek, upacara helaran, seni tari 

tradisional, angklung pemula, angklung orkestra, 

angklung massal dan arumba dari pukul 15.30 

hingga 17.00 (Musthofa, 2018; S. A. Udjo, 

2024). Lagu-lagu yang dimainkan sebagian 

besar adalah lagu-lagu hits tradisional dan 

populer dengan mempertimbangkan asal 

negara para pengunjungnya. Anak-anak 

Udjo juga mengakui adanya perubahan 

struktur pertunjukan dengan mempersingkat 

durasi pertunjukan. Hal ini menandakan 

adanya perkembangan seni tradisional untuk 

kebutuhan dan maksud lain di luar fungsi 

awalnya. 

Kendala pewarisan muncul dari 

terbatasnya kemampuan anak-anak dalam 

menyerap ilmu. Seperti disampaikan 

Hidayatullah (2015), bahwa faktor sosial, 

ekonomi, tempat kelahiran, dan lamanya 

pendidikan musik berpengaruh pada 

musikalitas seseorang. Maksudnya, 

dibutuhkan pendekatan khusus dalam 

mentransmisikan pengetahuan. Solusinya, 

Udjo dan pelatih angklung, menggunakan 

pendekatan psikologis dengan cara 

membiarkan anak memilih minatnya dan 

tidak memperlakukannya seperti pekerja. 

Gambar 8. Bentuk Pertunjukan di SAU 
(Dokumentasi Pribadi, 2007)



496
Hinhin Agung Daryana, Dinda Satya Upaja Budi

Jurnal Panggung V34/N3/12/2024  

Tantangan lain dalam proses latihan datang 

dari masyarakat karena menimbulkan 

kebisingan. Jika ditinjau dari segi kepentingan 

alih generasi, situasi tersebut jelas merugikan, 

karena proses latihan menjadi salah satu hal 

yang paling berpengaruh terhadap eksistensi 

suatu jenis kesenian tertentu.    

Pengaruh perubahan sosial masyarakat 

terhadap kelancaran proses pewarisan juga 

memiliki peran penting. Kami menemukan 

bahwa ibu-ibu pemain angklung berpengaruh 

positif terhadap proses regenerasi dengan 

melihat anaknya berlatih dan mengenalkan 

adik-adiknya. Ketika anak mulai tertarik, 

mereka akan mengikuti kakaknya. 

SAU terbuka untuk seluruh warga, 

menjadi rumah kedua bagi mereka yang 

menyediakan tempat bermain sehari-hari. 

Hubungan saling menguntungkan ini pada 

satu sisi menjadi sebuah elemen kunci dalam 

upaya memajukan kesenian tradisional. 

Partisipasi masyarakat dalam pengelolaan 

SAU memperkuat ikatan antara seni dan 

masyarakat. Proses ini pada akhirnya 

menjadi pilar-pilar yang turut menjaga 

keberlangsungan kesenian tradisional di SAU.

SIMPULAN

Keberhasilan proses pewarisan di 

SAU sangat bergantung pada faktor-faktor 

sosial dan elemen-elemen lainnya seperti 

penerimaan pewaris, mekanisme pewarisan, 

model pewarisan, dan ruang tempat 

pewarisan itu terjadi. Sumber daya lain yang 

memberikan signifikansi keberhasilan proses 

pewarisan angklung di SAU dan transmisi 

budaya secara umum adalah pelatih, sarana, 

murid, manajemen pemasaran, dan dukungan 

para pihak saling terintegrasi mendorong 

efektivitas proses transmisi dari satu generasi 

ke generasi berikutnya. 

Proses regenerasi kesenian angklung di 

Saung Angklung Udjo mengalami transformasi 

seiring waktu.  Penekanan dilakukan terhadap 

pewarisan pendidikan karakter, etika, dan 

norma. Udjo menekankan pentingnya untuk 

merangkul kepercayaan diri anak-anak dan 

muridnya untuk tujuan menciptakan model 

pewarisan yang dianggap ideal meningkatkan 

kesadaran dalam melestarikan seni angklung 

dan budaya Sunda. 

Studi ini telah membuktikan bahwa 

dengan menggunakan model transmisi 

vertikal, horizontal, dan oblique melalui 

mekanisme pembelajaran melalui sistem 

guru panggung dan sistem imitasi, Udjo 

Ngalagena dan SAU dapat diargumentasikan 

tidak menemukan hambatan berarti 

dalam mewariskan karakteristik budaya, 

keterampilan, kepercayaan, cinta, etika hidup, 

komunikasi, dan sosialisasi. Sumber daya, 

strategi pemasaran, dan model pewarisan 

ini secara konsisten diseimbangkan untuk 

menjaga keberlangsungan SAU.

Penelitian di masa depan disarankan 

dapat menjawab keterbatasan penelitian ini 

dengan  berkonsentrasi pada penelusuran 

model-model transmisi budaya dalam 

konteks seni tradisional di tingkat nasional. 

Penggunaan teori-teori, pendekatan, dan 

sudut pandang lainnya yang mendasari 

pewarisan dirasa masih terbuka cukup lebar 

untuk dieksplorasi.



497

Jurnal Panggung V34/N3/12/2024  

Proses Regenerasi Angklung di Saung Angklung Udjo

***

DAFTAR PUSTAKA

Anderson, L., & Rubenstein, S. (2005). Field 

Studies. In K. Kempf-Leonard (Ed.), 

Encyclopedia of Social Measurement (pp. 

31-37). New York: Elsevier.

Argyanti, R. S., & Syahrani, S. P. (2023). 

Meningkatkan Kreativitas dan 

Pertunjukan Lagu Cangkurileung 

dalam Pengembangan Kesenian 

tari di Saung Angklung Udjo. Jurnal 

Mahasiswa Kreatif, 1(1), 22-28. 

Berry, J. W., Poortinga, Y. H., Segall, M. H., 

& Dasen, P. R. (2002). Cross-cultural 

psychology: Research and applications. 

New York: Cambridge University 

Press.

Budi, D. S. U. (2014). Perkembangan 

(Instrumen) Angklung. Awilaras, 1(1), 

21-38. 

Budi, D. S. U. (2017). Modifikasi Angklung 

Sunda. Resital: Jurnal Seni Pertunjukan, 

18(1), 43-52. 

Caturwati, E. (2017). Angklung and local 

wisdom values. Research on Humanities 

and Social Sciences, 7(10), 7-11. 

Cavalli-Sforza, L. L., & Feldman, M. W. (1981). 

Cultural Transmission and Evolution: :

A Quantitative Approach New Jersey Princeton: 

Princeton University Press.

Charmaz, K. (2014). Constructing grounded 

theory: A practical guide through 

qualitative analysis London, England: 

SAGE.

Corbin, J., & Strauss, A. (1990). Grounded 

Theory Research: Procedures, Canons, 

and Evaluative Criteria. Qualitative 

Sociology, 13(1). 

Darmawi, D., & Susanti, S. (2023). Aplikasi 

Game Kendang Sunda Menggunakan 

HTML5 Canvas Pada Saung Angklung 

Udjo. Jurnal Nasional Komputasi dan 

Teknologi Informasi (JNKTI), 6(3), 434-

445. 

Deciana, M. (2007, 27 April 2007). [Komunikasi 

Pribadi].

Ellen, R. F., & Fischer, M. D. (2013). 

Introduction: on the concept of cultural 

transmission. In R. Ellen, S. J. Lycett, 

& S. E. Johns (Eds.), Understanding 

Cultural Transmission in Anthropology a 

Critical Synthesis. New York: berghahn.

Ferdiansyah, P., Aulia, S., Munazilah, L., 

Juliansyah, J., Solehah, S., Nafiah, 

N., Oktaviani, W. (2022). Persepsi 

Wisatawan terhadap Keberadaan 

Saung Angklung Udjo sebagai Bentuk 

Eksistensi Kebudayaan Sunda. 

ANWARUL, 2(3), 219-231. 

Hermawan, D. (2003). Metode Pembelajaran 

Praktik Musik Tradisional Secara 

Sistematis, Efektif, dan Efisien Di 

Perguruan Tinggi Seni STSI Bandung. 

Panggung, XXVII. 

Hermawan, D. (2013). Angklung Sunda 

Sebagai Wahana Industri Kreatif 

dan Pembentukan Karakter Bangsa. 

Panggung, 23(2). 

Hidayatullah, R. (2015). Perkembangan 

musikal anak usia sekolah. 5, 117-128. 

John W Creswell, & J. David Creswell. (1994). 

Research design: qualitative, quantitative 



498
Hinhin Agung Daryana, Dinda Satya Upaja Budi

Jurnal Panggung V34/N3/12/2024  

& mixed methods approaches.

Juanda, Y. (1997). Sistem Pewarisan Topeng 

Betawi Ratnasari. Jurusan Karawitan 

Sekolah Tinggi Seni Indonesia 

Bandung. Bandung. 

Kementerian Pendidikan Kebudayaan, 

R. (2017). Undang-undang Republik 

Indonesia No. 5 Tahun 2017. Jakarta

Kurnia, G. & Nalan, A. S. (2003). Deskripsi 

kesenian Jawa Barat. Bandung: Kerjasama 

Dinas Kebudayaan & Pariwisata, 

Jawa Barat [dengan] Pusat Dinamika 

Pembangunan, UNPAD.

Li, J. (2022). A Comparative Study on the 

Inheritance of Intangible Cultural 

Heritage in China, Japan and South 

Korea. Academic Journal of Humanities & 

Social Sciences, 5(2), 16-21. doi:10.25236/

AJHSS.2022.050203

Li, K. (2022). Inheritance and Innovation 

of National Music Culture in Music 

Education. BCP social sciences & 

humanities, 18, 556-563. 

Miles, M. B., & Huberman, A. M. (1994). 

Qualitative data analysis: An expanded 

sourcebook. 2nd ed. Thousand Oaks, CA: 

Sage Publications.

Morley, I. (2014). A Multi-Disciplinary 

approach to the origins of music: 

Perspectives from anthropology, 

archaeology, cognition, and behaviour. 

Journal of Anthropological Sciences, 92, 

147-177. doi:10.4436/JASS.92008

Mulyana, Y. (2007 20 Agustus 2007). 

[Komunikasi Pribadi].

Musthofa, B. M. (2018). Pengembangan 

Budaya Menuju Kesejahteraan 

Budaya: Pelajaran Dari Pengembangan 

Masyarakat Di Saung Angklung Udjo, 

Bandung, Jawa Barat. Sosio Informa: 

Kajian Permasalahan Sosial dan Usaha 

Kesejahteraan Sosial, 4(3). 

Musthofa, B. M., & Gunawijaya, J. (2015). 

Strategi keberhasilan proses 

pemberdayaan masyarakat melalui 

pengembangan kreativitas seni tradisi: 

Studi kasus Saung Angklung Udjo, 

Bandung, Jawa Barat. Sosio Konsepsia: 

Jurnal Penelitian dan Pengembangan 

Kesejahteraan Sosial, 5(1), 325-339. 

Nandarsa, A. U. (2007, 17 April 2007). 

[Komunikasi Pribadi].

Nishikawa, Y., & Ihara, Y. (2022). Cultural 

transmission of traditional songs in 

the Ryukyu Archipelago. PLOS ONE, 

17, e0270354. doi:10.1371/journal.

pone.0270354

Pradoko, A. S., & Rusdewanti, P. P. (2018). 

Angklung Piano dengan Penggerak 

Motor Elektrik. Imaji, 16(2), 118-127. 

Prianti, D. M., Fahmi, I., & Hannan, S. . (2022). 

Post Covid-19 recovery strategies: 

Revitalizing Saung Angklung Udjo 

Business Model. . Journal of Humanities 

and Social Studies, 6(6), 211-217. 

Rasyid, M. H. A., & Gartanti, W. T. (2022). 

Manajemen Krisis Humas Saung 

Angklung Udjo. Paper presented at the 

Bandung Conference Series: Public 

Relations.

Rehfeldt, R. A., Tyndall, I., & Belisle, J. (2021). 

Music as a Cultural Inheritance System: 

A Contextual-Behavioral Model of 

Symbolism, Meaning, and the Value of 

Music. Behavior and Social Issues, 30, 749 

- 773. 



499

Jurnal Panggung V34/N3/12/2024  

Proses Regenerasi Angklung di Saung Angklung Udjo

Rossari, F. I. (2020). Perkembangan Angklung 

Toel Pada Tahun 2010-2019 Di Saung 

Angklung Udjo Bandung Ditinjau 

Dari Aspek Teknologi. Jurnal Penelitian 

Musik, 1(1), 44-61. 

Ryan, R. M., & Deci, E. L. (2020). Intrinsic 

and extrinsic motivation from a self-

determination theory perspective: 

Definitions, theory, practices, and 

future directions. Contemporary 

Educational Psychology. 

Salayanti, S. (2017). Tata Ruang Pertunjukan 

Sebagai Simbol Interaksi Pemain 

dengan Penonton pada Saung 

Angklung Udjo Bandung. ATRAT: 

Jurnal Seni Rupa, 5(1). 

Saptarina, A. (2007, 20 Agustus ). [Komunikasi 

Pribadi].

Schönpflug, U. (2008a). Introduction to 

Cultural Transmission: Psychological, 

Developmental, Social, and Metho-

dological Aspects. In U. Schönpflug 

(Ed.), Cultural Transmission: Psycho-

logical, Developmental, Social, and Metho-

dological Aspects (pp. 1-8). Cambridge: 

Cambridge University Press.

Schönpflug, U. (2008b). Theory and Research 

in Cultural Transmission: A Short 

History. In U. Schönpflug (Ed.), 

Cultural Transmission: Psychological, 

Developmental, Social, and Methodological 

Aspects (pp. 9-30). Cambridge: 

Cambridge University Press.

Schunk, D. H., & DiBenedetto, M. K. (2020). 

Motivation and social cognitive theory. 

Contemporary Educational Psychology, 

60, 101832. doi:https://doi.org/10.1016/j.

cedpsych.2019.101832

Setiaji, D. (2022). Konsep Dongkari dalam 

Perspektif Seniman Tembang Tembang 

Sunda Cianjuran. Jurnal Mebang: Kajian 

Budaya Musik Dan Pendidikan Musik, 

2(1), 1-18. 

Suny. (2024). Approaches to Music Education. 

Music and the Child. Retrieved from 

https://courses.lumenlearning.com/

suny-music-and-the-child/chapter/

chapter-4-approaches- to-music-

education-2/

Supriadi, D. (2006). Model Pembelajaran 

Musik Angklung Sunda Kreasi di 

Sanggar Saung Angklung Udjo 

Ngalagena, Padasuka Bandung Jawa 

Barat. Harmonia: Journal of Arts Research 

and Education, 7(3). 

Supriyatna, N. (2000). Udjo Ngalagena 

Maestro Angklung Indonesia (Master). 

Universitas Gajahmada Yogyakarta., 

Yogyakarta. 

Sutanto, T. S., & Firmansah, A. (2022). 

Pengembangan Metode Hand Sign 

Kodaly Pada Simbol Harmoni Tonal 

Dalam Permainan Ansambel Angklung 

Diatonis. JPKS (Jurnal Pendidikan dan 

Kajian Seni), 7(1). 

Udjo, S. (2007, 8 Januari 2007). [Komunikasi 

Pribadi].

Udjo, S. A. (2024). Bamboo Performance. 

Retrieved from https://angklung-udjo.

co.id/

Upandi, P. (1994). Udjo Ngalagena dan Seni 

Angklung. Laporan Penelitian. Jurusan 

Karawitan Sekolah Tinggi Seni 

Indonesia Bandung. Bandung. 

Wildan. (2007, 1 Agustus 2007). [Komunikasi 

Pribadi].


