Proses Regenerasi Angklung di Saung Angklung Udjo

Hinhin Agung Daryana, Dinda Satya Upaja Budi
Fakultas Seni Pertunjukan Institut Seni Budaya Indonesia
J1. Buah Batu No.212, Kota Bandung, Jawa Barat

hinhin_agung@isbi.ac.id

ABSTRACT

The effective inheritance model and organized resource management developed by Udjo Ngalagena play a
pivotal role in enhancing the status of angklung in West Java. This model of inheritance is demonstrated
through the establishment of Saung Angklung Udjo, a company that has become integral to the
progression of angklung in Indonesia. Utilizing a robust marketing strateqy, Saung Angklung Udjo
has successfully penetrated the market and innovated various aspects, including tools, entertainment
offerings, partnerships, and facilities tailored for both visitors and performers. This study aims to analyze
the inheritance model of angklung art as practiced by Udjo Ngalagena, with particular attention to the
dynamics of knowledge transmission, the crucial roles of the heirs, and the effectiveness of these processes
in preserving Indonesia’s intangible cultural heritage. This investigation is framed within the context of
Cavalli-Sforza’s cultural transmission theory. The findings of this research indicate that Udjo’s approach
to inheritance encompasses both musical and non-musical knowledge. This knowledge transfer is
facilitated through the implementation of various inheritance models, including vertical, horizontal, and
oblique transmission mechanisms. This study contributes to the understanding of cultural preservation
practices and the regeneration of traditional arts, emphasizing the significance of structured inheritance
and effective resource management in sustaining cultural heritage.

Keywords: Saung, angklung, Udjo, regeneration.

ABSTRAK

Faktor-faktor kunci meningkatnya status angklung di Jawa Barat adalah tertatanya pengelolaan
sumber daya dan model pewarisan efektif yang dilakukan oleh Udjo Ngalagena. Perwujudan
pewarisan tersebut dibuktikan dengan didirikannya sebuah perusahaan yang bernama
Saung Angklung Udjo yang pada perkembangannya menjadi tonggak penting kemajuan seni
angklung di Indonesia. Dengan sistem pemasaran yang baik Saung Angklung Udjo mewujud
menjadi perusahaan yang mampu melakukan penetrasi, inovasi alat, pertunjukan, kemitraan,
dan sarana yang lebih layak bagi pengunjung dan penampil pertunjukan. Studi ini menelusuri
model pewarisan seni angklung yang dilakukan oleh Udjo Ngalagena. Secara khusus, kajian ini
berpusat pada analisis model pewarisan, peran penting ahli waris, dan efektivitas transmisi
pengetahuan dalam menjaga warisan budaya takbenda Indonesia, melalui perspektif transmisi
budaya Cavalli-Sforza. Analisis penelitian ini mengungkap bahwa pewarisan yang dilakukan
Udjo meliputi pengetahuan musikal dan nonmusikal, yang difasilitasi dengan penerapan
model pewarisan vertikal, horizontal, dan miring. Studi ini berkontribusi pada pemahaman
praktik pelestarian budaya dan regenerasi seni tradisional, dengan menekankan pentingnya
pewarisan terstruktur dan pengelolaan sumber daya yang efektif dalam mempertahankan
warisan budaya.

Kata kunci: saung, angklung, Udjo, regenerasi

Jurnal Panggung V34/N3/12/2024



Proses Regenerasi Angklung di Saung Angklung Udjo

PENDAHULUAN

Proses regenerasi merupakan salah
satu aspek yang paling mempengaruhi
keberlanjutan satu jenis kesenian. Situasi
terkini di Jawa Barat bahkan menunjukkan
bahwa sebagian seni pertunjukan dalam
kondisi tidak berkembang atau bahkan
menghilang bersamaan dengan meninggalnya
para pelakunya (Ganjar Kurnia & Nalan,
2003). Dua faktor yang berkontribusi terhadap
adalah

dan perubahan

kondisi ini

berkembangnya
terkendalanya regenerasi
sosial budaya. Proses regenerasi dalam musik
tradisi di Jawa Barat pada umumnya dilakukan
dalam dua cara, yaitu dengan guru panggung
dan imitasi. Sebagaimana disampaikan
Juanda (1997) bahwa alih keterampilan dalam
seni tradisi sebagian besar dilakukan di
arena pementasan dengan cara mengimitasi
permainan secara langsung dari orang tua,
teman, atau saudara.

Isu tentang regenerasi yang dialami
berbagai seni tradisi di Jawa Barat dirasakan
cukup kompleks, tidak terkecuali kesenian
angklung. Beragam seni angklung tradisional
(pentatonis) di Jawa Barat terlihat seperti diam
di tempat. Pertunjukan angklung seringkali
dilakukan dalam konteks ritual padi atau
undangan untuk mengisi acara mengisi acara-
acara resmi pemerintah atau menjadi hiburan
masyarakat (Supriadi, 2006).

Keadaan yang pelik ini mendorong
kami untuk menginvestigasi tantangan
yang dihadapi para seniman dan institusi
terkait dalam upaya pewarisan seni angklung.
Penelitian ini menegaskan, bahwa upaya
inovasi kesenian angklung di Saung Angklung

Udjo dapat menjadi tolok ukur efektivitas

483
kolaborasi seniman, lembaga pemerintah,
dan swasta dalam menegakkan kesenian
tradisional dan mencegah kepunahannya.

Secara historis, angklung hidup di
lingkungan masyarakat pertanian yang
menjadi bagian penting dalam upacara
ritual padi (Supriadi, 2006). Sejalan dengan
perubahan sosial masyarakat, fungsi angklung
kemudian bergeser menjadi seni hiburan
dalam acara hari-hari besar nasional atau
hiburan lainya. Pergeseran tersebut pada
akhirnya mendorong seniman angklung untuk
beradaptasi dengan perkembangan sosial
dan budaya. Proses adaptasi yang dilakukan
inovasi instrumen, sajian angklung, kemasan
pertunjukan, dan garapan musikalnya (Budi,
2017; Pradoko & Rusdewanti, 2018; Rossari,
2020). Pasca ditetapkan sebagai salah satu the
Intangible Culture Heritage atau budaya tak
benda oleh UNESCO merupakan salah satu
seni pertunjukan yang menjadi kebanggaan
oleh masyarakat Indonesia, khususnya
masyarakat Jawa Barat dan Banten (Budi,
2014).

Di tengah hiruk pikuk Kota Bandung
tahun 1966-1967, seorang seniman bernama
Udjo Ngalagena mendirikan Saung Angklung
Udjo (disingkat SAU). Tujuan utamanya
adalah sebagai ruang edukasi, apresiasi, dan
produksi angklung. Dengan memberdayakan
masyarakat sekitar, setiap harinya SAU rutin
menyajikan kemasan pertunjukan angklung
dan kesenian lainnya bertajuk The Bamboo
Afternoon (bambu petang). Pertunjukan ini
diperuntukan untuk wisatawan domestik dan
asing yang sedang liburan di Indonesia.

Konsep pertunjukan yang ditampilkan

disusun dengan pertimbangan artistik yang

Jurnal Panggung V34/N3/12/2024



Hinhin Agung Daryana, Dinda Satya Upaja Budi

484

berfokus pada hiburan dan pariwisata dapat dilewati dengan cukup baik.
(Ferdiansyah et al, 2022). Pertimbangan- Untuk mengatasi krisis pengunjung, SAU
pertimbangan ini sangat mempengaruhi mengadakan pertunjukan virtual dan
durasi pertunjukan dan adaptasi terhadap memastikan  kelangsungan  pendidikan

seni pertunjukan tradisional yang disajikan.
Fokus juga

bentuk kesenian yang mendorong partisipasi

penyajiannya meluas pada
penonton, seperti angklung interaktif, helaran,
tari topeng, dan wayang golek, guna menarik
penonton untuk untuk kembali datang ke
SAU (Salayanti, 2017).

Selain modifikasi pertunjukan, daya
tarik lainnya dapat diidentifikasi dari usia
para pendukung pertunjukan yang mayoritas
anak-anak di bawah umur. Pada titik ini,
keterlibatan mereka dapat dianggap sebuah
keseriusan SAU dalam menjaga kualitas
pertunjukan yang berujung menjadi strategi
pemasaran yang dianggap efektif.

Kehadiran para pemain dan pendukung
pertunjukan di SAU ini adalah indikasi
keterwakilan SAU dalam pelestarian dan

SAU

tidak hanya menjalankan perannya sebagai

pemajuan Indonesia.

kebudayaan

ruang pembelajaran seni  pertunjukan
tradisional Sunda, namun juga menanamkan
rasa tanggung jawab pada generasi muda
untuk mencegah erosi budaya (Darmawi
& Susanti, 2023). Kemasan pertunjukan
dengan menampilkan kesenian Sunda, seperti
pertunjukan wayang golek, tari topeng, dan
angklung, menjadi magnet yang menarik minat
wisatawan sekaligus mengedukasi mereka
tentang budaya Sunda (Argyanti & Syahrani,
2023; Ferdiansyah et al., 2022).

SAU secara efektif mampu menavigasi
tantangan modern. Dengan menerapkan

strategi inovatif krisis pandemi COVID-19

budaya dan hiburan, bahkan di masa-masa
sulit (Prianti, 2022; Rasyid & Gartanti, 2022).
Melalui upaya tersebut, Saung Angklung
Udjo memberikan kontribusi yang signifikan
terhadap pelestarian, promosi, dan pengayaan
warisan budaya Indonesia.

Banyak studi empiris tentang hubungan
mekanisme pewarisan budaya dengan peran
warisan budaya dalam pelestarian budaya (J.
Li, 2022; K. Li, 2022; Nishikawa & Ihara, 2022).
J. Li (2022) menggarisbawahi keseimbangan
antara teori dan keterampilan praktis dalam
konteks pendidikan warisan budaya takbenda.
Menurutnya, perbedaan pendekatan dan
tantangan harus diselesaikan, dengan cara

meningkatkan pelatihan bakat, mendirikan

lembaga, program perlindungan aset budaya,

pengelolaan, penetapan ahli waris, dan
pemanfaatan teknologi (J. Li, 2022).
Kaiyue Li (2022) selanjutnya

menyarankan bahwa pendidikan musik
harus mampu beradaptasi dan menemukan
keseimbangan antar dimensi global dan lokal
untuk melindungi, mewarisi, dan menginovasi
budaya musik nasional. Untuk memahaminya
tentunya dibutuhkan pertimbangan konteks
sosial dan mekanisme pewarisan (Nishikawa
& Thara, 2022).

Berdasarkan kesenjangan

(3ap)
penelitian-penelitian tersebut, penelitian yang
kami lakukan berusaha untuk menyoroti
proses pewarisan di SAU yang kami
asumsikan menjadi salah satu faktor penting

dalam kebertahanan seni angklung di Jawa

Jurnal Panggung V34/N3/12/2024



Proses Regenerasi Angklung di Saung Angklung Udjo

Barat. Melalui angklung dan seni pertunjukan
tradisional lainnya, Udjo Ngalagena dan SAU
berupaya melestarikan nilai-nilai karakter,
sejarah, dan tradisi. Pada level ini kami
memandang bahwa kunci keberhasilan Udjo
Ngalagena dan SAU salah satunya terletak
pada proses regenerasi. Alih keterampilan
kepada murid dan keluarga, serta upaya
pewaris yang senantiasa bekerja keras menjaga
pilar SAU dengan melakukan inovasi menjadi
buah konsistensi Udjo.

Hingga saat ini, pemberdayaan
masyarakat dalam produksi angklung dan
souvenir, inovasi instrumen, dan peningkatan
kemitraan dengan pemerintah dan swasta
mampu menjaga posisi SAU dalam konstelasi
seni pertunjukan dan ekosistem musik bambu
di Indonesia (Musthofa & Gunawijaya,
2015). Maka dari itu, proses regenerasi di
SAU menjadi salah satu tema penting untuk
diproblematisasi dalam wacana pelestarian
warisan budaya secara umum di Indonesia.

Kontribusi teoretis dan praktis yang

adalah

pewarisan kesenian

diharapkan dari penelitian ini
diperolehnya model
tradisi yang dianggap mampu mengadaptasi
kemajuan lingkungan sosial dan kultural
tempat seni pertunjukan tersebut tumbuh.
Singkatnya, proses regenerasi dan proses
alih keterampilan yang terjadi di SAU dapat

dijadikan preseden.

METODE

Penelitian ini dilakukan dengan cara
studi lapangan. Sebagaimana dibahas oleh
Anderson dan Rubenstein (2005) berbagai
informasi  dan

strategi ~ pengumpulan

485

pendekatan analitik seringkali dilakukan
dalam studi lapangan. Proses penelitian ini
akan dibagi ke dalam dua cara, pertama,
observasi, wawancara dengan keluarga dan
kerabat terdekat, pelatih, murid SAU, tokoh-
tokoh angklung, dan perwakilan masyarakat
sekitar yang dianggap kompeten: kedua,
pendokumentasian dalam bentuk audio,
video, dan catatan di lapangan.

Untuk menjaga linimasa berjalan sesuai
rancangan maka, tahapan penelitian ini
ditempuh dalam beberapa tahapan yaitu studi
pustaka dan studi audio visual; observasi di
lapangan dan melakukan wawancara semi
struktur dengan informan (John W Creswell
& J. David Creswell, 1994); dan penelusuran
pustaka digital.

Keseluruhan data yang diperoleh
kemudian dikumpulkan, direduksi, dipilah,
dikelompokan, diberi kode dan dianalisis
(Anderson & Rubenstein, 2005; Charmaz,
2014; Corbin & Strauss, 1990). Sebelum hasil
terlebih dahulu akan

dilakukan triangulasi data untuk memastikan

analisis disajikan,
informasi yang didapatkan valid. Setelah
seluruh rangkaian selesai, maka dilakukan
proses penarikan kesimpulan yang kemudian
disajikan dalam bentuk deskripsi (Miles &
Huberman, 1994).

HASIL DAN PEMBAHASAN

Pembahasan proses regenerasi di Saung
Angklung Udjo, akan meliputi beberapa
uraian yakni: motivasi pewarisan, mekanisme
pewarisan, elemen pewarisan, sarana
dan media belajar, sistem pewarisan, dan

tantangan dan hambatan pewarisan.

Jurnal Panggung V34/N3/12/2024



Hinhin Agung Daryana, Dinda Satya Upaja Budi

486
Motivasi Pewarisan

Udjo Ngalagena (alm.) salah satu murid
Daeng Soetigna. Sebagai salah satu murid
Udjo berhasil

mengemasnya menjadi musik yang sesuai

inovator musik angklung,
dengan slogan 5M Angklung: “Mudah, Murah,
Menarik, Mendidik, dan Massal”. Mudah;
angklung ini memang mudah dimainkan
oleh anak kecil atau orang tua, Murah; rata-
rata harga angklung satuan terjangkau oleh
pelajar; menarik; karena mudah dimainkan
maka angklung menarik untuk dimainkan.
mendidik; terdapat nilai-nilai kearifan lokal
dan pendidikan karakter
(Caturwati, 2017, Hermawan, 2013). Massal;

dalam angklung

pada awalnya angklung didesain untuk
dimainkan komunal.

SAU adalah perwujudan kerja keras
dan dedikasi Udjo dalam mengembangkan
dan melestarikan seni angklung. Sebagaimana
disampaikan oleh Sam Udjo (wawancara, 8
Januari 2007) bahwa visi dan misi SAU ialah
ingin melestarikan kesenian Sunda, khususnya
angklung. Dalam perkembangannya kemudian
bertransformasi menjadi perusahaan yang
menekankan dalam bidang industri seni
pertunjukan, produksi alat-alat musik
bambu, edukasi, dan pariwisata. Upandi
(1994) menyampaikan, bahwa bidang-bidang
tersebut saling terkait satu sama lain. Bidang
pelatihan kesenian menghasilkan para pemain
(pengrawit) dalam setiap pertunjukan. Bidang
pertunjukan sebagai upaya untuk menjual
karya seni untuk tujuan pariwisata.

UdjoNgalagenadanistrinyaUum Sumiati
mempunyai 10 orang anak. Sepeninggal

pasangan tersebut, perjuangan mereka kini

hanya berada di tangan sembilan orang anak,

karena salah seorang anaknya yaitu Udjo Nan
Bahagia telah meninggal dunia. Kesembilan
anak Udjo tersebut antara lain: Ajeng Riswati,
Sam Udjo, Hj. Hetty Seniwati, Budi Asih,
Yayan Mulyana, Agustina Septarina, Daeng
Oktafiandi Udjo, Taufik Hidayat, dan Mutiara
Deciana. Dalam manajemen pengelolaan
SAU mereka saling berbagi tugas mengurusi
berbagai bagian, dari mulai pertunjukan,
souvenir, dan administrasi keuangan .

Idealnya memang keluarga

yang

mewarisi atau melanjutkan wusaha dari
orang tuanya, tetapi seiring dengan semakin
berkembangnya SAU yang berpengaruh
terhadap semakin luasnya ruang lingkup
kegiatan yang harus dilaksanakan, akhirnya
Udjo

perlunya merekrut pegawai yang kompeten

putera-puteri berpikir = mengenai
untuk mengurus SAU. Namun demikian,
tidak berarti keturunan Udjo lepas tangan
dari semua urusan, mereka tetap ikut andil
menjaga visi dan misi yang diamanatkan
orang tuanya.

Sam Udjo menyatakan, bahwa ayahnya
memang terlihat telah mempersiapkan anak-
anaknya untuk menjaga eksistensi SAU.
Bukan semata-mata hanya dalam konteks
pengelolaan agar terus didatangi oleh para
turis, namun juga dalam hal mencintai seni
tradisi khususnya seni angklung (S. Udjo,
2007). Hal ini juga diperkuat oleh keterangan
Deciana (2007), bahwa tentu saja orang-orang
yang dianggap tepat untuk diwarisi adalah
anak-anak Udjo Ngalagena sebagai orang-
orang terdekat.

Sebagai sosok yang tumbuh dan dekat
dengan dunia seni sejak kecil, Udjo Ngalagena

memiliki dorongan kuat dalam melestarikan

Jurnal Panggung V34/N3/12/2024



Proses Regenerasi Angklung di Saung Angklung Udjo

kesenian tradisi Sunda, angklung khususnya.
Motivasi ini kemudian diterapkan sebagai
sebuah cara untuk memantau kemajuan,
tujuan, dan keinginan individu untuk
belajar dan melakukan tindakan (Schunk &
DiBenedetto, 2020). Oleh karena itu, wajar jika
Udjo mengabdikan hidupnya dengan cermat
dalam menata, mengorganisir, dan membekali
para penerusnya untuk menjamin kelestarian
kesenian angklung.

Pada awalnya Udjo tidak berpikiran
untuk menjadikan SAU sebagai perusahaan
yang bersifat komersil. Komodifikasi semata-
mata dilakukan untuk meningkatkan status
dariyangasalnyadimainkan pengamenjalanan
menjadi bentuk seni yang dapat diapresiasi

publik.

angklung menginspirasinya

di ruang-ruang Kecintaannya

pada untuk
mewariskan pengetahuan dan keterampilan
bermain angklung kepada masyarakat, dengan
tujuan agar semua orang dapat merasakan
menikmatinya (S. Udjo, 2007). Motivasi
intrinsik ini yang kemudian mampu menjadi
pilar eksistensi SAU sebagai sebuah lembaga
pengembangan dan pendidikan seni angklung
yang dikemas menjadi sebuah tontonan
komersil (Ryan & Deci, 2020). Kondisi ini
menjadikan SAU berbeda dengan ruang-
ruang seni lainnya yang ada di Bandung
(Deciana, 2007).

Situasi ini menjadi salah satu jalan
keluar yang tidak bisa ditolak oleh Udjo
Ngalagena, meskipun penentangan dari
golongan konservatif terus bermunculan.
Komersialisasi seni tradisi di tengah gempuran
teknologi hari ini menjadi solusi praktis untuk
menjaga kelestarian suatu jenis kesenian. Satu

hal yang jelas, komersialisasi tidak lantas

487
dimaknai bahwa tidak punya lagi identitas
dan harga diri, justru sebaliknya pada batas-
batas tertentu di situlah letaknya penghargaan
terhadap seni tradisi.

Meskipun terfokus pada pelestarian seni
angklung, namun kehadiran Udjo dan SAU
berkontribusi besar terhadap pelestarian seni
tradisional di Jawa Barat secara lebih luas.
Kegiatan di SAU yang mencakup aktivitas
terkait berbagai kesenian tradisional Sunda,
mendorong para seniman untuk terus
mengembangkan musik dan menciptakan

inovasi, seperti alat musik carumba dan

angklung toel (Rossari, 2020).

Mekanisme Pewarisan

Bentuk dan mekanisme penyebaran
pengetahuan  itu  dilakukan  menjadi
aspek yang sangat berpengaruh terhadap
transmisi budaya. Ellen dan Fischer (2013),
menyampaikan bahwa diperlukan proses
baik

Dalam kasus

identifikasi secara nyata maupun

virtual. proses pewarisan
angklung di SAU, identifikasi ini diperlukan
untuk mengamati secara menyeluruh cara,
bentuk, model, dan aspek-aspek pewarisan.
Meskipun prosesnya rumit dari segi interaksi,
tetapi pada kenyataannya praktik budaya
dan pengetahuan berhasil ditransmisikan
antarindividu dari waktu ke waktu.
Transmisi budaya  dapat dipahami
sebagai suatu proses transfer yang membawa
informasi budaya dari satu generasi ke
generasi berikutnya, dan dari satu kelompok
ke kelompok berikutnya (Schonpflug, 2008a).
Konsep transmisi budaya, bagaimanapun,
menunjukkan elemen budaya yang tersebar

luas yang meliputi orientasi sosial (nilai),

Jurnal Panggung V34/N3/12/2024



Hinhin Agung Daryana, Dinda Satya Upaja Budi

488
keterampilan, dan perilaku. Ruang lingkup
distribusi inilah yang akhirnya memperjelas
batasan budaya masing-masing (Schonpflug,
2008b). Istilah budaya merujuk pada sifat-
sifat yang diperoleh melalui proses transmisi
non genetik, baik melalui pencetakan,
observasi,

hasil
2008a).

pengkondisian, peniruan,

atau sebagai pengajaran langsung

(2088a)

suatu

(Schonpflug,
lebih

kelompok budaya dapat melestarikan ciri-

Schonpflug

lanjut menerangkan bahwa

ciri perilakunya di antara generasi-generasi
berikutnya dengan menggunakan mekanisme
belajar-mengajar.

Akar
budaya lahir dari ahli biologi Cavalli-Sforza

pemikiran tentang transmisi
dan Feldman (1981). Transmisi budaya dari
orang tua ke keturunannya disebut transmisi
vertikal karena melibatkan penurunan ciri-
ciri budaya dari satu generasi ke generasi

berikutnya (Cavalli-Sforza & Feldman, 1981).

Terdapat dua bentuk transmisi budaya
lainnya, yaitu horizontal dan obligue.
Dalam transmisi budaya horizontal,

pembelajaran diperoleh dari teman-teman
dalam interaksi sehari-hari sejak lahir hingga
dewasa. Sedangkan dalam transmisi budaya
obliqgue, pembelajaran diperoleh dari orang
dewasa dan institusi lain (misalnya di sekolah
formal), baik dari budaya kita sendiri atau
dari budaya lain (Berry, Poortinga, Segall, &
Dasen, 2002).
Transmisi vertikal meliputi ciri-ciri
kepribadian, perkembangan kognitif, sikap,
dan status pendidikan, sedangkan transmisi
horizontal dan obligue meliputi sikap, karir,
dan mobilitas sosial, aspirasi, peran seks,

perilaku seksual, perilaku remaja, perilaku

agresif, perilaku altruistik, moral, nilai-nilai
sosial, kesesuaian, bahasa, inovasi teknologi,
dan mode pakaian (Schénpflug, 2008a).

transmisi

Proses budaya

yang

dipaparkan sebelumnya mengilustrasikan
bahwa eksistensi kebudayaan ditentukan
oleh bagaimana proses mekanisme belajar-
tersebut waktu

mengajar berjalan dari

ke waktu. Konsistensi Udjo Ngalagena
dalam melakukan pewarisan seni angklung
secara turun temurun pada anak-anaknya
dapat dipandang sebagai proses transfer
pengetahuan dan praktik yang dilakukan
secara sadar.

Kami menemukan bahwa proses
pewarisan ini dilakukan dalam dua tahap.
Tahap pertama adalah kesadaran Udjo
yang

dikirimkan kepada anak-anaknya, dan tahap

terhadap  pengetahuan  angklung
kedua adalah penerimaan dari anak-anaknya
untuk melanjutkan keinginan orang tua dalam
melestarikan budaya Sunda secara umum. Hal
itu berimplikasi terhadap dorongan untuk
mengajarkan kembali kepada keturunan
selanjutnya dan murid-murid lainnya, di
antaranya kerabat dan masyarakat sekitar
yang bertempat di SAU.

Situasi tersebut juga mencerminkan

bagaimana proses transmisi vertikal ini

melibatkan dua proses: enkulturasi dan
sosialisasi. Prosesnya memang tidak selalu
diberikan secara didaktik atau terencana.
dilihat,

pembelajaran tanpa melibatkan pengajaran

Namun jika sering  dijumpai
khusus. Proses ini melibatkan orang tua dan
teman sebaya dalam suatu jalinan saling
mempengaruhi yang berimplikasi terhadap

pembatasan, pembentukan, dan pengarahan

Jurnal Panggung V34/N3/12/2024



Proses Regenerasi Angklung di Saung Angklung Udjo

489

generasi baru untuk mencapai tujuan yang — S—— T
ditargetkan oleh Udjo dan SAU (Berry et al,, — e R
2002: 34). . _ )

Membaurnya anak-anak pemain /
angklung dalam sebuah pertunjukan angklung — \./"""\{/ ————
di SAU memungkinkan pula terjadinya Pﬁﬂfﬁi —-it "“"":"Ef‘"‘ JI-'— -
enkulturasi dan sosialisasi. Enkulturasi N —‘lf
terjadi dengan merangkul pemerintah, e
swasta, wisatawan asing, dan masyarakat g

sekitar lengkap dengan budaya mereka.
Sehingga dilakukan pengarahan dan adaptasi
memasukkan perilaku dan sajian kesenian
yang sesuai ke dalam repertoar mereka.
Sosialisasi juga terjadi melalui instruksi dan
pelatihan yang lebih spesifik, baik khusus dari
Udjo kepada anak-anaknya, pelatih ke murid,
dan dari murid kepada murid lainnya. Pada
gilirannya proses ini berdampak pada proses
dialogis secara horizontal, yang selanjutnya
membentuk pengetahuan lingkungannya,
dan menumbuhkan generasi baru pemain
angklung.

Selain model transmisi horizontal, di
SAU juga terjadi transmisi obligue, yang mana
seseorang belajar dari orang dewasa dan
lembaga-lembaga formal. Kecenderungan
transmisi oblique ini terlihat jelas ketika Udjo
sering meminta bantuan tenaga ahli lain
untuk melatih jenis kesenian di luar angklung
seperti seni tari. Beberapa pelatih panggilan
biasanya didatangkan dari ISBI Bandung
dengan beberapa kriteria yang harus dipenuhi
oleh calon pelatih tersebut (Nandarsa, 2007).

Model pewarisan yang terjadi di SAU
tidak dapat dibaca dengan mudah seperti
di atas, namun intinya, pewarisan, atau

lebih luasnya transmisi kebudayaan yang

terjadi di SAU ini dipengaruhi juga oleh

Gambar 1, Diagram Regenerasi di SAU
(Dokumen Pribadi, 2024)

hubungan timbal balik antara Udjo dengan

lingkungannya, termasuk di dalamnya

masyarakat sekitar, pemerintah sebagai
pembuat kebijakan, dan pihak swasta sebagai
mitra (Musthofa, 2018).

Untuk memahami lebih jelas tentang
model pewarisan yang digunakan oleh Udjo
Ngalagena, akan dijelaskan melalui diagram

di bawah ini:

Elemen-elemen Pewarisan

Penjelasan  tentang  elemen-elemen
pewarisan yang berlaku di SAU dalam kurun
waktu satu generasi yaitu dari Udjo Ngalagena
kepada keturunannya akan diuraikan dalam
beberapa bahasan antara lain usia belajar,
materi ajar, proses belajar, dan sarana belajar.
1. Usia Belajar

Pada umumnya pembinaan bakat dan
keterampilan bermusik anak-anak Udjo
dimulai dari umur 2-4 tahun (Mulyana, 2007
). Musik lebih dari sekedar pengalaman
aural, karena mewakili tindakan tubuh yang
terencana. Untuk itu memerlukan tindakan

tubuh yang spesifik dan terencana untuk

Jurnal Panggung V34/N3/12/2024



Hinhin Agung Daryana, Dinda Satya Upaja Budi

490
menghasilkan kemampuan yang diharapkan
(Morley, 2014). Dari sudut Morley tersebut
tercermin bahwa pemupukan keterampilan
musik sangat ideal dilakukan sejak dini.
Kompleksitas musik dengan segala aspeknya
akan dapat terwarisi dengan baik jika
dilakukan secara berkelanjutan.

Sebagaimana diusulkan oleh oleh
Rehfeldt, Tyndall, dan Belisle (2021) bahwa
musik dianggap sebuah sistem pewarisan
simbolik yang kompleks, suatu bentuk respons
relasional tingkat lanjut, yang memerlukan
kerja sama untuk memfasilitasi persatuan dan
afinitas di antara sekelompok orang. Pada
tingkatan ini kami menilai bahwa hubungan
aspek lingkungan rumah dengan kemampuan
musikal anak menjadi penting (Hidayatullah,
2015).

Faktor kuat yang mendorong hasrat
anak-anak Udjo belajar angklung adalah
lingkungan keluarga, Udjo dan aktivitas di
SAU mempengaruhi perilaku musikalnya.
Sebagai seorang seniman yang melekat jiwa
seorang pendidik, Udjo mewajibkan seluruh
anaknya untuk menguasai seni angklung
dari mulai pembuatan angklung sampai
memainkan angklung (Deciana, 2007). Sejak
kecil, anak-anak Udjo seringkali dibawa
untuk melakukan pementasan sehingga dapat
merasakan pengalaman dan langkah awal
pembelajaran. Anak-anaknya dibiarkan untuk
memilih waditra yang diminati, kemudian
dilakukan pengarahan lebih dalam. Dengan
cara tersebut, anak-anak Udjo merasa tidak
dipaksa belajar, bahkan pada akhirnya
menumbuhkan pandangan bahwa angklung
adalah warisan budaya yang harus dimiliki.

Sebagai

bagian dari pemberdayaan

masyarakat (Musthofa, 2018), Udjo juga
mewariskan ilmu yang dimilikinya kepada
masyarakat sekitar, saudara, dan kerabat
dekat. Sampai sekarang hal itu terus terjadi
secara turun temurun. Masyarakat di sekitar
SAU dilibatkan dalam menjaga kelestarian
kesenian angklung. Sebagian besar adalah
pemain pertunjukan bambu petang dan para
pengrajin angklung dan souvenir (Saptarina,
2007).
2. Materi Ajar

Pasca kepemimpinan Udjo, SAU tetap
menjadi ruang pengenalan dan pendidikan
tidak dari

kesenian Sunda yang lepas

kebudayaan Sunda. Pengembangan dan
adaptasi dilakukan, hingga saat ini SAU
telah mengembangkan berbagai metode
dan kurikulum pendidikan angklung dan
seni budaya lainnya. program pendidikan
angklung dibagi menjadi dua bagian: Beasiswa
Seni dan Budaya Saung Angklung Udjo, yang
menawarkan pendidikan gratis angklung
dan seni Sunda lainnya untuk masyarakat
lokal, dan Sekolah Udjo (udjo School), yang
menawarkan prinsip dan kompetensi dasar
seni bagi peserta. Sekolah Udjo menawarkan
program orientasi internal dan eksternal,
dengan berbagai materi pembelajaran seperti
angklung, arumba, tari tradisional, pencak silat,
wayang dan karawitan (gamelan, kacapi-suling,
vokal mamaos). Sekolah Udjo juga menawarkan
kesempatan bagi peserta untuk menjadi
pembawa acara, memandu pertunjukan
bambu petang (Musthofa dalam Musthofa,
2018).

Khusus untuk pembelajaran angklung,
materi ajar yang disampaikan meliputi cara

memegang dan teknik memainkan angklung.

Jurnal Panggung V34/N3/12/2024



Proses Regenerasi Angklung di Saung Angklung Udjo

a) Cara Memegang Angklung

Cara membunyikan angklung adalah
dengan tangan kanan memegang bagian sudut
simpul pertemuan antara tihang angklung
(vertikal) dan dudukan soko (horizontal),
bagian kanan bawah, sedangkan posisi tangan
kiri adalah memegang tihang angklung bagian
tengah atas secara tegak dan sejajar dengan
badan, dengan jarak agak jauh dari badan
(siku kiri hampir lurus) agar dapat digetarkan
dengan baik dan maksimal. Dalam posisi ini,
tangan kanan yang memegang dudukan soko
bagian kanan bawah selanjutnya digerakan
atau digetarkan dari kiri ke kanan (secara
horizontal).

Pemain dapat memegang dua angklung
dengan meletakkan angklung vyang lebih
besar di tangan kiri, baik pada posisi lengan
atau di jari tangan yang lain, sehingga
dapat memainkan setiap angklung dengan
sempurna.b
b) Teknik memainkan angklung

Untuk menghasilkan suara angklung
yang merata dan nyaring, gunakan frekuensi
getaran yang sering dan pemanasan selama
3-5 menit sebelum dimainkan. Teknik utama
dalam memainkan angklung terdiri dari dua
yaitu, menggetarkan dan memukul (centok).
Teknik centok melibatkan pemukulan pada
tabung dasar dengan telapak tangan kanan
untuk menghasilkan nada-nada pendek.
Teknik tengkep menghasilkan suara yang lebih
halus dengan cara menutup tabung kecil
dengan satu jari.

Seperti disampaikan oleh guru angklung
diatonis Daeng Soetigna, maka dianjurkan
untuk membunyikan nada angklung secara

nyambung. Hal ini dilakukan dengan

491

Gambar 3. Cara Memegang Dua Angklung
(Dokumentasi pribadi, 2007)

menahan nada sedikit lebih panjang dari nilai
nadanya, sehingga saat nada kedua mulai
dimainkan, nada pertama masih berbunyi
sedikit, sehingga alunan nadanya terdengar
nyambung dan tidak putus.

Teknik memainkan angklung di atas
dimaksudkan untuk angklung melodi. Selain
angklung melodi, terdapat juga angklung
pengiring yang dapat dimainkan dengan dua
cara yang berbeda: dengan cara ditekan dan
dengan cara digetarkan, sesuai dengan chord
lagunya (Wildan, 2007).

Setelah teknik

menguasai dasar

Jurnal Panggung V34/N3/12/2024



Hinhin Agung Daryana, Dinda Satya Upaja Budi

Gambar 4. Cara Membunyikan 7th Chord
(Dokumentasi pribadi, 2007)

memainkan  angklung, maka pelajaran
dilanjutkan dengan melatih anak didik agar
berani tampil di depan para wisatawan tanpa
rasa malu dengan cara diikutsertakan dalam
pertunjukan angklung sebagai bagian dari
pelatihan mental.

Jika

sudah dikuasai, Udjo mulai mengenalkan

dirasakan  beberapa tahapan
kepekaan nada. Proses ini menjadi penting,
untuk menuju tingkatan selanjutnya karena
menjadi salah satu syarat untuk mengenal
nada agar dapat bermain secara bergantian
dalam membawakan sebuah lagu secara
berkelompok.

3. Sarana dan Media Belajar

Mempertahankan sesuatu

yang
sudah dicapai, jauh lebih sulit daripada
memperolehnya. Hal inilah yang selama ini
dirasakan putra-putri Udjo Ngalagena dalam
mengelola PT. Saung Angklung Udjo. SAU
kini sangat berkembang pesat dari sebuah
rumah tinggal menjadi perusahaan komersial
yang memiliki banyak pegawai lengkap
dengan sarana yang memadai.

yang tidak

Sarana dimaksud

Tabel 1. Spesifikasi Instrumen di SAU
(Dokumentasi pribadi, 2007)

No Jenis Kesenian Rincian Instrumen

1 Angklung - Angklung gantung
- Angklung diatonis

- Angklung pentatonis

2 Arumba - 2 buah carumba

- angklung gantung

- kendang yang ditata
berdiri

- Cymbal

- Kontra bass

- Stick

-Saron 1

- Saron 2

- Demung
- Peking

- Bonang

- Rincik

- Goong

- Kendang

3 Gamelan
(Salendro)

4 Calung 1 set calung

seperti sekolah formal, karena SAU tidak
menggunakan ruang kelas khusus untuk
belajar. Dalam praktiknya SAU menggunakan
amfiteater ~ sebagai  tempat  pertunjukan
sekaligus tempat pelatihan angklung. Alat-
alat musik yang digunakan sebagai media
pembelajaran di SAU dapat dibagi ke dalam
2 jenis yakni, gamelan dan musik bambu
(angklung, calung, arumba).

Pegawai dan pemusik yang sebagian
besar anak-anak berasal dari masyarakat
sekitar SAU. Mengingat anak-anak tersebut
menjadi salah satu daya tarik dari SAU,
maka dari itu Udjo selalu memfasilitasinya
dengan baik. Untuk menjaga agar tidak bosan
beraktivitas, Udjo membuat perpustakaan
kecil yang menyediakan buku-buku pelajaran
bagi para pemain yang membutuhkannya

(Wildan, 2007).

Jurnal Panggung V34/N3/12/2024



Proses Regenerasi Angklung di Saung Angklung Udjo

Gambar 5. Proses Belajar di Amfiteater
(Dokumentasi Pribadi, 2007)

4. Proses Belajar

Proses pelatihan dilaksanakan setiap
hari, kecuali hari minggu. Jadwal yang disusun
mengikuti jadwal sekolah. Biasanya prosesnya
dibagi ke dalam dua sesi, yaitu pagi dan siang.
Jadwal latihan pagi untuk anak-anak yang
sekolah siang, begitupun sebaliknya. Setiap
sesinya dibatasi 2-3 jam, dengan materi yang

disesuaikan dengan kebutuhan.

Sistem Pewarisan

Pewarisan yang digunakan Udjo terdiri
dari sistem guru panggung dan sistem imitasi.
Sebagai salah satu cara pewarisan yang sering
ditemukan dalam pewarisan seni tradisional,
istilah guru panggung merujuk pada tempat
pementasan yang dijadikan sumber belajar.
Sistem guru panggung merupakan metode
pembelajaran berkelanjutan yang digunakan
dalam seni tradisional, Udjo Ngalagena salah
satunya. Sistem ini membantu anak-anak Udjo
mencapai tingkat kemahiran mereka dari segi
pengetahuan. Mereka diperkenalkan dengan
dunia orang tua mereka sejak wusia dini,
sehingga proses alami ini merupakan salah

satu cara efektif dalam menerima pelajaran dan

493
keterampilan yang juga turut menanamkan
rasa memiliki yang tinggi terhadap seni
angklung. Dikaitkan dengan 4 (empat)
pilar Pemajuan Kebudayaan, yaitu tentang
pelestarian, pengembangan, pembinaan,
dan pemanfaatan, proses pewarisan yang
dilakukan oleh SAU merupakan salah satu
bentuk dalam upaya menjalankan Undang-
Undang Republik Indonesia No. 5 tahun 2017
tentang Pemajuan Kebudayaan (Kementerian
Pendidikan Kebudayaan, 2017).

Sistem imitasi juga digunakan Udjo
sebagai kelanjutan sistem guru panggung,
dalam hal ini metode yang dilakukan adalah
guru berada di depan dan siswa menirunya.
Sistem ini melibatkan pengajaran langsung,
di mana orang tua dan anak berinteraksi,
yang biasanya dicontohkan melalui waditra
atau titi laras sebagai media pembelajaran.
Udjo Ngalagena menggunakan sistem imitasi
dalam mendidik anak-anaknya, termasuk
notasi angka, dan cara membuat angklung dan
proses pemilihan bahan untuk membuatnya.

Sistem imitasi merupakan suatu metode
transfer keterampilan yang mengandalkan
ketajaman pendengaran dan oral. Sistem
peniruan ini secara turun temurun digunakan
olehUdjodanparapelatihdiSAU.Sebagaimana
disampaikan oleh Setiaji (2022) dan Hermawan
(2003), bahwa Metode Pembelajaran Sistem
Oral telah digunakan secara turun temurun
dalam pewarisan kebudayaan, termasuk
seni musik. Sistem guru panggung, sampai
saat ini dianggap cukup efektif dalam upaya
mentransfer pengetahuan di sekolah formal
seperti SMKN 10 (SMKI/ KOKAR) Bandung.
Dalam konteks pengajaran angklung di SAU,

metode pembelajaran ini cukup membantu

Jurnal Panggung V34/N3/12/2024



494

Hinhin Agung Daryana, Dinda Satya Upaja Budi

Gambar 6. Perbandingan Antara Kodaly Hand
Sign dan yang digunakan di SAU
(Dokumentasi Pribadi, 2007)

murid-murid dalam mengamati postur tubuh,
memegang, menggoyangkan, dan ekspresi
saat memainkan angklung, mendengar warna
bunyi, serta meniru sekaligus mempraktikkan
angklung yang diajarkan oleh gurunya. Ketiga
aktivitas tersebut membentuk satu kesatuan
perilaku yang utuh, meliputi aktivitas kognitif,
afektif, dan psikomotorik untuk menyerap
materi yang diajarkan.

Keunikan Udjo terletak pada penggunaan
simbol-simbol kepada pemain angklung
pemula, seperti yang ditunjukkan pada setiap
pertunjukan di SAU. Sebagaimana diwariskan
dari gurunya Meneer Van Praag saat masih
bersekolah di Kweekschool, Udjo menggunakan
simbol tangan Kodaly (SUNY, 2024; Sutanto
& Firmansah, 2022). Metode ini digunakan
dalam mengembangkan pertunjukan
angklung interaktif, agar membantu penonton
mengingat nada-nada angklung dengan cepat.
Instruktur menggunakan teknik pengajaran ini
untuk menunjukkan nada yang dibunyikan,
dan angklung yang ditandai dengan angka

pada bagian bawahnya (Supriyatna, 2000: 86)

Jurnal Panggung V34/N3/12/2024

Gambar 7. wisatawan bermain angklung dengan
mengikuti simbol-simbol tangan instruktur
(Dokumentasi Pribadi, 2007)

terlebih  dahulu

diajarkan cara memegang dan membunyikan

Pengunjung akan
angklung sebelum mempelajari simbol tangan.
Kemudian instruktur perlahan memberikan
materi simbol tangan yang mewakili nada
Do-re-mi-fa-sol-la-si-do. =~ Kemudian para
turis akan mengikuti simbol-simbol yang
dimainkan instruktur secara acak.

adalah

lagu-lagu sederhana yang sudah dikenal

Lagu-lagu yang dibawakan

pengunjung. Notasi disajikan pada kain
yang digantung berukuran 2x3 meter.
Penonton hanya mencocokkan nada angklung
dengan jumlah nada-nada yang tertulis pada
kain tersebut. Dalam waktu singkat para
wisatawan pun tenggelam dalam permainan
angklung yang membutuhkan kebersamaan.
Seolah-olah mereka sedang bermain dalam
sebuah ansambel orkestra besar, masing-
masing individu mempunyai tanggung jawab

terhadap jalannya lagu yang dimainkan.

Tantangan dan Hambatan Pewarisan
Udjo Ngalagena adalah seniman yang
berpikiran terbuka untuk menguasai bentuk

seni lainnya. Seringkali dia mengunjungi




Proses Regenerasi Angklung di Saung Angklung Udjo

Rd. Machyar Angga Kusumadinata dan
Koko Koswara untuk mempelajari teknik
memainkan gamelan, kawih Sunda dan
tembang. Minat Udjo juga sangat tinggi untuk
mempelajari angklung diatonis kepada Daeng
Soetigna.

Udjo adalah tipe ayah yang tegas dalam
mengajarkan kesenian Sunda, dan etika hidup.
Ia sangat dihormati dan selalu mendorong
putra-putrinya untuk berlatih. Udjo juga
mendorong anak-anak dan muridnya untuk
menguasai berbagai bahasa asing agar mampu
berkomunikasi dengan wisatawan asing yang
hadir di pertunjukan di SAU (Wildan, 2007).
Supriyatna (2000:84) bahkan menyampaikan
bahwa Udjo merupakan sosok yang selalu
mengingatkan pengunjung bahwa dasar
pendidikan adalah cinta, kebijaksanaan, dan
damai. Maka, agar anak-anak itu senang dan
mandiri mereka harus diberikan cinta agar
mereka dapat mengembalikannya pada kita.

Karena perubahan misi SAU menjadi
perusahaan di bidang industri pariwisata,
Udjo membekali

putra-putrinya dengan

kemampuan berbahasa asing, khususnya
bahasa Inggris. Hal tersebut terus berlanjut
hingga saat ini, tidak hanya bahasa Inggris
saja, namun bahasa asing lainnya (Jepang,
China, Belanda, Jerman) juga dipelajari,
meski hanya untuk menyapa pengunjung dari
negara tersebut. Dalam perkembangannya,
pelatihan bahasa asing berkembang menjadi
pelatihan khusus bagi anak-anak yang dinilai
mempunyai keunggulan menjadi pemandu
acara (MCQ).

SAU setiap harinya menyajikan
pertunjukan seni Sunda seperti demonstrasi
helaran, seni tari

wayang  golek, upacara

495

Gambar 8. Bentuk Pertunjukan di SAU
(Dokumentasi Pribadi, 2007)

tradisional, angklung pemula, angklung orkestra,
angklung massal dan arumba dari pukul 15.30
hingga 17.00 (Musthofa, 2018; S. A. Udjo,
2024). Lagu-lagu yang dimainkan sebagian
besar adalah lagu-lagu hits tradisional dan
populer dengan mempertimbangkan asal
negara para pengunjungnya. Anak-anak
Udjo juga mengakui adanya perubahan
struktur pertunjukan dengan mempersingkat
durasi pertunjukan. Hal ini menandakan
adanya perkembangan seni tradisional untuk
kebutuhan dan maksud lain di luar fungsi
awalnya.
Kendala  pewarisan muncul dari
terbatasnya kemampuan anak-anak dalam
menyerap ilmu.  Seperti
Hidayatullah (2015), bahwa faktor sosial,

ekonomi, tempat kelahiran, dan lamanya

disampaikan

pendidikan  musik  berpengaruh  pada
musikalitas seseorang. Maksudnya,
dibutuhkan pendekatan khusus dalam
mentransmisikan pengetahuan. Solusinya,

Udjo dan pelatih angklung, menggunakan

pendekatan  psikologis = dengan  cara

membiarkan anak memilih minatnya dan

tidak memperlakukannya seperti pekerja.

Jurnal Panggung V34/N3/12/2024



Hinhin Agung Daryana, Dinda Satya Upaja Budi

496
Tantangan lain dalam proses latihan datang
dari masyarakat karena menimbulkan
kebisingan. Jika ditinjau dari segi kepentingan
alih generasi, situasi tersebut jelas merugikan,
karena proses latihan menjadi salah satu hal
yang paling berpengaruh terhadap eksistensi
suatu jenis kesenian tertentu.

Pengaruh perubahan sosial masyarakat
terhadap kelancaran proses pewarisan juga
memiliki peran penting. Kami menemukan
bahwa ibu-ibu pemain angklung berpengaruh
positif terhadap proses regenerasi dengan
melihat anaknya berlatih dan mengenalkan
adik-adiknya. Ketika anak mulai tertarik,
mereka akan mengikuti kakaknya.

SAU terbuka untuk seluruh warga,
menjadi rumah kedua bagi mereka yang
menyediakan tempat bermain sehari-hari.
Hubungan saling menguntungkan ini pada
satu sisi menjadi sebuah elemen kunci dalam
upaya
Partisipasi masyarakat dalam pengelolaan

memajukan kesenian tradisional.
SAU memperkuat ikatan antara seni dan

masyarakat. Proses ini pada akhirnya

menjadi pilar-pilar yang turut menjaga

keberlangsungan kesenian tradisional di SAU.

SIMPULAN

Keberhasilan proses pewarisan di
SAU sangat bergantung pada faktor-faktor
sosial dan elemen-elemen lainnya seperti
penerimaan pewaris, mekanisme pewarisan,
model pewarisan, dan ruang tempat
pewarisan itu terjadi. Sumber daya lain yang
memberikan signifikansi keberhasilan proses
pewarisan angklung di SAU dan transmisi

budaya secara umum adalah pelatih, sarana,

murid, manajemen pemasaran, dan dukungan
para pihak saling terintegrasi mendorong
efektivitas proses transmisi dari satu generasi
ke generasi berikutnya.

Proses regenerasi kesenian angklung di
Saung Angklung Udjomengalami transformasi
seiring waktu. Penekanan dilakukan terhadap
pewarisan pendidikan karakter, etika, dan
norma. Udjo menekankan pentingnya untuk
merangkul kepercayaan diri anak-anak dan
muridnya untuk tujuan menciptakan model
pewarisan yang dianggap ideal meningkatkan
kesadaran dalam melestarikan seni angklung
dan budaya Sunda.

Studi ini telah membuktikan bahwa
transmisi

dengan menggunakan model

vertikal, horizontal, dan obligue melalui

mekanisme pembelajaran melalui sistem
gqury panggung dan sistem imitasi, Udjo
Ngalagena dan SAU dapat diargumentasikan
tidak  menemukan  hambatan  berarti
dalam mewariskan karakteristik budaya,
keterampilan, kepercayaan, cinta, etika hidup,
komunikasi, dan sosialisasi. Sumber daya,
strategi pemasaran, dan model pewarisan
ini secara konsisten diseimbangkan untuk
menjaga keberlangsungan SAU.

Penelitian di masa depan disarankan
dapat menjawab keterbatasan penelitian ini
dengan berkonsentrasi pada penelusuran

model-model  transmisi budaya dalam

konteks seni tradisional di tingkat nasional.
Penggunaan teori-teori, pendekatan, dan
sudut pandang lainnya yang mendasari
pewarisan dirasa masih terbuka cukup lebar

untuk dieksplorasi.

Jurnal Panggung V34/N3/12/2024



Proses Regenerasi Angklung di Saung Angklung Udjo

H Ak

DAFTAR PUSTAKA

Anderson, L., & Rubenstein, S. (2005). Field
Studies. In K. Kempf-Leonard (Ed.),
Encyclopedia of Social Measurement (pp.
31-37). New York: Elsevier.

Argyanti, R. S.,, & Syahrani, S. P. (2023).
Meningkatkan

Kreativitas dan

Pertunjukan Lagu Cangkurileung

dalam  Pengembangan  Kesenian
tari di Saung Angklung Udjo. Jurnal
Mahasiswa Kreatif, 1(1), 22-28.

Berry, J. W., Poortinga, Y. H., Segall, M. H,,
& Dasen, P. R. (2002). Cross-cultural
psychology: Research and applications.

New York: Cambridge University

Press.

Budi, D. S. U. (2014). Perkembangan
(Instrumen) Angklung. Awilaras, 1(1),
21-38.

Budi, D. S. U. (2017). Modifikasi Angklung
Sunda. Resital: Jurnal Seni Pertunjukan,
18(1), 43-52.

Caturwati, E. (2017). Angklung and local
wisdom values. Research on Humanities
and Social Sciences, 7(10), 7-11.

Cavalli-Sforza, L. L., & Feldman, M. W. (1981).
Cultural Transmission and Evolution: :

A Quantitative Approach New Jersey Princeton:
Princeton University Press.

Charmaz, K. (2014). Constructing grounded
theory: A  practical ~ guide  through

qualitative analysis London, England:

SAGE.

497

Corbin, J., & Strauss, A. (1990). Grounded
Theory Research: Procedures, Canons,
and Evaluative Criteria.
Sociology, 13(1).

Darmawi, D., & Susanti, S. (2023). Aplikasi

Qualitative

Game Kendang Sunda Menggunakan
HTML5 Canvas Pada Saung Angklung
Udjo. Jurnal Nasional Komputasi dan
Teknologi Informasi (JNKTI), 6(3), 434-

445,

Deciana, M. (2007, 27 April 2007). [Komunikasi
Pribadi].

Ellen, R. F. & Fischer, M. D. (2013).

Introduction: on the concept of cultural
transmission. In R. Ellen, S. J. Lycett,
& S. E. Johns (Eds.), Understanding
Cultural Transmission in Anthropology a
Critical Synthesis. New York: berghahn.
Ferdiansyah, P., Aulia, S.,, Munazilah, L.,
Juliansyah, J., Solehah, S., Nafiah,
N., Oktaviani, W. (2022). Persepsi
Wisatawan  terhadap  Keberadaan
Saung Angklung Udjo sebagai Bentuk
Eksistensi Sunda.
ANWARUL, 2(3), 219-231.
Hermawan, D. (2003). Metode Pembelajaran
Praktik Musik Tradisional
Efektif, dan Efisien Di
Perguruan Tinggi Seni STSI Bandung.
Panggung, XXVII.
(2013).
Wahana

Kebudayaan

Secara

Sistematis,

Hermawan, D. Angklung Sunda

Sebagai Industri  Kreatif
dan Pembentukan Karakter Bangsa.
Panggung, 23(2).

Hidayatullah, R. (2015).
musikal anak usia sekolah. 5, 117-128.

John W Creswell, & J. David Creswell. (1994).

Research design: qualitative, quantitative

Perkembangan

Jurnal Panggung V34/N3/12/2024



Hinhin Agung Daryana, Dinda Satya Upaja Budi

498
& mixed methods approaches.

Juanda, Y. (1997). Sistem Pewarisan Topeng
Betawi Ratnasari. Jurusan Karawitan
Sekolah  Tinggi Seni Indonesia
Bandung. Bandung.

Kementerian =~ Pendidikan
R. (2017).
Indonesia No. 5 Tahun 2017. Jakarta

Kurnia, G. & Nalan, A. S. (2003). Deskripsi

Kebudayaan,
Undang-undang Republik

kesenian Jawa Barat. Bandung: Kerjasama

Dinas Kebudayaan & Pariwisata,
Jawa Barat [dengan] Pusat Dinamika
Pembangunan, UNPAD.

Li, J. (2022). A Comparative Study on the
Inheritance of Intangible Cultural
Heritage in China, Japan and South
Korea. Academic Journal of Humanities &
Social Sciences, 5(2), 16-21. do0i:10.25236/
AJHSS.2022.050203

Li, K. (2022). Inheritance and Innovation

of National Music Culture in Music

Education. BCP

humanities, 18, 556-563.

Miles, M. B., & Huberman, A. M. (1994).

social sciences &

Qualitative data analysis: An expanded
sourcebook. 2nd ed. Thousand Oaks, CA:
Sage Publications.
Morley, 1. (2014). A Multi-Disciplinary
approach to the origins of music:
Perspectives  from  anthropology,
archaeology, cognition, and behaviour.
Journal of Anthropological Sciences, 92,

147-177. d0i:10.4436/J ASS.92008

Mulyana, Y. (2007 20 Agustus 2007).
[Komunikasi Pribadi].

Musthofa, B. M. (2018). Pengembangan
Budaya Menuju Kesejahteraan

Budaya: Pelajaran Dari Pengembangan

Masyarakat Di Saung Angklung Udjo,
Bandung, Jawa Barat. Sosio Informa:
Kajian Permasalahan Sosial dan Usaha
Kesejahteraan Sosial, 4(3).
Musthofa, B. M., & Gunawijaya, J. (2015).
keberhasilan

Strategi proses

pemberdayaan masyarakat melalui
pengembangan kreativitas seni tradisi:
Studi kasus Saung Angklung Udjo,
Bandung, Jawa Barat. Sosio Konsepsia:
Jurnal
Kesejahteraan Sosial, 5(1), 325-339.

Nandarsa, A. U. (2007, 17 April 2007).
[Komunikasi Pribadi].

Nishikawa, Y., & Thara, Y. (2022). Cultural

Penelitian dan  Pengembangan

transmission of traditional songs in
the Ryukyu Archipelago. PLOS ONE,
17,  e0270354.  doi:10.1371/journal.
pone.0270354

Pradoko, A. S., & Rusdewanti, P. P. (2018).
Angklung Piano dengan Penggerak
Motor Elektrik. Imaji, 16(2), 118-127.

Prianti, D. M., Fahmi, 1., & Hannan, S. . (2022).
Post Covid-19 recovery strategies:
Revitalizing Saung Angklung Udjo
Business Model. . Journal of Humanities
and Social Studies, 6(6), 211-217.

Rasyid, M. H. A, & Gartanti, W. T. (2022).
Manajemen  Krisis ~ Humas  Saung
Angklung Udjo. Paper presented at the
Bandung Conference Series: Public
Relations.

Rehfeldt, R. A., Tyndall, I., & Belisle, J. (2021).
Music as a Cultural Inheritance System:
A Contextual-Behavioral Model of
Symbolism, Meaning, and the Value of
Music. Behavior and Social Issues, 30, 749

-773.

Jurnal Panggung V34/N3/12/2024



Proses Regenerasi Angklung di Saung Angklung Udjo

Rossari, F. I. (2020). Perkembangan Angklung
Toel Pada Tahun 2010-2019 Di Saung
Angklung Udjo Bandung Ditinjau
Dari Aspek Teknologi. Jurnal Penelitian
Musik, 1(1), 44-61.

Ryan, R. M., & Deci, E. L. (2020). Intrinsic

and extrinsic motivation from a self-

determination  theory perspective:
Definitions, theory, practices, and
future directions. Contemporary

Educational Psychology.
Salayanti, S. (2017). Tata Ruang Pertunjukan
Simbol Pemain

Sebagai Interaksi

dengan  Penonton
Angklung Udjo Bandung. ATRAT:
Jurnal Seni Rupa, 5(1).

Saptarina, A. (2007, 20 Agustus ). [Komunikasi

Pribadi].

pada  Saung

Schonpflug, U. (2008a). Introduction to
Cultural Transmission: Psychological,
Developmental, Social, and Metho-
dological Aspects. In U. Schonpflug
(Ed.), Cultural Transmission: Psycho-
logical, Developmental, Social, and Metho-
dological Aspects (pp. 1-8). Cambridge:
Cambridge University Press.

Schonpflug, U. (2008b). Theory and Research
in Cultural Transmission: A Short
History. In U. Schonpflug (Ed.),

Cultural ~ Transmission: — Psychological,

Developmental, Social, and Methodological

(pp-  9-30).
Cambridge University Press.

Schunk, D. H., & DiBenedetto, M. K. (2020).

Motivation and social cognitive theory.

Aspects Cambridge:

Contemporary Educational Psychology,
60,101832. doi:https://doi.org/10.1016/j.
cedpsych.2019.101832

499

Setiaji, D. (2022). Konsep Dongkari dalam
Perspektif Seniman Tembang Tembang
Sunda Cianjuran. Jurnal Mebang: Kajian
Budaya Musik Dan Pendidikan Musik,
2(1), 1-18.

Suny. (2024). Approaches to Music Education.
Music and the Child. Retrieved from
https://courses.lumenlearning.com/
suny-music-and-the-child/chapter/
chapter-4-approaches-to-music-
education-2/

Supriadi, D. (2006). Model Pembelajaran

Musik Angklung Sunda Kreasi di

Sanggar Saung Angklung Udjo

Ngalagena, Padasuka Bandung Jawa

Barat. Harmonia: Journal of Arts Research

and Education, 7(3).

(2000).  Udjo

Maestro Angklung Indonesia (Master).

Supriyatna, N. Ngalagena
Universitas Gajahmada Yogyakarta.,
Yogyakarta.

Sutanto, T. S., & Firmansah, A. (2022).
Pengembangan Metode Hand Sign
Kodaly Pada Simbol Harmoni Tonal
Dalam Permainan Ansambel Angklung
Diatonis. JPKS (Jurnal Pendidikan dan
Kajian Seni), 7(1).

Udjo, S. (2007, 8 Januari 2007). [Komunikasi
Pribadi].

Udjo, S. A. (2024). Bamboo Performance.
Retrieved from https://angklung-udjo.
co.id/

Upandi, P. (1994). Udjo Ngalagena dan Seni
Angklung. Laporan Penelitian. Jurusan
Karawitan  Sekolah  Tinggi  Seni
Indonesia Bandung. Bandung.

Wildan. (2007, 1 Agustus 2007). [Komunikasi

Pribadi].

Jurnal Panggung V34/N3/12/2024



