
460
Deden Haerudin, Fachri Helmanto

Jurnal Panggung V35/N3/09/2025  

Reinterpretasi dalam Pertunjukan Teater 
Lenong Betawi

Deden Haerudin1, Fachri Helmanto2

1Universitas Negeri Jakarta
2Universitas Djuanda

ABSTRACT

Urbanization and digitalization of culture in big cities including Jakarta, shift the way the younger 
generation interprets traditional symbols. Gatot Kaca, famous as a puppet character, also experienced 
reinterpretation through performing arts as a strategy for preserving cultural identity. This study aims 
to understand the reinterpretation in the Lenong Betawi performance of the play Satria Millennial, 
where Gatot Kaca is adapted into an urban expression space. Using a phenomenological approach, data 
was collected through interviews and documentation of the creative process of the Satria Millennial 
performance. Furthermore, the data obtained were analyzed thematically following Moustakas' framework. 
The results show three main reinterpretations: (1) a pandemic-themed story, (2) the character of Gatot 
Kaca transforming into a comic-educational figure, and (3) the performance integrating lenong, musical, 
and urban humor. These three reinterpretations strengthen the function of art as a vehicle for cultural 
preservation, education, and mediation of local cultural identity in modern society.

Keywords: reinterpretation, Gatot Kaca, Betawi lenong, urban theater, arts education

ABSTRAK

Urbanisasi dan digitalisasi budaya di kota besar termasuk Jakarta, menggeser cara generasi 
muda memaknai simbol tradisional. Gatot Kaca, terkenal selaku karakter pewayangan ikut 
mengalami Reinterpretasi melalui seni pertunjukan sebagai strategi pelestarian identitas budaya. 
Penelitian ini bertujuan untuk memahami reinterpretasi dalam pertunjukan Lenong Betawi 
lakon Satria Milenial, dimana Gatot Kaca diadaptasi ke dalam ruang ekspresi urban.  Dengan 
pendekatan fenomenologi, data dikumpulkan melalui wawancara dan dokumentasi proses 
kreatif pertunjukan Satria Milenial. Selanjutnya data yang diperoleh dianalisis secara tematik 
mengikuti kerangka kerja Moustakas. Hasil menunjukan tiga reinterpretasi utama: (1) cerita 
bertema pandemic, (2) karakter Gatot Kaca bertransformasi menjadi tokoh komikal-edukatif, 
dan (3) Pementasan berintegrasi lenong, musical, dan humor urban. Ketiga reinterpretasi 
tersebut memperkuat fungsi seni sebagai wahan pelestarian budaya, pendidikan dan mediasi 
identitas budaya lokal dalam masyarakat modern. 

Kata kunci: Reinterpretasi, Gatot Kaca, lenong Betawi, teater urban, pendidikan seni

PENDAHULUAN

Teater Lenong Betawi berakar dalam 

budaya masyarakat Betawi, yakni penduduk 

asli kota Jakarta, Indonesia (Oktaviani, 2022; 

Rachman, 2022). Kekhasan yang melekat 

dalam pementasan Lenong Betawi terwujud 

dalam cerita keseharian masyarakat dengan 

narasi moral yang disampaikan degnan gaya 



461

Jurnal Panggung V35/N3/09/2025

Reinterpretasi dalam Pertunjukan Teater Lenong Betawi

improvisasi, humor dan kedekatan emosional 

antara aktor dan penonton (Karim, 2019). 

Dalam perkembangan teater ini, sejumlah 

adapatasi terhadap selera audiens kerap kali 

ditemukan mengikuti isu sosial terkait deras 

urbanisasi yang diangkat. Namun, tantangan 

tetap bermunculan bahkan bertambah yakni 

dengan adanya kebijakan digitalisasi di 

Indonesia. Sehingga urbanisasi dan digitalisasi 

ini menggeser referensi budaya generasi muda 

dari simbol lokal ke ikon populer.

Sebagai pengingat, budaya Betawi 

melahirkan sejumlah tokoh legendaris yang 

kerap dihadirkan dalam berbagai bentuk 

pertunjukan, antara lain Si Pitung, Si Jampang, 

Si Doel, dan Ondel-ondel (Attas et al., 2019). 

Memang empat karakter tersebut tidak lahir 

dari pertunjukan lenong, namun karakter 

tersebut lazim dimunculkan dalam sejumlah 

pementasan Lenong Betawi di Jakarta tentang 

perlawanan terhadap ketidakadilan (Si 

Pitung dan Si Jampang) dan menggambarkan 

kehidupan keseharian masyarakat Jakarta (Si 

Doel dan Ondel-ondel). 

Jakarta sebagai kota besar, tentu saja 

menjadi salah satu destinasi migrasi nasional 

yang menyebabkan budaya masyarakat 

Betawi bercampur dengan budaya para 

pendatang. Para pendatang membawa ragam 

budaya seperti Jawa, Tionghoa, Minang, Arab, 

dan sejumlah budaya wilayah di Indonesia 

Timur dan turut menggeser selera kolektif. 

Sebagai konsekuensi, interaksi multikultural 

ini menggeser simbol dan narasi budaya 

tradisional hingga sajian pertunjukan Lenong 

Betawi membutuhkan karakter pengintegrasi 

yang mampu berbicara lintas latar sosial dan 

budaya.

Matara, sebuah kelompok teater 

akademisi dari Universitas Negeri Jakarta, 

memberikan tawaran kreatif dengan 

penghadiran karakter Gatot Kaca dalam 

pertunjukan Lenong Betawi. Tokoh 

pewayangan Gatot Kaca, meskipun dikenal 

luas dalam tradisi Jawa sebagai pahlawan 

dalam Mahabarata, telah banyak dihadirkan 

di media konptemporer, dari lukisan, film, 

hingga permainan digital Mobile Legends 

(Ruastiti et al., 2021). Namun, justru karena 

ketenaran inilah, Gatot kaca menarik untuk 

direinterpretasi dalam pertunjukan rakyat 

urban. 

Penelitian terkait reinterpretasi karakter 

dilaksanakan dengan memaknai ulang 

sosok perempuan Jawa ke dalam produk 

batik “mbok semok” dari Girilayu dan 

“Mbok Mase” dari Solo (Nurcahyanti et 

al., 2021). Penelitian tersebut mengungkap 

sosok perempuan memiliki potensi dalam 

pemberdayaan ekonomi keluarga. Adapun 

penelitian tersebut berfokus pada disiplin 

seni rupa. Selanjutnya kajian reinterpretasi 

dalam konteks seni rupa juga menjadi 

pijakan proses kreatif seniman rupa. Rian dan 

Suryanti mendalami Monumen Bagindo Aziz 

Chan dengan pendekatan ikonografi (Rian & 

Suryanti, 2020). Radi Arwinda termasuk salah 

satu seniman rupa yang mereinterpretasi 

budaya dengan pengubahan struktur persona 

terhadap fenomena di masyarakat (Putri et 

al., 2016). Reinterpretasi pada karya Arwinda 

tersebut berupa penuangan ideologi urban 

popular ke dalam bentuk logo, lukisan dan 

dua dimensi lainnya. Untuk reinterpretasi 

berikutnya adalah reinterpretasi di seni 

tari dalam pertunjukan wayang topeng. 



462
Deden Haerudin, Fachri Helmanto

Jurnal Panggung V35/N3/09/2025  

Reinterpretasi yang dilakukan yakni 

berpijak pada tokoh emban atau pembantu 

pangeran (Yanuartuti & Winarko, 2021). 

Wujud reinterpretasi karakter terdapat pada 

topeng yang dikenakan penari lengkap 

dengan busana tari yang mencirikhaskannya. 

Meskipun demikian, penelitian-penelitian 

tersebut masih dominan dalam ranah seni 

rupa dan tari, sementara praktik reinterpretasi 

dalam seni teater tradisional urban seperti 

Lenong Betawi belum banyak diteliti. 

Penelitian ini menggunakan pendekatan 

semiotika pertunjukan sebagai kerangka 

analisis terhadap proses reinterpretasi 

budaya dalam pertunjukan Satria Milenial 

oleh Matara. Reinterpretasi dalam seni 

pertunjukan merupakan proses konstruksi 

ulang makna yang berlangsung pada ekspresi 

budaya berdasarkan aspek yang saling 

terkait. Stuart Hall mendukung dengan 

menyatakan bahwa representasi merupakan 

proses aktif membangun makna melalui 

bahasa, imaji dan praksis (Hall, 1980). Oleh 

Patrice Pavis, tiga hal tersebut dipertegas ke 

dalam tiga ranah yakni tekstual, figurative, 

dan skenografi-performatif (Pavis, 1982). 

Baik Hall maupun Pavis sepakat bahwa 

reinterpretasi berlangsung dalam tiga lapisan 

yakni reinterpretasi cerita sebagai modifikasi 

narasi sesuai kontek sosial baru, reinterpretasi 

karakter sebagai transformasi simbolik, dan 

reinterpretasi pementasan sebagai pembaruan 

bentuk komunikasi antara aktor dan penonton. 

Ketiga reinterpretasi itu membentuk struktur 

dasar dari strategi mediasi budaya dalam seni 

teater rakyat urban (Bennett, 1998).

Oleh karena itu penelitian ini bertujuan 

untuk menganalisis bentuk-bentuk 

reinterpretasi dalam pertunjukan Lenong 

Betawi lakon Satria Milenial yang disajikan oleh 

Matara UNJ. Fokus reinterpretasi antara lain, 

cerita, karakter, dan pementasan. Ketiga aspek 

tersebut dipilih karena merepresentasikan 

lapisan utama dalam struktur pertunjukan 

urban memberikan kontribusi konseptual 

pada wacana pelestarian budaya melalui 

inovasi edukatif berbasis teater rakyat.

METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan 

Kualitatif fenomenologi untuk menganalisis 

bentuk-bentuk reinterpretasi karakter Gatot 

Kaca dalam pertunjukan Satria Milenial yang 

disajikan oleh Matara yang dimainkan oleh 

sejumlah mahasiswa dan dosen Fakultas 

Bahasa dan Seni Universitas Negeri Jakarta. 

Pertunjukan ini dirancang sebagai media 

tontonan edukatif sehingga transformasi 

karakter, cerita dan bentuk pementasan 

dilakukan dengan mempertimbangkan 

keterhubungan budaya populer dan fungsi 

pedagogis seni.

Fenomenologi dipilih karena berorientasi 

pada pengalaman dan intensionalitas kreatif 

para pelaku pertunjukan secara mendalam, 

sambil memahami proses pemaknaan ulang 

terhadap simbol budaya yang dihadirkan di 

panggung. Fokus utama dalam fenomenologi 

seni budaya adalah bagaimana makna 

direkonstruksi melalui pengalaman subyektif, 

dari proses kreatif hingga persepsi pelaku dan 

pengamat (Moustakas, 1994) atas karakter 

Gatot Kaca.

Sumber data utama dalam penelitian 

ini meliputi wawancara mendalam dengan 



463

Jurnal Panggung V35/N3/09/2025

Reinterpretasi dalam Pertunjukan Teater Lenong Betawi

sutradara, penulis naskah, dan aktor utama 

pertunjukan, serta dokumentasi berupa 

rekaman video, naskah pertunjukan dan 

catatan proses kreatif. Pemilihan informan 

dilakukan secara purposive dengan 

mempertimbangkan keterlibatan langsung 

mereka dalam proses reinterpretasi. 

Analisis data dilakukan dengan 

mengikuti prosedur fenomenologi 

transendetal yang ditawarkan oleh moustakas, 

terdiri dari epoche, horizonalisasi, klasterisasi 

makna, dan sintesis tekstur dan struktur 

pertunjukan. Data dianalisis secara tematik 

dengan memetakan elemen reinterpretasi 

dalam tiga aspek utama (cerita, karakter dan 

pementasan). Validasi dilakukan melalui 

triangulasi data dan konfirmasi Interpretasi 

bersama informan untuk menjaga koherensi 

dan keabsahan makna yang ditarik dari 

pengalaman artistik tersebut.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Reinterpretasi Cerita dalam Satria Milenial

Pertunjukan Satria Milenial bersumber 

dari kisah Gatot Kaca sebagai sosok pahlawan 

di kisah Mahabarata dengan pembingkaian 

refleksi sosial atas pandemic dan kekacauan 

tata nilai di Indonesia. Pertunjukan ini 

menempatkan proses penciptaan cerita 

sebagai penataan ulang makna yang dihasilkan 

dari pertemuan simbolik antara tradisi dan 

modernitas (Widiharto & Santoso, 2021). 

Diperkuat oleh penulis naskah dan sutradara 

yang mengusung gagasan Gatot Kaca sebagai 

cerita hidup yang mengalami perubahan 

makna dalam ruang kota Jakarta. Tentu saja, 

sutradara dan penulis menangguhkan bias 

kebudayaan atas teks Mahabarata sebagai 

naskah sakral dan membukanya sebagai 

kemungkinan cerita baru yang lebih reflektif, 

segar dan dekat dengan problematika 

keikinian. 

Reinterpretasi dalam pementasan 

tersebut berakar pada praktik teater global 

yang lazim memodifikasi karakter dan alur 

cerita untuk menyesuaikan visi artistic dan 

konteks zaman. Seperti halnya West Side 

Stry yang mereinterpretasi Romeo dan Juliet 

ke dalam konflik sosial di New York (Gatta, 

2016; Rapajić, 2014), maka Satria Milenial pun 

menata ulang narasi Gatot Kaca ke dalam 

dunia yang penuh perompak bermasker dan 

hoaks vaksin. Selain itu pertunjukan  Satria 

Milenial dibuka dengan pendekatan humor 

musikal khas Betawi. Syair pembuka seperti 

pantun yang melekat bagi masyarakat Betawi. 

Di gambar 1, syair tersebut menginformasikan 

lokasi keramat sebagai penanda ciri khas 

persebaran masyarakat betawi. Syair “papaya 

matang dari keramat, keramatnya ada di 

kampung lima” merepresentasikan kampung 

Kramat Tunggak di Jakarta Utara, Kramat Jati 

di Jakarta Timur, kramat Kalong di Jakarta 

Barat, Kramat Kwitang dan Kramat Sentiong 

yang keduanya di Jakarta Pusat (Alzamil, 

2017; Purbasari, 2010). 

Syair tersebut dinyanyikan dengan 

harmoni alat musik Betawi modern yang 

menyatakan serafin, accordeon, biola hingga 

kendang. Syair tersebut bertugas tak sekedar 

prolog penghibur tapi juga membuka horizon 

cerita ke dalam dunia yang akrab bagi 

penonton urban. Di titik ini Gatot Kaca tidak 

lagi dimunculkan dari kerajaan Astina atau 

Kurukshetra tetapi dari jalanan kampung 



464
Deden Haerudin, Fachri Helmanto

Jurnal Panggung V35/N3/09/2025  

keramat dan kondisi suasana pasca pandemic 

yang menyimpang trauma sosial. 

Cerita dibangun dalam ketidaklinearan 

melalui fragmen-fragmen simbolik yang dapat 

ditafsir ulang. Alih alih menjadi mitos, tokoh 

pengelana waktu dimunculkan  menyerahkan 

“senjata” berbentuk masker dan jarum suntik. 

Hal ini menandakan bahwa kekuatan cerita 

tidak lagi bersumber pada fisik atau otot 

baja, melainkan pada pemahaman sosial dan 

nalar ilmiah. Dalam satu adegan, Gatot Kaca 

ditampilkan tidak sedang bertarung dengan 

senjata gada, tetapi menghadapi musuh 

dengan simbol perlindungkan kesehatan. Pada 

gambar 2, jurus yang digunakan merupakan 

jurus ular yang dimaknai sebagai symbol 

kesehatan. Ular itu sendiri reinterpertasi 

dari mitologi dan kepercayaan kuno 

dewa Asclepius atau dewa penyembuhan 

melambangkan penyembuhan, pembaruan, 

dan transformasi karena kemampuannya 

berganti kulit sebagai tanda kelahiran 

kembali dan peremajaan (Güner et al., 2019; 

Panggabean & Tampubolon, 2022). Jurus 

melekat sebagai reinterpretasi kehidupan seni 

beladiri di masyarakat Betawi yakni sebagai 

sebuah rangkaian gerak. Reinterpretasi ini 

merupakan suatu alih kode naratif yang lucu 

dan edukatif. Cerita pewayangan yang penuh 

dengan konflik kosmis dan perang saudara 

direduksi menjadi narasi moral tentang 

keberanian menggunakan pengetahuan dan 

empati untuk melawan ketidaktahuan. 

Banyak pertunjukan teater di dunia 

melakukan pembacaan ulang terhadap 

karakter dan narasi dengan cara menggeser 

alur. Amaia Lamikiz Jauregiondo menyebut 

bahwa pergeseran dari drama menjadi 

musical adalah bentuk reinterpretasi cerita 

yang memungkinkan ekspresi emosi 

kolektif dan intensitas keterlibatan penonton 

(Jauregiondo, 2019). Dalam hal ini, Satria 

Milenial menggabungkan humor khas 

Lenong daengan musikalitasi pertunjukan 

rakyat sehingga cerita menjadi berterima bagi 

generasi muda. Penambahan lagu, dialog 

ritimis, dan pantun responsif tidak hanya 

memperkuat karakter Betawi dalam struktur 

cerita, tetapi memberikan suspense yang 

bersifat keseharian.

Gambar 1 Naskah Satria Milenial 
(Sumber: Haerudin, 2022)

Gambar 2 Memeragakan Jurus Ular dan 
Jarum Suntik

(Sumber: Haerudin, 2022)



465

Jurnal Panggung V35/N3/09/2025

Reinterpretasi dalam Pertunjukan Teater Lenong Betawi

Meskipun begitu, cerita Satria Milenial 

tetap membentuk gugus makna baru seputar 

tema pahlawan, tanggung jawab sosial dan 

pendidikan masyarakat. Gatot Kaca tidak 

lagi digambarkan sebagai pahlawan Pandawa 

yang melayang di angkasa membawa petaka 

bagi Kurawa, tetapi menjadi pangeran muda 

yang belajar dari Mboke (peneliti lintas 

zaman) bahwa kekuatan tidak terletak pada 

tubuh tetapi pada cara berpikir. Dalam versi 

ini, Gatot Kaca menjadi lambang kaum muda 

yang berpikir kritis, terbuka terhadap zaman, 

dan bersedia belajar dari siapa saja. Gatot Kaca 

bahkan ditampilkan tidak langsung melawan 

musuh, melainkan menyadarakna lawan lewat 

symbol kesehatan. Cerita menjadi alat tafsir 

zaman, menjadi media refleksi pendidikan 

dan Satria Milenial mengambil posisi penting 

dalam peta pertunjukan berbasis budaya lokal 

yang fungsional secara pedagogis (Latifah & 

Kristiana, 2021).

Cerita Satria Milenial ini dirancang 

agar mampu menyentuh memori kolektif 

melalui ikon Gatot Kaca. Sekaligus 

membentuk pengetahuan baru melalui alat 

naratif seperti pengelana waktu, masker, 

dan humor interaktif. Penonton tidak 

hanya diajak tertawa, tetapi juga menyadari 

bahwa cerita lama bisa membawa pesan 

baru yang segar dan bermakna. Dengan 

demikian, reinterpretasi cerita dalam Satria 

Milenial menjadi model hibridasi naratif 

yakni mengolah mitos menjadi pesan sosial, 

dan membingkai kembali tradisi sebagai 

panggung pendidikan public. Transformasi 

semacam ini memperlihatkan bahwa narasi 

bukanlah warisan beku melainkan organisme 

hidup yang selalu bisa ditata ulang mengikuti 

denyut zaman.

Reinterpretasi Karakter Gatot Kaca

Dalam pewayangan Jawa, Gatot Kaca 

adalah figure legendaris yang dikenal dengan 

kekuatan tubuh yang luar biasa. Gatot 

Kaca erat dengan symbol kesetiaan pada 

Pandawa, lahir dari kawah Candradimuka, 

dan dilengkapi berbagai atribut sakral 

seperti jangjang, gelang bahu dan Siger yang 

mewakili kekuatan dewa (lihat gambar 3). 

Namun dalam Satria Milenial, tokoh ini tidak 

dihadirkan sebagai reproduksi mitologi jawa.  

Satria Milenial merupaka proyek kreatif 

reinterpretatif. Penulis naskah dengan sengaja 

melepaskan makna sakral Gatot Kaca dalam 

pewayangan dan menempatkan sebagai 

sosok pahlawan kota, pembelajaran dan agen 

perubahan sosial. Hal ini bukanlah bentuk 

desakralisasi, tetapi cenderung dekonstruksi 

simbolik agar tokoh tersebut menyuarakan 

nilai-nilai baru dalam masyarakat urban masa 

kini. 

Gatot kaca dalam Satria Milenial tidak 

muncul dari langit atau medan perang, 

melainkan dari laboratorium pemikiran 

Mboke, seorang pengelana waktu yang 

menanamkan kekuatan baru dalam 

tubuh pangeran bungsu (lihat gambar 

4). Transformasi dalam satria milenial ini 

mereinterpretasi kekuatan Gatot kaca yang 

dalam kisah Mahabarata berasal dari campur 

tangan para dewa menjadi kekuatan yang 

bersumber dari ilmu pengetahuan. Symbol 

pengetahuan yang diwujudkan dalam satria 

milenial berupa masker dan alat suntik. Dua 

benda tersebut melekat dalam kehidupan 

masyarakat Betawi selama pandem COVID 



466
Deden Haerudin, Fachri Helmanto

Jurnal Panggung V35/N3/09/2025  

lalu. Transformasi makna ini memperlihatkan 

bahwa kekuatan tidak lagi bersumber dari 

ilahi, tetapi dari pemahaman terhadap dunia 

nyata yang senantiasa berubah. 

Berbagai studi tentang pembacaan 

ulang karatker klasik menegasikan bahwa 

pengubahan latar dan identitas merupakan 

strategi utama dalam proses reinterpretasi. 

Misalnya karakter klasik seperti Juliet dalam 

Romeo dan Juliet dapat dipindahkan ke 

konteks urban kontemporer dan menghadapi 

konflik zaman baru (Lim et al., 2020). Demikian 

pula dengan Gatot Kaca di tangan Matara 

diubah menjadi figur milenila yang mewakili 

nilai edukatif, humor dan inklusivitas. Tidak 

hanya dari segi latar, reinterpretasi karakter 

ini juga menyentuh atribut visual, Jangjan, 

sayap yang biasanya digambarkan besar dan 

berbahan logam, kini dimaknai ulang menjadi 

kain sederhana (Lihat gambar 3). Jangjang ini 

dimaknai sebagai kekuatan terbang yang kini 

diwakili oleh mobilitas sosial dan fleksibilitas 

berpikir. 

Siger, mahkota yang melambangkan 

keagungan, diubah bentuknya menjadi 

lengkung kepala yang lebih kasual, serupa 

dengan aksesori Betawi. Gelang bahi, yang 

biasanya menjadi symbol otot baja Gatot 

Kaca diganti dengan jam tangan yakni suatu 

reinterpretasi cerdas yang menggambarkan 

bahwa kekuatan sejati  kini terletak pada 

cara seseorang mengelola waktu, bukan otot. 

Dalam hal ini, gatot kaca telah menjelma 

menjadi personifikasi budaya populer 

edukatif, bukan lagi sekedar figur mitologis. 

Pendekatan ini sejalan dengan Frazer-Moyer 

Guse yang menekankan pentingnya penataan 

ulang sisi moral karakter untuk menghasilka 

kedalaman baru dalam dramaturgi. Gatot 

kaca menjadi kuat dan bijkasana mempelajari 

masa lalu untuk menyelamatkan masa depan 

dengan cara yang konstruktif.

Dari sisi dialog dan gestur, Gatot 

kaca juga mengalami pembaruan. Dalam 

pewayangan gatot kaca cenderung tampil 

dengan gaya formal dan penuh wibawa. Dalam 

Satria Milenial, gatot kaca dihadikan secara 

humoris, luwes, dan kadang tampak kikuk 

saat menerima senjata dari pengelana waktu. 

Hal ini memperlihatkan intensi kreatif untuk 

mengembalikan tokoh ke dalam kerangka 

yang lebih manusiawi dan mendekatkan 

Gambar 3 Gatot Kaca dalam Wayang Kulit (kiri) 
dan Satria Milenial (kanan) 

(Sumber: Haerudin, 2022)

Gambar 4 Gatot Kaca dan Khodam Bertemu 
Pengelana Waktu

(Sumber: Haerudin, 2022)



467

Jurnal Panggung V35/N3/09/2025

Reinterpretasi dalam Pertunjukan Teater Lenong Betawi

sosok Gatot kaca pada penonton masa kini. 

Temuan ini sejajar dengan temuan Halimah et 

al. (2020) dan Nur et al. (2023) yang mencatat 

kecenderungan karakter (Noorzeha et al., 2022; 

Ylagan, 2019)berubah menjadi humoris dalam 

berbagai pertunjukan tradisional. Humor 

menjadi medium naratif yang memungkinkan 

proses desakralisasi yaitu melepaskan karakter 

dari beban sakralitas agar karakter lebih lentur 

dan reseptif terhadap reinterpretasi sosial .

Reinterpretasi gatot kaca dalam satria 

milenial bukanlah karakter tunggal melainkan 

reprepresentasi dari narasi lintas waktu 

dan budaya. Satria Milenial menjadi simpul 

antara tradisi Betawi dan mitologi Jawa, 

antara semangat heroik dan kebijaksanaan 

edukatif. Satria milenial versi masyarakat 

urban mewakili harapan akan hadirnya 

tokoh pahlawan yang mampu memahami 

kompleksitas masyarakat masa kini. Penonton 

menyaksikan tokoh yang menegaskan bahwa 

kekuatan paling besar dalam zaman ini adalah 

empati, pengetahuan dan kesadaran budaya. 

Dengan demikian, reinterpretasi Gatot 

Kaca dalam Satria Milenial adalah bentuk 

artikulasi baru dari kekuatan budaya. Karakter 

Gatot kaca ini tidak hanya direkonstruksi 

secara visual dan naratif tapi juga secara 

fungsional, yakni sebagai jembatan antara 

warisan dan pembaruan. Sejalan dengan 

Lehmann yang menyebut bahwa reinterpretasi 

karakter dalam teater eksperimental adalah 

bentuk resistensi terhadap stagnasi kultural 

(Lehmann, 2006), maka Satria Milenial adalah 

bentuk perlawanan lebut terhadap kekauan 

tradisi melalui estetika pertunjukan rakyat 

yang hidup dan lentur.

Reinterpretasi Pementasan dalam Konteks 

Urban Lenong

Teater Tradisional, seperti lenong 

Betawi, memiliki kekuatan khas yang terletak 

pada kedekatannya dengan penonton. 

Interaksi langsung dan spontan antara aktor 

dan penonton menjadikan panggung menjadi 

ruang dialog sosial dan kultural. Dalam 

Satria Milenial, pementasan ini tidak sekedar 

menghidupkan kembali bentuk pertunjukan 

rakyat Betawi, tetapi juga mendorong 

transformasi ruang teater menjadi wahana 

pendidikan, hiburan dan refleksi kolektif. 

Keputusan Matara UNJ untuk memainkan 

lakon ini dalam setting urban dengan 

penonton pelajar bukan tanpa pertimbangan. 

Pertunjukan tersebut sengaja dirancang 

sebagai edutainment, menggabungkan humor 

khas Betawi, struktur narasi kontemporer, dan 

visual teaterikal yang menyentuh tema-tema 

actual seperti kesehatan public dan teknologi.

Reinterpretasi dalam pementasan 

dimulai dari penggunaan property yang 

bersifat simbolik sekaligus kontekstual. Jarum 

suntik dan masker mewakili krisis pandemic. 

Keduanya diangkat sebagai properti kerajaan 

masa lalu, menciptakan ironi sekaligus 

edukasi. Jarum suntik, misalnya, digunakan 

oleh tokoh perawat sebagai senjata untuk 

mengalahkan tokoh perompak. Di satu 

sisi, ini melanjutkan tradisi lenong sebagai 

pertunjukan menggunakan humor dan 

absurditas; di sisi lain, adegan ini memuat 

pesan moral yang jelas. Penempatan property 

kontemporer dalam tata panggung tradisional 

ini merupakan strategi reinterpretasi visual 

yang signifikan. Penggabungan unsur-

unsur seni tradisi dan modern terletak 



468
Deden Haerudin, Fachri Helmanto

Jurnal Panggung V35/N3/09/2025  

pada penceritaan, tata teknik pentas, 

pemanggungan, juga penggunaan property 

kekinian (Amri, 2022) seperti jarum suntik 

di jaman kerajaan. Rinterpretasi tidak hanya 

terjadi pada teks lakon, tetapi juga piranti 

visual dan gestural yang memperluas daya 

jangkau makna pertunjukan.

Selain itu bentuk pementasan Satria 

Milenial tetap memelihara kerangka interaktif 

lenong namun dengan pendekatan baru 

yang lebih terstruktur. Dalam pembukaan 

pertunjukan, dalang memperkenalkan 

seluruh tokoh secara teaterikal sembari 

berperan sebagai raja. Hal ini menghadirkan 

jarak sekaligus keakraban antara cerita 

dan pneonton. Para aktor yang terdiri 

dari mahasiswa dan dosen mengadposi 

gaya imporvisasi lenong, namun dalam 

kerangka narasi yang telah dirancang untuk 

menyampaikan pesan kesehatan, etika sosial, 

dan kritik terhadap ketidakpekaan masyarakat 

urban. Ini sejalan dengan karakteristik lenong 

sebagai pembawa pesan moral (Attas et 

al., 2019). Di satria milenial, reinterpretasi 

pementasan berorientasi pada penonton 

beserta tujuan komunikatifnya.

Keterlibatan langsung penonton, salah 

satu ciri lenong Betawi, tidak dihapus dalam 

reinterpretasi ini. Justru sebaliknya, dikuatkan 

melalui humor kontekstual, gerakan teatrikal 

komikal, dan dialog satir yang mudah 

dicerna. Misalnya, ketika tokoh Gatot Kaca 

enggan bertarung karena lawannya takut 

jarum suntik, penonton diajak untuk melihat 

absurditas perlawanan dalam dunia modern. 

Teater dalam hal ini berfungsi sebagai 

ruang emansipasi simbolik, tempat gagasan 

kekuasaan, kesehatan, dan keberanian 

direposisi.

Pementasan urban seperti ini, dalam 

batas tertentu, juga merefleksikan dinamika 

sosial Jakarta yang sarat dengan percampuran 

nilai dan ketegangan antara tradisi dan 

modernitas. Dengan menjadikan krisis 

kepercayaan ini sebagai elemen dramatik, 

pertunjukan tidak hanya menghibur, 

tetapi juga merangsang penonton untuk 

merefleksikan realitas sosial mereka sendiri. 

Inilah esensi reinterpretasi dalam konteks 

pementasan: transformasi teater dari sekadar 

seni hiburan menjadi instrumen pemaknaan 

ulang atas krisis kolektif.

Transformasi ini tidak terjadi secara 

sporadis, melainkan melalui jalinan tiga 

proses reinterpretasi yang saling menopang. 

Cerita tradisional dari narasi Mahabharata 

digeser menjadi kisah kontemporer yang 

menyinggung isu edukatif urban seperti 

pandemi. Karakter Gatot Kaca direka ulang 

dari simbol keperkasaan mitologis menjadi 

figur populer yang humoris dan komunikatif, 

hadir sebagai edutainer yang merakyat. 

Sementara itu, konvensi panggung teater 

klasik dirombak melalui penggunaan media 

musikal, tata panggung simbolik, dan format 

interaktif yang menggabungkan dalang dan 

penonton dalam ruang narasi yang cair. 

Ketiga aspek ini tidak berjalan terpisah, 

melainkan membentuk jejaring makna yang 

saling menjelaskan. Untuk menggambarkan 

keterkaitan tersebut, model berikut disusun 

guna memperlihatkan alur reinterpretasi yang 

melibatkan cerita, karakter, dan pementasan 

dalam satu kerangka dramatik yang utuh.



469

Jurnal Panggung V35/N3/09/2025

Reinterpretasi dalam Pertunjukan Teater Lenong Betawi

Dengan demikian, reinterpretasi dalam 

Satria Milenial tidak hanya bersifat estetis, 

melainkan juga epistemologis dan pedagogis. 

Proses yang dimulai dari penangguhan 

makna lama, pembukaan horizon baru dari 

pengalaman aktor dan penonton, hingga 

penyusunan makna kolektif melalui teks 

dan visual pertunjukan, mengantar teater ke 

dalam wilayah refleksi kultural yang hidup 

dan dialogis. Pertunjukan ini mencerminkan 

perubahan dengan secara aktif membentuk 

cara baru dalam memaknai tradisi, identitas, 

dan edukasi.

SIMPULAN

Reinterpretasi Satria Milenial 

menunjukkan bagaimana seni pertunjukan 

dapat menjadi strategi mediasi identitas 

budaya dalam konteks urban digital 

yang terus bergerak. Pertunjukan ini 

merekonstruksi kembali cerita Gatot kaca dari 

ruang mitos menuju panggung kontemporer. 

Kali ini bukan untuk sekedar hiburan semata, 

melainkan sebagai cara baru merawat warisan 

budaya melalui bahasa zaman kini. Di tengah 

krisis simbol, dan penanda budaya akibat 

globalisasi dan komodifikasi media, seni teater 

menawarkan bentuk resistensi simbolik, yakni 

menjaga akar sambil menjangkau masa depan.

Tiga bentuk reinterpretasi yang 

ditemukan, antara lain narasi pandemic 

sebagai konflik kontemporer, transformasi 

gatot kaca menjadi tokoh edukatif-humoris, 

serta pementasan lenong interaktif bernuansa 

musical urban. Reinterpretasi tersebut 

memperlihatkan bahwa transformasi bukan 

sekedar estetika melainkan praktik kultural. 

Di ruang kota yang dipenuhi fragmentasi 

nilai, satria milenial menjadi upaya kreatif 

untuk merekatkan kembali ingatan kolektif 

sekaligus membuka ruang bagi generasi 

muda untuk bernegosiasi dengan identitas 

budayanya secara aktif dan reflektif. 

Namun perlu dicatat bahwa studi ini 

masih berfokus pada pementasan akademik 

dan belum menyentuh resepsi publik dari latar 

sosial berbeda. Di sini terbuka ruang untuk 

riset selanjutnya seperti pengujian dampak 

reinterpretasi terhadap pemahaman identitas 

budaya pelajar atau eksplorasi bentuk-bentuk 

teater urban lain yang mengadopsi strategi 

reinterpretasi serupa terhadap tokoh-tokoh 

tradisional lainnya.

Dengan demikian, penelitian ini tidak 

hanya menawarkan pemetaan ulang atas 

representasi Gatot Kaca dalam lenong urban, 

tetapi juga membuka diskusi baru tentang 

peran seni dalam membentuk kembali 

identitas, khususnya dalam ekosistem urban 

yang cair dan penuh negosiasi simbolik. Satria 

Milenial menjadi contoh bahwa pertunjukan 

lokal, jika digarap dengan kesadaran kultural 

dan strategi naratif yang adaptif, mampu 

menjadi medium refleksi, rekonstruksi, dan 

regenerasi nilai budaya yang relevan.

Gambar 7. Model reinterpretasi teater 
Satria Milenial 

(Sumber: Haerudin, 2025)



470
Deden Haerudin, Fachri Helmanto

Jurnal Panggung V35/N3/09/2025  

***

DAFTAR PUSTAKA

Alzamil, W. (2017). The urban features 

of informal settlements in Jakarta, 

Indonesia. Data in Brief, 15, 993–

999. https://doi.org/10.1016/j.

dib.2017.10.049

Amri, S. (2022). Lenong: Masa Lampau, Masa 

Kini dan Masa Depan-Komedi Betawi. 

Pustaka Obor Indonesia.

Attas, S. G., A, G. G., & Marwiah. (2019). 

Karakteristik Bahasa dan Budaya 

Betawi di Perkampungan Setu 

Babakan. Deepublish.

Bennett, T. (1998). Culture: a Reformer’s 

Science. Sage.

Gatta, C. (2016). From West Side Story to 

Hamlet, Prince of Cuba: Shakespeare 

and Latinidad in the United States. 

Shakespeare Studies, 44, 151–159.

Güner, E., Şeker, K. G., & İzmir Güner, Ş. 

(2019). Why is the Medical Symbol a 

Snake? Istanbul Medical Journal, 20(2), 

172–175. https://doi.org/10.4274/imj.

galenos.2018.65902

Halimah, L., Arifin, R. R. M., Yuliariatiningsih, 

M. S., Abdillah, F., & Sutini, A. (2020). 

Storytelling through “Wayang Golek” 

puppet show: Practical ways in 

incorporating character education in 

early childhood. Cogent Education, 

7(1). https://doi.org/10.1080/233118

6X.2020.1794495

Hall, S. (1980). Cultural studies: two 

paradigms. Media, Culture & 

Society, 2(1), 57–72. https://doi.

org/10.1177/016344378000200106

Jauregiondo, A. L. (2019). From folklore to 

patriotic and protest songs: Music, 

youth, and Basque identity during the 

1960s. Nations and Nationalism, 25(4), 

1280–1295. https://doi.org/10.1111/

nana.12548

Karim, F. A. (2019). Mengenal 

Lenong, Seni Teater Betawi. 

Goodnewsfromindonesia.Id.

Latifah, U., & Kristiana, N. (2021). ANALISIS 

VISUAL KARAKTER GATOTKACA 

DALAM GAME MOBILE LEGENDS 

BANG BANG. Visualita Jurnal Online 

Desain Komunikasi Visual, 9(2), 15. 

https://doi.org/10.34010/visualita.

v9i2.3449

Lehmann, H. T. (2006). Postdramatic Theatre. 

Routledge.

Lim, S., Lee, H.-H., & Jung, K. C. (2020). 

Convergence strategy and innovation 

capability of the classic art industry. 

International Journal of Quality 

Innovation, 6(1), 1. https://doi.

org/10.1186/s40887-020-00036-z

Moustakas, C. (1994). Phenomenological 

Research Methods. Sage Publications.

Noorzeha, F., Sutono, A., & Suryosumunar, J. A. 

Z. (2022). Lakon Punakawan as a Form of 

Religious and Cultural Transformation 

of Javanese Community. Al-Adabiya: 

Jurnal Kebudayaan Dan Keagamaan, 

17(1), 107–121. https://doi.org/10.37680/

adabiya.v17i1.1706



471

Jurnal Panggung V35/N3/09/2025

Reinterpretasi dalam Pertunjukan Teater Lenong Betawi

Nur, R. W., Made, R. N., Ayu, T. I., & Roger, 

B. (2023). The Performance of Wayang 

Topeng Kadaryono During The New 

Normal Period. International Journal 

of Art and Socio-Cultural Studies, 1(1), 

54–72.

Nurcahyanti, D., Sachari, A., Destiarmand, 

A. H., & Sunarya, Y. Y. (2021). 

“Mbok Mase” dan “Mbok Semok”: 

Reinterpretasi Karakter Perempuan 

Jawa dalam Kultur Batik. Panggung, 

31(3), 347–362. https://doi.org/10.26742/

panggung.v31i3.1096

Oktaviani, T. (2022). Lenong, Teater Tradisional 

Jakarta. Kompas.

Panggabean, J., & Tampubolon, F. (2022). 

Simbol Pengobatan Tradisional Etnik 

Batak Toba. Kompetensi, 15(2), 117–128. 

https://doi.org/10.36277/kompetensi.

v15i2.88

Pavis, P. (1982). Languages of the Stage: 

Essays in the Semiology of Theatre. 

Performing Arts Journal Publications.

Purbasari, M. (2010). Indahnya Betawi. 

Humaniora, 1(1), 1. https://doi.

org/10.21512/humaniora.v1i1.2142

Putri, S., Rizky, K., & Sabana, S. (2016). Re-

Interpretasi Budaya Tradisi dalam 

Karya Seni Kontemporer Bandung 

Karya Radi Arwinda. Panggung, 26(3), 

294–308. https://doi.org/10.26742/

panggung.v26i3.193

Rachman, A. (2022, September). Lenong 

Betawi: Pengertian, Sejarah, dan 

Jenisnya. Kompas.

Rapajić, S. (2014). Shakespeare in Music 

Theatre: “West Side Story.” Belgrade 

English Language and Literature 

Studies, 6, 23–41. https://doi.

org/10.18485/bells.2014.6.2

Rian, R., & Suryanti, S. (2020). Reinterpretasi 

Monumen Bagindo Aziz Chan Karya 

Arby Samah dalam Ikonografi Erwin 

Panofsky. Panggung, 30(1). https://doi.

org/10.26742/panggung.v30i1.1140

Ruastiti, N. M., Sudirga, I. K., & Yudarta, I. G. 

(2021). Wayang Wong Milenial: Inovasi 

Seni Pertunjukan pada Era Digital. 

Jejak Pustaka.

Widiharto, S. G., & Santoso, T. (2021). Pakeliran 

Sampakan “Sang Panggung.” Gelar : 

Jurnal Seni Budaya, 19(1), 15–20. 

https://doi.org/10.33153/glr.v19i1.3534

Yanuartuti, S., & Winarko, J. (2021). 

REINTERPRETASI TOKOH EMBAN 

DALAM KARYA TARI TOPENG 

MBANMBAN. GETER : Jurnal Seni 

Drama, Tari Dan Musik, 4(1), 105–120. 

https://doi.org/10.26740/geter.v4n1.

p105-120

Ylagan, C. (2019). Who We Are Is What Makes 

Us Laugh: Humour as Discourse on 

Identity and Hegemony. Interlitteraria, 

24(1), 113–127. https://doi.org/10.12697/

IL.2019.24.1.9


