
210
Moh. Fajrul Alfien, Slamet Subiyantoro, Nugraheni Eko Wardani

Jurnal Panggung V35/N2/06/2025  

Kesenian Berokan Indramayu: 
Asal-Usul, Makna Simbolik, dan Fungsi

Moh. Fajrul Alfien1, Slamet Subiyantoro2, Nugraheni Eko Wardani3

Universitas Sebelas Maret
Jalan Ir. Sutami 36 Kentingan, Jebres, Surakarta—57126 Telp. (+62)271-646994

e-mail: fajrulalfien_30@student.uns.ac.id.

ABSTRACT

Berokan is one of the arts found in Indramayu, West Java. This art form is a performance of a puppeteer 
who wears a costume like a tiger or lion. Berokan art has a unique historical background, function, and 
symbolic meaning. This research aims to describe the origin, symbolic meaning, and function of Berokan 
art. This research uses a qualitative descriptive method with an ethnographic approach. The data in this 
study are in-depth interviews with informants and literature study. The data sources in this study are 
Indramayu cultural experts, Berokan artists, and books that contain information about Berokan art. The 
sampling technique used snowball sampling and purposive sampling. Data collection techniques used 
interview techniques and document analysis. The data validity test used source and method triangulation. 
The results of this study indicate that the procession and physical form in Berokan art such as the shape 
of the tail, the shape of the face and its funny behavior, offerings, costume materials, the procession of 
throwing pillows, and the relationship between the puppeteer and Berokan have meanings that are in 
harmony with cultural values in Indramayu. Berokan art also has a religious function, didactic function, 
and social function.

Keywords: Berokan, Traditional Arts, Symbolic Meaning.

ABSTRAK

Berokan merupakan salah satu kesenian yang terdapat di Indramayu, Jawa Barat. Kesenian 
ini berupa pertunjukan seorang dalang yang mengenakan kostum seperti binatang macan 
atau singa. Kesenian Berokan memiliki latar sejarah, fungsi, dan makna simbolik yang unik. 
Penelitian ini bertujuan untuk menjelaskan asal-usul, makna simbolik, dan fungsi kesenian 
Berokan. Penelitian ini menggunakan metode deskriptif kualitatif dengan pendekatan 
etnografi. Data penelitian ini berupa hasil wawancara mendalam dengan informan dan studi 
pustaka. Narasumber dalam penelitian ini yaitu budayawan Indramayu, seniman Berokan, 
dan data berasal dari buku-buku yang memuat informasi mengenai kesenian Berokan. 
Teknik pengambilan sampel menggunakan snowball sampling dan purposive sampling. Teknik 
pengumpulan data menggunakan teknik wawancara mendalam dan analisis dokumen. Uji 
validitas data menggunakan triangulasi sumber dan metode. Hasil penelitian ini menunjukkan 
bahwa bentuk fisik dan prosesi dalam kesenian Berokan seperti bentuk ekor, bentuk wajah dan 
tingkah lucunya, sesajian, bahan kostum, prosesi lempar bantal, dan hubungan antara dalang 
dan Berokan  memiliki makna yang selaras dengan nilai-nilai kebudayaan di Indramayu.  
Kesenian Berokan juga memiliki fungsi religius, fungsi didaktis, dan fungsi sosial. 

Kata kunci: Berokan, Kesenian Tradisional, Makna simbolik.



211

Jurnal Panggung V35/N2/06/2025

Kesenian Berokan Indramayu: Asal-Usul, Makna Simbolik, dan Fungsi

PENDAHULUAN

Indramayu merupakan salah satu 

kabupaten yang terletak di wilayah utara 

Provinsi Jawa Barat. Suku Jawa dan Sunda 

merupakan dua budaya utama yang sering 

dikaitkan dengan wilayah ini. Indramayu 

dapat dibanding dengan Cirebon dalam 

banyak aspek dan juga sering dipandang 

sebagai bagian dari budaya Cirebon. Tiga 

faktor yang memengaruhi budaya Indramayu 

baik secara langsung maupun tidak langsung 

yakni lingkungan, agama, dan kekuatan 

politik tertentu (Kasim, 2024: 1). Hal ini sejalan 

dengan pendapat Sukma (2020: 3) yang 

menyatakan setiap wilayah memiliki karakter 

dan ciri yang berlainan dan dipengaruhi 

oleh lingkungan sesuai keadaan  daerahnya 

masing-masing. Kebudayaan yang muncul 

di Indramayu mengalami perubahan demi 

perubahan sepanjang sejarah.

Kebudayaan didefinisikan oleh 

Koentjaraningrat (2009) sebagai hasil 

pemikiran, perbuatan, emosi, dan kreasi 

seni yang dilakukan oleh masyarakat 

dalam lingkungannya. Banyak faktor yang 

memengaruhi terbentuknya kebudayaan. 

Pertama, kebudayaan muncul sebagai akibat 

dari norma dan kebiasaan daerah. Kedua, 

kebudayaan muncul atas dasar kesepakatan 

bersama. Ketiga, kebudayaan terbentuk sejak 

lahir melalui nilai-nilai dan adat istiadat suatu 

daerah (Milasari & Sudrajat, 2022: 2). Secara 

keseluruhan, kebudayaan di Indonesia menjadi 

sangat menarik karena setiap daerah memiliki 

ciri khas yang tetap dilestarikan hingga saat 

ini. Seni pada hakikatnya merupakan aspek 

budaya yang bersumber dari ide (konsep) 

yang seringkali melahirkan gagasan atau 

ide estestis. Gagasan atau ide estetis inilah 

yang menggugah kreatifitas manusia untuk 

menghasilkan berbagai macam bentuk seni. 

Kesenian tradisional adalah kesenian 

yang berasal, tumbuh, dan berkembang 

dalam masyarakat serta diwariskan secara 

turun-temurun (Fajriah & Wimbrayardi, 2020: 

28). Sifat turun-temurun tersebut membuat 

kesenian tradisional mengalami modifikasi 

dan perkembangan sebagai respons terhadap 

perubahan masyarakat. Hauser (1974: 547) 

berpendapat bahwa transformasi sosial suatu 

daerah akan menghasilkan kesenian asli yang 

mencerminkan keadaan masyarakat saat itu. 

Kesenian bersifat kontekstual karena berakar 

pada realitas fisik yang ada dalam waktu 

dan tempat tertentu. Memaknai fenomena 

kesenian pada konteksnya merupakan cara 

yang bijaksana untuk bisa memahami realitas 

suatu hasil ekspresi (Subiyantoro, 2011). Hal 

ini senada dengan pendapat Fatkhurrohman 

(2017: 2) yang menyatakan bahwa produksi 

karya seni selalu dilatarbelakangi oleh suatu 

tujuan tertentu. Tujuan-tujuan tersebut secara 

garis besar dapat dibagi menjadi tiga kategori: 

(1) seni ritualistik; (2) alasan penyajian artistik; 

dan (3) kenikmatan artistik untuk diri sendiri 

(Soedarsono, 1999: 1-2).

Pertunjukan seni tradisional merupakan 

salah satu bentuk ekspresi budaya masyarakat 

yang perlu diperhatikan dengan serius. Seni 

pertunjukan tradisional merupakan bagian 

dari budaya lokal yang memuat beragam 

unsur kearifan budaya lokal (Bahardur, 

2018: 146). Seni pertunjukan tradisional 

mengandung pemahaman tentang prinsip 

nilai moral, agama, pendidikan, dan artefak 

konkret sebagai warisan budaya (Prayogi 



212
Moh. Fajrul Alfien, Slamet Subiyantoro, Nugraheni Eko Wardani

Jurnal Panggung V35/N2/06/2025  

& Endang, 2016: 63). Oleh karena itu, seni 

pertunjukan tradisional berfungsi sebagai 

mentor dan pembawa pesan moral bagi 

masyarakat pemiliknya karena mengandung 

berbagai nilai. Fungsi dipahami sebagai 

kontribusi atau sumbangan terhadap sesuatu 

yang positif (Rohmah & Mujahidin, 2021: 

88). Sujarno dkk. (2003) mengatakan seni 

pertunjukan tradisional sering kali memiliki 

empat tujuan utama: seremonial, pendidikan 

(sebagai media pemandu), informasional 

(sebagai media kritik masyarakat), dan 

tontonan (sebagai hiburan). Keberadaan 

fungsi di dalam kesenian merupakan sesuatu 

yang sangat penting, karena keberadaan 

fungsi itulah suatu kesenian masih tetap eksis 

di tengah masyarakat. Salah satu kesenian 

pertunjukan di Indramayu yang masih 

bertahan hingga saat ini ialah Berokan.

Berokan merupakan salah satu kesenian 

tradisional yang terdapat di Indramayu. 

Kesenian ini berbentuk pertunjukan yang 

dimainkan oleh seseorang yang memakai 

kostum singa atau harimau. Berokan 

merupakan jenis kesenian yang menirukan 

perilaku seekor harimau atau singa jantan 

secara komedial. Kepala harimau atau singa 

terbuat dari kayu yang didominasi oleh warna 

merah mencolok, mata yang menonjol, dan 

mulut yang dapat membuka dan menutup 

(Kusyoto et al., 2023). Bagian badan terbuat 

dari karung goni atau karung bubut, 

sedangkan punggungnya berwarna loreng. 

Ekornya terbuat dari kayu lurus. Berokan 

bisa berbicara, berdialog, dan bernyanyi. 

Suara yang dikeluarkan oleh berokan tidak 

terlalu jelas vokalnya sebab pemain berokan 

bersuara sambil meniup slompretan (terompet 

yang terbuat dari batang padi) (Kasim, 2024: 

199). Pertunjukan berokan biasanya digelar 

di halaman balai desa, di lapangan, dan di 

tempat-tempat yang luas.

Pertunjukan kesenian Berokan 

memilki kekhasan baik dari segi komponen 

pertunjukannya maupun struktur 

penyajiannya. Struktur sebuah karya seni 

adalah elemen-elemen pendukung sebuah 

pertunjukan yang tersusun serta saling terkait 

satu sama lain (Kaliwanovia, 2022). Bentuk 

dan struktur berfungsi untuk mengendalikan 

bagaimana kualitas satu gerakan berhubungan 

dengan kualitas gerakan lainnya (Utina, 

2020). Struktur yang dimaksud ialah 

proses pelaksanaan pertunjukan dari awal 

hingga akhir yang di dalamnya memuat 

urutan-urutan yang tertib. Dalam kesenian 

Berokan, struktur dan komponen-komponen 

pertunjukannya memiliki berbagai macam 

simbol atau tanda cukup banyak ditemukan. 

Hal ini sejalan dengan pendapat Subiyantoro 

et al. (2020) yang menyatakan masyarakat 

Jawa sudah terbiasa mengenal tanda. Oleh 

karena itu, dalam setiap aspek kehidupan 

budayanya selalu bersinggungan dengan 

tanda dan makna.

Geertz (1992: 82) mengatakan kebudayaan 

terdiri dari suatu sistem makna dan simbol 

yang disusun. Makna hanya dapat disimpan di 

dalam simbol. Oleh karena itu, semua makna 

budaya diciptakan dengan menggunakan 

simbol-simbol (Rahmawati et al., 2017: 63). 

Dalam budaya kolektif seperti halnya estetika 

tradisi, simbol lebih merupakan relasi atas 

struktur-struktur yang memuat pesan budaya. 

Pesan budaya lebih berupa pendidikan nilai 

yang harus ditafsirkan maknanya melalui 



213

Jurnal Panggung V35/N2/06/2025

Kesenian Berokan Indramayu: Asal-Usul, Makna Simbolik, dan Fungsi

wujud atau bentuk sebagai teks, dan aspek 

sosial budaya sebagai konteksnya (Ahimsa-

Putra, 2002: 261-262). Manusia mendefinisikan 

lingkungannya, mengomunikasikan perasa-

annya dan menyatakan penilaiannya; suatu 

pola makna yang ditransmisikan secara 

historis diwujudkan di dalam bentuk-bentuk 

simbolik melalui sarana yang orang-orang 

mengomunikasikan, mengabadikannya, dan 

mengembangkan pengetahuan dan sikap-

sikapnya ke arah kehidupan (Manik, 2021: 

258). Dalam hal ini, simbol berfungsi sebagai 

instrumen atau alat yang berguna untuk 

pengetahuan, ekspresi, dan kontrol (Hafid & 

Raodah, 2019: 34). Oleh karena itu, kesenian 

yang dalam hal ini merupakan bagian dari 

kebudayaan, adalah sistem simbolik yang di 

dalamnya mengandung makna yang mesti 

dibaca, diterjemahkan, dan diinterpretasikan. 

Dengan kata lain, kesenian mengandung 

unsur-unsur semiotik yang di dalamnya 

terdapat ekspresi, maksud, dan pesan. 

Penelitian mengenai kesenian Berokan 

belum banyak dilakukan oleh peneliti lain. 

Salah satu penelitian yang menjadikan 

Berokan sebagai objek kajiannya ialah 

penelitian yang dilakukan oleh Hartono, 

dkk. (2020) dengan judul “Tolak Bala: 

Representasi Berokan sebagai Gagasan Karya 

Seni Gambar”. Penelitian ini merupakan 

penelitian seni rupa. Hasil dari penelitian 

ini ialah peneliti mencoba memasukkan dan 

mengomunikasikan makna tolak bala melalui 

media karya drawing dengan simbol-simbol, 

warna, gelap terang, dan komposisi. Apa 

yang ditemukan dalam makna tolak bala 

divisualisasikan melalui karya gambar di atas 

kertas dengan menggunakan simbol-simbol, 

warna gelap terang dan volume dari gradasi 

yang menambahkan kesan mendalam pada 

karya yang dikerjakan. 

Penelitian di atas memiliki persamaan 

dan perbedaan dengan penelitian ini. 

Persamaan dan perbedaan tersebut terletak 

pada objek formalnya. Perbedaan penelitian 

tentang Berokan di atas dengan penelitian 

ini ialah topik bahasan yang dikaji. Penelitian 

Berokan di atas hanya mengkaji alihwahana 

makna kesenian Berokan menjadi sebuah 

gambar atau drawing, sedangkan penelitian 

ini membahas asal-usul, makna simbolik, dan 

fungsi kesenian Berokan. Letak persamaannya 

ialah objek kajiannya, yakni sama-sama 

mengkaji kesenian Berokan. 

Berdasarkan uraian tersebut, peneliti 

tertarik melakukan penelitian dengan 

judul “Kesenian Berokan Indramayu: 

Asal-usul, Makna Simbolik, dan Fungsi”. 

Rumusan masalah pada penelitian ini ialah 

bagaimanakah asal-usul, makna simbolik, dan 

fungsi kesenian Berokan Indramayu. Penelitian 

ini bertujuan untuk mendeskripsikan asal-

usul, makna simbolik, dan fungsi kesenian 

Berokan.

METODE

Penelitian ini menggunakan metode 

deskriptif kualitatif dengan pendekatan 

etnografi model Spradley. Tujuan etnografi 

model Spradley adalah memberikan deskripsi 

menyeluruh tentang hasil penelitian tentang 

budaya dan aspek-aspeknya, termasuk unsur-

unsur konkret (seperti struktur, peralatan, dan 

pakaian) dan abstrak (seperti pengalaman, 

kepercayaan, norma, dan sistem nilai sosial)  



214
Moh. Fajrul Alfien, Slamet Subiyantoro, Nugraheni Eko Wardani

Jurnal Panggung V35/N2/06/2025  

(Tanto et al., 2019). Sumber data dalam 

penelitian ini, yakni informan dan dokumen. 

Informan yang dimaksud ialah budayawan 

Indramayu dan seniman Berokan, sedangkan 

dokumen yang dimaksud ialah beberapa 

buku mengenai kesenian Berokan yang 

terdapat di perpustakaan daerah Kabupaten 

Indramayu. Data dalam penelitian ini, yaitu 

hasil wawancara mendalam dengan informan 

dan dokumen yang terkait dengan Berokan. 

Teknik pengambilan sampel yang digunakan 

dalam penelitian ini ialah teknik purposive 

sampling dan snowball sampling.

Teknik pengumpulan data menggunakan 

teknik wawancara mendalam dan studi 

pustaka. Dalam teknik wawancara mendalam, 

peneliti mempersiapkan beberapa pertanyaan 

terkait dengan sejarah, struktur, makna 

simbolik, dan fungsi kesenian Berokan yang 

akan diajukan kepada informan, kemudian 

peneliti melakukan wawancara dengan 

merekam, mendokumentasikan, dan mencatat 

informasi yang disampaikan informan. 

Sementara itu, teknik studi pustaka dilakukan 

dengan cara membaca keseluruhan dan 

berulang, menandai bagian-bagian penting, 

mendata, dan mengelompokkan. Hasil 

wawancara mendalam dan studi pustaka 

tersebut kemudian dianalisis, direduksi, 

dan disajikan sebagai data dalam penelitian 

ini. Mengenai uji keabsahan, peneliti 

menggunakan teknik triangulasi sumber dan 

metode. Teknik analisis dalam penelitian 

ini menggunakan teknik analisis interaktif 

meliputi pengumpulan data, reduksi data, 

penyajian data, dan penarikan kesimpulan 

(Miles & Huberman, 2014).

HASIL DAN PEMBAHASAN

Asal-usul Kesenian Berokan

Kesenian Indramayu tidak bisa 

dilepaskan dari pengaruh kebudayaan 

Jawa dan agam-agama besar yang terdapat 

di dalamnya, seperti Hindu, Budha, dan 

Islam. Berokan telah berkembang sebagai 

kesenian ritual sejak zaman Hindu/ Budha 

sekitar abad ke-15 Masehi. Berokan memiliki 

kemiripan nama dan bentuk dengan kesenian 

Barongan dari Jawa Tengah, Barong dari 

Bali, Bengberokan dari Sunda, Barongsai 

dari China. Berokan biasa diucapkan atau 

disebut oleh masyarakat dengan sebutan 

‘Rong’ atau ‘Barong’. Ada juga sumber yang 

menyebutkan bahwa nama Berokan berasal 

dari bahasa Arab barokah atau berkah yang 

berarti ‘bertambahnya kebaikan’. Kebaikan 

yang dimaksud berdasar pada kepercayaan 

masyarakat Indramayu yang memercayai 

Berokan mampu mengusir kesialan dan hal-

hal negatif lainnya.

Ketika agama Islam masuk, hampir 

semua jenis kesenian yang bernafaskan Hindu/ 

Budha mengalami adaptasi nilai-nilai agama 

Islam, termasuk kesenian Berokan. Berokan 

mengalami berbagai macam modifikasi 

yang didasarkan pada ajaran agama Islam 

yang dibawa oleh para pendakwah pada 

zaman itu. Proses Islamisasi tersebut terjadi 

pada zaman Kerajaan Cirebon. Pada waktu 

itu, masyarakat merasa khawatir dengan 

kedatangan Barong, semacam mitos Calon 

Arang dari Bali yang dianggap sering merusak 

hasil panen para  petani  dan menyebabkan 

datangnya  penyakit. Oleh karena itu, 

para pendakwah agama Islam melakukan 

penyesuaian dengan menjadikan Berokan 



215

Jurnal Panggung V35/N2/06/2025

Kesenian Berokan Indramayu: Asal-Usul, Makna Simbolik, dan Fungsi

sebagai pertunjukan hiburan sekaligus media 

dakwah agar masyarakat tidak merasa takut 

dengan mitos-mitos tersebut.

Mbah Kuwu Sangkan atau Pangeran 

Cakra Buana dianggap sebagai tokoh yang 

menjadi pembaharu kesenian Berokan. 

Mbah Kuwu Sangkan merupakan seorang 

pendakwah yang berasal dari kerajaan 

Cirebon. Jika Sunan Kalijaga menggunakan 

wayang kulit sebagai media dakwah, hal 

yang sama juga dilakukan oleh Mbah Kuwu 

Sangkan dengan menjadikan Berokan sebagai 

media dakwahnya di daerah sekitar kerajaan 

Cirebon yang saat ini menjadi Kabupaten 

Indramayu, Majalengka, dan Kuningan. 

Pada zaman itu, Berokan menjadi tontonan 

sekaligus tuntunan bagi masyarakat. Tontonan 

yang digemari oleh masyarakat karena 

atraksinya yang menghibur, serta tuntunan 

yang menyampaikan pesan kehidupan dan 

keagamaan.

Selain sebagai media dakwah penyebaran 

agama Islam, Berokan juga dipercaya dapat 

mengusir wabah atau epidemi. Berokan 

dianggap mampu menghilangkan wabah 

yang tengah melanda suatu wilayah seperti 

wabah penyakit panas atau penyakit pusing 

dan flu. Saat suatu wilayah terkena wabah, 

Berokan akan dipanggil dan diminta 

menggelar pertunjukan di wilayah tersebut. 

Dalam proses pertunjukannya, Berokan akan 

melakukan kirab sawan (ritual mengusir wabah 

dengan bacaan doa-doa) sebagai bagian dari 

proses pengusiran wabah. Umumnya, dalang 

Berokan akan membaca  jawokan atau mantra. 

Jawokan tersebut berisi doa-doa kepada Yang 

Maha Kuasa agar wabah yang sedang melanda 

suatu wilayah dapat segera hilang. Kemudian, 

Berokan akan melakukan ritual melemparkan 

bantal ke atas atap rumah warga. Dalam prosesi 

ini, Berokan akan masuk ke dalam salah satu 

rumah warga untuk mengambil bantal tidur, 

Berokan akan mengambil bantal tersebut 

dengan cara digigit. Setelah mendapatkan 

bantal, Berokan akan melemparkan bantal 

tersebut ke atas atap.

Kesenian Berokan merupakan kesenian 

rakyat. Kesenian tersebut tumbuh dan 

berkembang di tengah masyarakat. Saat 

kesenian ini masih dianggap sakral, dalang 

Berokan akan melakukan tirakat tertentu 

seperti puasa ngerowot (tidak makan nasi), 

ngetan (hanya makan ketan), ngalong (berpuasa 

seperti hewan kalong atau kelalawar), atau 

mutih (hanya makan nasi). Hal tersebut 

dilakukan sebagai bagian dari upaya seorang 

dalang dalam membersihkan dirinya. Namun, 

seiring lunturnya kepercayaan masyarakat 

terhadap kemampuan Berokan dalam 

mengusir wabah atau pagebluk, tirakat-

tirakat tersebut sudah jarang dilakukan oleh 

para dalang Berokan.

Saat ini, pertunjukan kesenian Berokan 

masih dilakukan di desa-desa, Berokan 

akan berkeliling kampung untuk menggelar 

pertunjukan dan menghibur masyarakat. 

Gambar 1. Potret Wajah Berokan 
(Bajul, Brontok, dan Betotot)
(Sumber: Dok. Pribadi, 2024)



216
Moh. Fajrul Alfien, Slamet Subiyantoro, Nugraheni Eko Wardani

Jurnal Panggung V35/N2/06/2025  

Berokan akan menggelar pertunjukan di 

area yang cukup luas seperti lapangan atau 

pelataran rumah. Saat Berokan datang, 

masyarakat akan berkumpul di titik pertujukan 

untuk melihat aksi Berokan. Pertunjukan 

Berokan umumnya dimulai dengan tetabuhan 

atau musik pembuka, setelah itu dalang akan 

membaca kidung, dilanjut dengan prosesi 

pemakaian atribut, melakukan gerakan-

gerakan tertentu, berdialog dengan penabuh, 

awur-awur (berbaur) atau menangkap anak-

anak, dan diakhiri dengan pelepasan atribut. 

Jika pertunjukan tersebut bertujuan untuk 

mengusir wabah atau pagebluk, pertunjukan 

akan dilanjutkan dengan ritual kirab sawan.

Dewasa ini, kesenian Berokan masih 

tetap lestari berkat keberadaan seniman-

seniman yang secara turun-temurun mewarisi 

kesenian tersebut dari orang tua atau kakek-

neneknya. Namun, karena sifatnya sebagai 

kesenian rakyat, Berokan mengalami berbagai 

macam perkembangan atau perubahan. 

Perkembangan tersebut nampak pada 

memudarnya kepercayaan masyarakat 

terhadap mitos Berokan. Selanjutnya, Berokan 

akan terus mengalami perkembangan sesuai 

dengan perubahan zaman. Kesenian-kesenian 

rakyat pada gilirannya akan mengalami 

berbagai macam perkembangan sesuai 

dengan interpretasi seniman dan pandangan 

masyarakatnya.

Makna Simbolik

Kirab Sawan

Berokan merupakan salah satu kesenian 

yang dipercaya oleh masyarakat zaman 

dahulu memiliki kemampuan untuk mengusir 

wabah atau pagebluk. Masyarakat menjadikan 

Berokan sebagai sarana untuk mengusir 

berbagai macam penyakit yang melanda 

suatu wilayah seperti penyakit panas, cacar, 

dan virus. Dalam pertunjukannya, Berokan 

akan melakukan ritual prosesi kirab sawan 

atau mengusir penyakit. Ritual tersebut akan 

diawali dengan membaca jawokan atau mantra 

yang berisi doa-doa kepada Allah swt. 

Klawan nyebut asmane Allah. Ingkang 
pengasih lan penyayang.
Sekabehane puji kanggo Allah. Pangeran ing 
akarya jagat.
Pangeran ingkang welas asih. Pangeran 
ingkang duweni dina pembalesan.
Mung dumateng Panjenengan. Kula sedaya 
nyembah lan nyuwun pitulung
Ya Allah, paringana kula sedaya pituduh. 
Mareng dedalan ingkang leres
Dengan menyebut nama Allah. Yang 
Maha Pengasih dan Penyayang.
Segala puji bagi Allah. Tuhan yang telah 
menciptakan alam semesta.
Tuhan yang Maha Pemurah. Tuhan yang 
memiliki hari pembalasan.
Hanya kepada Engkaulah. Kami 
menyembah dan memohon pertolongan.
Ya Allah, berikanlah kami semua 
petunjuk. Kepada jalan yang benar.

Jawokan tersebut merupakan doa-doa 

yang dipanjatkan kepada Tuhan. Saat selesai 

Gambar 2. Tim yang Terdiri atas Malim 
dan Penabuh

(Sumber: Youtube Budaya Dermayu, 2021)



217

Jurnal Panggung V35/N2/06/2025

Kesenian Berokan Indramayu: Asal-Usul, Makna Simbolik, dan Fungsi

membaca jawokan, Berokan akan memasuki 

salah satu rumah warga yang menjadi tuan 

rumah untuk diambil bantalnya. Berokan akan 

mengambil bantal dengan cara digigit. Setelah 

mendapatkan bantal yang ia cari, kemudian 

Berokan akan melemparkan bantal tersebut 

ke atas atap rumah atau genting. Pemilihan 

bantal sebagai objek yang diambil oleh 

Berokan bukan merupakan sesuatu yang tanpa 

sebab. Berokan bisa saja mengambil perabotan 

lainnya, tetapi pada ritual kirab sawan, ia lebih 

memilih bantal untuk dilemparkan ke atas 

atap rumah.

Pemilihan bantal dalam prosesi kirab 

sawan sedikit-banyak memberikan petunjuk 

bahwa berbagai macam penyakit yang 

diderita oleh manusia berasal dari tempat 

tidurnya. Penyakit tersebut muncul akibat 

kekurangdisiplinan seseorang dalam menjaga 

kebersihan lingkungan, terutama kamar 

tidurnya. Meskipun setiap hari dijadikan 

sebagai tempat beristirahat, tetapi kamar tidur 

seringkali luput diperhatikan kebersihannya. 

Kamar dibiarkan kotor dan berjamur hingga 

banyak serangga dan kutu yang tumbuh di 

sana. Hal tersebut yang menjadi awal bagi 

timbulnya berbagai macam bakteri dan 

virus yang menyebabkan penyakit. Bantal 

dijadikan sebagai simbol bagi Berokan untuk 

memberikan pesan kepada masyarakat agar 

mereka lebih disiplin dan rajin menjaga 

kebersihan lingkungannya. 

Dalang dan Kostum Berokan 

Kesenian Berokan memiliki kemiripan 

dengan kesenian Barongsai, keduanya sama-

sama mengenakan sebuah kostum. Dalam 

pertunjukannya, dalang akan mengenakan 

kostum Berokan yang memiliki wajah 

menyeramkan, mirip seperti wajah buaya 

atau macan. Sebelum mengenakan kostum 

Berokan, dalang akan melakukan prosesi atau 

ritual penyatuan antara tubuh dalang dengan 

kostum Berokan. Dalang akan menempelkan 

ujung ibu jari bagian dalam ke langit-langit 

mulut Berokan dan langit-langit mulut dalang 

sendiri. Proses tersebut dilakukan sebagai 

simbol penyatuan antara dalang dengan 

Berokan. Hubungan antara dalang dengan 

kostum Berokan ini memiliki makna yang 

sangat dalam.

Hubungan keduanya merupakan 

metafor dari dua unsur kehidupan dalam diri 

manusia, yakni jasad dan ruh. Manusia terdiri 

atas jasad dan ruh. Jasad sebagai kostum 

yang dikenakan manusia dalam kehidupan 

sehari-hari, sedangkan ruh adalah energi yang 

menggerakkan jasad manusia. Dalang sebagai 

ruh dari Berokan harus memiliki kecakapan 

dalam bergerak, bertindak, dan berucap. 

Hal yang sama juga berlaku pada manusia. 

Dalam kehidupan sehari-hari, manusia harus 

memiliki keterampilan dalam berperilaku dan 

berkomunikasi agar kehidupannya berjalan 

dengan baik. Selain itu, manusia juga harus 

Gambar 3. Ritual Berokan Menggigit Bantal
(Sumber: Youtube Budaya Dermayu, 2021)



218
Moh. Fajrul Alfien, Slamet Subiyantoro, Nugraheni Eko Wardani

Jurnal Panggung V35/N2/06/2025  

memanfaatkan kesempatan hidupnya untuk 

melakukan hal-hal yang baik dan bermanfaat. 

Sebab kehidupan di dunia ini sama seperti 

pementasan Berokan, akan berakhir saat 

dalang keluar dari kostumnya atau saat ruh 

tercabut dari jasadnya. 

Wajah Berokan dan Tingkah Lakunya

Berokan memiliki wajah seperti 

buaya atau macan. Rupa wajah tersebut 

menjadikannya terlihat menyeramkan dan 

ditakuti banyak orang, terutama anak-anak. 

Dalam salah satu prosesi pertunjukannya, 

Berokan akan mengejar dan menangkap 

penonton, terutama anak-anak. Prosesi 

tersebut adalah upaya bagi Berokan untuk 

dapat awor atau berbaur dengan penonton.

Kata awor juga dapat diartikan 

sebagai menyatu atau berinteraksi dengan 

sesama sebagaimana kehidupan orang-

orang desa yang sering berbaur dan bahu-

membahu. Namun, karena bentuknya yang 

menyeramkan, penonton justru menghindar 

dan lari dari kejaran Berokan yang hendak 

berbaur. Padahal, dibalik wajah yang 

menyeramkan, Berokan memiliki sifat dan 

tingkah laku yang menghibur, dan bahkan 

seringkali menyampaikan pesan-pesan 

dakwah. Hal ini bermakna bahwa dalam 

menilai dan memandang sesuatu, seseorang 

harus memiliki sudut pandang yang luas, tidak 

terjebak dengan wujud permukaan. Seseorang 

harus memiliki perspektif yang beragam agar 

dapat memandang segala sesuatu secara 

keseluruhan. Bentuk dan wujud Berokan yang 

menyeramkan tidak lantas menjadikannya 

memiliki perilaku yang buruk.

Bahan Karung Goni

Kostum Berokan terbuat dari kulit 

kambing dan karung goni. Karung goni 

diyakini sebagai bagian dari simbol rakyat 

atau kerakyatan. Hal ini menegaskan bahwa 

Berokan merupakan kesenian yang tumbuh 

dan berkembang di tengah masyarakat, 

bukan bagian dari kesenian keraton atau 

kesultanan. Berbeda dengan kesenian keraton 

yang cenderung memiliki pakem, kesenian 

rakyat dapat mengalami perkembangan dan 

perubahan sesuai dengan interpretasi seniman 

dan pandangan masyarakat. Saat ini, sudah 

banyak ditemukan kostum-kostum Berokan 

yang berbahan selain karung goni seperti 

kain, dan bahan-bahan lainnya.

Ekor Berokan

Ekor Berokan terbuat dari kayu yang 

berbentuk lurus. Kata ‘kayu’ diyakini 

berasal dari kata ‘hayyu’ yang memiliki arti 

hidup. Berokan merupakan kesenian yang 

merepresentasikan kehidupan manusia 

di dunia. Bentuk ekor Berokan yang lurus 

merupakan pengingat bahwa manusia harus 

memiliki sikap dan perilaku yang tegak dan 

lurus pada kebenaran. Hal ini sejalan dengan 

Gambar 4. Berokan Menangkap Anak-anak(-
Sumber: Youtube Budaya Dermayu, 2021)



219

Jurnal Panggung V35/N2/06/2025

Kesenian Berokan Indramayu: Asal-Usul, Makna Simbolik, dan Fungsi

prinsip ajaran agama Islam yang menyatakan 

bahwa kehidupan manusia harus senantiasa 

berada di jalan yang lurus, yakni di jalan 

orang-orang yang taat dan patuh pada ajaran 

agama.

Sesajian atau Sesuguhan

Menyiapkan sesajian merupakan 

salah satu ritual yang dilakukan sebelum 

pertunjukan Berokan dimulai. Tuan rumah 

akan menyuguhkan beraneka ragam sesajian, 

seperti bubur merah dan bubur putih, 

bekakak ayam, buah-buahan, dan bunga. 

Sesuguhan tersebut dimaksudkan sebagai 

bentuk penghormatan kepada para sesepuh 

yang dipercaya akan datang dan membantu 

ketika dimintai pertolongan oleh dalang 

Berokan.  Bunga tujuh warna memiliki 

makna bahwa manusia harus senantiasa 

menyebarkan wewangian atau kebaikan 

kepada siapa pun. Bubur merah dan bubur 

putih merupakan simbol dari darah merah 

dan darah putih dalam tubuh manusia yang 

harus dijaga keseimbangannya agar manusia 

dapat terhindar dari berbagai macam 

penyakit. Bekakak ayam yang disajikan secara 

utuh di atas nampan merupakan simbol dari 

kepasrahan kepada Tuhan. 

Fungsi Kesenian Berokan

Fungsi Religi

Kesenian merupakan salah satu media 

yang digunakan para pendakwah untuk 

menyebarkan ajaran agama islam di tanah 

Jawa. Karena sifatnya yang merakyat, 

berdakwah lewat kesenian tradisonal 

menjadikan ajaran-ajaran agama yang 

hendak disampaikan lebih mudah diterima 

dan dipahami oleh masyarakat. Kesenian-

kesenian yang dimanfaatkan sebagai media 

dakwah umumnya merupakan kesenian yang 

telah dikenal oleh masyarakat luas, seperti 

kesenian wayang kulit yang dimanfaatkan 

oleh Kanjeng Sunan Kalijaga. Hal yang sama 

juga terjadi pada kesenian Berokan. Kesenian 

Barong atau Barongan diperkirakan telah ada 

sejak zaman Hindu-Budha.

Berokan yang berkembang di Indramayu 

dipercaya merupakan hasil dari Islamisasi 

kebudayaan yang dilakukan oleh Mbah Kuwu 

Sangkan atau Walangsungsang. Berokan yang 

sebelumnya merupakan kesenian rakyat diberi 

sentuhan nilai-nilai islam dan dimanfaatkan 

sebagai media dakwah oleh Mbah Kuwu 

Sangkan. Dalam pertunjukannya, Berokan 

akan melakukan monolog atau dialog dengan 

malim mengenai ajaran-ajaran agama islam 

seperti berbuat baik pada tetangga, menjaga 

kebersihan dan kesucian, dan berperilaku 

sopan. Saat mayoritas masyarakat belum 

mengenal agama islam, Berokan tampil 

dengan gerakan-gerakan yang menyerupai 

gerakan salat, sehingga secara tidak langsung 

masyarakat awam dikenalkan dengan ritual 

peribadatan kaum muslim. Selain itu, tak 

jarang pula Berokan akan melafalkan doa-doa 

keselamatan dan kebahagiaan yang ditujukan 

kepada Tuhan.

Fungsi Didaktis

Berokan sebagai kesenian rakyat memiliki 

posisi yang strategis sebagai penyampai nasihat 

kepada anak-anak atau remaja. Umumnya, 

anak-anak dan remaja menyukai Berokan 

karena tingkahnya yang lucu dan menghibur 

sehingga mereka akan berkumpul dan datang 



220
Moh. Fajrul Alfien, Slamet Subiyantoro, Nugraheni Eko Wardani

Jurnal Panggung V35/N2/06/2025  

berduyun-duyun ketika pertunjukan Berokan 

hendak dilaksanakan di suatu tempat. Selain 

berkeliling ke desa-desa untuk menggelar 

pertunjukan, Berokan juga biasanya mendapat 

undangan di berbagai macam acara seperti 

acara pentas seni yang diselenggarakan oleh 

sekolah. Karena pentunjukan dilaksanakan 

di sekolah, Berokan dapat menyesuaikan diri 

dengan audiens yang didominasi oleh anak-

anak seringkali Berokan akan menyampaikan 

nasihat-nasihat kepada peserta didik. Adapun 

nasihat yang disampaikan Berokan kepada 

anak-anak sebagai berikut.

“Hai bocah-bocah kabeh mene pada ngumpul, 
pada ngerongokaken Berokan pan ceramah. 
Hei bocah-bocah kabeh. Kari esuk pada 
mangkat sekolah. Ntas sekolah pada bantu 
wong tua. Sing wadon pada basuh piring lan 
bebasuh klambi. Jare malime kuh arane bantu 
wong tua. Aja kaya Barong, muter-muter 
saban lurung luruh seliter sampe gemeter, 
luruh sekati sampe kudu ati-ati.” “Hai anak-
anak, sini berkumpul, mendengarkan 
nasihat dari Berokan. Hai anak-anak, 
setiap pagi kalian harus rajin berangkat 
sekolah. Setelah pulang sekolah kalian 
harus membantu orang tua mengerjakan 
pekerjaan rumah seperti mencuci piring 
dan pakaian. Begitulah nasihat dari 
orang-orang tua agar kita senantiasa 
membantu orang tua. Jangan seperti 
Barong (baca: saya), berkeliling kampung 
mencari makan sampai kecapaian. Oleh 
karena itu, kalian harus rajin belajar agar 
kelak menjadi orang yang sukses.”

Fungsi Sosial 

Masyarakat Indramayu telah 

lama menjadikan Berokan sebagai seni 

pertunjukan yang tampil pada acara-acara 

tradisi seperti acara tradisi unjungan, sedekah 

bumi, atau hajatan. Pada acara-acara sosial 

kemasyarakatan, Berokan seringkali akan 

dipanggil untuk melakukan pertujukan dan 

melafalkan doa-doa keselamatan.  Berokan 

juga dipercaya oleh masyarakat Indramayu 

dapat mengusir wabah atau epidemi. 

Berokan dianggap mampu menghilangkan 

wabah yang tengah melanda suatu wilayah 

seperti wabah penyakit panas atau penyakit 

pusing dan flu. Saat suatu wilayah terkena 

wabah, Berokan akan dipanggil dan diminta 

menggelar pertunjukan di wilayah tersebut. 

Dalam proses pertunjukannya, Berokan akan 

melakukan kirab sawan (ritual mengusir wabah 

dengan bacaan doa-doa) sebagai bagian dari 

proses pengusiran wabah. Umumnya, dalang 

Berokan akan membaca  jawokan atau mantra. 

Jawokan tersebut berisi doa-doa kepada Yang 

Maha Kuasa agar wabah yang sedang melanda 

suatu wilayah dapat segera hilang. Kemudian, 

Berokan akan melakukan ritual melemparkan 

bantal ke atas atap rumah warga. Dalam prosesi 

ini, Berokan akan masuk ke dalam salah satu 

rumah warga untuk mengambil bantal tidur, 

Berokan akan mengambil bantal tersebut 

dengan cara digigit. Setelah mendapatkan 

bantal, Berokan akan melemparkan bantal 

tersebut ke atas atap.

Saat ini, Berokan mengalami 

perkembangan pada fungsi sosialnya, dari 

yang dahulu dianggap sakral, sekarang 

telah menjadi seni pertunjukan yang bersifat 

menghibur. Temuan yang sama juga terjadi 

pada  tradisi Andung Toba yang dahulu 

dianggap sakral, tetapi saat ini menjadi seni 

pertunjukan yang diperlombakan (Pasaribu 

et al., 2023). Masyarakat Indramayu saat ini 

menganggap Berokan sebagai salah satu 

kesenian yang sangat menghibur. Berokan 

memiliki tingkah yang lincah, lucu, serta 



221

Jurnal Panggung V35/N2/06/2025

Kesenian Berokan Indramayu: Asal-Usul, Makna Simbolik, dan Fungsi

spontan. Penonton sering dibuat tertawa 

oleh dialog-dialog yang dilakukan oleh 

Berokan. Berokan berbicara dan berdialog 

menggunakan alat kecil yang dinamakan 

slompretan. Alat tersebut dimasukkan ke mulut 

dalang sehingga setiap suara yang keluar 

dari mulut Berokan akan terdengar seperti 

bunyi terompet. Bunyi slompretan inilah yang 

menambah kesan lucu dari Berokan, sebab 

penonton merasa seperti sedang berdialog 

dengan hewan.  

Dewasa ini, fungsi sosial kesenian 

Berokan menjadi sangat terbatas hanya sebagai 

sarana hiburan semata, bahkan pamor Berokan 

kalah dengan kesenian-kesenian lainnya. 

Padahal Berokan merupakan kesenian yang 

di dalamnya mengandung nilai-nilai luhur. 

Upaya pelestarian dan pengembangan seni 

pertunjukan telah dilakukan oleh Pemerintah 

Kota Surakarta yang mendukung pementasan 

Wayang Orang Sriwedari dengan manajemen 

yang ditangani secara serius dan professional 

(Widyastitieningrum & Herdiani, 2023). Maka, 

penting bagi para pemangku kepentingan, 

seniman, dan masyarakat untuk bekerja sama 

dalam mengupayakan lestarinya kesenian ini.

SIMPULAN

Berokan merupakan kesenian yang 

telah berkembang sejak zaman Hindu-Budha. 

Setelah ajaran agama islam masuk ke tanah 

Jawa, Berokan diberikan sentuhan nilai-nilai 

islam oleh para pendakwah di lingkungan 

Cirebon untuk dijadikan sebagai media 

penyampai ajaran-ajaran agama. Berokan 

telah berkembang sebagai kesenian rakyat 

yang memiliki beragam interpretasi, tetapi 

tetap berpedoman pada esensi kesenian 

tradisional yang memiliki makna dan fungsi 

di kehidupan masyarakat Indramayu. 

Makna simbolik yang terkandung dalam 

kesenian Berokan terdapat pada bentuk 

fisik dan prosesi pertunjukannya. Bentuk 

ekornya yang lurus melambangkan jalan 

hidup manusia yang harus tetap berada 

di jalan yang benar, bahan karung goni 

melambangkan bahwa Berokan merupakan 

kesenian yang tumbuh dan berkembang di 

tengah rakyat, bentuk wajah dan tingkah 

lucunya melambangkan keluasan perspektif 

yang harus dimiliki seseorang dalam 

memandang segala hal, sesajian berupa bunga 

melambangkan manusia harus senantiasa 

menebar wewangian atau kemanfaatan bagi 

sesama, hubungan antara dalang dengan 

Berokan melambangkan hubungan antara ruh 

dan jasad dalam diri manusia, dan pemilihan 

bantal dalam prosesi kirab sawan merupakan 

nasihat penting bagi masyarakat agar 

senantiasa menjaga kebersihan lingkungannya 

supaya tercipta kehidupan yang sehat.  

Kesenian Berokan juga masih memiliki 

fungsi di tengah masyarakat hingga kini. 

Fungsi tersebut antara lain fungsi religius, 

fungsi didaktis, dan fungsi sosial. Meskipun 

pada awalnya Berokan dikembangkan untuk 

kepentingan dakwah, tetapi saat ini fungsi 

religius merupakan fungsi yang sudah mulai 

memudar dalam kesenian Berokan, sebab 

Berokan lebih sering menggelar pertunjukan 

untuk tujuan menghibur penonton semata. 

Sebagai kesenian rakyat, Berokan memiliki 

fungsi sosial seperti dimainkan di upacara 

tradisi dan acara hajatan, selain itu Berokan 

juga dipercaya oleh masyarakat mampu 



222
Moh. Fajrul Alfien, Slamet Subiyantoro, Nugraheni Eko Wardani

Jurnal Panggung V35/N2/06/2025  

mengusir wabah dan hal-hal negatif lainnya. 

Fungsi didaktis dalam kesenian Berokan baru 

akan nampak secara langsung ketika Berokan 

mendapat undangan untuk menggelar 

pertunjukan di acara pentas seni sekolah. 

Hal ini menjadi saran bagi para pemangku 

pendidikan agar memanfaatkan kesenian 

tradisional yang memiliki nilai-nilai luhur 

seperti Berokan untuk masuk ke sekola-

sekolah. Selain sebagai upaya pelestarian 

kesenian tradisional, hal ini juga sebagai 

bagian dari alternatif pendidikan karakter 

berbasis kesenian tradisional bagi anak-anak 

muda.

***

DAFTAR PUSTAKA 

Ahimsa-Putra, H. S. (2002). Tekstual dan 

Kontekstual Seni dalam Kajian 

Antropologi Budaya. Seminar 

International Metodologi Penelitian Seni 

Pertunjukkan Indonesia.

Bahardur, I. (2018). Kearifan Lokal Budaya 

Minangkabau dalam Seni Pertunjukan 

Tradisional Randa. Jentera: Jurnal Kajian 

Sastra, 7(2), 145–160. https://doi.org/

doi.org/10.26499/jentera.v7i2.932

Fajriah, R., & Wimbrayardi, W. (2020). Fungsi 

Kesenian Kompangan Dalam Pesta 

Perkawinan Masyarakat Kampung 

Baru Kelurahan Bajubang Kabupaten 

Batanghari Provinsi Jambi. Jurnal 

Sendratasik, 9(3), 28. https://doi.

org/10.24036/jsu.v9i1.109302

Fatkhurrohman, A. (2017). Bentuk Musik 

dan Fungsi Kesenian Jamjaneng 

Grup “Sekar Arum” di Desa Panjer 

Kabupaten Kebumen. Jurnal Seni 

Musik Unnes, 6(1), 1–12. https://doi.

org/10.15294/jsm.v6i1.15476

Geertz, C. (1992). Tafsir Kebudayaan. Kanisius.

Hafid, A., & Raodah, R. (2019). Makna 

Simbolik Tradisi Ritual Massorong 

Lopi-Lopi Oleh Masyarakat Mandar Di 

Tapango, Kabupaten Polman, Provinsi 

Sulawesi Barat. Walasuji: Jurnal Sejarah 

Dan Budaya, 10(1), 33–46. https://doi.

org/10.36869/wjsb.v10i1.37

Hartono, Supriatna, & Gumelar, N. (2020). 

“Tolak Bala”: Representasi Berokan 

sebagai Gagasan Karya Seni Gambar. 

Jurnal ATRAT, 8(1), 45–55. https://

jurnal.isbi.ac.id/index.php/atrat/

article/view/1196/772

Hauser, A. (1974). The Sociology of Art. Transled 

by Kenneth J.Northcott. The University 

of Chicago Press.

Kaliwanovia, T. S. (2022). Struktur Pertunjukan 

Sandur Manduro Lakon Lurah Klepek 

Desa Manduro, Kec. Kabuh. Visual 

Heritage: Jurnal Kreasi Seni Dan Budaya, 

5(1), 85–93. https://doi.org/10.30998/

vh.v5i1.7859

Kasim, S. (2024). Budaya Indramayu: Nilai-

nilai Historis Estetis dan Transendental. 

Gapura Publishing.

Koentjaraningrat. (2009). Pengantar Ilmu 

Antropologi. Rineka Cipta.

Kusyoto, Minanto, & Aziz, A. (2023). 

Melestarikan Seni Tradisi Indramayu: 

Wayang Kulit, Berokan, Jaran lumping. 

Dinas Perpustakaan dan Arsip 

Kabupaten Indramayu.



223

Jurnal Panggung V35/N2/06/2025

Kesenian Berokan Indramayu: Asal-Usul, Makna Simbolik, dan Fungsi

Manik, R. A. (2021). Meaning and Fungctions 

of Kenduri Sko Oral Tradition Kerinci 

Society in Jambi. Aksara, 33(2), 264. 

https : / /doi .org/10 .29255/aksara .

v33i2.448.255

Milasari, M. A. V., & Sudrajat, A. (2022). 

Makna Simbolik Tradisi Megengan 

Bagi Warga Desa Ngadirojo Ponorogo. 

Paradigma, 11(1), 1–19. https://ejournal.

unesa.ac.id/index.php/paradigma/

article/view/46807

Miles, M. B., & Huberman, A. M. (2014). 

Qualitative Data Analysis. In SAGE 

Publications, Inc. SAGE Publications, 

Inc.

Pasaribu, A. N., Sihite, J. E., Sihite, J. E., Manik, 

S., Manik, S., Asaribu, T. K., & Pasaribu, 

T. K. (2023). Analisis Makna Figuratif 

Dan Pergeseran Fungsi Andung 

“Tangis Ni Tao Toba” Dalam Upaya 

Melestarikan Tradisi Andung Batak 

Toba. Panggung, 33(1), 1. https://doi.

org/10.26742/panggung.v33i1.2344

Prayogi, R., & Endang, D. (2016). Pergeseran 

Nilai-nilai Budaya pada Suku Bonai 

Sebagai Civic Culture di Kecamatan 

Bonai Darussalam Kabupaten Rokan 

Hulu Provinsi Riau. Jurnal Humanika, 

23(1), 61–79. https://doi.org/10.14710/

humanika.23.1.61-79

Rahmawati, R., Nurhadi, Z. F., & Suseno, N. 

S. (2017). Makna Simbolik Tradisi Rebo 

Kasan. Jurnal Penelitian Komunikasi, 

20(1), 61–74. https://doi.org/10.20422/

jpk.v20i1.131

Rohmah, A. M., & Mujahidin, A. (2021). 

Makna Simbolik Tradisi Pembacaan Y 

ā s ī n Fa ḍī lah : Studi Living Qur ’ an 

d i Desa Jono Kecamatan Tawangharjo 

Kabupaten Grobogan Keywords : 

tambahan manfaat ilmu keagamaan 

. Kemudian pada pasca-acara tradisi 

pembacaan Y ā s ī n Y āsin Faḍīlah ( 

Studi L. QOF: Jurnal Studi Al-Qur’an 

Dan Tafsir, 6(2), 285–296. https://doi.

org/10.30762/qof.v6i2.72.Rohmah

Soedarsono, S. (1999). Seni Pertunjukan dan 

Pariwisata. PB ISI Yogyakarta.

Subiyantoro, S. (2011). Rumah Tradisional 

Joglo dalam Estetika Tradisi Jawa. 

Bahasa Dan Seni, 39(1), 68–78. https://

journal2.um.ac.id/index.php/jbs/

article/view/143

Subiyantoro, S., Kristiani, K., & Wijaya, Y. S. 

(2020). Paradoksisme Budaya Jawa : 

Kajian Semiotika Visual Tokoh Wayang 

Purwa Tokoh Satria dan Raseksa. 

Harmonia: Jurnal Penelitian Dan 

Pendidikan Seni, 20(1), 19–28. https://

doi.org/http://dx.doi.org/10.15294/

harmonia.v20i1.17525

Sujarno, Ariani, C., Munawaroh, S., & Suyami. 

(2003). Seni Pertunjukan Tradisional, Nilai, 

Fungsi, dan Tantangannya. Kementrian 

Kebudayaan dan Pariwisata.

Sukma, I. (2020). Pergeseran Fungsi Kesenian 

Senjang pada Masyarakat Musi 

Banyuasin Sumatera Selatan: Antara 

Tradisi dan Modernisasi dalam Arus 

Globalisasi. Jurnal Pakarena, 4(2), 1–8.

Tani Utina, U. (2020). Struktur Pertunjukan 

Barongan pada Ritual Sedekah Bumi di 

Desa Ledok Kabupaten Blora. Pelataran 

Seni, 5(1), 29. https://doi.org/10.20527/

jps.v5i1.8983



224
Moh. Fajrul Alfien, Slamet Subiyantoro, Nugraheni Eko Wardani

Jurnal Panggung V35/N2/06/2025  

Tanto, O. D., Hapidin, H., & Supena, A. 

(2019). Penanaman Karakter Anak 

Usia Dini dalam Kesenian Tradisional 

Tatah Sungging. Jurnal Obsesi : Jurnal 

Pendidikan Anak Usia Dini, 3(2), 337. 

https://doi.org/10.31004/obsesi.v3i2.192

Widyastitieningrum, S. R., & Herdiani, E. 

(2023). Pelestarian Budaya Jawa: Inovasi 

dalam Bentuk Pertunjukan Wayang 

Orang Sriwedari. Panggung, 33(1), 58. 

https://doi.org/10.26742/panggung. 175


