Kesenian Berokan Indramayu:
Asal-Usul, Makna Simbolik, dan Fungsi

Moh. Fajrul Alfien’, Slamet Subiyantoro?, Nugraheni Eko Wardani?
Universitas Sebelas Maret
Jalan Ir. Sutami 36 Kentingan, Jebres, Surakarta—57126 Telp. (+62)271-646994
e-mail: fajrulalfien_30@student.uns.ac.id.

ABSTRACT

Berokan is one of the arts found in Indramayu, West Java. This art form is a performance of a puppeteer
who wears a costume like a tiger or lion. Berokan art has a unique historical background, function, and
symbolic meaning. This research aims to describe the origin, symbolic meaning, and function of Berokan
art. This research uses a qualitative descriptive method with an ethnographic approach. The data in this
study are in-depth interviews with informants and literature study. The data sources in this study are
Indramayu cultural experts, Berokan artists, and books that contain information about Berokan art. The
sampling technique used snowball sampling and purposive sampling. Data collection techniques used
interview techniques and document analysis. The data validity test used source and method triangulation.
The results of this study indicate that the procession and physical form in Berokan art such as the shape
of the tail, the shape of the face and its funny behavior, offerings, costume materials, the procession of
throwing pillows, and the relationship between the puppeteer and Berokan have meanings that are in
harmony with cultural values in Indramayu. Berokan art also has a religious function, didactic function,
and social function.

Keywords: Berokan, Traditional Arts, Symbolic Meaning.
ABSTRAK

Berokan merupakan salah satu kesenian yang terdapat di Indramayu, Jawa Barat. Kesenian
ini berupa pertunjukan seorang dalang yang mengenakan kostum seperti binatang macan
atau singa. Kesenian Berokan memiliki latar sejarah, fungsi, dan makna simbolik yang unik.
Penelitian ini bertujuan untuk menjelaskan asal-usul, makna simbolik, dan fungsi kesenian
Berokan. Penelitian ini menggunakan metode deskriptif kualitatif dengan pendekatan
etnografi. Data penelitian ini berupa hasil wawancara mendalam dengan informan dan studi
pustaka. Narasumber dalam penelitian ini yaitu budayawan Indramayu, seniman Berokan,
dan data berasal dari buku-buku yang memuat informasi mengenai kesenian Berokan.
Teknik pengambilan sampel menggunakan snowball sampling dan purposive sampling. Teknik
pengumpulan data menggunakan teknik wawancara mendalam dan analisis dokumen. Uji
validitas data menggunakan triangulasi sumber dan metode. Hasil penelitian ini menunjukkan
bahwa bentuk fisik dan prosesi dalam kesenian Berokan seperti bentuk ekor, bentuk wajah dan
tingkah lucunya, sesajian, bahan kostum, prosesi lempar bantal, dan hubungan antara dalang
dan Berokan memiliki makna yang selaras dengan nilai-nilai kebudayaan di Indramayu.
Kesenian Berokan juga memiliki fungsi religius, fungsi didaktis, dan fungsi sosial.

Kata kunci: Berokan, Kesenian Tradisional, Makna simbolik.

Jurnal Panggung V35/N2/06/2025



Kesenian Berokan Indramayu: Asal-Usul, Makna Simbolik, dan Fungsi

PENDAHULUAN

Indramayu merupakan salah satu
kabupaten yang terletak di wilayah utara
Provinsi Jawa Barat. Suku Jawa dan Sunda
merupakan dua budaya utama yang sering
dikaitkan dengan wilayah ini. Indramayu
dapat dibanding dengan Cirebon dalam
banyak aspek dan juga sering dipandang
sebagai bagian dari budaya Cirebon. Tiga
faktor yang memengaruhi budaya Indramayu
baik secara langsung maupun tidak langsung
yakni lingkungan, agama, dan kekuatan
politik tertentu (Kasim, 2024: 1). Hal ini sejalan
dengan pendapat Sukma (2020: 3) yang
menyatakan setiap wilayah memiliki karakter
dan ciri yang berlainan dan dipengaruhi
oleh lingkungan sesuai keadaan daerahnya
masing-masing. Kebudayaan yang muncul
di Indramayu mengalami perubahan demi
perubahan sepanjang sejarah.

didefinisikan oleh
(2009) hasil

pemikiran, perbuatan, emosi, dan kreasi

Kebudayaan
Koentjaraningrat sebagai

seni yang dilakukan oleh masyarakat
dalam lingkungannya. Banyak faktor yang
memengaruhi terbentuknya kebudayaan.
Pertama, kebudayaan muncul sebagai akibat
dari norma dan kebiasaan daerah. Kedua,
kebudayaan muncul atas dasar kesepakatan
bersama. Ketiga, kebudayaan terbentuk sejak
lahir melalui nilai-nilai dan adat istiadat suatu
daerah (Milasari & Sudrajat, 2022: 2). Secara
keseluruhan, kebudayaandilndonesiamenjadi
sangat menarik karena setiap daerah memiliki
ciri khas yang tetap dilestarikan hingga saat
ini. Seni pada hakikatnya merupakan aspek
budaya yang bersumber dari ide (konsep)

yang seringkali melahirkan gagasan atau

211

ide estestis. Gagasan atau ide estetis inilah
yang menggugah kreatifitas manusia untuk
menghasilkan berbagai macam bentuk seni.

Kesenian tradisional adalah kesenian
yang berasal, tumbuh, dan berkembang
dalam masyarakat serta diwariskan secara
turun-temurun (Fajriah & Wimbrayardi, 2020:
28). Sifat turun-temurun tersebut membuat
kesenian tradisional mengalami modifikasi
dan perkembangan sebagai respons terhadap
perubahan masyarakat. Hauser (1974: 547)
berpendapat bahwa transformasi sosial suatu
daerah akan menghasilkan kesenian asli yang
mencerminkan keadaan masyarakat saat itu.
Kesenian bersifat kontekstual karena berakar
pada realitas fisik yang ada dalam waktu
dan tempat tertentu. Memaknai fenomena
kesenian pada konteksnya merupakan cara
yang bijaksana untuk bisa memahami realitas
suatu hasil ekspresi (Subiyantoro, 2011). Hal
ini senada dengan pendapat Fatkhurrohman
(2017: 2) yang menyatakan bahwa produksi
karya seni selalu dilatarbelakangi oleh suatu
tujuan tertentu. Tujuan-tujuan tersebut secara
garis besar dapat dibagi menjadi tiga kategori:
(1) seni ritualistik; (2) alasan penyajian artistik;
dan (3) kenikmatan artistik untuk diri sendiri
(Soedarsono, 1999: 1-2).

Pertunjukan seni tradisional merupakan
salah satu bentuk ekspresi budaya masyarakat
yang perlu diperhatikan dengan serius. Seni
pertunjukan tradisional merupakan bagian
dari budaya lokal yang memuat beragam
unsur kearifan budaya lokal (Bahardur,

2018: 146). Seni pertunjukan tradisional
mengandung pemahaman tentang prinsip
nilai moral, agama, pendidikan, dan artefak

konkret sebagai warisan budaya (Prayogi

Jurnal Panggung V35/N2/06/2025



Moh. Fajrul Alfien, Slamet Subiyantoro, Nugraheni Eko Wardani

212
& Endang, 2016: 63). Oleh karena itu, seni
pertunjukan tradisional berfungsi sebagai
mentor dan pembawa pesan moral bagi
masyarakat pemiliknya karena mengandung
berbagai nilai. Fungsi dipahami sebagai
kontribusi atau sumbangan terhadap sesuatu
yang positif (Rohmah & Mujahidin, 2021:
88). Sujarno dkk. (2003) mengatakan seni

pertunjukan tradisional sering kali memiliki

empat tujuan utama: seremonial, pendidikan

(sebagai media pemandu), informasional
(sebagai media kritik masyarakat), dan
tontonan (sebagai hiburan). Keberadaan

fungsi di dalam kesenian merupakan sesuatu
yang sangat penting, karena keberadaan
fungsi itulah suatu kesenian masih tetap eksis
di tengah masyarakat. Salah satu kesenian
pertunjukan di Indramayu yang masih
bertahan hingga saat ini ialah Berokan.
Berokan merupakan salah satu kesenian
tradisional yang terdapat di Indramayu.
Kesenian ini berbentuk pertunjukan yang
dimainkan oleh seseorang yang memakai
kostum singa atau harimau. Berokan
merupakan jenis kesenian yang menirukan
perilaku seekor harimau atau singa jantan
secara komedial. Kepala harimau atau singa
terbuat dari kayu yang didominasi oleh warna
merah mencolok, mata yang menonjol, dan
mulut yang dapat membuka dan menutup
(Kusyoto et al., 2023). Bagian badan terbuat
dari karung goni atau karung bubut,
sedangkan punggungnya berwarna loreng.
Ekornya terbuat dari kayu lurus. Berokan
bisa berbicara, berdialog, dan bernyanyi.
Suara yang dikeluarkan oleh berokan tidak
terlalu jelas vokalnya sebab pemain berokan

bersuara sambil meniup slompretan (terompet

yang terbuat dari batang padi) (Kasim, 2024:
199). Pertunjukan berokan biasanya digelar
di halaman balai desa, di lapangan, dan di
tempat-tempat yang luas.

Pertunjukan kesenian Berokan
memilki kekhasan baik dari segi komponen
pertunjukannya maupun struktur
penyajiannya. Struktur sebuah karya seni
adalah elemen-elemen pendukung sebuah
pertunjukan yang tersusun serta saling terkait
satu sama lain (Kaliwanovia, 2022). Bentuk
dan struktur berfungsi untuk mengendalikan
bagaimana kualitas satu gerakan berhubungan
dengan kualitas gerakan lainnya (Utina,
2020). ialah

proses pelaksanaan pertunjukan dari awal

Struktur yang dimaksud
hingga akhir yang di dalamnya memuat
urutan-urutan yang tertib. Dalam kesenian
Berokan, struktur dan komponen-komponen
pertunjukannya memiliki berbagai macam
simbol atau tanda cukup banyak ditemukan.
Hal ini sejalan dengan pendapat Subiyantoro
et al. (2020) yang menyatakan masyarakat
Jawa sudah terbiasa mengenal tanda. Oleh
karena itu, dalam setiap aspek kehidupan
budayanya selalu bersinggungan dengan
tanda dan makna.

Geertz (1992:82) mengatakankebudayaan
terdiri dari suatu sistem makna dan simbol
yang disusun. Makna hanya dapat disimpan di
dalam simbol. Oleh karena itu, semua makna
budaya diciptakan dengan menggunakan
simbol-simbol (Rahmawati et al., 2017: 63).
Dalam budaya kolektif seperti halnya estetika
tradisi, simbol lebih merupakan relasi atas
struktur-struktur yang memuat pesan budaya.
Pesan budaya lebih berupa pendidikan nilai

yang harus ditafsirkan maknanya melalui

Jurnal Panggung V35/N2/06/2025



Kesenian Berokan Indramayu: Asal-Usul, Makna Simbolik, dan Fungsi

wujud atau bentuk sebagai teks, dan aspek
sosial budaya sebagai konteksnya (Ahimsa-
Putra, 2002: 261-262). Manusia mendefinisikan
lingkungannya, mengomunikasikan perasa-
annya dan menyatakan penilaiannya; suatu
pola makna yang ditransmisikan secara
historis diwujudkan di dalam bentuk-bentuk
simbolik melalui sarana yang orang-orang
mengomunikasikan, mengabadikannya, dan
mengembangkan pengetahuan dan sikap-
sikapnya ke arah kehidupan (Manik, 2021:
258). Dalam hal ini, simbol berfungsi sebagai
instrumen atau alat yang berguna untuk
pengetahuan, ekspresi, dan kontrol (Hafid &
Raodah, 2019: 34). Oleh karena itu, kesenian
yang dalam hal ini merupakan bagian dari
kebudayaan, adalah sistem simbolik yang di
dalamnya mengandung makna yang mesti
dibaca, diterjemahkan, dan diinterpretasikan.
Dengan kata lain, kesenian mengandung
unsur-unsur semiotik yang di dalamnya
terdapat ekspresi, maksud, dan pesan.
Penelitian mengenai kesenian Berokan
belum banyak dilakukan oleh peneliti lain.
Salah

Berokan

satu penelitian yang menjadikan

sebagai objek kajiannya ialah
penelitian yang dilakukan oleh Hartono,
dkk. (2020) dengan judul “Tolak Bala:
Representasi Berokan sebagai Gagasan Karya
Seni Gambar”. Penelitian ini merupakan
penelitian seni rupa. Hasil dari penelitian
ini ialah peneliti mencoba memasukkan dan
mengomunikasikan makna tolak bala melalui
media karya drawing dengan simbol-simbol,
warna, gelap terang, dan komposisi. Apa
yang ditemukan dalam makna tolak bala
divisualisasikan melalui karya gambar di atas

kertas dengan menggunakan simbol-simbol,

213
warna gelap terang dan volume dari gradasi
yang menambahkan kesan mendalam pada
karya yang dikerjakan.

Penelitian di atas memiliki persamaan
dan perbedaan dengan penelitian ini.
Persamaan dan perbedaan tersebut terletak
pada objek formalnya. Perbedaan penelitian
tentang Berokan di atas dengan penelitian
ini ialah topik bahasan yang dikaji. Penelitian
Berokan di atas hanya mengkaji alihwahana
makna kesenian Berokan menjadi sebuah
gambar atau drawing, sedangkan penelitian
ini membahas asal-usul, makna simbolik, dan
fungsi kesenian Berokan. Letak persamaannya
ialah yakni

mengkaji kesenian Berokan.

objek kajiannya, sama-sama
Berdasarkan uraian tersebut, peneliti

tertarik  melakukan  penelitian  dengan

judul  “Kesenian Berokan Indramayu:
Asal-usul, Makna Simbolik, dan Fungsi”.
Rumusan masalah pada penelitian ini ialah
bagaimanakah asal-usul, makna simbolik, dan
fungsikesenian BerokanIndramayu. Penelitian
ini bertujuan untuk mendeskripsikan asal-
usul, makna simbolik, dan fungsi kesenian

Berokan.

METODE

Penelitian ini menggunakan metode
deskriptif kualitatif dengan pendekatan
etnografi model Spradley. Tujuan etnografi
model Spradley adalah memberikan deskripsi
menyeluruh tentang hasil penelitian tentang
budaya dan aspek-aspeknya, termasuk unsur-
unsur konkret (seperti struktur, peralatan, dan
pakaian) dan abstrak (seperti pengalaman,

kepercayaan, norma, dan sistem nilai sosial)

Jurnal Panggung V35/N2/06/2025



Moh. Fajrul Alfien, Slamet Subiyantoro, Nugraheni Eko Wardani

214

(Tanto et al., 2019). Sumber data dalam
penelitian ini, yakni informan dan dokumen.
Informan yang dimaksud ialah budayawan
Indramayu dan seniman Berokan, sedangkan
dokumen yang dimaksud ialah beberapa
buku mengenai kesenian Berokan yang
terdapat di perpustakaan daerah Kabupaten
Indramayu. Data dalam penelitian ini, yaitu
hasil wawancara mendalam dengan informan
dan dokumen yang terkait dengan Berokan.
Teknik pengambilan sampel yang digunakan
dalam penelitian ini ialah teknik purposive
sampling dan snowball sampling.

Teknik pengumpulan data menggunakan
teknik wawancara mendalam dan studi
pustaka. Dalam teknik wawancara mendalam,
peneliti mempersiapkan beberapa pertanyaan
terkait dengan sejarah, struktur, makna
simbolik, dan fungsi kesenian Berokan yang
akan diajukan kepada informan, kemudian
peneliti melakukan ~wawancara dengan
merekam, mendokumentasikan, dan mencatat
informasi yang disampaikan informan.
Sementara itu, teknik studi pustaka dilakukan
dengan cara membaca keseluruhan dan
berulang, menandai bagian-bagian penting,
mendata, dan mengelompokkan. Hasil
wawancara mendalam dan studi pustaka
direduksi,

dan disajikan sebagai data dalam penelitian

tersebut kemudian dianalisis,

ini. Mengenai uji keabsahan, peneliti
menggunakan teknik triangulasi sumber dan
metode. Teknik analisis dalam penelitian
ini menggunakan teknik analisis interaktif
meliputi pengumpulan data, reduksi data,
penyajian data, dan penarikan kesimpulan

(Miles & Huberman, 2014).

HASIL DAN PEMBAHASAN
Asal-usul Kesenian Berokan

Kesenian  Indramayu tidak  bisa
dilepaskan dari pengaruh kebudayaan

Jawa dan agam-agama besar yang terdapat
di dalamnya, seperti Hindu, Budha, dan
Islam. Berokan telah berkembang sebagai
kesenian ritual sejak zaman Hindu/ Budha
sekitar abad ke-15 Masehi. Berokan memiliki
kemiripan nama dan bentuk dengan kesenian
Barongan dari Jawa Tengah, Barong dari
Bali, Bengberokan dari Sunda, Barongsai
dari China. Berokan biasa diucapkan atau
disebut oleh masyarakat dengan sebutan
‘Rong’ atau ‘Barong’. Ada juga sumber yang
menyebutkan bahwa nama Berokan berasal
dari bahasa Arab barokah atau berkah yang
berarti ‘bertambahnya kebaikan’. Kebaikan
yang dimaksud berdasar pada kepercayaan
masyarakat Indramayu yang memercayai
Berokan mampu mengusir kesialan dan hal-
hal negatif lainnya.

Ketika agama Islam masuk, hampir
semua jenis kesenian yang bernafaskan Hindu/
Budha mengalami adaptasi nilai-nilai agama
Islam, termasuk kesenian Berokan. Berokan
mengalami berbagai macam modifikasi
yang didasarkan pada ajaran agama Islam
yang dibawa oleh para pendakwah pada
zaman itu. Proses Islamisasi tersebut terjadi
pada zaman Kerajaan Cirebon. Pada waktu
itu, masyarakat merasa khawatir dengan
kedatangan Barong, semacam mitos Calon
Arang dari Bali yang dianggap sering merusak
hasil panen para petani dan menyebabkan
datangnya penyakit. Oleh karena itu,
para pendakwah agama Islam melakukan

penyesuaian dengan menjadikan Berokan

Jurnal Panggung V35/N2/06/2025



Kesenian Berokan Indramayu: Asal-Usul, Makna Simbolik, dan Fungsi

Gambar 1. Potret Wajah Berokan
(Bajul, Brontok, dan Betotot)
(Sumber: Dok. Pribadi, 2024)

sebagai pertunjukan hiburan sekaligus media
dakwah agar masyarakat tidak merasa takut
dengan mitos-mitos tersebut.

Mbah Kuwu Sangkan atau Pangeran
Cakra Buana dianggap sebagai tokoh yang
menjadi pembaharu kesenian Berokan.
Mbah Kuwu Sangkan merupakan seorang
pendakwah yang berasal dari kerajaan
Cirebon. Jika Sunan Kalijaga menggunakan
wayang kulit sebagai media dakwah, hal
yang sama juga dilakukan oleh Mbah Kuwu
Sangkan dengan menjadikan Berokan sebagai
media dakwahnya di daerah sekitar kerajaan
Cirebon yang saat ini menjadi Kabupaten
Indramayu, Majalengka, dan Kuningan.
Pada zaman itu, Berokan menjadi tontonan
sekaligus tuntunan bagi masyarakat. Tontonan
yang digemari oleh masyarakat karena
atraksinya yang menghibur, serta tuntunan
yang menyampaikan pesan kehidupan dan
keagamaan.

Selain sebagai media dakwah penyebaran
agama Islam, Berokan juga dipercaya dapat
mengusir wabah atau epidemi. Berokan
dianggap mampu menghilangkan wabah
yang tengah melanda suatu wilayah seperti
wabah penyakit panas atau penyakit pusing

dan flu. Saat suatu wilayah terkena wabah,

215

Berokan akan dipanggil dan diminta
menggelar pertunjukan di wilayah tersebut.
Dalam proses pertunjukannya, Berokan akan
melakukan kirab sawan (ritual mengusir wabah
dengan bacaan doa-doa) sebagai bagian dari
proses pengusiran wabah. Umumnya, dalang
Berokan akan membaca jawokan atau mantra.
Jawokan tersebut berisi doa-doa kepada Yang
Maha Kuasa agar wabah yang sedang melanda
suatu wilayah dapat segera hilang. Kemudian,
Berokan akan melakukan ritual melemparkan
bantal ke atas atap rumah warga. Dalam prosesi
ini, Berokan akan masuk ke dalam salah satu
rumah warga untuk mengambil bantal tidur,
Berokan akan mengambil bantal tersebut
dengan cara digigit. Setelah mendapatkan
bantal, Berokan akan melemparkan bantal
tersebut ke atas atap.

Kesenian Berokan merupakan kesenian
tersebut tumbuh dan

rakyat. Kesenian

berkembang di tengah masyarakat. Saat
kesenian ini masih dianggap sakral, dalang
Berokan akan melakukan tirakat tertentu
seperti puasa ngerowot (tidak makan nasi),
ngetan (hanya makan ketan), ngalong (berpuasa
seperti hewan kalong atau kelalawar), atau
mutih (hanya makan nasi). Hal tersebut
dilakukan sebagai bagian dari upaya seorang
dalang dalam membersihkan dirinya. Namun,
seiring lunturnya kepercayaan masyarakat
terhadap kemampuan Berokan dalam
mengusir wabah atau pagebluk, tirakat-
tirakat tersebut sudah jarang dilakukan oleh
para dalang Berokan.

Saat ini, pertunjukan kesenian Berokan
masih dilakukan di desa-desa, Berokan
akan berkeliling kampung untuk menggelar

pertunjukan dan menghibur masyarakat.

Jurnal Panggung V35/N2/06/2025



Moh. Fajrul Alfien, Slamet Subiyantoro, Nugraheni Eko Wardani

dan Penabuh
(Sumber: Youtube Budaya Dermayu, 2021)

Berokan akan menggelar pertunjukan di
area yang cukup luas seperti lapangan atau
pelataran rumah. Saat Berokan datang,
masyarakatakanberkumpul di titik pertujukan
untuk melihat aksi Berokan. Pertunjukan
Berokan umumnya dimulai dengan tetabuhan
atau musik pembuka, setelah itu dalang akan
membaca kidung, dilanjut dengan prosesi
pemakaian atribut, melakukan gerakan-
gerakan tertentu, berdialog dengan penabuh,
awur-awur (berbaur) atau menangkap anak-
anak, dan diakhiri dengan pelepasan atribut.
Jika pertunjukan tersebut bertujuan untuk
mengusir wabah atau pagebluk, pertunjukan
akan dilanjutkan dengan ritual kirab sawan.
Dewasa ini, kesenian Berokan masih
tetap lestari berkat keberadaan seniman-
seniman yang secara turun-temurun mewarisi
kesenian tersebut dari orang tua atau kakek-
neneknya. Namun, karena sifatnya sebagai
kesenian rakyat, Berokan mengalami berbagai
macam perkembangan atau perubahan.

Perkembangan tersebut nampak pada

memudarnya  kepercayaan  masyarakat
terhadap mitos Berokan. Selanjutnya, Berokan
akan terus mengalami perkembangan sesuai

dengan perubahan zaman. Kesenian-kesenian

Jurnal Panggung V35/N2/06/2025

rakyat pada gilirannya akan mengalami

berbagai macam perkembangan sesuai

dengan interpretasi seniman dan pandangan

masyarakatnya.

Makna Simbolik
Kirab Sawan

Berokan merupakan salah satu kesenian
yang dipercaya oleh masyarakat zaman
dahulu memiliki kemampuan untuk mengusir
wabah atau pagebluk. Masyarakat menjadikan
Berokan sebagai sarana untuk mengusir
berbagai macam penyakit yang melanda
suatu wilayah seperti penyakit panas, cacar,
dan virus. Dalam pertunjukannya, Berokan
akan melakukan ritual prosesi kirab sawan
atau mengusir penyakit. Ritual tersebut akan
diawali dengan membaca jawokan atau mantra

yang berisi doa-doa kepada Allah swt.

Klawan nyebut asmane Allah. Ingkang
pengasih lan penyayang.

Sekabehane puji kanggo Allah. Pangeran ing
akarya jagat.

Pangeran ingkang welas asih. Pangeran
ingkang duweni dina pembalesan.

Mung dumateng Panjenengan. Kula sedaya
nyembah lan nyuwun pitulung

Ya Allah, paringana kula sedaya pituduh.
Mareng dedalan ingkang leres

Dengan menyebut nama Allah. Yang
Maha Pengasih dan Penyayang.

Segala puji bagi Allah. Tuhan yang telah
menciptakan alam semesta.

Tuhan yang Maha Pemurah. Tuhan yang
memiliki hari pembalasan.

Hanya kepada Engkaulah. Kami
menyembah dan memohon pertolongan.
Ya Allah, berikanlah kami semua
petunjuk. Kepada jalan yang benar.

Jawokan tersebut merupakan doa-doa

yang dipanjatkan kepada Tuhan. Saat selesai




Kesenian Berokan Indramayu: Asal-Usul, Makna Simbolik, dan Fungsi

Gambar 3. Ritual Berokan Menggigit Bantal
(Sumber: Youtube Budaya Dermayu, 2021)

membaca jawokan, Berokan akan memasuki
salah satu rumah warga yang menjadi tuan
rumah untuk diambil bantalnya. Berokan akan
mengambil bantal dengan cara digigit. Setelah
mendapatkan bantal yang ia cari, kemudian
Berokan akan melemparkan bantal tersebut
ke atas atap rumah atau genting. Pemilihan
bantal sebagai objek yang diambil oleh
Berokan bukan merupakan sesuatu yang tanpa
sebab. Berokan bisa saja mengambil perabotan
lainnya, tetapi pada ritual kirab sawan, ia lebih
memilih bantal untuk dilemparkan ke atas
atap rumabh.

Pemilihan bantal dalam prosesi kirab
sawan sedikit-banyak memberikan petunjuk
bahwa berbagai macam penyakit yang
diderita oleh manusia berasal dari tempat
tidurnya. Penyakit tersebut muncul akibat
kekurangdisiplinan seseorang dalam menjaga
kebersihan lingkungan, terutama kamar
tidurnya. Meskipun setiap hari dijadikan
sebagai tempat beristirahat, tetapi kamar tidur
seringkali luput diperhatikan kebersihannya.
Kamar dibiarkan kotor dan berjamur hingga
banyak serangga dan kutu yang tumbuh di
sana. Hal tersebut yang menjadi awal bagi
dan

timbulnya berbagai macam bakteri

217
virus yang menyebabkan penyakit. Bantal
dijadikan sebagai simbol bagi Berokan untuk
memberikan pesan kepada masyarakat agar
mereka lebih disiplin dan rajin menjaga

kebersihan lingkungannya.

Dalang dan Kostum Berokan

Kesenian Berokan memiliki kemiripan
dengan kesenian Barongsai, keduanya sama-
sama mengenakan sebuah kostum. Dalam
pertunjukannya, dalang akan mengenakan
kostum Berokan yang memiliki wajah
menyeramkan, mirip seperti wajah buaya
atau macan. Sebelum mengenakan kostum
Berokan, dalang akan melakukan prosesi atau
ritual penyatuan antara tubuh dalang dengan
kostum Berokan. Dalang akan menempelkan
ujung ibu jari bagian dalam ke langit-langit
mulut Berokan dan langit-langit mulut dalang
sendiri. Proses tersebut dilakukan sebagai
simbol penyatuan antara dalang dengan
Berokan. Hubungan antara dalang dengan
kostum Berokan ini memiliki makna yang
sangat dalam.

Hubungan  keduanya  merupakan
metafor dari dua unsur kehidupan dalam diri
manusia, yakni jasad dan ruh. Manusia terdiri
atas jasad dan ruh. Jasad sebagai kostum
yang dikenakan manusia dalam kehidupan
sehari-hari, sedangkan ruh adalah energi yang
menggerakkan jasad manusia. Dalang sebagai
ruh dari Berokan harus memiliki kecakapan
dalam bergerak, bertindak, dan berucap.
Hal yang sama juga berlaku pada manusia.
Dalam kehidupan sehari-hari, manusia harus
memiliki keterampilan dalam berperilaku dan

berkomunikasi agar kehidupannya berjalan

dengan baik. Selain itu, manusia juga harus

Jurnal Panggung V35/N2/06/2025



Moh. Fajrul Alfien, Slamet Subiyantoro, Nugraheni Eko Wardani

218
memanfaatkan kesempatan hidupnya untuk
melakukan hal-hal yang baik dan bermanfaat.
Sebab kehidupan di dunia ini sama seperti
pementasan Berokan, akan berakhir saat
dalang keluar dari kostumnya atau saat ruh

tercabut dari jasadnya.

Wajah Berokan dan Tingkah Lakunya

Berokan  memiliki ~ wajah  seperti
buaya atau macan. Rupa wajah tersebut
menjadikannya terlihat menyeramkan dan
ditakuti banyak orang, terutama anak-anak.
Dalam salah satu prosesi pertunjukannya,
Berokan akan mengejar dan menangkap
penonton, terutama anak-anak. Prosesi
tersebut adalah upaya bagi Berokan untuk
dapat awor atau berbaur dengan penonton.
Kata juga

sebagai menyatu atau berinteraksi dengan

awor dapat diartikan

sesama sebagaimana kehidupan orang-
orang desa yang sering berbaur dan bahu-
membahu. Namun, karena bentuknya yang
menyeramkan, penonton justru menghindar
dan lari dari kejaran Berokan yang hendak
Padahal,

menyeramkan, Berokan memiliki sifat dan

berbaur. dibalik wajah yang
tingkah laku yang menghibur, dan bahkan

seringkali ~ menyampaikan  pesan-pesan
dakwah. Hal ini bermakna bahwa dalam
menilai dan memandang sesuatu, seseorang
harus memiliki sudut pandang yang luas, tidak
terjebak dengan wujud permukaan. Seseorang
harus memiliki perspektif yang beragam agar
dapat memandang segala sesuatu secara
keseluruhan. Bentuk dan wujud Berokan yang
menyeramkan tidak lantas menjadikannya

memiliki perilaku yang buruk.

Gambar 4. Berokan Menangkap Anak-anak(-
Sumber: Youtube Budaya Dermayu, 2021)

Bahan Karung Goni

Kostum Berokan terbuat dari kulit
kambing dan karung goni. Karung goni
diyakini sebagai bagian dari simbol rakyat
atau kerakyatan. Hal ini menegaskan bahwa
Berokan merupakan kesenian yang tumbuh
dan berkembang di tengah masyarakat,
bukan bagian dari kesenian keraton atau
kesultanan. Berbeda dengan kesenian keraton
yang cenderung memiliki pakem, kesenian
rakyat dapat mengalami perkembangan dan
perubahan sesuai dengan interpretasi seniman
dan pandangan masyarakat. Saat ini, sudah
banyak ditemukan kostum-kostum Berokan
yang berbahan selain karung goni seperti

kain, dan bahan-bahan lainnya.

Ekor Berokan

Ekor Berokan terbuat dari kayu yang
berbentuk lurus. Kata ‘kayu’ diyakini
berasal dari kata ‘hayyu’ yang memiliki arti
hidup. Berokan merupakan kesenian yang
merepresentasikan  kehidupan = manusia
di dunia. Bentuk ekor Berokan yang lurus
merupakan pengingat bahwa manusia harus
memiliki sikap dan perilaku yang tegak dan

lurus pada kebenaran. Hal ini sejalan dengan

Jurnal Panggung V35/N2/06/2025



Kesenian Berokan Indramayu: Asal-Usul, Makna Simbolik, dan Fungsi

prinsip ajaran agama Islam yang menyatakan
bahwa kehidupan manusia harus senantiasa
berada di jalan yang lurus, yakni di jalan
orang-orang yang taat dan patuh pada ajaran

agama.

Sesajian atau Sesuguhan

Menyiapkan  sesajian ~ merupakan
salah satu ritual yang dilakukan sebelum
pertunjukan Berokan dimulai. Tuan rumah
akan menyuguhkan beraneka ragam sesajian,
seperti bubur merah dan bubur putih,
bekakak ayam, buah-buahan, dan bunga.
Sesuguhan tersebut dimaksudkan sebagai
bentuk penghormatan kepada para sesepuh
yang dipercaya akan datang dan membantu
ketika dimintai pertolongan oleh dalang
Berokan.  Bunga tujuh warna memiliki
makna bahwa manusia harus senantiasa
menyebarkan wewangian atau kebaikan
kepada siapa pun. Bubur merah dan bubur
putih merupakan simbol dari darah merah
dan darah putih dalam tubuh manusia yang
harus dijaga keseimbangannya agar manusia
dapat terhindar dari berbagai macam
penyakit. Bekakak ayam yang disajikan secara
utuh di atas nampan merupakan simbol dari

kepasrahan kepada Tuhan.

Fungsi Kesenian Berokan
Fungsi Religi

Kesenian merupakan salah satu media
yang digunakan para pendakwah untuk

menyebarkan ajaran agama islam di tanah

Jawa. Karena sifatnya yang merakyat,
berdakwah lewat kesenian tradisonal
menjadikan  ajaran-ajaran agama yang

hendak disampaikan lebih mudah diterima

219
dan dipahami oleh masyarakat. Kesenian-
kesenian yang dimanfaatkan sebagai media
dakwah umumnya merupakan kesenian yang
telah dikenal oleh masyarakat luas, seperti
kesenian wayang kulit yang dimanfaatkan
oleh Kanjeng Sunan Kalijaga. Hal yang sama
juga terjadi pada kesenian Berokan. Kesenian
Barong atau Barongan diperkirakan telah ada
sejak zaman Hindu-Budha.

Berokan yang berkembang di Indramayu
dipercaya merupakan hasil dari Islamisasi
kebudayaan yang dilakukan oleh Mbah Kuwu
Sangkan atau Walangsungsang. Berokan yang
sebelumnya merupakan kesenian rakyat diberi
sentuhan nilai-nilai islam dan dimanfaatkan
sebagai media dakwah oleh Mbah Kuwu
Sangkan. Dalam pertunjukannya, Berokan
akan melakukan monolog atau dialog dengan
malim mengenai ajaran-ajaran agama islam
seperti berbuat baik pada tetangga, menjaga
kebersihan dan kesucian, dan berperilaku
sopan. Saat mayoritas masyarakat belum
mengenal agama islam, Berokan tampil
dengan gerakan-gerakan yang menyerupai
gerakan salat, sehingga secara tidak langsung
masyarakat awam dikenalkan dengan ritual
peribadatan kaum muslim. Selain itu, tak
jarang pula Berokan akan melafalkan doa-doa
keselamatan dan kebahagiaan yang ditujukan

kepada Tuhan.

Fungsi Didaktis
Berokansebagaikesenianrakyatmemiliki
posisiyangstrategissebagai penyampainasihat
kepada anak-anak atau remaja. Umumnya,
anak-anak dan remaja menyukai Berokan
karena tingkahnya yang lucu dan menghibur

sehingga mereka akan berkumpul dan datang

Jurnal Panggung V35/N2/06/2025



Moh. Fajrul Alfien, Slamet Subiyantoro, Nugraheni Eko Wardani

220
berduyun-duyun ketika pertunjukan Berokan
hendak dilaksanakan di suatu tempat. Selain
berkeliling ke desa-desa untuk menggelar
pertunjukan, Berokan juga biasanya mendapat
undangan di berbagai macam acara seperti
acara pentas seni yang diselenggarakan oleh
sekolah. Karena pentunjukan dilaksanakan
di sekolah, Berokan dapat menyesuaikan diri
dengan audiens yang didominasi oleh anak-
anak seringkali Berokan akan menyampaikan
nasihat-nasihat kepada peserta didik. Adapun
nasihat yang disampaikan Berokan kepada

anak-anak sebagai berikut.

“Hai bocah-bocah kabeh mene pada ngumpul,
pada ngerongokaken Berokan pan ceramah.
Hei bocah-bocah kabeh. Kari esuk pada
mangkat sekolah. Ntas sekolah pada bantu
wong tua. Sing wadon pada basuh piring lan
bebasuh klambi. Jare malime kuh arane bantu
wong tua. Aja kaya Barong, muter-muter
saban lurung luruh seliter sampe gemeter,
luruh sekati sampe kudu ati-ati.” “Hai anak-
anak, sini berkumpul, mendengarkan
nasihat dari Berokan. Hai anak-anak,
setiap pagi kalian harus rajin berangkat
sekolah. Setelah pulang sekolah kalian
harus membantu orang tua mengerjakan
pekerjaan rumah seperti mencuci piring
dan pakaian. Begitulah nasihat dari
orang-orang tua agar Kkita senantiasa
membantu orang tua. Jangan seperti
Barong (baca: saya), berkeliling kampung
mencari makan sampai kecapaian. Oleh
karena itu, kalian harus rajin belajar agar
kelak menjadi orang yang sukses.”

Fungsi Sosial

Masyarakat Indramayu telah

lama menjadikan Berokan sebagai seni
pertunjukan yang tampil pada acara-acara
tradisi seperti acara tradisi unjungan, sedekah
bumi, atau hajatan. Pada acara-acara sosial

kemasyarakatan, Berokan seringkali akan

dipanggil untuk melakukan pertujukan dan
melafalkan doa-doa keselamatan. Berokan
juga dipercaya oleh masyarakat Indramayu
wabah

Berokan dianggap mampu menghilangkan

dapat mengusir atau epidemi.
wabah yang tengah melanda suatu wilayah
seperti wabah penyakit panas atau penyakit
pusing dan flu. Saat suatu wilayah terkena
wabah, Berokan akan dipanggil dan diminta
menggelar pertunjukan di wilayah tersebut.
Dalam proses pertunjukannya, Berokan akan
melakukan kirab sawan (ritual mengusir wabah
dengan bacaan doa-doa) sebagai bagian dari
proses pengusiran wabah. Umumnya, dalang
Berokan akan membaca jawokan atau mantra.
Jawokan tersebut berisi doa-doa kepada Yang
Maha Kuasa agar wabah yang sedang melanda
suatu wilayah dapat segera hilang. Kemudian,
Berokan akan melakukan ritual melemparkan
bantal ke atas atap rumah warga. Dalam prosesi
ini, Berokan akan masuk ke dalam salah satu
rumah warga untuk mengambil bantal tidur,
Berokan akan mengambil bantal tersebut
dengan cara digigit. Setelah mendapatkan
bantal, Berokan akan melemparkan bantal
tersebut ke atas atap.

Saat ini, Berokan mengalami
perkembangan pada fungsi sosialnya, dari
yang dahulu dianggap sakral, sekarang
telah menjadi seni pertunjukan yang bersifat
menghibur. Temuan yang sama juga terjadi
pada tradisi Andung Toba yang dahulu
dianggap sakral, tetapi saat ini menjadi seni
pertunjukan yang diperlombakan (Pasaribu
et al., 2023). Masyarakat Indramayu saat ini
menganggap Berokan sebagai salah satu
kesenian yang sangat menghibur. Berokan

memiliki tingkah yang lincah, lucu, serta

Jurnal Panggung V35/N2/06/2025



Kesenian Berokan Indramayu: Asal-Usul, Makna Simbolik, dan Fungsi

spontan. Penonton sering dibuat tertawa
oleh dialog-dialog yang dilakukan oleh
Berokan. Berokan berbicara dan berdialog
menggunakan alat kecil yang dinamakan
slompretan. Alat tersebut dimasukkan ke mulut
dalang sehingga setiap suara yang keluar
dari mulut Berokan akan terdengar seperti
bunyi terompet. Bunyi slompretan inilah yang
menambah kesan lucu dari Berokan, sebab
penonton merasa seperti sedang berdialog
dengan hewan.

Dewasa ini, fungsi sosial kesenian
Berokan menjadi sangat terbatas hanya sebagai
sarana hiburan semata, bahkan pamor Berokan
kalah dengan kesenian-kesenian lainnya.
Padahal Berokan merupakan kesenian yang
di dalamnya mengandung nilai-nilai luhur.
Upaya pelestarian dan pengembangan seni
pertunjukan telah dilakukan oleh Pemerintah
Kota Surakarta yang mendukung pementasan
Wayang Orang Sriwedari dengan manajemen
yang ditangani secara serius dan professional
(Widyastitieningrum & Herdiani, 2023). Maka,
penting bagi para pemangku kepentingan,
seniman, dan masyarakat untuk bekerja sama

dalam mengupayakan lestarinya kesenian ini.

SIMPULAN

Berokan merupakan Kkesenian yang
telah berkembang sejak zaman Hindu-Budha.
Setelah ajaran agama islam masuk ke tanah
Jawa, Berokan diberikan sentuhan nilai-nilai
islam oleh para pendakwah di lingkungan
media

Cirebon untuk dijadikan sebagai

penyampai ajaran-ajaran agama. Berokan
telah berkembang sebagai kesenian rakyat

yang memiliki beragam interpretasi, tetapi

221
tetap berpedoman pada esensi kesenian
tradisional yang memiliki makna dan fungsi
di kehidupan masyarakat Indramayu.

Makna simbolik yang terkandung dalam
kesenian Berokan terdapat pada bentuk
fisik dan prosesi pertunjukannya. Bentuk
ekornya yang lurus melambangkan jalan
hidup manusia yang harus tetap berada
di jalan yang benar, bahan karung goni
melambangkan bahwa Berokan merupakan
kesenian yang tumbuh dan berkembang di
tengah rakyat, bentuk wajah dan tingkah
lucunya melambangkan keluasan perspektif
yang harus dimiliki seseorang dalam
memandang segala hal, sesajian berupa bunga
melambangkan manusia harus senantiasa
menebar wewangian atau kemanfaatan bagi
sesama, hubungan antara dalang dengan
Berokan melambangkan hubungan antara ruh
dan jasad dalam diri manusia, dan pemilihan
bantal dalam prosesi kirab sawan merupakan
nasihat penting bagi masyarakat agar
senantiasa menjaga kebersihan lingkungannya
supaya tercipta kehidupan yang sehat.

Kesenian Berokan juga masih memiliki
fungsi di tengah masyarakat hingga kini.
Fungsi tersebut antara lain fungsi religius,
fungsi didaktis, dan fungsi sosial. Meskipun
pada awalnya Berokan dikembangkan untuk
kepentingan dakwah, tetapi saat ini fungsi
religius merupakan fungsi yang sudah mulai
memudar dalam kesenian Berokan, sebab
Berokan lebih sering menggelar pertunjukan
untuk tujuan menghibur penonton semata.
Sebagai kesenian rakyat, Berokan memiliki
fungsi sosial seperti dimainkan di upacara

tradisi dan acara hajatan, selain itu Berokan

juga dipercaya oleh masyarakat mampu

Jurnal Panggung V35/N2/06/2025



Moh. Fajrul Alfien, Slamet Subiyantoro, Nugraheni Eko Wardani

222
mengusir wabah dan hal-hal negatif lainnya.
Fungsi didaktis dalam kesenian Berokan baru
akan nampak secara langsung ketika Berokan
mendapat undangan untuk menggelar
pertunjukan di acara pentas seni sekolah.
Hal ini menjadi saran bagi para pemangku
pendidikan agar memanfaatkan kesenian
tradisional yang memiliki nilai-nilai luhur
seperti Berokan untuk masuk ke sekola-
sekolah. Selain sebagai upaya pelestarian
kesenian tradisional, hal ini juga sebagai
bagian dari alternatif pendidikan karakter

berbasis kesenian tradisional bagi anak-anak

muda.
Lk
DAFTAR PUSTAKA
Ahimsa-Putra, H. S. (2002). Tekstual dan
Kontekstual ~Seni dalam Kajian
Antropologi Budaya. Seminar

International Metodologi Penelitian Seni
Pertunjukkan Indonesia.

Bahardur, I. (2018). Kearifan Lokal Budaya
Minangkabau dalam Seni Pertunjukan
Tradisional Randa. Jentera: Jurnal Kajian
Sastra, 7(2), 145-160. https://doi.org/
doi.org/10.26499/jentera.v7i2.932

Fajriah, R., & Wimbrayardi, W. (2020). Fungsi
Kesenian Kompangan Dalam Pesta
Perkawinan Masyarakat Kampung

Baru Kelurahan Bajubang Kabupaten

Provinsi Jambi. Jurnal
Sendratasik,  9(3), 28. https://doi.
org/10.24036/jsu.v9i1.109302

Fatkhurrohman, A. (2017). Bentuk Musik

Batanghari

dan Fungsi Kesenian Jamjaneng

Grup “Sekar Arum” di Desa Panjer

Kabupaten Kebumen. Jurnal Seni
Musik Unnes, 6(1), 1-12. https://doi.
org/10.15294/jsm.v6i1.15476

Geertz, C. (1992). Tafsir Kebudayaan. Kanisius.

Hafid, A., & Raodah, R. (2019). Makna
Simbolik Tradisi Ritual Massorong
Lopi-Lopi Oleh Masyarakat Mandar Di
Tapango, Kabupaten Polman, Provinsi
Sulawesi Barat. Walasuji: Jurnal Sejarah
Dan Budaya, 10(1), 33-46. https://doi.
org/10.36869/wijsb.v10i1.37

Hartono, Supriatna, & Gumelar, N. (2020).
“Tolak Bala”: Representasi Berokan
sebagai Gagasan Karya Seni Gambar.
Jurnal ATRAT, 8(1), 45-55. https://
jurnal.isbi.ac.id/index.php/atrat/
article/view/1196/772

Hauser, A. (1974). The Sociology of Art. Transled
by Kenneth ].Northcott. The University
of Chicago Press.

Kaliwanovia, T. S. (2022). Struktur Pertunjukan
Sandur Manduro Lakon Lurah Klepek
Desa Manduro, Kec. Kabuh. Visual
Heritage: Jurnal Kreasi Seni Dan Budaya,
5(1), 85-93. https://doi.org/10.30998/
vh.v5i1.7859

Kasim, S. (2024). Budaya Indramayu: Nilai-

nilai Historis Estetis dan Transendental.

Gapura Publishing.

Koentjaraningrat. (2009). Pengantar Ilmu
Antropologi. Rineka Cipta.

Kusyoto, Minanto, & Aziz, A. (2023).

Melestarikan Seni Tradisi Indramayu:
Wayang Kulit, Berokan, Jaran lumping.
Dinas dan

Perpustakaan Arsip

Kabupaten Indramayu.

Jurnal Panggung V35/N2/06/2025



Kesenian Berokan Indramayu: Asal-Usul, Makna Simbolik, dan Fungsi

Manik, R. A. (2021). Meaning and Fungctions
of Kenduri Sko Oral Tradition Kerinci
Society in Jambi. Aksara, 33(2), 264.
https://doi.org/10.29255/aksara.
v33i2.448.255

Milasari, M. A. V., & Sudrajat, A. (2022).
Makna Simbolik Tradisi Megengan
Bagi Warga Desa Ngadirojo Ponorogo.

223
d i Desa Jono Kecamatan Tawangharjo
Kabupaten = Grobogan Keywords:
tambahan manfaat ilmu keagamaan
. Kemudian pada pasca-acara tradisi
pembacaan Y a s 1 n Y asin Faeilah (
Studi L. QOF: Jurnal Studi Al-Quran
Dan Tafsir, 6(2), 285-296. https://doi.
org/10.30762/qof.v6i2.72.Rohmah

Paradigma, 11(1), 1-19. https://ejournal. ~ Soedarsono, S. (1999). Seni Pertunjukan dan

unesa.ac.id/index.php/paradigma/

Pariwisata. PB ISI Yogyakarta.

article/view/46807 Subiyantoro, S. (2011). Rumah Tradisional

Miles, M. B., & Huberman, A. M. (2014).
Qualitative Data Analysis. In SAGE
Publications, Inc. SAGE Publications,

Inc.

Joglo dalam Estetika Tradisi Jawa.
Bahasa Dan Seni, 39(1), 68-78. https://
journal2.um.ac.id/index.php/jbs/

article/view/143

Pasaribu, A. N., Sihite, J. E., Sihite, J. E.,, Manik, ~Subiyantoro, S., Kristiani, K., & Wijaya, Y. S.

S., Manik, S., Asaribu, T. K., & Pasaribu,
T. K. (2023). Analisis Makna Figuratif
Dan Pergeseran Fungsi Andung
“Tangis Ni Tao Toba” Dalam Upaya
Melestarikan Tradisi Andung Batak
Toba. Pangqung, 33(1), 1. https://doi.
org/10.26742/panggung.v33il1.2344

(2020). Paradoksisme Budaya Jawa:
Kajian Semiotika Visual Tokoh Wayang
Purwa Tokoh Satria dan Raseksa.
Harmonia:  Jurnal  Penelitian  Dan
Pendidikan Seni, 20(1), 19-28. https://
doi.org/http://dx.doi.org/10.15294/
harmonia.v20i1.17525

Prayogi, R., & Endang, D. (2016). Pergeseran  Sujarno, Ariani, C., Munawaroh, S., & Suyami.

Nilai-nilai Budaya pada Suku Bonai
Sebagai Civic Culture di Kecamatan
Bonai Darussalam Kabupaten Rokan

Hulu Provinsi Riau. Jurnal Humanika,

(2003). Seni Pertunjukan Tradisional, Nilai,
Fungsi, dan Tantangannya. Kementrian

Kebudayaan dan Pariwisata.

23(1), 61-79. https://doi.org/10.14710/ Sukma, I. (2020). Pergeseran Fungsi Kesenian

humanika.23.1.61-79
Rahmawati, R., Nurhadi, Z. F., & Suseno, N.
S. (2017). Makna Simbolik Tradisi Rebo

Kasan. Jurnal Penelitian Komunikasi,

Senjang pada Masyarakat Musi
Banyuasin Sumatera Selatan: Antara
Tradisi dan Modernisasi dalam Arus

Globalisasi. Jurnal Pakarena, 4(2), 1-8.

20(1), 61-74. https://doi.org/10.20422/ Tani Utina, U. (2020). Struktur Pertunjukan

jpk.v20i1.131
Rohmah, A. M. & Mujahidin, A. (2021).
Makna Simbolik Tradisi Pembacaan Y

a s1n Fa o1 lah : Studi Living Qur ~ an

Barongan pada Ritual Sedekah Bumi di
Desa Ledok Kabupaten Blora. Pelataran
Seni, 5(1), 29. https://doi.org/10.20527/
jps.v5i1.8983

Jurnal Panggung V35/N2/06/2025



Moh. Fajrul Alfien, Slamet Subiyantoro, Nugraheni Eko Wardani

224
Tanto, O. D., Hapidin, H., & Supena, A.
(2019). Penanaman Karakter Anak
Usia Dini dalam Kesenian Tradisional
Tatah Sungging. Jurnal Obsesi: Jurnal
Pendidikan Anak Usia Dini, 3(2), 337.
https://doi.org/10.31004/obsesi.v3i2.192
Widyastitieningrum, S. R., & Herdiani, E.
(2023). Pelestarian Budaya Jawa: Inovasi
dalam Bentuk Pertunjukan Wayang
Orang Sriwedari. Panggung, 33(1), 58.
https://doi.org/10.26742/panggung. 175

Jurnal Panggung V35/N2/06/2025



