Dewi Sri Kedu Temanggungan: Analisis Sanggit Lakon
dan Makna Simbolisme

Thomas Yudha Tri Prasetiyanto,' Sugeng Nugroho?
2 Program Studi Seni Pedalangan, Fakultas Seni Pertunjukan
Institut Seni Indonesia Surakarta
JIn. Ki Hadjar Dewantara No. 19 Kentingan, Jebres, Surakarta 57126
! E-mail: yudhatriprasetiyanto@gmail.com
? Coresponding author: sgngnugroho@gmail.com

ABSTRACT

This study investigates the sanggit lakon (plot arrangement and interpretation) and the symbolism
of the Dewi Sri narrative as performed in the Kedu Temanggungan style of wayang kulit (shadow
puppet theatre) by Legowo Cipto Karsono. The primary objective is to uncover the intrinsic cultural
meanings embedded within the pakeliran (puppet performance) through a detailed analysis of the plot
arrangement and Déwi Sri’s symbolism. This analysis employs a textual-contextual paradigm framed
by the ethnoart methodology. Utilizing a qualitative research method, data were systematically collected
through an in-depth literature review and performance observation. The findings reveal that the Dewi Sri
sanggit lakon exhibits a high degree of artistic integrity, adhering to the Javanese dramatic principles of
tutug (completeness), kempel (coherence), and mulih (conclusive return). The symbolism of Déwi Sri
does not merely represent rice fertility; it also encompasses ecosystem balance and social sustainability.
Furthermore, the Déwi Sri figure reinforces the spiritual relationship between humans and nature, which
is clearly reflected in agricultural rituals such as wiwitan and mapag.

Keywords: Dewi Sri, Kedu Temanggungan, plot interpretation and interpretation, symbolism
ABSTRAK

Penelitian ini mengkaji sanggit lakon dan simbolisme lakon Déwi Sri pada pertunjukan
wayang kulit gaya Kedu Temanggungan yang disajikan oleh Legowo Cipto Karsono. Tujuan
penelitian ini adalah untuk mengungkap makna yang terkandung dalam pakeliran tersebut
dengan menganalisis sanggit lakon dan simbolisme Deéwi Sri. Analisis ini dilakukan dengan
paradigma tekstual-kontekstual dengan payung metode ethnoart. Penelitian ini menggunakan
metode kualitatif dengan teknik pengumpulan data berupa studi pustaka dan observasi
pertunjukan wayang kulit. Temuan penelitian mengungkapkan bahwa sanggit lakon Dewi
Sri menunjukkan tingkat integritas artistik yang tinggi, mematuhi prinsip-prinsip dramatik
Jawa yaitu futug (tuntas), kempel (koherensi), dan mulih (penyelesaian konklusif). Simbolisme
Dewi Sri tidak hanya merepresentasikan kesuburan padi, tetapi juga keseimbangan ekosistem
dan keberlanjutan sosial. Lebih lanjut, figur Dewi Sri memperkuat hubungan spiritual antara
manusia dan alam, yang terefleksi dalam ritual pertanian seperti wiwitan dan mapag.

Kata kunci: Déwi Sri, Kedu Temanggungan, sanggit lakon, simbolisme

Jurnal Panggung V35/N4/12/2025



Dewi Sri Kedu Temanggungan: Analisis Sanggit Lakon dan Makna Simbolisme

PENDAHULUAN

Pertunjukan wayang kulit (selanjutnya
disebut pakeliran) gaya Kedu Temanggungan
memiliki kekhasan yang tumbuh dan
berkembang di masyarakat pinggiran eks-
Karesidenan Kedu. Berbeda dari lakon
wayang purwa yang umumnya bersumber dari
Ramayana dan Mahabharata, pakeliran gaya Kedu
Temanggungan juga mengadaptasi mitos,
folklor, atau lakon carangan lokal. Salah satu
lakon khas yang sering dipentaskan adalah
lakon Déwi Sri, yang diadaptasi dari cerita
rakyat Sengkan Turunan dan sangat penuh
dengan ritual adat pertanian, peternakan,
serta filosofi pembangunan rumah. Perbedaan
cerita, tokoh, dan alur dengan lakon Deéwi Sri
versi umum menunjukkan adanya ciri tradisi
lokal yang kuat dan penyesuaian terhadap
potensi daerah (Nugroho, Karsono, dan
Purwoko, 2022). Oleh karena itu, penelitian
(sanggqit
lakon) dan makna simbolis lakon Deéwi Sri

mendalam mengenai interpretasi

dalam konteks spesifik Kedu Temanggungan
menjadi krusial, karena selain bersifat khas,
aspek ini belum pernah dikaji oleh peneliti
terdahulu.

Kajian tentang pakeliran gaya Kedu
sudah pernah dilakukan, meskipun dengan
fokus yang berbeda. Penelitian terdahulu
telah mengkaji struktur dan tekstur lakon
Mikukuhan dalam  pakeliran Kedu
yang oleh

dalang yang sama, Legowo Cipto Karsono

gaya
Temanggungan dibawakan
(Setyaji, 2016). Studi lain membahas wayang
kulit gaya Kedu secara umum, mencakup
aspek bentuk figur wayang, struktur dan
tekstur pertunjukan, serta eksistensinya di

masyarakat (Nugroho, Sunardi, & Murtana,

569
2019;

2022). Penelitian-penelitian ini memberikan

Nugroho, Karsono, & Purwoko,
landasan mengenai tradisi pakeliran di Kedu
tetapi belum menyentuh secara spesifik pada
interpretasi dan simbolisme lakon Dewi Sri
yang adaptif dan unik.

Kajian tentang figur Dewi Sri sendiri
telah banyak dihasilkan dan tersebar di
berbagai konteks tradisi. Secara luas, Dewi
Sri dimaknai sebagai dewi kemakmuran,
kesuburan padi, dan pelindung pertanian
dalam tradisi masyarakat agraris di Indonesia
(Hartati, 2012; Anggraini, 2020). Simbolisme
ini juga dikaji dalam hubungannya dengan
ketahanan pangan (Sunardi, 2023) dan sebagai
figuribu mitologis (Fitrahayunitisna, Astawan,
& Rahman, 2022). Representasi Dewi Sri juga
diteliti dalam berbagai ritual, seperti upacara
adat Mapag Sri di Cirebon (Azhima, Priyatna,
& Muhtadin, 2020) dan di kalangan petani
Jawa Timur (Rohman, Fitrahayunitisna, &
Astawan, 2022).

Meskipun Dewi Sri telah banyak diteliti
dari berbagai perspektif ritual, folklor, dan
simbolisme umum, tinjauan pustaka tersebut
menegaskanadanyakesenjangan dalamkajian.
Penelitian yang ada belum berfokus pada
analisis mendalam mengenai sanggit lakon
Dewi Sri dalam konteks spesifik pertunjukan
wayang kulit gaya Kedu Temanggungan—
sebuah lakon yang berbeda secara naratif
karena diadaptasi dari Sengkan Turunan dan
sarat dengan tradisi lokal Kedu. Oleh karena
itu, penelitian ini berkontribusi penting dalam
mengisi kekosongan tersebut.

Sehubungan dengan isu krusial dan
kesenjangan literatur yang ada, penelitian

ini bertujuan untuk menjawab dua rumusan

Jurnal Panggung V35/N4/12/2025



Thomas Yudha Tri Prasetiyanto, Sugeng Nugroho

570
masalah utama, yakni bagaimana sanggit
lakon dan bagaimana makna simbolisnya.
Adapun tujuan penelitian ini adalah untuk
mengkaji sanggit lakon sekaligus mengungkap
makna simbolis lakon Deéwi Sri dalam pakeliran
purwa gaya Kedu Temanggungan sajian
Legowo Cipto Karsono. Dua permasalahan
tersebut menarik untuk dikaji karena sifatnya
yang khas dan belum terungkap dalam kajian

ilmiah terdahulu.

METODE

Penelitian ini memfokuskan Kkajian
pada pertunjukan wayang kulit gaya Kedu
Temanggungan yang merupakan salah satu
subgaya khas dari tradisi pedalangan Kedu
yang beragam. Fokus tersebut dipersempit
pada sajian pakeliran Legowo Cipto Karsono,
yang menjadi subjek penelitian utama.
Pemilihan dalang ini didasarkan pada
fakta krusial, bahwa pada saat penelitian
dilakukan, Legowo Cipto Karsono merupakan
satu-satunya dalang yang masih aktif dan
menguasai repertoar lakon wayang gaya
Kedu Temanggungan secara komprehensif,
menjadikannya sumber otentik dan paling
relevan untuk dianalisis.

Lakon Deéwi Sri dalam pertunjukan
Legowo Cipto Karsono dipilih karena
fenomena keunikannya. Kekhasan naratif
dan simbolis lakon ini menjadikannya objek
kajian yang relevan, mengingat berbeda dari
lakon Dewi Sri dalam gaya pakeliran pada
umumnya. Oleh karena itu, penelitian ini
fokus pada analisis mendalam terhadap
sajian tersebut. Permasalahan penelitian ini

dianalisis menggunakan paradigma tekstual-

kontekstual dengan payung metode ethnoart
(Ahimsa-Putra, 2003). Pendekatan ethnoart
mengkaji karya seni dari sudut pandang
budaya pemiliknya. Analisis tekstual-
kontekstual memastikan pemahaman yang
komprehensif, yakni dengan menguraikan
(teks)

dengan

unsur-unsur internal pertunjukan

sekaligus ~ menghubungkannya
latar belakang budaya dan masyarakat
pendukungnya (konteks), sehingga makna
yang terkandung di dalam pertunjukan
tersebut dapat digali secara utuh.

Interpretasialurcerita (sanggitlakon) Déwi
Sri dalam pakeliran gaya Kedu Temanggungan
sajian Legowo Cipto Karsono dianalisis
berdasarkan teori Sanggit (Nugroho, 2012).
Teori ini menempatkan kreativitas dalang
sebagai hak independen dalam penciptaan
atau reinterpretasi lakon. Kreativitas ini dapat
terwujud dalam karya cipta baru maupun
interpretasi baru atas karya-karya lama. Kajian
sanggit mencakup deskripsi narasi, analisis
intertekstualitas, struktur adegan, penokohan,
tema, dan amanat yang disampaikan.

Makna simbolis lakon Déwi Sri sajian
Legowo Cipto Karsono dikaji melalui konsep-
konsep budaya Jawa. Mitos Dewi Sri berakar
pada zaman prasejarah. Pada masa itu,
praktik mitologi, animisme, dan dinamisme
mendominasi (Herusatoto, 2005). Simbolisme
ini diperkaya oleh masuknya budaya Hindu,
yang menciptakan imajinasi dewa-dewi lokal
seperti Dewi Sri. Dalam kosmologi Jawa,
terdapat dua entitas utama: Dewi Sri sebagai
dewi kesuburan yang berperan dalam ritual
pertanian, dan Bathara Kala sebagai dewa

waktu, kerusakan, dan kematian, yang penting

dalam wupacara ngruwat (Koentjaraningrat,

Jurnal Panggung V35/N4/12/2025



Dewi Sri Kedu Temanggungan: Analisis Sanggit Lakon dan Makna Simbolisme

1984).

Penelitian ini mengadopsi pendekatan
kualitatif dengan metode pengumpulan data
yang meliputi studi literatur dan observasi
Studi dilakukan

untuk mengumpulkan data sekunder dari

partisipatif. literatur

berbagai artikel ilmiah yang berkaitan
dengan pertunjukan wayang kulit purwa
gaya Kedu, beragam interpretasi (sanggit)
lakon Deéwi Sri, serta mitologi terkait Dewi
Sri.  Selanjutnya, observasi partisipatif
berfokus pada pertunjukan wayang kulit
dengan lakon Deéwi Sri yang dipentaskan oleh
dalang Legowo Cipto Karsono dalam gaya
Kedu Temanggungan. Data yang terkumpul
kemudian dianalisis melalui tiga tahapan
utama berdasarkan model analisis data
kualitatif dari Miles dan Huberman (1984),
yaitu: reduksi data, penyajian data, dan

penarikan kesimpulan.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Sanggit Lakon Déwi Sri
1. Ringkasan Cerita

Cerita berawal dari perjalanan Dewi Sri
setelah diusir dari Kerajaan Medhangtamtu
karena menolak dijodohkan dengan Prabu
Kala Gumarang. Pengusiran ini memicu

bencana kelaparan di kerajaannya.

Selama  perjalanannya, Dewi  Sri
berinteraksi dengan berbagai karakter.
Ia berhasil melarikan diri dari upaya

penjemputan paksa oleh Gadhing Winukir,
yang dibantu oleh keempat anak angkatnya.
Dewi Sri juga tampil sebagai sosok sakral
yang terkait dengan kesuburan, seperti saat ia

muncul dari perut kerbau yang disiksa Cakra

571

Gambar 1. Déwi Sri diusir oleh Prabu
Sengkan karena menolak dijodohkan
dengan Prabu Kala Gumarang
(Foto: Thomas Yudha, 2024)

Gambar 2. Déwi Sri menyarankan kepada
Jaka Ipel, kakek, dan neneknya agar
menggelar upacara wiwitan
(Foto: Thomas Yudha, 2024)

Menggala dan saat ia mengubah wujudnya
dari burung pipit yang memakan makanan
Jaka Ipel. Setelah identitasnya terungkap, ia
memberkati panen Jaka Ipel dan keluarganya
dengan syarat mereka menggelar upacara
wiwitan.

Perjalanan Dewi Sri membawanya
untuk bertemu kembali dengan adiknya,
Raden Nurunan, dan bersama-sama mereka
berencana mendirikan balé wisma. Untuk itu,
Raden Nurunan ditugaskan menemui Ki
Buyut Bruwal. Keserakahan Ki Buyut Bruwal
berujung pada kehancuran harta bendanya.

Bantuan Bathara Guru kemudian mewujudkan

Jurnal Panggung V35/N4/12/2025



Thomas Yudha Tri Prasetiyanto, Sugeng Nugroho

572

Gambar 3. Déwi Sri dan Nurunan
mendirikan balé wisma
(Foto: Thomas Yudha, 2024)

Gambar 4. Déwi Sri dan Kebo Gedheg
berpapasan dengan Prabu Kala Gumarang
(Foto: Thomas Yudha, 2024)

balé wisma menjadi sebuah keraton, dan Raden
Nurunan dinobatkan sebagai raja.

Cerita diakhiri dengan pertempuran.
Baik Prabu Kala Gumarang maupun Prabu
Sengkan tewas di tangan anak-anak angkat
Deéwi Sri, yaitu Kebo Gedheg dan Sapi
Geleng, setelah keduanya kembali mencoba
memaksanya kembali. Terakhir, Gadhing

Winukir yang terus membujuk Dewi Sri

akhirnya dikutuk menjadi pepohonan.

2. Analisis Intertekstualitas
Lakon Dewi Sri merupakan salah satu
repertoar penting dalam tradisi pedalangan

Jawa. Secara umum, narasilakon ini diadaptasi

dari Serat Pustaka Raja Purwa gubahan
Ranggawarsita. Versi umum ini menceritakan
perjalanan Dewi Sri dan Raden Sadana,
kepulangannya ke negara yang menderita, dan
pengajarannya mengenai pertanian kepada
masyarakat agraris dan nelayan (Kodiron,
1967; Probohardjono, 1989). Lakon umum ini
pada akhirnya berorientasi pada keberhasilan
Dewi Sri dalam meningkatkan hasil pertanian
dan kesejahteraan.

Berbeda signifikan, lakon Dewi Sri
gaya Kedu Temanggungan diadaptasi dari
Sengkan Turunan, sebuah cerita rakyat spesifik
Kedu. Cerita Sengkan Turunan mengisahkan
pengusiran Dewi Sri dari Medhang Tamtu
oleh Prabu Sengkan, perjuangan Dewi Sri
mengajarkan pertanian kepada petani, dan
konflik melawan antagonis seperti Prabu
Kala Gumarang dan Ki Buyut Karengkang.
Cerita versi Kedu ini lebih menekankan
pada perjuangan melawan ketidakadilan,
kutukan terhadap petani yang tidak adil, dan
upaya mendirikan kerajaan baru. Sementara
lakon umum berakhir dengan keberhasilan
pertanian, Sengkan Turunan diakhiri dengan
keberhasilan Dewi Sri mendirikan Kerajaan
Medhang Kamulyan dan pemulihan tokoh
antagonis.

Perbedaan naratif ini menyoroti bahwa
setiap daerah memiliki ciri dan tradisi yang
unik, yang disesuaikan dengan potensi lokal
(Sayuti, 2016). Perbedaan ini juga terlihat jelas
jika dibandingkan dengan tradisi pedalangan
gaya Surakarta. Dalam gaya Surakarta,
lakon ini dikenal dengan berbagai nama (Sri
Mulih, Sri Mantuk, Sri Boyong, Sri-Sadana)

dan memiliki latar peristiwa yang melintasi

tiga zaman utama (Purwacarita, Wiratha,

Jurnal Panggung V35/N4/12/2025



Dewi Sri Kedu Temanggungan: Analisis Sanggit Lakon dan Makna Simbolisme

dan Pandhawa-Kurawa). Penempatan latar
yang berbeda ini mencerminkan cara tradisi
Surakarta mengintegrasikan mitos Dewi Sri ke
dalam kerangka narasi epos Mahabharata yang
lebih luas (Kodiron, 1967; Probohardjono,
1989).

Lakon gaya
Temanggungan dapat dikategorikan sebagai

Dewi  Sri Kedu
mitos yang berfungsi sebagai sistem simbol.
Mitos diartikan sebagai cerita suatu bangsa
yang mengisahkan dewa-dewi dan pahlawan
masa lalu (Tim Penyusun Kamus, 1989). Lakon
ini berfungsi sebagai media untuk memahami
realitas spiritual dan alam semesta melalui
narasi simbolik (Iswidayati, 2007). Dengan
demikian, teks hipogram atau teks asal lakon
Kedu adalah mitos lokal yang berkembang
di masyarakat pendukungnya. Teks tersebut
bukan sekadar adaptasi epik pewayangan
yang
menegaskan pentingnya konteks

sudah mapan. Perbandingan ini
budaya
dalam interpretasi mitos; setiap tradisi
menyajikan narasi yang unik dan relevan bagi

komunitas pendukungnya.

3. Struktur Adegan

Struktur adegan lakon Deéwi Sri
menunjukkan adanya reinterpretasi dari pola
konvensional pementasan wayang gaya Kedu.
Berbeda dengan pakem tradisional, struktur
adegan yang ditampilkan dalam lakon ini
disesuaikan secara khusus dengan narasi
yang diceritakan. Hal ini menandakan sebuah
inovasi dalam seni pedalangan, bahwa dalang
tidak hanya mengikuti aturan baku (pakem
pedalangan), tetapi juga menyesuaikannya
cerita yang

untuk  memperkuat alur

dibawakan.

573
Menurut pola konvensional pakeliran
gaya Kedu, satu lakon biasanya terdiri dari
tujuh babak (jejer), dua adegan, dan lima
peristiwa peperangan (perangan) (Nugroho,
Sunardi, & Murtana, 2019). Struktur ini
memiliki urutan yang baku dan linear.
Mulai dari jejer pertama yang menampilkan
adegan di istana (kraton), keputrian (kedhaton),
dan balai penghadapan (paséban jawi). Jejer
kedua dan ketiga menampilkan konflik dan
pertempuran (prang simpang dan prang gagal),
diikuti oleh adegan gara-gara yang berfungsi
sebagai selingan komedi. Jejer keempat hingga
keenam melanjutkan rangkaian pertempuran
(prang bégal dan prang panggah), yang sering kali
melibatkan ksatria dan raksasa. Puncaknya,
jejer keenam menampilkan pertempuran
besar (prang ageng), dan seluruh cerita diakhiri
dengan jejer ketujuh, ditutup dengan fanceb
kayon yang menandai akhir pementasan.
Struktur yang kaku ini memberikan kerangka
yang jelas dan terprediksi, yang menjadi ciri
khas pakeliran konvensional gaya Kedu.
Berbeda dengan pola linear tersebut,
struktur adegan lakon Dewi Sri memiliki
urutan yang bersifat kausalitas (Nugroho,
2012). Artinya, setiap adegan yang disajikan
memiliki hubungan sebab-akibat yang kuat
dan

secara langsung berkaitan dengan

permasalahan tokoh wutama, yaitu Dewi
Sri. Fokus cerita tidak lagi pada rangkaian
pertempuran formal, tetapi pada perjalanan
Dewi Sri setelah diusir dari kerajaan,
interaksinya dengan berbagai tokoh, dan
dampaknya terhadap kesuburan alam.
Struktur kausalitas ini membuat alur
cerita menjadi lebih padat dan terpusat pada

tema utama, yaitu mitos Dewi Sri sebagai

Jurnal Panggung V35/N4/12/2025



Thomas Yudha Tri Prasetiyanto, Sugeng Nugroho

574
dewi kesuburan. Misalnya, pengusiran Dewi
Sri secara langsung menyebabkan bencana
kekeringan, dan kehadirannya di tengah
masyarakat petani mengembalikan kesuburan.
Semua adegan dan tokoh yang muncul —baik
mereka yang membantu Dewi Sri seperti Jaka
Ipel dan Kaki Tumbruk, maupun mereka yang
menentangnya seperti Prabu Sengkan dan Ki
Buyut Bruwal—selalu relevan dengan alur
cerita utama.

Berdasarkan struktur adegan dan tokoh-
tokohnya, lakon ini memenuhi kriteria tutug,
kempel, dan mulih (Sumanto, 2002). Tutug
berarti cerita terselesaikan secara tuntas
sesuai judulnya; perjalanan Dewi Sri berujung
pada pemberian manfaat bagi para petani.
Kempel mengacu pada keterkaitan setiap
permasalahan tokoh dengan isu utama yang
dialami oleh Dewi Sri. Semua konflik yang
muncul berfungsi untuk memperkuat narasi
perjalanan sang dewi. Terakhir, lakon ini
dikatakan mulih karena semua permasalahan
yang ditampilkan mendapatkan jawaban yang
jelas, baik yang berakhir bahagia maupun
yang berakhir tragis. Karakter-karakter
yang bersikap baik kepada Dewi Sri, seperti
Jaka Ipel dan keluarganya, mendapatkan
keberuntungan. Sebaliknya, mereka yang
menentangnya, seperti Prabu Sengkan, Prabu

Kala dan Gadhing Winukir,

mengalami nasib buruk. Hal ini menegaskan

Gumarang,

pesan moral dalam cerita, bahwa kebaikan

akan berbuah kebahagiaan, sementara
keserakahan dan kejahatan akan berujung

pada kehancuran.

4. Penokohan

Lakon Dewi Sri dalam pertunjukan ini
dihidupkan oleh delapan kelompok tokoh
yang memiliki peran dan fungsiberbeda dalam
membangun narasi. Kelompok-kelompok ini
meliputi tokoh utama, tokoh antagonis, tokoh
pendukung (baik untuk protagonis maupun
antagonis),

tokoh pelengkap (Nugroho, 2012). Klasifikasi

tokoh peran pembantu, dan
ini membantu kita memahami dinamika
hubungan antar-karakter dan bagaimana
setiap peran berkontribusi pada alur cerita
secara keseluruhan.

Tokoh sentral dalam lakon ini adalah
Dewi Sri, yang berfungsi sebagai tokoh utama
atau protagonis. Sementara itu, karakter yang
menjadi lawannya adalah Prabu Sengkan
dan Prabu Kala Gumarang, yang berperan
sebagai tokoh antagonis. Konflik yang mereka
ciptakan menjadi motor penggerak cerita.
Dalam menghadapi konflik ini, Déwi Sri
tidak berjuang sendirian. Ia didukung oleh
tokoh pendukung lapis pertama, seperti
Kumara Sutra, Kumara Iwen, Kebo Gedheg,
Sapi Geleng, Nurunan, dan Bathara Guru,
yang secara langsung membantu mengatasi
permasalahan yang muncul.

Lakon ini juga memuat tokoh-tokoh
pendukung yang memiliki peran signifikan
dalam narasi. Semar, misalnya, bertindak
sebagai tokoh pendukung utama lapis
kedua yang memberikan nasihat spiritual
dan moral kepada protagonis. Di sisi lain,
Gadhing Winukir adalah tokoh pendukung
antagonis yang memperkuat posisi Prabu
Sengkan. Selain itu, terdapat tokoh-tokoh
pembantu yang dibagi menjadi dua kelompok

berdasarkan karakternya. Kelompok pertama

Jurnal Panggung V35/N4/12/2025



Dewi Sri Kedu Temanggungan: Analisis Sanggit Lakon dan Makna Simbolisme

575

adalah yang berkarakter baik, seperti Jaka P N L PO Ry g™y
IB U \/G A 3 Kayu “Andongf,

Ipel, Kaki Tumbruk, dan Nini Tumbruk, '\ agong I\ Pétruk ﬂ\ areng %, Mas [ Puring {

yang tindakannya membantu Dewi Sri dan
keberkahan.
Cakra Menggala dan Buyut Bruwal mewakili
tidak baik, yakni

perbuatan mereka justru memicu konsekuensi

mendatangkan Sebaliknya,

kelompok berkarakter

negatif dalam alur cerita.

Sebagai pelengkap, lakon ini juga
menampilkan tokoh-tokoh yang memperkaya
narasi dan suasana. Karakter-karakter ini
mencakup Kayu Mas, Andong Puring,
Tunggak Semi, Gareng, Pétruk, dan Bagong.
Meskipun peran mereka tidak sepenting
tokoh utama, kehadiran mereka sangat vital.
Misalnya, Gareng, Pétruk, dan Bagong sering
kali muncul dalam adegan gara-gara untuk
memberikan sentuhan komedi dan selingan.
Klasifikasi tokoh-tokoh ini secara keseluruhan
menunjukkan  bahwa  lakon  tersebut
dirancang dengan struktur kompleks untuk
menyampaikan pesan dan alur cerita secara

efektif (lihat Diagram).

5. Tema dan Amanat
Lakon Dewi Sri

sentral

mengangkat tema
“kesuburan dan keseimbangan.”
Tema ini menyampaikan pesan penting:
untuk mempertahankan kesuburan bumi dan
kelestarian pangan, manusia harus senantiasa
menjaga serta merawat ekosistem. Secara
simbolis, narasi ini mengingatkan audiens
akan tanggung jawab mereka terhadap alam,
karena kesejahteraan dan kelangsungan hidup
sangat bergantung pada harmoni antara
aktivitas manusia dan lingkungan.

Lebih dari sekadar etika lingkungan,

lakon ini juga mengamanatkan pentingnya

/ / /
NS Noer N_ o

'

Kaki ¥ 5
‘umbruk # Tumbruk A e / $Menggalag

Diagram Korelasi antar-tokoh dalam lakon
Déwi Sri (dibuat oleh Sugeng Nugroho)

keseimbangan antara usaha fisik dan spiritual.
Pesan moral yang disampaikan adalah
manusia harus bekerja keras, tetapi tidak boleh
melupakan aspek spiritual, yaitu memohon
berkah dari Tuhan Yang Maha Kuasa sesuai
dengan keyakinan masing-masing. Dengan
demikian, keberhasilan dan kesejahteraan
bukan hanya hasil dari kerja keras semata,
melainkan juga dari adanya keseimbangan

antara ikhtiar manusia dan doa, menciptakan

keselarasan yang utuh dalam kehidupan.

Makna Simbolis Lakon Déwi Sri
1. Mitos Déwi Sri

Mitos Dewi Sri dikenal luas di kalangan
masyarakat agraris Indonesia, terutama
mereka yang hidup dan bergantung pada
sektor pertanian sebagai mata pencaharian

utama. Keyakinan ini sangat kuat di daerah-

Jurnal Panggung V35/N4/12/2025



Thomas Yudha Tri Prasetiyanto, Sugeng Nugroho

576
daerah yang secara historis memiliki tradisi
pertanian padi yang kental, seperti masyarakat
Jawa, Sunda, dan Bali. Masyarakat di wilayah-
wilayah ini menginternalisasi mitos Dewi
Sri sebagai bagian integral dari budaya
mereka. Berbagai ritual dan upacara, mulai
dari penanaman benih hingga pasca-panen,
dikaitkan

terhadap Dewi Sri. Hal ini menunjukkan

selalu dengan penghormatan
bahwa mitos Dewi Sri bukanlah sekadar
cerita, melainkan sebuah sistem kepercayaan
yang memandu praktik hidup dan pandangan
dunia masyarakat agraris. Fenomena ini
menunjukkan bahwa lakon Sri Mulih berfungsi
sebagai representasi budaya petani, karena
ekspresi simbolis tentang padi dibentuk
dari cerita turun-temurun hingga akhirnya
membentuk mitos Dewi Padi itu sendiri
(Sunardi, 2023).

Mitos Dewi Sri secara umum dianggap
sebagai simbol kesuburan bagi lahan
pertanian masyarakat agraris. Panen padi
yang berlimpah, yang mampu mencukupi
kebutuhan pangan, dipersepsikan sebagai
manifestasi nyata dari kesuburan tersebut.
Dalam upacara bersih désa yang diadakan
setelah panen raya, pementasan wayang kulit
dengan lakon Sri Mulih sering kali dipilih
untuk melambangkan harapan akan berkah
kesuburan Dewi Sri yang terus berlanjut
(Sunardi, 2023). Hal ini menegaskan bahwa
seni pertunjukan, dalam hal ini wayang kulit,
menjadi media penting untuk menjaga dan
mewariskan nilai-nilai serta kepercayaan
masyarakat.

Berdasarkan teori simbol Clifford Geertz

(1973), yang memandang simbol sebagai

elemen kebudayaan yang membawa makna

konseptual, mitos Dewi Sri dalam masyarakat
Jawa dapat dipahami sebagai simbol penting
yang memuat beragam makna budaya. Simbol
Dewi Sri tidak hanya menggambarkan sosok
dewi pelindung padi. Ia juga melambangkan
kesuburan, kemakmuran, dan kesejahteraan
masyarakat secara keseluruhan. Mitos ini
menjadi cerminan nilai-nilai yang lebih besar
daripada sekadar urusan pertanian.

Ritual-ritual seperti upacara wiwitan,
mapag, dan bersih désa merupakan ekspresi
simbolik dari harapan dan keyakinan
masyarakat Jawa terhadap berkah Dewi Sri.
Dalam konteks pemikiran Geertz, simbol-
simbol ini mencerminkan nilai-nilai mendalam
dalam budaya pertanian. Kesuburan lahan
dan keberhasilan panen tidak hanya dianggap
sebagai hasil kerja keras, tetapi juga sebagai
hasil perlindungan dan anugerah Deéwi Sri,
yang dihormati sebagai entitas spiritual yang
menjaga keseimbangan alam.

Lakon wayang kulit Deéwi Sri gaya
Kedu Temanggungan dapat dilihat sebagai
representasi simbolis dari hubungan erat
antara masyarakat Jawa dengan padi dan
Dewi Sri. Narasi ini mencerminkan filosofi
keseimbangan antara manusia dan alam.
Melalui cerita ini, masyarakat diajarkan
untuk menghargai siklus alam, memahami
bahwa keberhasilan panen tidak hanya
ditentukan oleh usaha fisik, tetapi juga oleh
harmoni spiritual dengan alam. Oleh karena
itu, Dewi Sri dalam lakon ini bukan sekadar
simbol mitologis. Ia mencerminkan makna
mendalam tentang siklus hidup, kemakmuran,
dan keberlanjutan yang sangat dihormati

dalam masyarakat Jawa. Lakon ini secara

efektif menginternalisasi nilai-nilai budaya

Jurnal Panggung V35/N4/12/2025



Dewi Sri Kedu Temanggungan: Analisis Sanggit Lakon dan Makna Simbolisme

agraria, mengajarkan pentingnya menjaga

keseimbangan alam, dan memperkuat

hidup

bergantung pada hubungan yang harmonis

keyakinan bahwa kesejahteraan
antara manusia, alam, dan entitas spiritual

yang diyakini melindunginya.

2. Deéwi Sri sebagai Simbol Kesuburuan

Penampilan ~ Dewi  Sri  mewakili
representasi simbolis yang kaya, melampaui
figur dewi padi tradisional. Figur ini
merupakan perwujudan konsep kesuburan
dan kemakmuran yang berakar kuat dalam
budaya agraris masyarakat Jawa. Lebih dari
sekadar memastikan panen yang melimpah,
Dewi Sri melambangkan hubungan spiritual
yang mendalam antara manusia dan alam.
Ia merefleksikan pentingnya keseimbangan
ekosistemm, bahwa keberadaan manusia,
alam, dan spiritualitas saling terhubung dan
memengaruhi.

Legowo Cipto Karsono menekankan
pentingnya kesuburan sebagai inti dari lakon
Deéwi Sri. Setiap adegan yang disajikan dalam
pertunjukan mengandung simbol-simbol
kesuburan dan siklus pertanian. Kesuburan
ini bukan hanya terkait dengan padi,
melainkan juga melambangkan kesejahteraan
secara umum. Kehadiran Dewi Sri dalam
lakon tersebut memberikan harapan akan
panen yang berlimpah dan keseimbangan
ekologi, yang pada akhirnya mencerminkan
kepercayaan mendalam masyarakat terhadap
kekuatan spiritual yang menjaga tanah dan
kehidupan. Hal ini terungkap dalam dialog
Kaki Tumbruk kepada Dewi Sri sebagai

berikut.

577
Kaki Tumbruk:

Woo yen mekaten kaleresan sanget Kusuma
Deéwi. Saréhing Panjenengan rawuh wonten
sawah kula mriki, ingkang mangka menika
nedheng badhé labu, pramila saking menika
kula nyuwun berkahipun Kusumaning Ayu
Dewi Sri. Jer Paduka menika dados ratuning
pari, ratuning tanem tuwuh.

Kaki Tumbruk:
Kebetulan sekali Sang Dewi. Oleh
karena kehadiran Paduka di sawah

saya mendekati panen labu, maka saya
memohon berkah Paduka Sang Dewi
Sri untuk kesuburan dan kelimpahan
panenku, karena Paduka merupakan
dewi padi dan dewi semua tumbuhan).

Dialog Kaki Tumbruk yang memohon
berkah dari Déwi Sri untuk kesuburan dan
kelimpahan panen mempertegas peran
Dewi Sri sebagai simbol kesuburan. Kaki
Tumbruk, sebagai petani yang mengharapkan
panen labu yang berlimpah, dengan jelas
menggambarkan  keyakinan  tradisional
bahwa Dewi Sri bukan hanya penguasa padi,
melainkan juga seluruh tumbuhan dan hasil
bumi. Permohonan berkah dari Dewi Sri
menunjukkan bahwa kesuburan tanah dan
keberhasilan panen dianggap bergantung
pada restu dan perlindungan Dewi Sri
yang menjadi penentu utama kesejahteraan
pertanian.

Melalui dialog dalam pertunjukan
tersebut, peran sentral Deéwi Sri dalam
menjaga keseimbangan dan produktivitas
alam tersoroti. Dewi Sri diposisikan sebagai
figur dewi yang tidak hanya mengendalikan

pertumbuhan padi, tetapi juga seluruh hasil

Jurnal Panggung V35/N4/12/2025



Thomas Yudha Tri Prasetiyanto, Sugeng Nugroho

578

pertanian, menjadikannya simbol utama
kesuburan dalam kehidupan masyarakat
petani. Kepercayaan masyarakat bahwa
panen yang subur datang dari berkah Dewi
Sri memperlihatkan pentingnya keterkaitan
spiritual antara manusia dan alam. Kesuburan
yang dijanjikan oleh Dewi Sri dalam lakon
ini mengandung makna yang lebih luas,
yaitu kelangsungan hidup dan kelimpahan
yang diharapkan oleh masyarakat petani dari
hubungan harmonis dengan alam.

Analisis mendalam terhadap lakon ini
menunjukkan bagaimana simbolisme Dewi
Sri menjadi media untuk menyampaikan
pesan-pesan moral dan filosofis. Tokoh ini
mengajarkan pentingnya menjaga harmoni
dengan alam, yang terwujud dalam ritual
dan praktik pertanian tradisional. Dengan
demikian, lakon ini tidak hanya berfungsi
sebagai hiburan, tetapi juga sebagai sarana
edukasi dan pewarisan nilai-nilai budaya.
Pesan ini sejalan dengan pandangan bahwa
seni pertunjukan, seperti wayang, adalah
medium vital untuk mempertahankan dan
mentransmisikan kearifan lokal dari generasi

ke generasi (Pramana, 2018).

3. Dewi Sri sebagai Simbol Kemakmuran
Dewi Sri dalam lakon tersebut dihadirkan
sebagai simbol kemakmuran yang melampaui
sekadar hasil pertanian. Melalui visualisasi
yang detail dan dialog yang mendalam,
pertunjukan ini menegaskan bahwa Deéwi Sri
merupakan representasi dari kesejahteraan
masyarakat. Dalam narasi lakon, Dewi Sri
digambarkan sebagai sosok yang memberikan
berkah berupa panen yang berlimpah, yang

memastikan kelangsungan hidup masyarakat

melalui pertanian. Simbol kemakmuran

ini mencakup tidak hanya aspek material,
seperti padi yang tumbuh subur, tetapi juga
keterkaitan spiritual antara manusia dan alam.

Setiap dalam

adegan pakeliran

menyiratkan bahwa kemakmuran yang
dibawa oleh Dewi Sri berhubungan dengan
kelimpahan pangan, kedamaian, dan harmoni
dalam kehidupan sosial. Pemberian berkah
dari Dewi Sri menjadi simbol kemakmuran
yang bersifat holistik. Kehidupan masyarakat
yang makmur tidak hanya bergantung pada
hasil bumi, tetapi juga pada keseimbangan
spiritual dan sosial yang dijaga melalui ritual-
ritual. Dengan demikian, kemakmuran yang
dilambangkan Dewi Sri mencerminkan konsep
kesejahteraan dalam kebudayaan Jawa, yang
mencakup dimensi material, kebahagiaan,
keharmonisan, dan hubungan yang baik
dengan alam. Berikut adalah narasi pocapan
dalang yang membuktikan bahwa Deéwi Sri

merupakan simbol dari kemakmuran.

Bawané putri linuhung kinasihan jawata,
mila mboten nama mokal kathah punggawa
miwah wadya-bala medhak ing para kawula
samya kembeng-kembeng waspa, labet tinilar
ratuné pari nenggih Kusumaning Ayu Deéwi
Sri. Wauta kocapa, kagyat njola awekas,
sakathahing para kawula dupi nguninga
wonten prahara mangampak-ampak gora
mawalikan 1ésus pindha pinusus, gya
hanyampar hanyaut sakathahing wuluwetu:
pari,  palawija, lan  sapanunggalanira
ing salebeting lumbung ing Negari
Medhangtamtu, temah bubar mawur tanpa
sisa.

(Sungguh  besar  wibawa  putri
kesayangan dewa, sehingga banyak
warga yang menangisi kepergian
Dewi Sri dari Negara Medhangtamtu.
Setelah kepergian sang dewi, terjadilah

Jurnal Panggung V35/N4/12/2025



Dewi Sri Kedu Temanggungan: Analisis Sanggit Lakon dan Makna Simbolisme

malapetaka, lesus menyerang tanaman
dan  tumbuhan  padi, palawija,
serta membuat lumbung Negara

Medhangtamtu habis tak tersisa).

Dialog yang menggambarkan kepergian
Dewi Sri dari Negara Medhangtamtu dan
dampak buruk yang menyertainya, secara
jelas menegaskan bahwa Dewi Sri sebagai
simbol kemakmuran bagi kehidupan
masyarakat. Ketika Dewi Sri, yang disebut
sebagai “ratunya padi,” meninggalkan negara
tersebut, terjadi bencana yang menghancurkan
tanaman padi, palawija, dan lumbung-
lumbung padi. Dialog tersebut mencerminkan
bahwa keberadaan Dewi Sri secara simbolis
berkaitan erat dengan kelimpahan hasil
bumi dan kesejahteraan masyarakat. Tanpa
kehadiran Dewi Sri, tanaman gagal, hasil
panen hancur, dan lumbung menjadi kosong,
sehingga merupakan gambaran kuat tentang
pentingnya Dewi Sri sebagai pemberi
kemakmuran dan penjaga kesejahteraan
masyarakat.

Penggambaran Dewi Sri dalam narasi
tersebut dapat dianalisis melalui kerangka
ekokritisisme dan studi budaya. Narasi ini
bukan sekadar cerita, melainkan sebuah teks
budaya yang mencerminkan pandangan
dunia (worldview) masyarakat Jawa tentang
hubungan antara manusia dan alam. Konsep
bahwa kemakmuran suatu negara musnah
setelah dewi padi diusir menegaskan adanya
kausalitas simbolis antara spiritualitas
(kehadiran dewi), ekologi (kesuburan alam),
dan sosial (kesejahteraan masyarakat)
(Glotfelty & Fromm, 1996). Dalam pandangan

ini, kemakmuran tidak dapat dipisahkan

579
dari etika menjaga hubungan baik dengan
alam, yang dipersonifikasikan oleh Dewi
Sri. Hilangnya Dewi Sri, yang dilambangkan
dengan bencana alam, menunjukkan adanya
konsekuensi fatal ketika manusia melanggar
keseimbangan ini, sebuah konsep yang relevan
dengan krisis ekologi modern. Oleh karena
itu, lakon ini dapat dianggap sebagai kearifan
lokal (local wisdom) yang berfungsi sebagai
pengingat akan pentingnya keselarasan
ekologis dan keberlanjutan sosial (Brandon,

1970; Geertz, 1973; Sardjono, 2012).

4. Deéwi Sri sebagai Simbol Pertanian

Dewi Sri ditampilkan sebagai simbol
sentral dalamkehidupan pertanianmasyarakat
Jawa. Sebagai dewi padi, ia menjadi figur
yang melambangkan keberkahan alam dan
hubungan erat antara manusia dan siklus
pertanian. Lakon ini menggambarkan
Dewi Sri sebagai pelindung tanaman padi,
yang sangat dihormati dalam setiap tahap
pertanian, mulai dari menanam hingga panen.
Kehadirannya dalam pertunjukan wayang
menunjukkan betapa pentingnya sosok Dewi
Sri dalam menjaga kesuburan tanah, sehingga
hasil panen yang berlimpah dapat dinikmati
oleh masyarakat agraris.
menekankan

Pakeliran tersebut

bagaimana ritual-ritual pertanian, seperti
permulaan menanam padi (wiwitan) dan
penyambutan padi yang akan dipanen (mapag
sri), selalu dikaitkan dengan penghormatan
kepada Dewi Sri. Ia diposisikan sebagai sosok
yang memiliki kekuatan untuk menjamin
keberhasilan panen, sehingga masyarakat
merasa perlu menjalin hubungan spiritual
dengannya  melalui

berbagai  upacara

Jurnal Panggung V35/N4/12/2025



Thomas Yudha Tri Prasetiyanto, Sugeng Nugroho

580

adat. Pakeliran ini menegaskan bahwa

simbol Dewi Sri dalam lakon tidak hanya
mencerminkan aspek agraris masyarakat,
tetapi juga menggambarkan keyakinan bahwa
keberlangsungan hidup dan kesejahteraan
tergantung  pada

masyarakat  sangat

keberkahan yang diberikan oleh Dewi Sri
sebagai dewi pertanian. Berikut dialog yang

menunjukkan sesaji upacara wiwitan.

Dewi Sri:

Déneé sarat saranané anggonmu bakal wiwit
ameék pari, saraté: ingkung ayam loro,
tumpeng megana dijunduki endhog dadar,
jajan pasar, kembang boreh, kinang, jongkat,
pengilon, qula klapa, srabi, klepon, kupat
lepet, kupat sompil, iwak kebo siji, sega liwet,
degan klapa, tebu, beras, kapurata, dhuwit
sadak sawit.

Deéwi Sri:

Sesaji yang harus disajikan untuk mulai
memanen padi yaitu dua ingkung
ayam, tumpeng megana yang pucuknya
ditancapkan telur dadar, jajan pasar,
bunga boreh, kinang, sisir, kaca, gula
jawa, serabi, klepon, kupat lepet, kupat
sumpil, satu buah daging kerbau, nasi
liwet, kelapa muda, tebu, beras, kapur
barus, dan uang).

Dialog  tersebut secara  simbolis
menekankan peran Déewi Sri sebagai penjaga
dan pelindung pertanian, khususnya dalam
tradisi menanam dan memanen padi. Setiap
poin sesaji yang disebutkan, seperti ingkung
ayam, tumpeng, dan jajan pasar, berperan
penting dalam budaya masyarakat Jawa,
bahwa

bentuk penghormatan kepada Dewi Sri agar

ritual tersebut dianggap sebagai

proses pertanian berjalan dengan lancar

dan hasil panen berlimpah. Sesaji ini bukan

hanya simbol penghormatan, melainkan
juga representasi spiritual hubungan antara
manusia dan alam yang dijaga oleh Dewi Sri.

Penggambaran Dewi Sri dalam narasi
tersebut dapat dianalisis melalui kerangka
antropologi agama dan studi ritual. Dialog
tentang sesaji wiwitan menunjukkan bahwa
wayang kulit tidak hanya berfungsi sebagai
hiburan, tetapi juga sebagai media sakral
yang merepresentasikan ritual pertanian.
Dalam konteks ini, Déwi Sri adalah simbol
sentral dari hubungan timbal balik antara
manusia dan alam. Sesaji yang beragam,
mulai dari makanan hingga uang, bukan
sekadar persembahan, melainkan sebuah
komunikasi simbolis yang menguatkan ikatan
antara petani dan kekuatan supranatural
yang dipercaya mengatur siklus pertanian.
Hal ini mencerminkan pandangan animisme
dan spiritualisme masyarakat agraris, bahwa
setiap unsur alam memiliki kekuatan dan perlu
dihormati (Eliade, 1959; Koentjaraningrat,
1984; Sartini & Purwadi, 2018). Dengan
demikian, lakon ini dapat dipahami sebagai
penghidupan kembali (reenactment) dari
mitos dan ritual agraris, yang berfungsi untuk
mengikat komunitas, melestarikan kearifan
lokal, dan memberikan makna spiritual pada

kerja keras dalam bertani.

SIMPULAN

Kajian ini mengidentifikasi dua temuan
utama terkait lakon Dewi Sri dalam wayang
kulit gaya Kedu Temanggungan. Pertama,
dari perspektif sanggit lakon, pertunjukan

ini menunjukkan inovasi kreatif dalang yang

Jurnal Panggung V35/N4/12/2025



Dewi Sri Kedu Temanggungan: Analisis Sanggit Lakon dan Makna Simbolisme

membedakannya dari pakem konvensional.
Narasi yang diadaptasi dari mitos lokal
Kedu (Sengkan Turunan) disusun dengan pola
kausalitas yang padat, memenuhi prinsip
tutug, kempel, dan mulih. Kedua, dari perspektif
simbolisme, Dewi Sri diungkap sebagai simbol
holistik kesejahteraan dan keseimbangan
ekosistem, melampaui figur dewi padi semata.
Temuan ini menegaskan bahwa kemakmuran
masyarakat tidak hanya berasal dari hasil
material, tetapi juga dari harmoni spiritual
dan sosial yang direfleksikan dalam mitos
dan ritual pertanian (wiwitan), membuktikan
bahwa kelangsungan hidup bergantung pada
hubungan baik dengan alam.

Penelitian ini berkontribusi signifikan
dengan menganalisis secara spesifik konteks
unik wayang kulit Kedu Temanggungan,
mengisi kekosongan kajian terdahulu. Secara
teoretis, hasil ini memperkaya teori Sanggit
dengan membuktikan independensi dalang
dalam menginterpretasikan mitos lokal. Secara
praktis, pakeliran ini berfungsi sebagai media
edukasi dan pewarisan kearifan lokal yang
mengajarkan masyarakat tentang tanggung
jawab terhadap alam dan pentingnya
menjaga keseimbangan mikrokosmos dan
makrokosmos. Akan tetapi, kajian ini dibatasi
pada analisis tekstual dan kontekstual
terhadap satu sajian dalang tunggal. Oleh
karena itu, penelitian lanjutan disarankan
untuk melakukan perbandingan komparatif
Sanggit lakon Dewi Sri di subgaya Kedu
lainnya (seperti céngkok Magelangan atau

Wonosaban) untuk memberikan gambaran

yang lebih komprehensif.

581

*35o%

DAFTAR PUSTAKA

Ahimsa-Putra, H. S. (2003). Ethnoart:
Fenomenologi Seni untuk Indiginasi
Seni. Dewa Ruci: Jurnal Pengkajian dan
Penciptaan Seni Program Pascasarjana
STSI Surakarta, 1(3), 343-367.
Anggraini, P. M. R. (2020). Keindahan Dewi
Sri sebagai Dewi Kemakmuran dan
Bali. [nanasiddhanta:
Jurnal Teologi Hindu, 2(1), 21-30. https://
doi.org/10.55115/jnana.v2i1.817
Ardhani, O., Rusman, W. N., & Susanto, D.

(2022). Makna Simbol

Kesuburan di

Kesuburan
dalam Mitos Déwi Sri dan Dewi
Laksmi: Kajian Sastra Bandingan.

Basastra: Jurnal Bahasa, Sastra, dan
Pengajarannya, 10(2), 339-351. https://
doi.org/10.20961/basastra.v10i2.57599

Azhima, F. F., Priyatna, A., & Mubhtadin, T.

(2020). Mitos dan Representasi Dewi

Sri dalam Ritual Sinoman Upacara
Adat Mapag Sri di Desa Slangit
Kabupaten Cirebon: Kajian Semiotika.
Metahumaniora, 10(2), 217-229. https://
doi.org/10.24198/metahumaniora.
v10i2.25733

Brandon, J. R. (1970). On Thrones of Gold:
Three Javanese Shadow Plays. Harvard

University Press.

Eliade, M. (1959). The Sacred and the Profane:
The Nature of Religion. Harcourt, Brace
& World.

Fitrahayunitisna, Astawan, I. K. Y., & Rahman,

A.S. (2022). Dewi Sri sebagai Figur Ibu

Jurnal Panggung V35/N4/12/2025



Thomas Yudha Tri Prasetiyanto, Sugeng Nugroho

582
Mitologis: Tinjauan Narasi dan Visual
Folklor Jawa Timur. Jurnal Tradisi Lisan
Nusantara, 2(1), 17-27. https://doi.
org/10.51817/jtln.v2i1.137

Geertz, C. (1973). The Interpretation of Cultures:

Selected Essays. Basic Books.
Glotfelty, C., & Fromm, H. (1996).

Ecocriticism Reader: Landmarks in Literary

The

Ecology. University of Georgia Press.
Hartati, S. T. D. (2012). Peranan Dewi Sri
dalam Tradisi Pertanian di Indonesia.

Ikatan Ahli Arkeologi Indonesia. https://

iaaipusat.wordpress.com/2012/04/08/

peranan-dewi-sri-dalam-tradisi-

pertanian-di-indonesia/
Herusatoto, B. (2005). Simbolisme dalam Budaya
Jawa. Hanindita Graha Media.
Iswidayati, S. (2007). Fungsi Mitos dalam
Kehidupan Sosial Budaya Masyarakat
Pendukungnya.  Harmonia  Jurnal
Pengetahuan dan Pemikiran Seni, 8(2),

180-184. https://doi.org/10.15294/

harmonia.v8i2.790

(1967).

Kodiron. Serat Pakem Pedalangan,

Balungan Lampahan Ringgit Purwa.
Peladjar.

Koentjaraningrat. (1984). Kebudayaan Jawa. PN.
Balai Pustaka.

Miles, M. B., & Huberman, A. M. (1984).
Qualitative Data Analysis: A sourcebook
of a new methods. Berverly Hills Sage
Publication.

Nugroho, S. (2012). Lakon Banjaran: Tabir dan
Liku-likunya, Wayang Kulit Purwa Gaya
Surakarta. ISI Press.

Nugroho, S., Sunardi, & Murtana, I. N.
(2019). Pertunjukan Wayang Kulit Gaya

Kedu, dan

Kerakyatan:  Jawatimuran,

Banyumasan. 1SI Press.
Nugroho, S., Karsono, L. C., & Purwoko, G.
(2022). Kumpulan Artikel Wayang Kedu

Temangqungan. Dinas Kebudayaan dan

Pariwisata.
Pramana, D. D. (2018). Dewi Sri: Mitos dan
Simbol Kesuburan dalam Masyarakat

Jawa. Pustaka Pelajar.
Probohardjono, S. (1989). Pakem Pedalangan
Lampahan Wayang Purwa. CV. Ratna.
Rohman, A.S., Fitrahayunitisna, F., & Astawan,
I. K. Y. (2022). Nilai Ekologis Cerita
Rakyat Dewi Sri dan Implikasinya
dalam Kehidupan Pragmatis
Masyarakat Petani Jawa Timur. Waskita:
Jurnal Pendidikan Nilai dan Pembangunan
6(1), 86-95. https://doi.
org/10.21776/ub.waskita.2022.006.01.7
Sardjono, Y. B. (2012). Fungsi dan Makna

Simbolik Wayang Kulit dalam Masyarakat

Karakter,

Jawa. Pustaka Pelajar.

Sartini, N., & Purwadi, Y. (2018). Makna
Simbolik Tradisi
Wiwitan: Studi Etnografi di Kabupaten

Sesaji  dalam
Gunungkidul. Jurnal Humaniora, 10(1),
58-69.

Sayuti, S. A. (2016). “Sastra Yang Meruat
Bumi.” Makalah disampaikan dalam
Konferensi Internasional Kesusastraan
(KIK) ke-25, di Fakultas Bahasa dan
Seni, Universitas Negeri Yogyakarta,
13-14 Oktober.

Setyaji, W. (2016).
Kulit Kedu Gaya Temanggung Lakon

Pertunjukan ~ Wayang
Mikukuhan Sajian Legowo Cipto Karsono
Kajian Struktur dan Tekstur. Skripsi ISI

Surakarta.

Jurnal Panggung V35/N4/12/2025



Dewi Sri Kedu Temanggungan: Analisis Sanggit Lakon dan Makna Simbolisme

583
Sumanto. (2002). Konsep Lakon Wayang Gaya
Surakarta. Dewaruci, Jurnal Pengkajian
dan Penciptaan Seni, 1(2), 193-207.
Sunardi. (2023). Makna Lakon Sri Mulih dalam
Pertunjukan Wayang Relevansinya
dengan Ketahanan Pangan. Jurnal
Cahaya Mandalika, 4(2), 19-30. https://
doi.org/10.36312/jcm.v3i2.1624
Sutiyono, S., Rumiwiharsih, & Suharjana,
B. (2019). Pemuliaan Tanaman Padi

melalui Pertunjukan Wayang Kulit
dalam Upacara Bersih Desa di Geneng,
Trucuk, Klaten, Jawa Tengah. Mudra:
Jurnal Seni dan Budaya, 33(2), 263—
269.  https://doi,org/10.31091/mudra.
v33i2.26767

Tim Penyusun Kamus Pusat Pembinaan dan
Pengembangan Bahasa. (1989). Kamus
Besar Bahasa Indonesia. Balai Pustaka.

Wiyatmi, Liliani, E., & Swatikasari, E. (2019).
Female Deities (Bidadari) in Indonesian
Folklore: A Feminist Literary Critical
Perspective. Advances in Social Science,
Education and Humanities Research, 401,
18-21. https://www.atlantis-press.com/

proceedings/iceri-19/125934037

Jurnal Panggung V35/N4/12/2025



