
568
Thomas Yudha Tri Prasetiyanto, Sugeng Nugroho

Jurnal Panggung V35/N4/12/2025  

Dèwi Sri Kedu Temanggungan: Analisis Sanggit Lakon 
dan Makna Simbolisme

Thomas Yudha Tri Prasetiyanto,1 Sugeng Nugroho2

1, 2 Program Studi Seni Pedalangan, Fakultas Seni Pertunjukan
Institut Seni Indonesia Surakarta

Jln. Ki Hadjar Dewantara No. 19 Kentingan, Jebres, Surakarta 57126
1 E-mail: yudhatriprasetiyanto@gmail.com

2 Coresponding author: sgngnugroho@gmail.com

ABSTRACT

This study investigates the sanggit lakon (plot arrangement and interpretation) and the symbolism 
of the Dèwi Sri narrative as performed in the Kedu Temanggungan style of wayang kulit (shadow 
puppet theatre) by Legowo Cipto Karsono. The primary objective is to uncover the intrinsic cultural 
meanings embedded within the pakeliran (puppet performance) through a detailed analysis of the plot 
arrangement and Dèwi Sri’s symbolism. This analysis employs a textual-contextual paradigm framed 
by the ethnoart methodology. Utilizing a qualitative research method, data were systematically collected 
through an in-depth literature review and performance observation. The findings reveal that the Dèwi Sri 
sanggit lakon exhibits a high degree of artistic integrity, adhering to the Javanese dramatic principles of 
tutug (completeness), kempel (coherence), and mulih (conclusive return). The symbolism of Dèwi Sri 
does not merely represent rice fertility; it also encompasses ecosystem balance and social sustainability. 
Furthermore, the Dèwi Sri figure reinforces the spiritual relationship between humans and nature, which 
is clearly reflected in agricultural rituals such as wiwitan and mapag.

Keywords: Dèwi Sri, Kedu Temanggungan, plot interpretation and interpretation, symbolism 

ABSTRAK

Penelitian ini mengkaji sanggit lakon dan simbolisme lakon Dèwi Sri pada pertunjukan 
wayang kulit gaya Kedu Temanggungan yang disajikan oleh Legowo Cipto Karsono. Tujuan 
penelitian ini adalah untuk mengungkap makna yang terkandung dalam pakeliran tersebut 
dengan menganalisis sanggit lakon dan simbolisme Dèwi Sri. Analisis ini dilakukan dengan 
paradigma tekstual-kontekstual dengan payung metode ethnoart. Penelitian ini menggunakan 
metode kualitatif dengan teknik pengumpulan data berupa studi pustaka dan observasi 
pertunjukan wayang kulit. Temuan penelitian mengungkapkan bahwa sanggit lakon Dèwi 
Sri menunjukkan tingkat integritas artistik yang tinggi, mematuhi prinsip-prinsip dramatik 
Jawa yaitu tutug (tuntas), kempel (koherensi), dan mulih (penyelesaian konklusif). Simbolisme 
Dèwi Sri tidak hanya merepresentasikan kesuburan padi, tetapi juga keseimbangan ekosistem 
dan keberlanjutan sosial. Lebih lanjut, figur Dèwi Sri memperkuat hubungan spiritual antara 
manusia dan alam, yang terefleksi dalam ritual pertanian seperti wiwitan dan mapag.

Kata kunci: Dèwi Sri, Kedu Temanggungan, sanggit lakon, simbolisme



569

Jurnal Panggung V35/N4/12/2025  

Dèwi Sri Kedu Temanggungan: Analisis Sanggit Lakon dan Makna Simbolisme

PENDAHULUAN

Pertunjukan wayang kulit (selanjutnya 

disebut pakeliran) gaya Kedu Temanggungan 

memiliki kekhasan yang tumbuh dan 

berkembang di masyarakat pinggiran eks-

Karesidenan Kedu. Berbeda dari lakon 

wayang purwa yang umumnya bersumber dari 

Ramayana dan Mahabharata, pakeliran gaya Kedu 

Temanggungan juga mengadaptasi mitos, 

folklor, atau lakon carangan lokal. Salah satu 

lakon khas yang sering dipentaskan adalah 

lakon Dèwi Sri, yang diadaptasi dari cerita 

rakyat Sengkan Turunan dan sangat penuh 

dengan ritual adat pertanian, peternakan, 

serta filosofi pembangunan rumah. Perbedaan 

cerita, tokoh, dan alur dengan lakon Dèwi Sri 

versi umum menunjukkan adanya ciri tradisi 

lokal yang kuat dan penyesuaian terhadap 

potensi daerah (Nugroho, Karsono, dan 

Purwoko, 2022). Oleh karena itu, penelitian 

mendalam mengenai interpretasi (sanggit 

lakon) dan makna simbolis lakon Dèwi Sri 

dalam konteks spesifik Kedu Temanggungan 

menjadi krusial, karena selain bersifat khas, 

aspek ini belum pernah dikaji oleh peneliti 

terdahulu.

Kajian tentang pakeliran gaya Kedu 

sudah pernah dilakukan, meskipun dengan 

fokus yang berbeda. Penelitian terdahulu 

telah mengkaji struktur dan tekstur lakon 

Mikukuhan dalam pakeliran gaya Kedu 

Temanggungan yang dibawakan oleh 

dalang yang sama, Legowo Cipto Karsono 

(Setyaji, 2016). Studi lain membahas wayang 

kulit gaya Kedu secara umum, mencakup 

aspek bentuk figur wayang, struktur dan 

tekstur pertunjukan, serta eksistensinya di 

masyarakat (Nugroho, Sunardi, & Murtana, 

2019; Nugroho, Karsono, & Purwoko, 

2022). Penelitian-penelitian ini memberikan 

landasan mengenai tradisi pakeliran di Kedu 

tetapi belum menyentuh secara spesifik pada 

interpretasi dan simbolisme lakon Dèwi Sri 

yang adaptif dan unik.

Kajian tentang figur Dèwi Sri sendiri 

telah banyak dihasilkan dan tersebar di 

berbagai konteks tradisi. Secara luas, Dèwi 

Sri dimaknai sebagai dewi kemakmuran, 

kesuburan padi, dan pelindung pertanian 

dalam tradisi masyarakat agraris di Indonesia 

(Hartati, 2012; Anggraini, 2020). Simbolisme 

ini juga dikaji dalam hubungannya dengan 

ketahanan pangan (Sunardi, 2023) dan sebagai 

figur ibu mitologis (Fitrahayunitisna, Astawan, 

& Rahman, 2022). Representasi Dèwi Sri juga 

diteliti dalam berbagai ritual, seperti upacara 

adat Mapag Sri di Cirebon (Azhima, Priyatna, 

& Muhtadin, 2020) dan di kalangan petani 

Jawa Timur (Rohman, Fitrahayunitisna, & 

Astawan, 2022).

Meskipun Dèwi Sri telah banyak diteliti 

dari berbagai perspektif ritual, folklor, dan 

simbolisme umum, tinjauan pustaka tersebut 

menegaskan adanya kesenjangan dalam kajian. 

Penelitian yang ada belum berfokus pada 

analisis mendalam mengenai sanggit lakon 

Dèwi Sri dalam konteks spesifik pertunjukan 

wayang kulit gaya Kedu Temanggungan—

sebuah lakon yang berbeda secara naratif 

karena diadaptasi dari Sengkan Turunan dan 

sarat dengan tradisi lokal Kedu. Oleh karena 

itu, penelitian ini berkontribusi penting dalam 

mengisi kekosongan tersebut.

Sehubungan dengan isu krusial dan 

kesenjangan literatur yang ada, penelitian 

ini bertujuan untuk menjawab dua rumusan 



570
Thomas Yudha Tri Prasetiyanto, Sugeng Nugroho

Jurnal Panggung V35/N4/12/2025  

masalah utama, yakni bagaimana sanggit 

lakon dan bagaimana makna simbolisnya. 

Adapun tujuan penelitian ini adalah untuk 

mengkaji sanggit lakon sekaligus mengungkap 

makna simbolis lakon Dèwi Sri dalam pakeliran 

purwa gaya Kedu Temanggungan sajian 

Legowo Cipto Karsono. Dua permasalahan 

tersebut menarik untuk dikaji karena sifatnya 

yang khas dan belum terungkap dalam kajian 

ilmiah terdahulu.

METODE

Penelitian ini memfokuskan kajian 

pada pertunjukan wayang kulit gaya Kedu 

Temanggungan yang merupakan salah satu 

subgaya khas dari tradisi pedalangan Kedu 

yang beragam. Fokus tersebut dipersempit 

pada sajian pakeliran Legowo Cipto Karsono, 

yang menjadi subjek penelitian utama. 

Pemilihan dalang ini didasarkan pada 

fakta krusial, bahwa pada saat penelitian 

dilakukan, Legowo Cipto Karsono merupakan 

satu-satunya dalang yang masih aktif dan 

menguasai repertoar lakon wayang gaya 

Kedu Temanggungan secara komprehensif, 

menjadikannya sumber otentik dan paling 

relevan untuk dianalisis.

Lakon Dèwi Sri dalam pertunjukan 

Legowo Cipto Karsono dipilih karena 

fenomena keunikannya. Kekhasan naratif 

dan simbolis lakon ini menjadikannya objek 

kajian yang relevan, mengingat berbeda dari 

lakon Dèwi Sri dalam gaya pakeliran pada 

umumnya. Oleh karena itu, penelitian ini 

fokus pada analisis mendalam terhadap 

sajian tersebut. Permasalahan penelitian ini 

dianalisis menggunakan paradigma tekstual-

kontekstual dengan payung metode ethnoart 

(Ahimsa-Putra, 2003). Pendekatan ethnoart 

mengkaji karya seni dari sudut pandang 

budaya pemiliknya. Analisis tekstual-

kontekstual memastikan pemahaman yang 

komprehensif, yakni dengan menguraikan 

unsur-unsur internal pertunjukan (teks) 

sekaligus menghubungkannya dengan 

latar belakang budaya dan masyarakat 

pendukungnya (konteks), sehingga makna 

yang terkandung di dalam pertunjukan 

tersebut dapat digali secara utuh.

Interpretasi alur cerita (sanggit lakon) Dèwi 

Sri dalam pakeliran gaya Kedu Temanggungan 

sajian Legowo Cipto Karsono dianalisis 

berdasarkan teori Sanggit (Nugroho, 2012). 

Teori ini menempatkan kreativitas dalang 

sebagai hak independen dalam penciptaan 

atau reinterpretasi lakon. Kreativitas ini dapat 

terwujud dalam karya cipta baru maupun 

interpretasi baru atas karya-karya lama. Kajian 

sanggit mencakup deskripsi narasi, analisis 

intertekstualitas, struktur adegan, penokohan, 

tema, dan amanat yang disampaikan.

Makna simbolis lakon Dèwi Sri sajian 

Legowo Cipto Karsono dikaji melalui konsep-

konsep budaya Jawa. Mitos Dèwi Sri berakar 

pada zaman prasejarah. Pada masa itu, 

praktik mitologi, animisme, dan dinamisme 

mendominasi (Herusatoto, 2005). Simbolisme 

ini diperkaya oleh masuknya budaya Hindu, 

yang menciptakan imajinasi dewa-dewi lokal 

seperti Dèwi Sri. Dalam kosmologi Jawa, 

terdapat dua entitas utama: Dèwi Sri sebagai 

dewi kesuburan yang berperan dalam ritual 

pertanian, dan Bathara Kala sebagai dewa 

waktu, kerusakan, dan kematian, yang penting 

dalam upacara ngruwat (Koentjaraningrat, 



571

Jurnal Panggung V35/N4/12/2025  

Dèwi Sri Kedu Temanggungan: Analisis Sanggit Lakon dan Makna Simbolisme

1984).

Penelitian ini mengadopsi pendekatan 

kualitatif dengan metode pengumpulan data 

yang meliputi studi literatur dan observasi 

partisipatif. Studi literatur dilakukan 

untuk mengumpulkan data sekunder dari 

berbagai artikel ilmiah yang berkaitan 

dengan pertunjukan wayang kulit purwa 

gaya Kedu, beragam interpretasi (sanggit) 

lakon Dèwi Sri, serta mitologi terkait Dèwi 

Sri. Selanjutnya, observasi partisipatif 

berfokus pada pertunjukan wayang kulit 

dengan lakon Dèwi Sri yang dipentaskan oleh 

dalang Legowo Cipto Karsono dalam gaya 

Kedu Temanggungan. Data yang terkumpul 

kemudian dianalisis melalui tiga tahapan 

utama berdasarkan model analisis data 

kualitatif dari Miles dan Huberman (1984), 

yaitu: reduksi data, penyajian data, dan 

penarikan kesimpulan.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Sanggit Lakon Dèwi Sri

1.	 Ringkasan Cerita

Cerita berawal dari perjalanan Dèwi Sri 

setelah diusir dari Kerajaan Medhangtamtu 

karena menolak dijodohkan dengan Prabu 

Kala Gumarang. Pengusiran ini memicu 

bencana kelaparan di kerajaannya.

Selama perjalanannya, Dèwi Sri 

berinteraksi dengan berbagai karakter. 

Ia berhasil melarikan diri dari upaya 

penjemputan paksa oleh Gadhing Winukir, 

yang dibantu oleh keempat anak angkatnya. 

Dèwi Sri juga tampil sebagai sosok sakral 

yang terkait dengan kesuburan, seperti saat ia 

muncul dari perut kerbau yang disiksa Cakra 

Menggala dan saat ia mengubah wujudnya 

dari burung pipit yang memakan makanan 

Jaka Ipel. Setelah identitasnya terungkap, ia 

memberkati panen Jaka Ipel dan keluarganya 

dengan syarat mereka menggelar upacara 

wiwitan.

Perjalanan Dèwi Sri membawanya 

untuk bertemu kembali dengan adiknya, 

Raden Nurunan, dan bersama-sama mereka 

berencana mendirikan balé wisma. Untuk itu, 

Raden Nurunan ditugaskan menemui Ki 

Buyut Bruwal. Keserakahan Ki Buyut Bruwal 

berujung pada kehancuran harta bendanya. 

Bantuan Bathara Guru kemudian mewujudkan 

Gambar 1. Dèwi Sri diusir oleh Prabu 
Sengkan karena menolak dijodohkan 

dengan Prabu Kala Gumarang 
(Foto: Thomas Yudha, 2024)

Gambar 2. Dèwi Sri menyarankan kepada 
Jaka Ipel, kakek, dan neneknya agar 

menggelar upacara wiwitan
(Foto: Thomas Yudha, 2024)



572
Thomas Yudha Tri Prasetiyanto, Sugeng Nugroho

Jurnal Panggung V35/N4/12/2025  

balé wisma menjadi sebuah keraton, dan Raden 

Nurunan dinobatkan sebagai raja.

Cerita diakhiri dengan pertempuran. 

Baik Prabu Kala Gumarang maupun Prabu 

Sengkan tewas di tangan anak-anak angkat 

Dèwi Sri, yaitu Kebo Gèdhèg dan Sapi 

Gèlèng, setelah keduanya kembali mencoba 

memaksanya kembali. Terakhir, Gadhing 

Winukir yang terus membujuk Dèwi Sri 

akhirnya dikutuk menjadi pepohonan.

2.	 Analisis Intertekstualitas

Lakon Dèwi Sri merupakan salah satu 

repertoar penting dalam tradisi pedalangan 

Jawa. Secara umum, narasi lakon ini diadaptasi 

dari Serat Pustaka Raja Purwa gubahan 

Ranggawarsita. Versi umum ini menceritakan 

perjalanan Dèwi Sri dan Raden Sadana, 

kepulangannya ke negara yang menderita, dan 

pengajarannya mengenai pertanian kepada 

masyarakat agraris dan nelayan (Kodiron, 

1967; Probohardjono, 1989). Lakon umum ini 

pada akhirnya berorientasi pada keberhasilan 

Dèwi Sri dalam meningkatkan hasil pertanian 

dan kesejahteraan.

Berbeda signifikan, lakon Dèwi Sri 

gaya Kedu Temanggungan diadaptasi dari 

Sengkan Turunan, sebuah cerita rakyat spesifik 

Kedu. Cerita Sengkan Turunan mengisahkan 

pengusiran Dèwi Sri dari Medhang Tamtu 

oleh Prabu Sengkan, perjuangan Dèwi Sri 

mengajarkan pertanian kepada petani, dan 

konflik melawan antagonis seperti Prabu 

Kala Gumarang dan Ki Buyut Karengkang. 

Cerita versi Kedu ini lebih menekankan 

pada perjuangan melawan ketidakadilan, 

kutukan terhadap petani yang tidak adil, dan 

upaya mendirikan kerajaan baru. Sementara 

lakon umum berakhir dengan keberhasilan 

pertanian, Sengkan Turunan diakhiri dengan 

keberhasilan Dèwi Sri mendirikan Kerajaan 

Medhang Kamulyan dan pemulihan tokoh 

antagonis.

Perbedaan naratif ini menyoroti bahwa 

setiap daerah memiliki ciri dan tradisi yang 

unik, yang disesuaikan dengan potensi lokal 

(Sayuti, 2016). Perbedaan ini juga terlihat jelas 

jika dibandingkan dengan tradisi pedalangan 

gaya Surakarta. Dalam gaya Surakarta, 

lakon ini dikenal dengan berbagai nama (Sri 

Mulih, Sri Mantuk, Sri Boyong, Sri-Sadana) 

dan memiliki latar peristiwa yang melintasi 

tiga zaman utama (Purwacarita, Wiratha, 

Gambar 3. Dèwi Sri dan Nurunan 
mendirikan balé wisma

(Foto: Thomas Yudha, 2024)

Gambar 4. Dèwi Sri dan Kebo Gèdhèg 
berpapasan dengan Prabu Kala Gumarang

(Foto: Thomas Yudha, 2024)



573

Jurnal Panggung V35/N4/12/2025  

Dèwi Sri Kedu Temanggungan: Analisis Sanggit Lakon dan Makna Simbolisme

dan Pandhawa-Kurawa). Penempatan latar 

yang berbeda ini mencerminkan cara tradisi 

Surakarta mengintegrasikan mitos Dèwi Sri ke 

dalam kerangka narasi epos Mahabharata yang 

lebih luas (Kodiron, 1967; Probohardjono, 

1989).

Lakon Dèwi Sri gaya Kedu 

Temanggungan dapat dikategorikan sebagai 

mitos yang berfungsi sebagai sistem simbol. 

Mitos diartikan sebagai cerita suatu bangsa 

yang mengisahkan dewa-dewi dan pahlawan 

masa lalu (Tim Penyusun Kamus, 1989). Lakon 

ini berfungsi sebagai media untuk memahami 

realitas spiritual dan alam semesta melalui 

narasi simbolik (Iswidayati, 2007). Dengan 

demikian, teks hipogram atau teks asal lakon 

Kedu adalah mitos lokal yang berkembang 

di masyarakat pendukungnya. Teks tersebut 

bukan sekadar adaptasi epik pewayangan 

yang sudah mapan. Perbandingan ini 

menegaskan pentingnya konteks budaya 

dalam interpretasi mitos; setiap tradisi 

menyajikan narasi yang unik dan relevan bagi 

komunitas pendukungnya.

3.	 Struktur Adegan

Struktur adegan lakon Dèwi Sri 

menunjukkan adanya reinterpretasi dari pola 

konvensional pementasan wayang gaya Kedu. 

Berbeda dengan pakem tradisional, struktur 

adegan yang ditampilkan dalam lakon ini 

disesuaikan secara khusus dengan narasi 

yang diceritakan. Hal ini menandakan sebuah 

inovasi dalam seni pedalangan, bahwa dalang 

tidak hanya mengikuti aturan baku (pakem 

pedalangan), tetapi juga menyesuaikannya 

untuk memperkuat alur cerita yang 

dibawakan.

Menurut pola konvensional pakeliran 

gaya Kedu, satu lakon biasanya terdiri dari 

tujuh babak (jejer), dua adegan, dan lima 

peristiwa peperangan (perangan) (Nugroho, 

Sunardi, & Murtana, 2019). Struktur ini 

memiliki urutan yang baku dan linear. 

Mulai dari jejer pertama yang menampilkan 

adegan di istana (kraton), keputrian (kedhaton), 

dan balai penghadapan (paséban jawi). Jejer 

kedua dan ketiga menampilkan konflik dan 

pertempuran (prang simpang dan prang gagal), 

diikuti oleh adegan gara-gara yang berfungsi 

sebagai selingan komedi. Jejer keempat hingga 

keenam melanjutkan rangkaian pertempuran 

(prang bégal dan prang panggah), yang sering kali 

melibatkan ksatria dan raksasa. Puncaknya, 

jejer keenam menampilkan pertempuran 

besar (prang ageng), dan seluruh cerita diakhiri 

dengan jejer ketujuh, ditutup dengan tanceb 

kayon yang menandai akhir pementasan. 

Struktur yang kaku ini memberikan kerangka 

yang jelas dan terprediksi, yang menjadi ciri 

khas pakeliran konvensional gaya Kedu.

Berbeda dengan pola linear tersebut, 

struktur adegan lakon Dèwi Sri memiliki 

urutan yang bersifat kausalitas (Nugroho, 

2012). Artinya, setiap adegan yang disajikan 

memiliki hubungan sebab-akibat yang kuat 

dan secara langsung berkaitan dengan 

permasalahan tokoh utama, yaitu Dèwi 

Sri. Fokus cerita tidak lagi pada rangkaian 

pertempuran formal, tetapi pada perjalanan 

Dèwi Sri setelah diusir dari kerajaan, 

interaksinya dengan berbagai tokoh, dan 

dampaknya terhadap kesuburan alam.

Struktur kausalitas ini membuat alur 

cerita menjadi lebih padat dan terpusat pada 

tema utama, yaitu mitos Dèwi Sri sebagai 



574
Thomas Yudha Tri Prasetiyanto, Sugeng Nugroho

Jurnal Panggung V35/N4/12/2025  

dewi kesuburan. Misalnya, pengusiran Dèwi 

Sri secara langsung menyebabkan bencana 

kekeringan, dan kehadirannya di tengah 

masyarakat petani mengembalikan kesuburan. 

Semua adegan dan tokoh yang muncul—baik 

mereka yang membantu Dèwi Sri seperti Jaka 

Ipel dan Kaki Tumbruk, maupun mereka yang 

menentangnya seperti Prabu Sengkan dan Ki 

Buyut Bruwal—selalu relevan dengan alur 

cerita utama.

Berdasarkan struktur adegan dan tokoh-

tokohnya, lakon ini memenuhi kriteria tutug, 

kempel, dan mulih (Sumanto, 2002). Tutug 

berarti cerita terselesaikan secara tuntas 

sesuai judulnya; perjalanan Dèwi Sri berujung 

pada pemberian manfaat bagi para petani. 

Kempel mengacu pada keterkaitan setiap 

permasalahan tokoh dengan isu utama yang 

dialami oleh Dèwi Sri. Semua konflik yang 

muncul berfungsi untuk memperkuat narasi 

perjalanan sang dewi. Terakhir, lakon ini 

dikatakan mulih karena semua permasalahan 

yang ditampilkan mendapatkan jawaban yang 

jelas, baik yang berakhir bahagia maupun 

yang berakhir tragis. Karakter-karakter 

yang bersikap baik kepada Dèwi Sri, seperti 

Jaka Ipel dan keluarganya, mendapatkan 

keberuntungan. Sebaliknya, mereka yang 

menentangnya, seperti Prabu Sengkan, Prabu 

Kala Gumarang, dan Gadhing Winukir, 

mengalami nasib buruk. Hal ini menegaskan 

pesan moral dalam cerita, bahwa kebaikan 

akan berbuah kebahagiaan, sementara 

keserakahan dan kejahatan akan berujung 

pada kehancuran.

4.	 Penokohan

Lakon Dèwi Sri dalam pertunjukan ini 

dihidupkan oleh delapan kelompok tokoh 

yang memiliki peran dan fungsi berbeda dalam 

membangun narasi. Kelompok-kelompok ini 

meliputi tokoh utama, tokoh antagonis, tokoh 

pendukung (baik untuk protagonis maupun 

antagonis), tokoh peran pembantu, dan 

tokoh pelengkap (Nugroho, 2012). Klasifikasi 

ini membantu kita memahami dinamika 

hubungan antar-karakter dan bagaimana 

setiap peran berkontribusi pada alur cerita 

secara keseluruhan.

Tokoh sentral dalam lakon ini adalah 

Dèwi Sri, yang berfungsi sebagai tokoh utama 

atau protagonis. Sementara itu, karakter yang 

menjadi lawannya adalah Prabu Sengkan 

dan Prabu Kala Gumarang, yang berperan 

sebagai tokoh antagonis. Konflik yang mereka 

ciptakan menjadi motor penggerak cerita. 

Dalam menghadapi konflik ini, Dèwi Sri 

tidak berjuang sendirian. Ia didukung oleh 

tokoh pendukung lapis pertama, seperti 

Kumara Sutra, Kumara Iwèn, Kebo Gèdhèg, 

Sapi Gèlèng, Nurunan, dan Bathara Guru, 

yang secara langsung membantu mengatasi 

permasalahan yang muncul.

Lakon ini juga memuat tokoh-tokoh 

pendukung yang memiliki peran signifikan 

dalam narasi. Semar, misalnya, bertindak 

sebagai tokoh pendukung utama lapis 

kedua yang memberikan nasihat spiritual 

dan moral kepada protagonis. Di sisi lain, 

Gadhing Winukir adalah tokoh pendukung 

antagonis yang memperkuat posisi Prabu 

Sengkan. Selain itu, terdapat tokoh-tokoh 

pembantu yang dibagi menjadi dua kelompok 

berdasarkan karakternya. Kelompok pertama 



575

Jurnal Panggung V35/N4/12/2025  

Dèwi Sri Kedu Temanggungan: Analisis Sanggit Lakon dan Makna Simbolisme

adalah yang berkarakter baik, seperti Jaka 

Ipel, Kaki Tumbruk, dan Nini Tumbruk, 

yang tindakannya membantu Dèwi Sri dan 

mendatangkan keberkahan. Sebaliknya, 

Cakra Menggala dan Buyut Bruwal mewakili 

kelompok berkarakter tidak baik, yakni 

perbuatan mereka justru memicu konsekuensi 

negatif dalam alur cerita.

Sebagai pelengkap, lakon ini juga 

menampilkan tokoh-tokoh yang memperkaya 

narasi dan suasana. Karakter-karakter ini 

mencakup Kayu Mas, Andong Puring, 

Tunggak Semi, Garèng, Pétruk, dan Bagong. 

Meskipun peran mereka tidak sepenting 

tokoh utama, kehadiran mereka sangat vital. 

Misalnya, Garèng, Pétruk, dan Bagong sering 

kali muncul dalam adegan gara-gara untuk 

memberikan sentuhan komedi dan selingan. 

Klasifikasi tokoh-tokoh ini secara keseluruhan 

menunjukkan bahwa lakon tersebut 

dirancang dengan struktur kompleks untuk 

menyampaikan pesan dan alur cerita secara 

efektif (lihat Diagram).

5.	 Tema dan Amanat

Lakon Dèwi Sri mengangkat tema 

sentral “kesuburan dan keseimbangan.” 

Tema ini menyampaikan pesan penting: 

untuk mempertahankan kesuburan bumi dan 

kelestarian pangan, manusia harus senantiasa 

menjaga serta merawat ekosistem. Secara 

simbolis, narasi ini mengingatkan audiens 

akan tanggung jawab mereka terhadap alam, 

karena kesejahteraan dan kelangsungan hidup 

sangat bergantung pada harmoni antara 

aktivitas manusia dan lingkungan.

Lebih dari sekadar etika lingkungan, 

lakon ini juga mengamanatkan pentingnya 

keseimbangan antara usaha fisik dan spiritual. 

Pesan moral yang disampaikan adalah 

manusia harus bekerja keras, tetapi tidak boleh 

melupakan aspek spiritual, yaitu memohon 

berkah dari Tuhan Yang Maha Kuasa sesuai 

dengan keyakinan masing-masing. Dengan 

demikian, keberhasilan dan kesejahteraan 

bukan hanya hasil dari kerja keras semata, 

melainkan juga dari adanya keseimbangan 

antara ikhtiar manusia dan doa, menciptakan 

keselarasan yang utuh dalam kehidupan.

Makna Simbolis Lakon Dèwi Sri

1.	 Mitos Dèwi Sri

Mitos Dèwi Sri dikenal luas di kalangan 

masyarakat agraris Indonesia, terutama 

mereka yang hidup dan bergantung pada 

sektor pertanian sebagai mata pencaharian 

utama. Keyakinan ini sangat kuat di daerah-

Diagram Korelasi antar-tokoh dalam lakon 
Dèwi Sri (dibuat oleh Sugeng Nugroho)



576
Thomas Yudha Tri Prasetiyanto, Sugeng Nugroho

Jurnal Panggung V35/N4/12/2025  

daerah yang secara historis memiliki tradisi 

pertanian padi yang kental, seperti masyarakat 

Jawa, Sunda, dan Bali. Masyarakat di wilayah-

wilayah ini menginternalisasi mitos Dèwi 

Sri sebagai bagian integral dari budaya 

mereka. Berbagai ritual dan upacara, mulai 

dari penanaman benih hingga pasca-panen, 

selalu dikaitkan dengan penghormatan 

terhadap Dèwi Sri. Hal ini menunjukkan 

bahwa mitos Dèwi Sri bukanlah sekadar 

cerita, melainkan sebuah sistem kepercayaan 

yang memandu praktik hidup dan pandangan 

dunia masyarakat agraris. Fenomena ini 

menunjukkan bahwa lakon Sri Mulih berfungsi 

sebagai representasi budaya petani, karena 

ekspresi simbolis tentang padi dibentuk 

dari cerita turun-temurun hingga akhirnya 

membentuk mitos Dewi Padi itu sendiri 

(Sunardi, 2023).

Mitos Dèwi Sri secara umum dianggap 

sebagai simbol kesuburan bagi lahan 

pertanian masyarakat agraris. Panen padi 

yang berlimpah, yang mampu mencukupi 

kebutuhan pangan, dipersepsikan sebagai 

manifestasi nyata dari kesuburan tersebut. 

Dalam upacara bersih désa yang diadakan 

setelah panen raya, pementasan wayang kulit 

dengan lakon Sri Mulih sering kali dipilih 

untuk melambangkan harapan akan berkah 

kesuburan Dèwi Sri yang terus berlanjut 

(Sunardi, 2023). Hal ini menegaskan bahwa 

seni pertunjukan, dalam hal ini wayang kulit, 

menjadi media penting untuk menjaga dan 

mewariskan nilai-nilai serta kepercayaan 

masyarakat.

Berdasarkan teori simbol Clifford Geertz 

(1973), yang memandang simbol sebagai 

elemen kebudayaan yang membawa makna 

konseptual, mitos Dèwi Sri dalam masyarakat 

Jawa dapat dipahami sebagai simbol penting 

yang memuat beragam makna budaya. Simbol 

Dèwi Sri tidak hanya menggambarkan sosok 

dewi pelindung padi. Ia juga melambangkan 

kesuburan, kemakmuran, dan kesejahteraan 

masyarakat secara keseluruhan. Mitos ini 

menjadi cerminan nilai-nilai yang lebih besar 

daripada sekadar urusan pertanian.

Ritual-ritual seperti upacara wiwitan, 

mapag, dan bersih désa merupakan ekspresi 

simbolik dari harapan dan keyakinan 

masyarakat Jawa terhadap berkah Dèwi Sri. 

Dalam konteks pemikiran Geertz, simbol-

simbol ini mencerminkan nilai-nilai mendalam 

dalam budaya pertanian. Kesuburan lahan 

dan keberhasilan panen tidak hanya dianggap 

sebagai hasil kerja keras, tetapi juga sebagai 

hasil perlindungan dan anugerah Dèwi Sri, 

yang dihormati sebagai entitas spiritual yang 

menjaga keseimbangan alam.

Lakon wayang kulit Dèwi Sri gaya 

Kedu Temanggungan dapat dilihat sebagai 

representasi simbolis dari hubungan erat 

antara masyarakat Jawa dengan padi dan 

Dèwi Sri. Narasi ini mencerminkan filosofi 

keseimbangan antara manusia dan alam. 

Melalui cerita ini, masyarakat diajarkan 

untuk menghargai siklus alam, memahami 

bahwa keberhasilan panen tidak hanya 

ditentukan oleh usaha fisik, tetapi juga oleh 

harmoni spiritual dengan alam. Oleh karena 

itu, Dèwi Sri dalam lakon ini bukan sekadar 

simbol mitologis. Ia mencerminkan makna 

mendalam tentang siklus hidup, kemakmuran, 

dan keberlanjutan yang sangat dihormati 

dalam masyarakat Jawa. Lakon ini secara 

efektif menginternalisasi nilai-nilai budaya 



577

Jurnal Panggung V35/N4/12/2025  

Dèwi Sri Kedu Temanggungan: Analisis Sanggit Lakon dan Makna Simbolisme

agraria, mengajarkan pentingnya menjaga 

keseimbangan alam, dan memperkuat 

keyakinan bahwa kesejahteraan hidup 

bergantung pada hubungan yang harmonis 

antara manusia, alam, dan entitas spiritual 

yang diyakini melindunginya.

2.	 Dèwi Sri sebagai Simbol Kesuburuan

Penampilan Dèwi Sri mewakili 

representasi simbolis yang kaya, melampaui 

figur dewi padi tradisional. Figur ini 

merupakan perwujudan konsep kesuburan 

dan kemakmuran yang berakar kuat dalam 

budaya agraris masyarakat Jawa. Lebih dari 

sekadar memastikan panen yang melimpah, 

Dèwi Sri melambangkan hubungan spiritual 

yang mendalam antara manusia dan alam. 

Ia merefleksikan pentingnya keseimbangan 

ekosistem, bahwa keberadaan manusia, 

alam, dan spiritualitas saling terhubung dan 

memengaruhi.

Legowo Cipto Karsono menekankan 

pentingnya kesuburan sebagai inti dari lakon 

Dèwi Sri. Setiap adegan yang disajikan dalam 

pertunjukan mengandung simbol-simbol 

kesuburan dan siklus pertanian. Kesuburan 

ini bukan hanya terkait dengan padi, 

melainkan juga melambangkan kesejahteraan 

secara umum. Kehadiran Dèwi Sri dalam 

lakon tersebut memberikan harapan akan 

panen yang berlimpah dan keseimbangan 

ekologi, yang pada akhirnya mencerminkan 

kepercayaan mendalam masyarakat terhadap 

kekuatan spiritual yang menjaga tanah dan 

kehidupan. Hal ini terungkap dalam dialog 

Kaki Tumbruk kepada Dèwi Sri sebagai 

berikut.

Kaki Tumbruk:

Woo yèn mekaten kaleresan sanget Kusuma 
Dèwi. Sarèhing Panjenengan rawuh wonten 
sawah kula mriki, ingkang mangka menika 
nedheng badhé labu, pramila saking menika 
kula nyuwun berkahipun Kusumaning Ayu 
Dèwi Sri. Jer Paduka menika dados ratuning 
pari, ratuning tanem tuwuh.

Kaki Tumbruk:

Kebetulan sekali Sang Dewi. Oleh 
karena kehadiran Paduka di sawah 
saya mendekati panen labu, maka saya 
memohon berkah Paduka Sang Dèwi 
Sri untuk kesuburan dan kelimpahan 
panenku, karena Paduka merupakan 
dewi padi dan dewi semua tumbuhan).

Dialog Kaki Tumbruk yang memohon 

berkah dari Dèwi Sri untuk kesuburan dan 

kelimpahan panen mempertegas peran 

Dèwi Sri sebagai simbol kesuburan. Kaki 

Tumbruk, sebagai petani yang mengharapkan 

panen labu yang berlimpah, dengan jelas 

menggambarkan keyakinan tradisional 

bahwa Dèwi Sri bukan hanya penguasa padi, 

melainkan juga seluruh tumbuhan dan hasil 

bumi. Permohonan berkah dari Dèwi Sri 

menunjukkan bahwa kesuburan tanah dan 

keberhasilan panen dianggap bergantung 

pada restu dan perlindungan Dèwi Sri 

yang menjadi penentu utama kesejahteraan 

pertanian.

Melalui dialog dalam pertunjukan 

tersebut, peran sentral Dèwi Sri dalam 

menjaga keseimbangan dan produktivitas 

alam tersoroti. Dèwi Sri diposisikan sebagai 

figur dewi yang tidak hanya mengendalikan 

pertumbuhan padi, tetapi juga seluruh hasil 



578
Thomas Yudha Tri Prasetiyanto, Sugeng Nugroho

Jurnal Panggung V35/N4/12/2025  

pertanian, menjadikannya simbol utama 

kesuburan dalam kehidupan masyarakat 

petani. Kepercayaan masyarakat bahwa 

panen yang subur datang dari berkah Dèwi 

Sri memperlihatkan pentingnya keterkaitan 

spiritual antara manusia dan alam. Kesuburan 

yang dijanjikan oleh Dèwi Sri dalam lakon 

ini mengandung makna yang lebih luas, 

yaitu kelangsungan hidup dan kelimpahan 

yang diharapkan oleh masyarakat petani dari 

hubungan harmonis dengan alam.

Analisis mendalam terhadap lakon ini 

menunjukkan bagaimana simbolisme Dèwi 

Sri menjadi media untuk menyampaikan 

pesan-pesan moral dan filosofis. Tokoh ini 

mengajarkan pentingnya menjaga harmoni 

dengan alam, yang terwujud dalam ritual 

dan praktik pertanian tradisional. Dengan 

demikian, lakon ini tidak hanya berfungsi 

sebagai hiburan, tetapi juga sebagai sarana 

edukasi dan pewarisan nilai-nilai budaya. 

Pesan ini sejalan dengan pandangan bahwa 

seni pertunjukan, seperti wayang, adalah 

medium vital untuk mempertahankan dan 

mentransmisikan kearifan lokal dari generasi 

ke generasi (Pramana, 2018).

3.	 Dèwi Sri sebagai Simbol Kemakmuran

Dèwi Sri dalam lakon tersebut dihadirkan 

sebagai simbol kemakmuran yang melampaui 

sekadar hasil pertanian. Melalui visualisasi 

yang detail dan dialog yang mendalam, 

pertunjukan ini menegaskan bahwa Dèwi Sri 

merupakan representasi dari kesejahteraan 

masyarakat. Dalam narasi lakon, Dèwi Sri 

digambarkan sebagai sosok yang memberikan 

berkah berupa panen yang berlimpah, yang 

memastikan kelangsungan hidup masyarakat 

melalui pertanian. Simbol kemakmuran 

ini mencakup tidak hanya aspek material, 

seperti padi yang tumbuh subur, tetapi juga 

keterkaitan spiritual antara manusia dan alam.

Setiap adegan dalam pakeliran 

menyiratkan bahwa kemakmuran yang 

dibawa oleh Dèwi Sri berhubungan dengan 

kelimpahan pangan, kedamaian, dan harmoni 

dalam kehidupan sosial. Pemberian berkah 

dari Dèwi Sri menjadi simbol kemakmuran 

yang bersifat holistik. Kehidupan masyarakat 

yang makmur tidak hanya bergantung pada 

hasil bumi, tetapi juga pada keseimbangan 

spiritual dan sosial yang dijaga melalui ritual-

ritual. Dengan demikian, kemakmuran yang 

dilambangkan Dèwi Sri mencerminkan konsep 

kesejahteraan dalam kebudayaan Jawa, yang 

mencakup dimensi material, kebahagiaan, 

keharmonisan, dan hubungan yang baik 

dengan alam. Berikut adalah narasi pocapan 

dalang yang membuktikan bahwa Dèwi Sri 

merupakan simbol dari kemakmuran.

Bawané putri linuhung kinasihan jawata, 
mila mboten nama mokal kathah punggawa 
miwah wadya-bala medhak ing para kawula 
samya kembeng-kembeng waspa, labet tinilar 
ratuné pari nenggih Kusumaning Ayu Dèwi 
Sri. Wauta kocapa, kagyat njola awekas, 
sakathahing para kawula dupi nguninga 
wonten prahara mangampak-ampak gora 
mawalikan lésus pindha pinusus, gya 
hanyampar hanyaut sakathahing wuluwetu: 
pari, palawija, lan sapanunggalanira 
ing salebeting lumbung ing Negari 
Medhangtamtu, temah bubar mawur tanpa 
sisa.

(Sungguh besar wibawa putri 
kesayangan dewa, sehingga banyak 
warga yang menangisi kepergian 
Dèwi Sri dari Negara Medhangtamtu. 
Setelah kepergian sang dewi, terjadilah 



579

Jurnal Panggung V35/N4/12/2025  

Dèwi Sri Kedu Temanggungan: Analisis Sanggit Lakon dan Makna Simbolisme

malapetaka, lesus menyerang tanaman 
dan tumbuhan padi, palawija, 
serta membuat lumbung Negara 

Medhangtamtu habis tak tersisa).

Dialog yang menggambarkan kepergian 

Dèwi Sri dari Negara Medhangtamtu dan 

dampak buruk yang menyertainya, secara 

jelas menegaskan bahwa Dèwi Sri sebagai 

simbol kemakmuran bagi kehidupan 

masyarakat. Ketika Dèwi Sri, yang disebut 

sebagai “ratunya padi,” meninggalkan negara 

tersebut, terjadi bencana yang menghancurkan 

tanaman padi, palawija, dan lumbung-

lumbung padi. Dialog tersebut mencerminkan 

bahwa keberadaan Dèwi Sri secara simbolis 

berkaitan erat dengan kelimpahan hasil 

bumi dan kesejahteraan masyarakat. Tanpa 

kehadiran Dèwi Sri, tanaman gagal, hasil 

panen hancur, dan lumbung menjadi kosong, 

sehingga merupakan gambaran kuat tentang 

pentingnya Dèwi Sri sebagai pemberi 

kemakmuran dan penjaga kesejahteraan 

masyarakat.

Penggambaran Dèwi Sri dalam narasi 

tersebut dapat dianalisis melalui kerangka 

ekokritisisme dan studi budaya. Narasi ini 

bukan sekadar cerita, melainkan sebuah teks 

budaya yang mencerminkan pandangan 

dunia (worldview) masyarakat Jawa tentang 

hubungan antara manusia dan alam. Konsep 

bahwa kemakmuran suatu negara musnah 

setelah dewi padi diusir menegaskan adanya 

kausalitas simbolis antara spiritualitas 

(kehadiran dewi), ekologi (kesuburan alam), 

dan sosial (kesejahteraan masyarakat) 

(Glotfelty & Fromm, 1996). Dalam pandangan 

ini, kemakmuran tidak dapat dipisahkan 

dari etika menjaga hubungan baik dengan 

alam, yang dipersonifikasikan oleh Dèwi 

Sri. Hilangnya Dèwi Sri, yang dilambangkan 

dengan bencana alam, menunjukkan adanya 

konsekuensi fatal ketika manusia melanggar 

keseimbangan ini, sebuah konsep yang relevan 

dengan krisis ekologi modern. Oleh karena 

itu, lakon ini dapat dianggap sebagai kearifan 

lokal (local wisdom) yang berfungsi sebagai 

pengingat akan pentingnya keselarasan 

ekologis dan keberlanjutan sosial (Brandon, 

1970; Geertz, 1973; Sardjono, 2012).

4.	 Dèwi Sri sebagai Simbol Pertanian

Dèwi Sri ditampilkan sebagai simbol 

sentral dalam kehidupan pertanian masyarakat 

Jawa. Sebagai dewi padi, ia menjadi figur 

yang melambangkan keberkahan alam dan 

hubungan erat antara manusia dan siklus 

pertanian. Lakon ini menggambarkan 

Dèwi Sri sebagai pelindung tanaman padi, 

yang sangat dihormati dalam setiap tahap 

pertanian, mulai dari menanam hingga panen. 

Kehadirannya dalam pertunjukan wayang 

menunjukkan betapa pentingnya sosok Dèwi 

Sri dalam menjaga kesuburan tanah, sehingga 

hasil panen yang berlimpah dapat dinikmati 

oleh masyarakat agraris.

Pakeliran tersebut menekankan 

bagaimana ritual-ritual pertanian, seperti 

permulaan menanam padi (wiwitan) dan 

penyambutan padi yang akan dipanen (mapag 

sri), selalu dikaitkan dengan penghormatan 

kepada Dèwi Sri. Ia diposisikan sebagai sosok 

yang memiliki kekuatan untuk menjamin 

keberhasilan panen, sehingga masyarakat 

merasa perlu menjalin hubungan spiritual 

dengannya melalui berbagai upacara 



580
Thomas Yudha Tri Prasetiyanto, Sugeng Nugroho

Jurnal Panggung V35/N4/12/2025  

adat. Pakeliran ini menegaskan bahwa 

simbol Dèwi Sri dalam lakon tidak hanya 

mencerminkan aspek agraris masyarakat, 

tetapi juga menggambarkan keyakinan bahwa 

keberlangsungan hidup dan kesejahteraan 

masyarakat sangat tergantung pada 

keberkahan yang diberikan oleh Dèwi Sri 

sebagai dewi pertanian. Berikut dialog yang 

menunjukkan sesaji upacara wiwitan.

Dèwi Sri:

Déné sarat saranané anggonmu bakal wiwit 
amèk pari, saraté: ingkung ayam loro, 
tumpeng megana dijunduki endhog dadar, 
jajan pasar, kembang borèh, kinang, jongkat, 
pengilon, gula klapa, srabi, klepon, kupat 
lepet, kupat sompil, iwak kebo siji, sega liwet, 
degan klapa, tebu, beras, kapurata, dhuwit 
sadak sawit.

Dèwi Sri:

Sesaji yang harus disajikan untuk mulai 
memanen padi yaitu dua ingkung 
ayam, tumpeng megana yang pucuknya 
ditancapkan telur dadar, jajan pasar, 
bunga boreh, kinang, sisir, kaca, gula 
jawa, serabi, klepon, kupat lepet, kupat 
sumpil, satu buah daging kerbau, nasi 
liwet, kelapa muda, tebu, beras, kapur 
barus, dan uang).

Dialog tersebut secara simbolis 

menekankan peran Dèwi Sri sebagai penjaga 

dan pelindung pertanian, khususnya dalam 

tradisi menanam dan memanen padi. Setiap 

poin sesaji yang disebutkan, seperti ingkung 

ayam, tumpeng, dan jajan pasar, berperan 

penting dalam budaya masyarakat Jawa, 

bahwa ritual tersebut dianggap sebagai 

bentuk penghormatan kepada Dèwi Sri agar 

proses pertanian berjalan dengan lancar 

dan hasil panen berlimpah. Sesaji ini bukan 

hanya simbol penghormatan, melainkan 

juga representasi spiritual hubungan antara 

manusia dan alam yang dijaga oleh Dèwi Sri.

Penggambaran Dèwi Sri dalam narasi 

tersebut dapat dianalisis melalui kerangka 

antropologi agama dan studi ritual. Dialog 

tentang sesaji wiwitan menunjukkan bahwa 

wayang kulit tidak hanya berfungsi sebagai 

hiburan, tetapi juga sebagai media sakral 

yang merepresentasikan ritual pertanian. 

Dalam konteks ini, Dèwi Sri adalah simbol 

sentral dari hubungan timbal balik antara 

manusia dan alam. Sesaji yang beragam, 

mulai dari makanan hingga uang, bukan 

sekadar persembahan, melainkan sebuah 

komunikasi simbolis yang menguatkan ikatan 

antara petani dan kekuatan supranatural 

yang dipercaya mengatur siklus pertanian. 

Hal ini mencerminkan pandangan animisme 

dan spiritualisme masyarakat agraris, bahwa 

setiap unsur alam memiliki kekuatan dan perlu 

dihormati (Eliade, 1959; Koentjaraningrat, 

1984; Sartini & Purwadi, 2018). Dengan 

demikian, lakon ini dapat dipahami sebagai 

penghidupan kembali (reenactment) dari 

mitos dan ritual agraris, yang berfungsi untuk 

mengikat komunitas, melestarikan kearifan 

lokal, dan memberikan makna spiritual pada 

kerja keras dalam bertani.

SIMPULAN

Kajian ini mengidentifikasi dua temuan 

utama terkait lakon Dèwi Sri dalam wayang 

kulit gaya Kedu Temanggungan. Pertama, 

dari perspektif sanggit lakon, pertunjukan 

ini menunjukkan inovasi kreatif dalang yang 



581

Jurnal Panggung V35/N4/12/2025  

Dèwi Sri Kedu Temanggungan: Analisis Sanggit Lakon dan Makna Simbolisme

membedakannya dari pakem konvensional. 

Narasi yang diadaptasi dari mitos lokal 

Kedu (Sengkan Turunan) disusun dengan pola 

kausalitas yang padat, memenuhi prinsip 

tutug, kempel, dan mulih. Kedua, dari perspektif 

simbolisme, Dèwi Sri diungkap sebagai simbol 

holistik kesejahteraan dan keseimbangan 

ekosistem, melampaui figur dewi padi semata. 

Temuan ini menegaskan bahwa kemakmuran 

masyarakat tidak hanya berasal dari hasil 

material, tetapi juga dari harmoni spiritual 

dan sosial yang direfleksikan dalam mitos 

dan ritual pertanian (wiwitan), membuktikan 

bahwa kelangsungan hidup bergantung pada 

hubungan baik dengan alam.

Penelitian ini berkontribusi signifikan 

dengan menganalisis secara spesifik konteks 

unik wayang kulit Kedu Temanggungan, 

mengisi kekosongan kajian terdahulu. Secara 

teoretis, hasil ini memperkaya teori Sanggit 

dengan membuktikan independensi dalang 

dalam menginterpretasikan mitos lokal. Secara 

praktis, pakeliran ini berfungsi sebagai media 

edukasi dan pewarisan kearifan lokal yang 

mengajarkan masyarakat tentang tanggung 

jawab terhadap alam dan pentingnya 

menjaga keseimbangan mikrokosmos dan 

makrokosmos. Akan tetapi, kajian ini dibatasi 

pada analisis tekstual dan kontekstual 

terhadap satu sajian dalang tunggal. Oleh 

karena itu, penelitian lanjutan disarankan 

untuk melakukan perbandingan komparatif 

Sanggit lakon Dèwi Sri di subgaya Kedu 

lainnya (seperti céngkok Magelangan atau 

Wonosaban) untuk memberikan gambaran 

yang lebih komprehensif.

***

DAFTAR PUSTAKA

Ahimsa-Putra, H. S. (2003). Ethnoart: 

Fenomenologi Seni untuk Indiginasi 

Seni. Dewa Ruci: Jurnal Pengkajian dan 

Penciptaan Seni Program Pascasarjana 

STSI Surakarta, 1(3), 343–367.

Anggraini, P. M. R. (2020). Keindahan Dèwi 

Sri sebagai Dewi Kemakmuran dan 

Kesuburan di Bali. Jnanasiddhanta: 

Jurnal Teologi Hindu, 2(1), 21–30. https://

doi.org/10.55115/jnana.v2i1.817

Ardhani, O., Rusman, W. N., & Susanto, D. 

(2022). Makna Simbol Kesuburan 

dalam Mitos Dèwi Sri dan Dewi 

Laksmi: Kajian Sastra Bandingan. 

Basastra: Jurnal Bahasa, Sastra, dan 

Pengajarannya, 10(2), 339–351. https://

doi.org/10.20961/basastra.v10i2.57599

Azhima, F. F., Priyatna, A., & Muhtadin, T. 

(2020). Mitos dan Representasi Dèwi 

Sri dalam Ritual Sinoman Upacara 

Adat Mapag Sri di Desa Slangit 

Kabupaten Cirebon: Kajian Semiotika. 

Metahumaniora, 10(2), 217–229. https://

doi.org/10.24198/metahumaniora.

v10i2.25733

Brandon, J. R. (1970). On Thrones of Gold: 

Three Javanese Shadow Plays. Harvard 

University Press.

Eliade, M. (1959). The Sacred and the Profane: 

The Nature of Religion. Harcourt, Brace 

& World.

Fitrahayunitisna, Astawan, I. K. Y., & Rahman, 

A. S. (2022). Dèwi Sri sebagai Figur Ibu 



582
Thomas Yudha Tri Prasetiyanto, Sugeng Nugroho

Jurnal Panggung V35/N4/12/2025  

Mitologis: Tinjauan Narasi dan Visual 

Folklor Jawa Timur. Jurnal Tradisi Lisan 

Nusantara, 2(1), 17–27. https://doi.

org/10.51817/jtln.v2i1.137

Geertz, C. (1973). The Interpretation of Cultures: 

Selected Essays. Basic Books.

Glotfelty, C., & Fromm, H. (1996). The 

Ecocriticism Reader: Landmarks in Literary 

Ecology. University of Georgia Press.

Hartati, S. T. D. (2012). Peranan Dèwi Sri 

dalam Tradisi Pertanian di Indonesia. 

Ikatan Ahli Arkeologi Indonesia. https://

iaaipusat.wordpress.com/2012/04/08/

peranan-dewi-sri-dalam-tradisi-

pertanian-di-indonesia/

Herusatoto, B. (2005). Simbolisme dalam Budaya 

Jawa. Hanindita Graha Media.

Iswidayati, S. (2007). Fungsi Mitos dalam 

Kehidupan Sosial Budaya Masyarakat 

Pendukungnya. Harmonia Jurnal 

Pengetahuan dan Pemikiran Seni, 8(2), 

180–184. https://doi.org/10.15294/

harmonia.v8i2.790

Kodiron. (1967). Serat Pakem Pedalangan, 

Balungan Lampahan Ringgit Purwa. 

Peladjar.

Koentjaraningrat. (1984). Kebudayaan Jawa. PN. 

Balai Pustaka.

Miles, M. B., & Huberman, A. M. (1984). 

Qualitative Data Analysis: A sourcebook 

of a new methods. Berverly Hills Sage 

Publication.

Nugroho, S. (2012). Lakon Banjaran: Tabir dan 

Liku-likunya, Wayang Kulit Purwa Gaya 

Surakarta. ISI Press.

Nugroho, S., Sunardi, & Murtana, I. N. 

(2019). Pertunjukan Wayang Kulit Gaya 

Kerakyatan: Jawatimuran, Kedu, dan 

Banyumasan. ISI Press.

Nugroho, S., Karsono, L. C., & Purwoko, G. 

(2022). Kumpulan Artikel Wayang Kedu 

Temanggungan. Dinas Kebudayaan dan 

Pariwisata.

Pramana, D. D. (2018). Dèwi Sri: Mitos dan 

Simbol Kesuburan dalam Masyarakat 

Jawa. Pustaka Pelajar.

Probohardjono, S. (1989). Pakem Pedalangan 

Lampahan Wayang Purwa. CV. Ratna.

Rohman, A. S., Fitrahayunitisna, F., & Astawan, 

I. K. Y. (2022). Nilai Ekologis Cerita 

Rakyat Dèwi Sri dan Implikasinya 

dalam Kehidupan Pragmatis 

Masyarakat Petani Jawa Timur. Waskita: 

Jurnal Pendidikan Nilai dan Pembangunan 

Karakter, 6(1), 86–95. https://doi.

org/10.21776/ub.waskita.2022.006.01.7

Sardjono, Y. B. (2012). Fungsi dan Makna 

Simbolik Wayang Kulit dalam Masyarakat 

Jawa. Pustaka Pelajar.

Sartini, N., & Purwadi, Y. (2018). Makna 

Simbolik Sesaji dalam Tradisi 

Wiwitan: Studi Etnografi di Kabupaten 

Gunungkidul. Jurnal Humaniora, 10(1), 

58–69.

Sayuti, S. A. (2016). “Sastra Yang Meruat 

Bumi.” Makalah disampaikan dalam 

Konferensi Internasional Kesusastraan 

(KIK) ke-25, di Fakultas Bahasa dan 

Seni, Universitas Negeri Yogyakarta, 

13–14 Oktober.

Setyaji, W. (2016). Pertunjukan Wayang 

Kulit Kedu Gaya Temanggung Lakon 

Mikukuhan Sajian Legowo Cipto Karsono 

Kajian Struktur dan Tekstur. Skripsi ISI 

Surakarta.



583

Jurnal Panggung V35/N4/12/2025  

Dèwi Sri Kedu Temanggungan: Analisis Sanggit Lakon dan Makna Simbolisme

Sumanto. (2002). Konsep Lakon Wayang Gaya 

Surakarta. Dewaruci, Jurnal Pengkajian 

dan Penciptaan Seni, 1(2), 193–207.

Sunardi. (2023). Makna Lakon Sri Mulih dalam 

Pertunjukan Wayang Relevansinya 

dengan Ketahanan Pangan. Jurnal 

Cahaya Mandalika, 4(2), 19–30. https://

doi.org/10.36312/jcm.v3i2.1624

Sutiyono, S., Rumiwiharsih, & Suharjana, 

B. (2019). Pemuliaan Tanaman Padi 

melalui Pertunjukan Wayang Kulit 

dalam Upacara Bersih Desa di Geneng, 

Trucuk, Klaten, Jawa Tengah. Mudra: 

Jurnal Seni dan Budaya, 33(2), 263–

269. https://doi,org/10.31091/mudra.

v33i2.26767

Tim Penyusun Kamus Pusat Pembinaan dan 

Pengembangan Bahasa. (1989). Kamus 

Besar Bahasa Indonesia. Balai Pustaka.

Wiyatmi, Liliani, E., & Swatikasari, E. (2019). 

Female Deities (Bidadari) in Indonesian 

Folklore: A Feminist Literary Critical 

Perspective. Advances in Social Science, 

Education and Humanities Research, 401, 

18–21. https://www.atlantis-press.com/

proceedings/iceri-19/125934037


