Perubahan Bentuk dan Fungsi
Pertunjukan Ronggeng Gunung

Etty Suhaeti
Sekolah Tinggi Seni Indonesia (STSI) Bandung
Jalan Buahbatu No. 212 Bandung

ABSTRACT

The art of Ronggeng Gunung that grows and develops in the southern
part of the district Ciamis is still continuously preserved until now. One
effort to preserve its existence is through various changes, both in terms of
its function in the community and in the form of its show. However, the
changes have not been able to raise this folk art as in its previous victory,
in which Ronggeng Gunung is greatly adored by its lover community.
The research used qualitative method in order to reveal the process of the
changes. The result of the research shows that the changes of the form of
performance are mainly influenced by two factors, namely the internal
and external factors. The two effects of changes are caused by the
consciousness of the individual of community on his own weaknesses,
and the external influences of the social culture which are felt more
profitable.

Keywords: Ronggeng Gunung, internal factor, external factor

ABSTRAK

Kesenian Ronggeng Gunung yang tumbuh dan berkembang di Kabupaten
Ciamis bagian selatan masih terus dilestarikan hingga saat ini. Salah satu
upaya untuk mempertahankan keberadaannya yaitu dengan adanya
berbagai perubahan, baik dari segi fungsinya di masyarakat maupun pada
bentuk pertunjukannya. Akan tetapi, perubahan tersebut belum mampu
mengangkatnya seperti pada masa kejayaannya dahulu, di mana
Ronggeng Gunung sebagai sebuah kesenian rakyat sangat digandrungi
oleh masyarakat pecintanya. Penelitian ini menggunakan metode
kualitatif untuk mengungkap proses perubahan yang terjadi. Hasil
penelitian menunjukkan bahwa perubahan bentuk pertunjukan secara inti
dipengaruhi oleh dua faktor, yaitu faktor internal dan faktor eksternal.

1



Kedua pengaruh perubahan tersebut diakibatkan oleh adanya kesadaran
individu masyarakat akan kekurangan dirinya, dan adanya pengaruh-
pengaruh dari luar budaya masyarakat yang dirasakan lebih
menguntungkan.

Kata Kunci : Ronggeng Gunung, faktor internal, faktor eksternal

PENDAHULUAN

Keberadaan Ronggeng Gunung mempunyai latar belakang yang
panjang dan terkait dengan ceritera rakyat yang merebak di kalangan
penduduk setempat, yaitu Raja Haur Kuning dari Pangandaran. Konon,
sang Raja kala itu sedang mengalami duka yang mendalam karena
ditinggal oleh putranya, Raden Anggalarang, yang gugur di medan
perang melawan serangan bajo (bajak laut).

Kekasih Raden Anggalarang yaitu Dewi Siti Samboja, dalam
usahanya menggalang kekuatan untuk meneruskan perjuangannya
menyamar menjadi ronggeng dengan nama Rengganis. Siang hari ia
bekerja di huma atau di ladang, sedangkan malam hari ia menjadi seorang
penari ronggeng. Hal ini dilakukannya sebagai cetusan rasa gandrung
Dewi Siti Samboja, seorang putri dari Prabu Siliwangi, kepada kekasihnya
yang telah gugur. Dari sinilah awal mula kesenian Ronggeng Gunung
mulai tumbuh dan berkembang di Ciamis Selatan, yaitu pada masa
sebelum agama Islam masuk ke kerajaan Galuh atau zaman Hindu.
(Ensiklopedi, 1986:85)

Ronggeng merupakan fenomena budaya yang banyak disinggung
dalam berbagai tulisan, antara lain kidung Sunda sebuah karya sastra Jawa

Tengahan yang ditulis sekitar tahun 1.500-an. (diterjemahkan dalam

2



bahasa Sunda oleh Hasan Wira Sutisna); Serat Centini (1814) karya sastra
Jawa terkenal yang berupa tembang (Endang Caturwati, 2006:27).

Irama tembang pada lagu-lagu Ronggeng Gunung sangat
melankolis, dan syairnya pun kebanyakan menggunakan bahasa buhun
yang susah dimengerti oleh orang biasa. Tidak semua pesinden atau pun
ronggeng dapat menyanyikannya, sehingga yang dipercaya untuk menjadi
pesinden biasa-nya mereka yang sudah benar-benar menguasai dan

terampil ngawih sunda pada Ronggeng Gunung.

PEMBAHASAN

Ciri khas Ronggeng Gunung adalah terdiri dari satu orang ronggeng
yang menari sambil bernyanyi dan iringannya pun terdiri dari tiga buah
ketuk, kendang dan gong. Penabuh alat waditra pun datangnya dari pe-
nonton (Birano Amas dkk, 1996:222). Ronggeng merupakan pertunjukan
rakyat yang sudah menjadi istilah umum dipergunakan untuk
menamakan penari wanita yang tampil dalam tari pergaulan di Jawa
Barat, seperti Ketuk Tilu, Tayub dan lain-lain. Ronggeng berperan sebagai
penari yang memiliki kekuatan magis sehingga mampu memikat
penonton untuk ikut menari bersama. Mereka menari dengan pola lantai
membuat lingkaran sambil menggerak-gerakkan anggota badannya
sampai dengan selesainya lagu. Setelah pergantian lagu, para penari pun
bersiap-siap untuk menari lagi pada lagu berikutnya (5. Dloyana,
1981/1982:28).

Mengawali penyajiannya, ronggeng menghadap ke nayaga sambil
menyanyikan lagu-lagu [ulugu sendirian. Lulugu adalah beberapa lagu

tertentu yang dinyanyikan pada saat mengawali pertunjukan. Lagunya

3



terdiri dari Kuduk Turi, Jangganom dan Ladrang. Setelah selesai menya-
nyikan [ulugu dilanjutkan dengan lagu lainnya, dan masuklah beberapa
penari laki-laki dari penonton untuk menari bersama-sama. Penonton
biasanya sudah membawa sarung dari rumah untuk dipakai menari
dengan cara dikerudungkan di kepala dan menutup sebagian muka.
Maksudnya, untuk menggambarkan saat para pemuda menghampiri
Dewi Siti Samboja yang kala itu sedang menangisi jasad kekasihnya yang
sudah membusuk, mereka sambil menutupi hidung dengan sarung.

Para penari laki-laki menari sampai anjog, yaitu dibunyikannya
gong sebagai tanda selesai. Anjog adalah gong pertama dan terakhir pada
setiap lagu yang dinyanyikan ronggeng sebagai pertanda penonton
diperbolehkan masuk dari luar arena untuk menari bersama-sama.

Adapun gambaran dari setiap lagu dalam pertunjukan Ronggeng
Gunung adalah sebagai berikut: Lagu Kuduk Turi menggambarkan
kenangan Dewi Siti samboja ketika menjalin kasih dengan salah seorang
pemuda desa yang pernah menolongnya di bawah pohon turi yang
sedang berbunga. Lagu Jangganom sebagai penghargaan dari Dewi Siti
Samboja kepada pemuda desa, seakan-akan pemuda desa itu seorang
bujangga muda yang menolongnya dan dicintainya. Lagu Ladrang adalah
sebagai mantera (pengemat kabogoh, Sd.) untuk mendatangkan kekasih
(Nesri Kusmayadi, 1996:26).

Bunyi syair Kuduk Turi yang merupakan salah satu dari lagu Lulugu
adalah sebagai berikut:

Lagu Kuduk Turi

Kuduk turi madOokdok wulan dadari
Taya kedok mah taya da kempi
Taya kedok mana ngari



Eee......... eeung ngideung ngadaweung mah ngabangbang areuy

Lagu Kuduk Turi

Dibawah pohon turi saat bulan purnama

Kalau tiada topeng tiada tempat ikan

Tiada topeng yang tersisa

Duh kasih...., duduk melamun sambil mengenang seseorang.

Fungsi Ronggeng Gunung Sebagai Sarana Ritual

Sudah menjadi tradisi masyarakat di Ciamis Selatan sering
mengadakan berbagai macam acara ritual dengan menggunakan
Ronggeng Gunung sebagai sarananya, antara lain; dalam upacara meminta
hujan bila musim kemarau panjang, membajak sawah, menanam padi,
memetik padi dan memasukkan padi ke lumbung (Nesri

Kusmayadi, 1996:9).

a. Fungsi Upacara Meminta Hujan

Saat mengadakan upacara ritual untuk meminta hujan, ronggeng
mengelilingi kampung sambil membawa kucing untuk dimandikan.
Untuk mengawali upacara, ronggeng berangkat dari rumah kepala
kampung kemudian berkeliling sambil diikuti oleh warga masyarakat
yang terlewati. Setiap kali menemukan sumur atau kali yang berair,
ronggeng memandikan kucing yang ia bawa dan diikuti oleh warga
masyarakat yang ikut dalam rombongan biasanya sambil bersuka ria
saling menyiramkan air ke tubuh mereka. Tidak sedikit dari mereka yang
basah kuyup tersiram air, namun ia tidak marah meski dengan air kotor

dan berlumpur. Setelah arak-arakan berkeliling kampung dianggap



cukup, maka rombongan ronggeng kembali ke rumah kepala kampung

tempat mengawali upacara.

b. Fungsi Upacara Membajak Sawah

Dalam upacara membajak sawah, sebelum memulai pekerjaan dila-
kukan pembacaan mantera-mantera atau do’a oleh salah seorang yang
dituakan. Saat berdo’a disertai bakar kemenyan dan disediakan sesaji
secukupnya, dengan maksud selain memohon keselamatan kepada Yang
Maha Kuasa juga minta ijin (amitan) kepada yang menjaga (ngageugeuh)
tanah yang akan dibajak. Selesai berdo’a, petani mengawali pekerjaan
membajak yang disebut mitembeyan, sementara ronggeng menyanyikan
lagu-lagu (ngawih) sambil mengelilingi areal sawah yang akan dibajak.
Sampai kurang lebih dapat satu kotak sawah, ronggeng dan pekerja pun
berhenti melakukan tugasnya untuk beristirahat sambil murak tumpeng
yang sudah disediakan oleh yang punya sawah. Selesai makan barulah

pekerjaan membajak sawah dilanjutkan sampai selesai.

c. Fungsi Upacara Menanam Padi

Awal pelaksanaan upacara ini sama dengan upacara dalam mem-
bajak sawah, yaitu membaca mantera-mantera atau do’a bersama.
Kemudian ronggeng sambil ngawih menancabkan benih padi pertama
diikuti oleh para petani melakukan pekerjaan menanam. Selama itu
ronggeng melanjutkan ngawih untuk menghibur para petani yang sedang
menanam benih padi hingga selesai.

Begitu pula pada saat tanaman padi memulai berbuah, dilakukan

upacara adat yaitu ronggeng bernyanyi sambil mengelilingi areal sawah



sebanyak tujuh putaran. Di tiap sudut sawah yang padinya mulai berbuah
ditancabkan kaso dan sulangkar, yaitu pepohonan sejenis tebu yang
dilengkapi dengan berbagai makanan ringan yang disebut rurujakan.
Konon hal tersebut dilakukan sebagai ungkapan rasa terimakasih dan
penghormatan kepada Dewi Sri. Selama upacara berlangsung tidak boleh
ada laki-laki melewati areal sawah yang sedang dilakukan upacara.

Menurut Ben Suharto dalam bukunya Tayub, bahwa penduduk
Asia Tenggara memilih beras sebagai makanan utama, bahkan sampai
sekarang. Di dalam kepercayaan animistis dapat dijumpai adanya
anggapan bahwa setiap benda mempunyai jiwa. Jadi jiwa tidak manusia
saja, tetapi terdapat juga pada binatang, tumbuh-tumbuhan atau juga
pada benda-benda mati. Sebagai benda mati itu misalnya butir beras,
perahu, mandau, sumpit, batu, besi dan sebagainya.

Di daerah Jawa Barat, Dewi Padi dikenal dengan nama Nyi Pohaci
Sangiang Sri Dangdayang Tinaswati Sri merupakan dewi yang lahir dari
telur. Telur tersebut berasal dari titik air mata Dewa Anta, yaitu seorang
dewa yang cacat. Ia bersedih menangis tidak dapat menghaturkan bahan
untuk mendirikan balai pertemuan para dewa. Kecantikan Dewi Sri yang
lahir dari telur tadi membuat Batara Guru jatuh cinta dan ingin mem-
persuntingnya. Namun dapat digagalkan oleh para dewa yang lainnya,
dengan jalan membunuh Dewi Sri dan langsung menguburnya di bumi.
Sangat aneh bahwa dari arah dada tumbuh padi, dari arah kemaluannya
tumbuh pohon enau serta bagian lain tumbuh rerumputan (Ben Suharto,

1978-1980).

d. Fungsi Upacara Memetik Padi (Panen)



Pada upacara memetik padi sama dengan upacara menanam padi,
yaitu didahului dengan membaca mantera-mantera atau do’a bersama.
Sebelumnya sudah disiapkan saung sanggar terbuat dari bambu yang
bagian atasnya dibelah empat untuk menyimpan sesaji berupa rurujakan,
kopi pahit, kelapa muda dan lain-lain. Bambu ditancabkan di areal sawah
dan di atasnya ditaruh kain tenun untuk nantinya sebagai bungkus padi
yang pertama dipetik. Selesai berdo’a, ronggeng kemudian ngalean yaitu
me-lakukan pemetikan pertama untuk benih pada musim tanam di waktu
yang akan datang. Makanya pada saat ngalean ronggeng memilih padi
yang bagus-bagus, dan sebelum dipetik pohon padinya ditutup dulu
dengan kain tenun yang sudah disediakan. Padi yang sudah dipetik
dibungkus dengan kain tenun tadi dan disimpan untuk dijadikan benih.
Kemudian sebelum para petani memulai pekerjaan memetik padi,
diadakan bancakan yaitu makan bersama nasi tumpeng. Biasanya
tumpengnya berupa nasi kuning lengkap dengan lauk pauknya. Selesai
makan barulah panen dimulai, dan selama itu ronggeng ngawih untuk
memohon keselamatan dan kelancaran sambil menghibur para petani

yang sedang memetik padi hingga selesai.

e. Fungsi Upacara Mengangkut Padi ke Lumbung

Setelah padi selesai dipanen kemudian dijemur sampai kering, se-
sudah kering barulah diadakan upacara mengangkut padi ke lumbung.
Da-lam upacara ini, padi dipikul dengan menggunakan rengkong yang
diikuti oleh ronggeng sambil menari, begitu pula para pengiring pun ikut

menari-nari sambil memukul alat musik. Malam harinya sebagai tanda



syukur atas panen padi yang melimpah, biasanya diadakan acara hiburan
berupa pertunjukan Ronggeng Gunung.

Selain upacara ritual seperti tersebut di atas, ada semacam upacara
ritual lainnya yang sering diadakan oleh masyarakat di daerah Ciamis
Selatan, seperti Selamatan Bayi, Hajat Laut dan Muharaman (Wawancara

dengan Raspi, 10 Pebruari 2008).

f. Fungsi Upacara Selamatan Bayi

Upacara selamatan bayi sesudah berumur 7 hari sampai 40 hari
dinamakan ngarupus (Sd.) atau istilah agama disebut agigah. Dalam acara
tersebut biasanya diadakan acara marhabanan, yaitu membaca kitab
“berjanji” dengan cara bergilir dipimpin oleh ustadz atau orang yang
dituakan oleh masyarakat setempat. Bayi digendong oleh dukun beranak
atau orang tua si bayi, gunting disimpan di baskom kecil memakai air dan
bunga sebanyak 7 macam lalu rambut bayi digunting oleh peserta
marhaban sambil diiringi bacaan sholawat. Rambut yang sudah digunting
dikum-pulkan kemudian digram dan uang senilai harga emas dari rambut
yang digram tersebut dishodaqohkan. Bagi orang yang mampu
menyembelih hewan kambing, sesuai dengan sunnah Nabi Saw. apabila
bayinya laki-laki menyembelih dua ekor kambing dan apabila perempuan
cukup satu ekor kambing. Setelah semuanya dianggap selesai dilanjutkan
dengan pertun-jukan Ronggeng Gunung yang dalam penyajiannya tidak

didahului dengan tatalu dan tidak ada saweran.

g. Fungsi Upacara Hajat Laut



10

Hajat laut umumnya dilakukan oleh masyarakat nelayan yang
sumber penghidupannya dari laut. Hajat laut diadakan sebagai bentuk
rasa syukur pada Yang Maha Kuasa atas rejeki yang diberikan melalui
kekayaan alam yang ada di laut. Disamping itu untuk memohon
keselamatan agar dijauhkan dari berbagai macam musibah saat melaut
dan memperoleh hasil tangkapan ikan yang melimpah.

Sesaji yang biasa disuguhkan yaitu berupa kepala kerbau atau
lembu lalu dihanyutkan ke laut, yang didahului dengan pembacaan
mantera-mantera oleh para sesepuh. Pada acara ritual semacam itu,

biasanya penari ronggeng menari-nari di bibir pantai.

h. Fungsi Upacara Muharaman

Muharaman yaitu sebuah upacara untuk mapag taun baru Islam
yang jatuh pada bulan Muharam, sehingga disebutlah Muharaman. Selain
untuk mapag taun, juga dimaksudkan untuk mengadakan selamatan
bumi agar dijauhkan dari berbagai macam bencana dan sebagai bukti
syukur pada Yang Maha Kuasa. Sesajinya bisa memakai telur ayam,
bahkan terkadang menyembelih kambing dan dagingnya dibagikan
kepada warga masyarakat.

Seiring dengan kemajuan zaman, hal-hal yang berbau mistis sudah
banyak ditinggalkan oleh masyarakat sehingga berpengaruh pula
terhadap fungsi Ronggeng Gunung itu sendiri. Sekarang fungsi Ronggeng
Gunung semata-mata sebagai hiburan yang dalam pertunjukannya

melibatkan ma-syarakat pecintanya untuk ikut menari bersama-sama

ronggeng.

10



11

Ronggeng Raspi dari perkumpulan "Panggugah Rasa” dengan
mengenakan kostum apok sedang menari bersama-sama penari laki-
laki yang semuanya berkerudung.(Foto:Birano Amas/1996)

Nani Haryani, seorang penari Ronggeng Gunung
“Panggugah Rasa” dengan mengenakan kostum
kebaya sedang menari bersama beberapa orang
penari laki-laki yang mengelilinginya. Nampak
penari laki-lakinya berkerudung sarung. (Foto:
Etty 5/2008)

11



12

Nampak para penonton dengan pakaian bebas
mereka ikut menari bersama-sama membuat po-
la lingkaran. (Foto: Etty 5/2008)

Perubahan Internal dan Eksternal

Dahulu ronggeng mempunyai tugas ganda yaitu selain menari, ia
juga merangkap sebagai penyanyi atau pesinden, jadi menari sambil ber-
nyanyi. Akan tetapi sekarang ada pesinden khusus Ronggeng Gunung,
biasanya ronggeng yang sudah senior dan mempunyai suara bagus,
sedangkan rong-geng lebih terfokus kepda menari. Begitu pula dalam hal
kostumnya, dahulu cukup memakai apok tetapi sekarang sudah memakai
kebaya modern.

Awalnya Ronggeng Gunung mempunyai fungsi ritual, seperti pada
upacara meminta hujan, membajak sawah, menanam padi, memetik padi,
upacara memasukkan padi ke lumbung, dan juga pada upacara selamatan
bayi (Tati Narawati dan Soedarsono, 2005:111). Namun seiring dengan
perubahan zaman, lambat laun beralih fungsi menjadi hiburan atau

tontonan.

12



13

Fungsinya sebagai hiburan atau tontonan, Ronggeng Gunung me-
ngalami perubahan dalam bentuk pertunjukannya. Awalnya Ronggeng
Gunung biasa mengadakan pertunjukan di buruan (halaman rumah) atau
di pakarangan (halaman yang sedikit luas). Setelah dilakukan upaya pem-
binaan yang dimulai sejak tahun 1970-an oleh Dinas Kebudayaan dan
Pariwisata dalam mengangkat dan mengenalkan kesenian tradisional
kepada masyarakat luas, Ronggeng Gunung sering tampil di berbagai
tempat di daerah dan kota besar seperti Bandung dan Jakarta. Hal ini
tentunya membawa berkah dan tantangan tersendiri bagi para seniman.
Sayangnya keadaan ini tidak berlanjut sampai sekarang, mengingat
persaingan dengan kesenian modern terasa semakin ketat.

Pada tahun 1980-an, pertunjukan Ronggeng Gunung di Jawa Barat
sudah dikemas menjadi pertunjukan yang lebih teratur walaupun sifat
kerakyatannya masih menonjol. Perubahan Ronggeng Gunung tampak
pada beberapa aspek yang terkandung di dalamnya, misalnya tari, musik
atau karawitan, syair-syair lagu, rias dan busana tari. Di samping itu
aspek-aspek pendukung yang lain yaitu seniman pelaku, tempat, waktu,
dan cara penyajiannya.

Pembinaan yang memfokuskan pada seni pertunjukan di daerah
dilakukan oleh Dinas Kebudayaan dan Pariwisata berupa kegiatan
penataran dan pelatihan. Prinsip dalam pembinaan ini untuk menggali,
melestarikan dan mengembangkan seni pertunjukan yang hidup di
daerah, sesuai dengan kondisi dan situasi daerah masing-masing. Di
samping itu, memacu masyarakat untuk menghargai dan bangga

terhadap bentuk seni yang dimiliki.

13



14

Dengan konsep pembinaan ini, keragaman genre seni pertunjukan
di daerah masing-masing dapat terwujud. Konsep pembinaan mampu
diserap para pembina di daerah kemudian melaksanakannya di
daerahnya masing-masing (Sri Rochana Widyastutieningrum, 2006:312).

Menurut Alvin Boskoff dalam artikel “Recent Theories of Social
Changes” bahwa proses perubahan bentuk pertunjukan secara inti
dipengaruhi oleh dua faktor, yaitu secara internal yakni perubahan yang
terjadi dari dalam dan secara eksternal yakni perubahan yang berasal dari
luar. Kedua pengaruh perubahan tersebut akan timbul apabila
diakibatkan oleh adanya kesadaran individu masyarakat akan
kekurangan dirinya, dan adanya pengaruh-pengaruh dari luar budaya
masyarakat yang dirasakan lebih menguntungkan (Alvin Boskoff,
1964:140).

Begitu pula perubahan yang terjadi pada kesenian Ronggeng
Gunung karena adanya faktor internal dan eksternal, antara lain adanya
pembinaan yang dilakukan secara terus menerus dan juga adanya
tanggapan positif dari masyarakat luas menyebabkan terjadinya
perubahan, terutama pada sikap pelaku seni pertunjukan, kemampuan
para seniman, perubahan bentuk pertunjukan yang pada akhirnya
berdampak pada peningkatan frek-wensi penampilan. Aspek-aspek yang
terdapat pada pertunjukan Ronggeng Gunung yaitu tari, musik atau
karawitan, syair-syair lagu, rias busana tari. Di samping itu ada pula aspek-
aspek pendukung yang lain, seperti; seniman pelaku, tempat, waktu dan

cara penyajiannya.

Faktor Pengaruh dari Dalam (Internal)

14



15

Faktor internal ialah dukungan yang datangnya dari dalam, yakni
adanya kreativitas dari seniman sebagai pelaku seni. Beberapa perubahan

pada pertunjukan Ronggeng Gunung di antaranya terjadi pada:

1. Pola Lantai

Pola lantainya selalu membuat lingkaran, mulai hitungan ke satu
jingkit kanan, ke dua jingkit kiri, ke tiga jingkit kanan dan ke empat jingkit
kiri. Arah kakinya mulai kaki kanan melangkah ke depan dan kaki kiri
melangkah ke belakang.

Gerakannya pada hitungan ke satu sampai dengan hitungan ke
empat membuat posisi setengah lingkaran lalu maju lagi sehingga kalau

digabungkan menjadi sebuah lingkaran.

2. Gerakan

Gerakannya sangat sederhana dan diulang-ulang, seperti pada
gerakan tangan hanya lontang kiri, lontang kanan, lontang kiri, lontang
kanan. Gerakan kakinya jingkit kiri, jingkit kanan, jingkit kiri, jingkit
kanan.

Sekarang gerakan tangan masih tetap begitu hanya sedikit
diperindah yang disebut lontang kanan, lontang kiri, lontang kanan,
lontang kiri dan seterusnya.

Gerakan kakinya dulu hanya menginjakan kaki, kaki kanan secara
bergantian, namun sekarang, jingkit kiri jingkit kanan. Apabila kaki kiri
yang berjingkit, maka telapak kaki kanan menginjk ke lantai, dan
sebaliknya terus begitu. Gerakannya sangat sederhana, sehingga mudah

diikuti oleh siapa saja yang ingin ikut menari.

15



16

Gerakan tari yang dilakukan para penari Ronggeng Gunung
mengacu pada gerak tari putri. Pada gerak tangan hanya terdapat lontang
kiri dan lontang kanan, sedangkan pada gerakan kaki hanya

menggunakan gerak jingkit kiri dan jingkit kaki kanan.

3. Panggung

Pada awal tahun 1972-an, setiap pementasan Ronggeng Gunung
lebih sering dilakukan di tempat terbuka, yaitu di halaman rumah atau
pekarangan yang sedikit agak luas, tidak ada panggung sebagaimana
layaknya suatu pertunjukan kesenian.

Seiring dengan kemajuan zaman, panggung dibuat sekedar untuk
tempat para nayaga yang berjumlah tiga orang. Panggung tidak terlalu
tinggi dan tidak terlalu lebar, kira-kira tingginya 0,5 sampai 1 meter dan
lebar kira-kira 2 meter persegi, terbuat dari papan yang dipancang
dengan bambu dan beralaskan tikar atau karpet. Sementara ronggeng
menari dan menyanyi di depan panggung dan dikelilingi oleh penonton
serta tidak ada pembatas atau jarak yang pasti antara penonton dengan
ronggeng, seakan-akan menyatu hanya ada sedikit ruang gerak untuk
ronggeng menari sehingga memudahkan penonton yang akan ikut menari

bersama ronggeng.

4. Dekorasi
Dekorasi artinya hiasan balandongan dengan memakai janur supaya
kelihatan lebih menarik dan indah. Sebelumnya dekorasi hanya ala

kadarnya, apabila mainnya di halaman rumah maka rumah itulah sebagai

16



17

dekorasinya, apabila di belakang panggung ada pepohonan maka pohon
itu berfungsi sebagai dekorasinya.

Belakangan dekorasi sengaja dibuat sebagai hiasan panggung,
yaitu memakai daun kelapa muda atau janur yang dirumbay-rumbay
dibentuk sedemikian rupa, ditambah hiasan yang terbuat dari kertas krep.
Rupanya masalah janur untuk masyarakat di sana tidaklah sulit mencari,
karena hampir di setiap pekarangan rumah atau kebun banyak pohon

kelapanya.

5. Alat Penerangan

Di tengah-tengah arena pertunjukan diletakkan sebuah alat
penerangan berupa tiga buah obor atau oncor yang terbuat dari bambu
memakai tiang bercabang dengan tinggi kira-kira 2,5 meter. Terkadang
alat penerangan dibantu dengan lampu patromak yang lebih terang,
namun setelah adanya program listrik masuk desa, penerangan dibantu
dengan lampu listrik sampai sekarang. Bahkan bila pertunjukan diadakan
di sebuah gedung kesenian, terkadang dilengkapi dengan lighting. Namun
demikian obor atau oncor masih tetap dipajang di tengah-tengah arena
meski tidak dinyalakan, dengan maksud untuk tidak meninggalkan

keasliannya sebagai seni tradisi warisan dari nenek moyang dahulu.

6. Mike dan Pengeras Suara

Mike atau pengeras suara adalah sebuah alat untuk mengeraskan
suara dan memantulkan suara sehingga suaranya menjadi besar dan
kedengaran dari jauh. Di awal-awal tahun 1972-an mike masih terbilang

sederhana, yaitu menggunakan mike yang berbentuk pisin (piring kecil)

17



18

dibungkus dengan sepotong kain. Pengeras suaranya masih
menggunakan foa yang berbentuk seperti bunga sepatu disimpan di atas
pohon atau dipancang memakai bambu ke atas.

Sekarang mike dan toa semacam itu sudah ditinggalkan, diganti
dengan mike yang bentuknya bulat panjang dan speakernya pun
menggunakan salon lengkap dengan amplipayernya sehingga keluar

suaranya lebih bagus.

7. Iringan Musik atau Waditra

Iringan musik mengiringi ronggeng dengan tabuhan alat-alat musik.
Iringan masih tetap seperti dahulu yaitu terdiri dari kenong yang
bentuknya lebih kecil, seperangkat kendang besar dan kecil. Namun
sampai sekarang pun lebih sering hanya menggunakan satu buah ketuk,
sebuah kendang besar dan sebuah gong besar. Konon untuk
mempertahankan agar iramanya terdengar benar-benar asli (buhun).
Sementara yang mengalami perkembangan yaitu penabuhnya. Dahulu
bisa siapa saja dari penonton, tetapi sekarang penabuhnya dari anggota

rombongan.

8. Kostum

Kostum yang dipakai ronggeng yaitu ke atasnya memakai apok, ke
bawahnya memakai kain batik atau samping yang sudah dilamban di
mana bagian ujungnya dilipat sebanyak hitungan ganjil kira-kira 2 cm.
Sekarang ke atasnya mengalami sedikit perubahan yaitu tidak lagi

memakai baju sporthem pendek namun memakai baju kebaya bahannya

18



19

dari brukat warna merah. Adapun ke bawahnya masih tetap memakai
kain atau samping batik.

Tata rias untuk muka tetap masih lebih sering memakai bedak sari-
pohaci, pinsil alisnya awalnya memakai pensil biasa yang isinya hitam
tetapi sekarang memakai pinsil alis, lipstiknya memakai lipstik biasa saja
yang harganya murah, pokoknya kelihatan bibirnya merah.

Untuk penari laki-laki yang berasal dari penonton pada saat masuk
arena untuk menari bersama ronggeng, di awal tahun 72-an masih
dikerudung sarung. Tetapi belakangan seiring dengan kemajuan zaman
sudah mengalami perubahan, yaitu penari laki-laki mengenakan baju dan

celana sebagaimana layaknya pakaian sehari-hari.

9. Sesajen

Penggunaan sesajen setiap akan mengadakan pementasan dari
dulu sampai sekarang pun masih tetap dilakukan, ini menunjukan unsur
religius magis yang bersifat animistis dalam pertunjukan Ronggeng
Gunung masih melekat. Pembacaan doa dilakukan oleh ketua kelompok
(rombongan) yang diikuti oleh anggota dan para ronggeng.

Maksud pemberian sesajen yaitu agar roh-roh jahat tidak akan
meng-ganggu dan memohon ijin kepada penguasa setempat (anu
ngageugeuh lembur, Sd) juga agar pertunjukan dapat berjalan lancar dan
cuaca baik tidak hujan selama pertunjukan berlangsung

Sesajen yang disediakan tergantung kepada yang mempunyai
hajat, biasanya berupa nasi putih yang berbentuk kerucut, ada ikannya,

juga dilengkapi macam-macam kueh ringan atau hahampangan dan juga

19



20

air kopi pahit. Sesajen ini disimpan di atas baki atau cecempeh yang

terbuat dari bumbu yang dianyam.

Faktor Pengaruh dari Luar (Eksternal)

Faktor eksternal yaitu adanya pengaruh dari luar yang datang dari
masyarakat pendukung, terutama dilihat dari aspek ekonomi dapat mem-
berikan keuntungan kepada kedua pihak, baik keuntungan yang didapat
oleh masyarakat pendukungnya maupun bagi seniman itu sendiri.

Sudah menjadi kebiasaan dalam pertunjukan Ronggeng Gunung ada
saweran, yaitu memberikan uang tip kepada ronggeng yang telah
menemani menari, atau kepada pesinden yang telah membawakan lagu
yang diminta-nya. Dengan memberi uang kepada ronggeng atau kepada
pesinden, memicu adanya persaingan (adu gengsi) antara penonton satu
dengan yang lainnya. Pada waktu seorang penonton memberi uang
saweran yang lain menduga pasti uangnya banyak, apalagi setelah dibuka
amplopnya uangnya memang benar-benar banyak, maka kelihatan orang
tersebut ekonominya sudah mapan dan sangat dermawan. Keadaan
semacam ini merangsang para penari laki-laki lebih sering memberikan
uang saweran agar dianggap orang yang berkecukupan. Tentunya bagi
para pemain pun merasa diuntungkan, karena semakin banyak yang
memberi saweran maka akan semakin besar pula uang tambahan yang
diterimanya.

Begitu pula Ronggeng Gunung akan berpengaruh pada aspek
ekonomi di masyarakat setempat, tampak pada kegiatan ekonomi
masyarakat yang tumbuh sebagai dampak adanya pertunjukan. Biasanya

apabila ada pertunjukan, akan bermunculan pedagang musiman dengan

20



21

menyediakan berbagai macam jenis makanan dan minuman di sekitar
tempat penyelenggaraan. Sehingga dapat memberikan peluang kepada
masyarakat untuk memperoleh keuntungan.

Pertunjukan Ronggeng Gunung juga menjadi sumber mendapatkan
uang bagi pemilik sewaan seperti kostum, panggung, tenda (balandongan),
dan sound sistem. Begitu pun pertunjukan mampu memberikan
penghasilan bagi senimam pelaku yang pada umumnya berasal dari

keluarga tidak mampu dan berpendidikan folmal rendah.

Dampak Perubahan

Ronggeng Gunung sekarang ini sudah mengalami berbagai
perubahan, dimulai dari kostum hingga cara penyajiannya. Seandainya
kesenian ini tidak mengalami perubahan kemungkinan besar kesenian
Ronggeng Gunung sudah lama ditinggal penggemarnya. Dalam hal kostum
misalnya, dulu ronggeng cukup memakai apok tetapi sekarang sudah
mengenakan kain kebaya sehingga terasa lebih sopan, dan yang
terpenting menutup aurat. Karena sekarang ini masyarakat terutama ibu-
ibunya rata-rata mengenakan jilbab sebagai penutup aurat, sehingga kain
kebaya terlihat cocok dipakai oleh penari Ronggeng Gunung masa kini.

Dengan telah dilakukannya berbagai perubahan, sampai saat ini
Ronggeng Gunung masih tetap eksis meskipun tidak seperti dulu lagi. Hal
ini dapat kita fahami karena banyak persaingan berupa kesenian modern
yang terasa lebih menarik dan mengikuti perkembangan zaman. Namun
demikian secercah harapan masih tetap ada pada kesenian Ronggeng

Gunung, terbukti masih ada yang menanggap dan tidak sedikit

21



22

penontonnya, bahkan penonton sering terlibat sebagai penari bersama-

sama ronggeng.

PENUTUP

Pertunjukan Ronggeng Gunung merupakan sebuah aktivitas kolektif
yang melibatkan berbagai komponen masyarakat baik seniman pelaku,
penikmat, penanggap, maupun pedagang. Aktivitas ini sudah menjadi
tradisi yang berakar dalam budaya masyarakat di wilayah Kabupaten
Ciamis Selatan.

Dalam perannya di masyarakat, awalnya Ronggeng Gunung sering
dipergunakan sebagai media untuk mengadakan acara ritual, seperti pada
upacara meminta hujan, menanam padi, memetik padi, memasukan padi
ke lumbung dan upacara mencukur rambut bayi. Akan tetapi seiring
dengan kemajuan zaman, hal tersebut sudah jarang dilakukan lagi oleh
masyarakat. Saat ini Ronggeng Gunung lebih sering berfungsi sebagai
hiburan atau tontonan. Pertunjukan Ronggeng Gunung sebagai hiburan
juga berpengaruh pada aspek ekonomi. Apabila ada pertunjukan, akan
bermunculan para pedagang musiman dengan menyediakan berbagai
macam jenis makanan dan minuman di sekitar tempat penyelenggaraan.

Pertunjukan Ronggeng Gunung juga menjadi sumber mendapatkan
uang bagi pemilik sewaan seperti kostum, panggung, tenda (balandongan),
dan sound sistem. Di samping itu, pertunjukan Ronggeng Gunung sebagai
hiburan juga dapat memberikan penghasilan bagi para senimam pelaku
yang pada umumnya berasal dari keluarga tidak mampu dan

berpendidikan folmal rendah.

22



23

DAFTAR PUSTAKA

Birano Amas dkk.
1996 Tari Tradisional Indonesia, Yayasan Harapan Kita, Jakarta:
Indonesia Indah.

Caturwati, Endang
2006 Perempuan dan Ronggeng, Bandung : Pusat Kajian Lintas
Budaya & Pembangunan Berkelanjutan.

Ensiklopedi
1986  Tari Indonesia, Jakarta: Departemen Pendidikan dan
Kebudayaan.

Kusmayadi, Nesri
1996 Tinjauan Terhadap Pelaksanaan Penyajian Kesenian Ronggeng
Gunung, Bandung: Akademi Seni Tari Indonesia (ASTI).

Kusumah, S.Dloyana

1981/ Sebuah Ronggeng Gunung Kesenian Rakyat di Kabupaten Ciamis

1982 Jawa Barat, Proyek Media Kebudayaan, Jakarta: Direktorat
Jenderal Kebudayaan Departemen Pendidikan dan
Kebudayaan.

Narawati Tati dan Soedarsono

2005 Tari Sunda Dulu Kini dan Esok, Pusat Penelitian dan
Pengembangan Pendidikan Seni Tradisional, Yogyakarta:
Universitas Pendidikan Indonesia (Past Upi 2005).

Suharto, Ben
1980 Tayub Yogyakarta, Yogyakarta: Akademi Seni Tari Indonesia
(ASTI).

Widyastutieningrum, Sri Rochana,
2006 Seni Pertunjukan Tayub di Blora Jawa Tengah, Yogyakarta:
Disertasi Sekolah Pasca Sarjana UGM



24



