PARAGUNA: Jurnal Ilmu Pengetahuan, Pemikiran, dan Kajian Seni Karawitan

Volume 11 | Nomor 1 | Desember 2024, Hal. 23-33
ISSN 2828-4240 (online)
https://jurnal.isbi.ac.id/index.php/paraguna

Relasi Ibing dan Tepak Kendang: Studi Kasus Pada
Perbedaan Musikal Tiga Paguron Pencak Silat Panglipur,
Gajah Putih, dan Budhi Kancana

Riky Oktriyadial* Gempur Sentosab?2, Ardhy3<

abcProdi Karawitan, ISBI Bandung, JIn Buahbatu no.212 Bandung 40265
Irikyoktrivadi@gmail.com
2cempur.sentosa@gmail.com

*Koresponden

Submission date: Received September 2024; accepted November 2024; published Desember 2024
ABSTRACT KEYWORDS
The research titled “Relation between Ibing and Tepak Kendang: A Case Study on o
the Musical Differences of Three Silat Pagurons; Panglipur, Gajah Putih, and 113;13?10?5}“19
Budhi Kancana” is an interactive study of tepak kendang playing patterns. Ibiurfécerégak
(textual-contextual) study of tepak kendang playing patterns. The textual study Kend,ang
focuses on the musicality of the tepak kendang. musicality, while contextual 1s

focused on the relationship between tepak kendang and ibing penca in each This is an open
paguron. access article
The data used in this This research consists of qualitative and quantitative data. under the CC-
Qualitative data in the form of musical and ibing relationships based on the emic BY-SA license

point of view of the performers in the 3 (three) paguron that became the art in 3
(three) paguron which became the subject of research. Meanwhile, the data
quantitative data is in the form of notations of drumming in the structure of silat
performances in three different pagurons. 3 (three) different paguron. From the
quantitative data in the form of notation, then from the quantitative data in the
form of notation, a comparison was made of the drumming patterns in Paguron
Panglipur, Gajah Putih, and Budi Kancana. The urgency of this research to see the
ibing relationship in each paguron with musical consequences built in order to
fulfill the aesthetic needs of ibing penca which is directly related to the aesthetics of
tepak kendang. with the aesthetics of tepak kendang. With this research, the
correlative relationship between musicality and ibing can be mapped. musicality
and ibing, so that it can be The importance of maintaining the values in ibing penca
cannot be separated from the musicality in tepak kendang

PENDAHULUAN

Pencak silat merupakan salah satu seni bela diri Indonesia sebagai Warisan Budaya
Tak Benda (WBTB) yang dietapkan oleh UNESCO pada Sidang ke-14
Intergovernmental Committee for the Safeguarding of the Intangible Cultural
Heritage, yang berlangsung di Bogota, Kolombia, 9-14 Desember 2019. Berdasarkan
penetapan pencak silat sebagai WBTB, pemerintah Indonesia berkomitmen untuk
melestarikan dan menjaga eksistensi pencak silat melalui pendidikan pencak silat
yang tidak hanya fokus pada aspek olah raga/ bela diri, namun sebagai bagian dari
kurikulum seni dan budaya (Riky Oktriyadi, 2023).

e  jurnal.paraguna@isbi.ac.id

23


https://jurnal.isbi.ac.id/index.php/paraguna
mailto:rikyoktriyadi@gmail.com
mailto:2gempur.sentosa@gmail.com
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

JURNAL PARAGUNA e-ISSN 2828-4240 (online)
Volume 11, Nomor 1, Desember 2024, Hal. 23-33

Kategorisasi pencak silat di Jawa Barat tidak hanya dikenal sebagai olahraga bela
diri saja, namun juga sebagai seni. Pencak silat dalam konteks seni sering disebut
sebagai seni pencak silat yang terdiri dari Kendang Penca (dilihat dari sudut
pandang estetika karawitan) dan Ibing Penca (dilihat dari sudut pandang estetika
tari). Ibing penca dikelompokkan ke dalam tari Sunda, yang tidak bisa dilepaskan
dari perangkat musik karawitan sebagai pengiringnya. Adapun perangkat musik
yang digunakan dalam ibing penca disebut dengan perangkat kendang penca yang
terdiri dari dua set kendang (kendang indung dan kendang anak), satu tarompet,
dan satu bende (Riky Oktriyadi, 2023).

Seni pencak silat di Jawa Barat, khususnya di Bandung terdapat beberapa
perguruan silat (paguron), namun dari beberapa paguron hanya ada tiga paguron
di Bandung sebagai objek kajian ini yaitu, Panglipur, Gajah Putih, dan Budhi
Kancana. Panglipur adalah salah satu organisasi perguruan silat yang didirikan
oleh Abah Aleh pada tahun 1909 di Bandung yang kemudian ditetapkan sebagai
hari jadi panglipur setiap tanggal 8 Agustus. Saat ini, Panglipur berpusat di
Kampung Sumursari Desa Sukasono Kecamatan Wanaraja Kabupaten Garut
Provinsi Jawa Barat, tetapi pusat Himpunan Pencak Silat (HPS) Panglipur berpusat
di JI. Imam Bonjol No. 38 Bandung (Dahlan, 2011). Paguron Gajah Putih yaitu
perguruan silat didirikan awalnya pada 20 Mei 1959 oleh KH. Adji Djaenudin Bin
Haji Usman Bin Haji Tabri di Kampung Gegerpasang Desa Sukarasa Kecamatan
Samarang Kabupaten Garut. Paguron Gajah Putih menyebar dan berkembang
hingga saat ini di kota Bandung. Sementara paguron Budhi Kancana didirikan pada
27 Juli 1945 oleh Aki Suherman di Bandung (Kusnadi, 2024). Awalnya paguron
Budhi Kancana memiliki nama Pusaka Kancana yang didirikan sekitar tahun 1934-
1935. Pertimbangannya memilih ketiga paguron tersebut sebagai objek kajian ini
karena ketiga paguron tersebut masih hidup dan berkembang, konsisiten dalam
akivitas dan penyebarannya.

Fokus kajian ini adalah pencak silat dari perspektif karawitan terkait ibing penca,
yakni relasi ibing penca dengan struktur pola permainan kendang pencak silat yang
kemudian disebut sebagai tepak kendang penca dari ketiga paguron. Secara umum
pola tepak kendang penca terdiri dari dua bentuk, yaitu bentuk tepakdua dan
bentuk palered atau paleredan. Bagian pertama yaitu bentuk tepakdua, strukturnya
terdiri dari bukaan (tepakdua), mincid, bukaan (tepaktilu), mincid, dan
padungdung. Kedua yaitu bentuk palered atau paleredan, yang memiliki struktur
palered, mincid, bukaan (tepaktilu), mincid, dan padungdung. Dari kedua bentuk
tersebut, apakah setiap paguron memiliki struktur yang berbeda? Apakah
perbedaan tersebut sekaliagus menjadi identitas paguron-nya?.

Riky Oktriyadi: Relasi Ibing Penca...
24



JURNAL PARAGUNA e-ISSN 2828-4240 (online)
Volume 11, Nomor 1, Desember 2024, Hal. 23-33

Permasalahan kajian mengenai perbedaan relasi musikal ibing penca dan tepak
kendang pada paguron Panglipur, Gajah Putih, dan Budhi Kancana dipecahkan
menggunakan pendekatan kualitatif dan kuantitatif. Pemetaan dari informasi yang
disampaikan narasumber sebagai native point of view, berupa narasumber yang
secara empiris terlibat di 3 (tiga) paguron yang menjadi subjek kajian
dideskripsikan secara kualitatif. Sementara itu data kuantitatif dipetakan dari hasil
catatan notasi pola permainan kendang di masing-masing paguron. Hasil analisis
dari ketiga paguron tersebut kemudian dikomparasikan dalam sebuah matriks
untuk ditunjukkan perbedaan musikalnya.

Kajian sebelumnya mengenai tepak kendang penca telah dilakukan oleh Dhita
Nurunnisa dalam skripsi Program Studi Sendratasik, Fakultas Bahasa dan Seni,
Universitas Negeri Jakarta pada 2016 dengan judul “Pola Ritmik Kendang Dalam
Seni Pertunjukan Ibing Pencak Silat Di Desa Juhut Kabupaten Pandeglang-Banten”.
Tujuan peneliti yang dilakukan oleh Nurunnisa hanya untuk mengetahui pola
ritmik tepak kendang penca dan sebagai pendokumentasian dan struktur
pertunjukan seni penca silat (Nurunnisa, 2016). Kemudian peneliti Kembara
Qowamul Haqq pada 2018 meneliti Fungsi Musik Dalam Seni Beladiri Pencak Silat
Ibing Panglipur Galih, berupa skripsi pada Program Studi Pendidikan Musik
Fakultas Bahasa dan Seni Universitas Negeri Jakarta (UN]) yang menjelaskan fungsi
musik dalam seni beladiri pencak silat Ibing Panglipur Galih di Garut Jawa Barat,
serta mendokumentasikan teknik permainan, pola ritmik tabuh kendang, dan pola
tarompet iringan ibing Panglipur Galih dalam bentuk notasi. Tujuan kajian yang
dilakukan oleh Haqq yaitu mengungkapkan keragaman teknik dan pola ritmik
tabuh kendang yang mengiringi pencak silat ibing Panglipur Galih (Haqq, 2018).
Berdasarkan kajian sebelumnya, peneliti menemukan celah untuk diteliti lebih
lanjut mengenai ibing penca dengan tepak kendang yang belum diteliti oleh
peneliti sebelumnya yaitu, relasi antara ibing penca dengan tepak kendang penca.
Novelty atau unsur kebaruan dalam kajian ini adalah komparasi ketiga paguron
yaitu Panglipur, Gajah Putih, dan Budhi Kancana ditinjau dari relasi ibing penca
dengan tepak kendang penca sebagai identitas paguron.

METODE

Untuk memenuhi tujuan kajian ini, dilakukan telaah dengan menggunakan metode
mixed method, dalam arti data-data yang digunakan terdiri dari data kualitatif dan
kuantitatif (Rahmat Justan, 2024). Data kualitatif dipetakan dari informasi yang
disampaikan narasumber sebagai native point of view, berupa narasumber yang
secara empiris terlibat di 3 (tiga) paguron yang menjadi subjek kajian.

Riky Oktriyadi: Relasi Ibing Penca...
25



JURNAL PARAGUNA e-ISSN 2828-4240 (online)
Volume 11, Nomor 1, Desember 2024, Hal. 23-33

Dalam hal sumber data, kajian ini menggunakan pendekatan interaktif,
sebagaimana disampaikan Wahyudin (2007) bahwa pendekatan interaktif dalam
mengambil data berupa pendapat diambil dari pelaku dan ahli (Wahyudin, 2007).
Sementara itu dalam hal data kuantitatif dipetakan dari hasil catatan notasi pola
permainan kendang di masing-masing paguron. Data kuantitatif yang diambil dari
masing-masing paguron kemudian dikomparasikan dalam sebuah matriks untuk
ditunjukan perbedaan musikalnya.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Sebagaimana disampaikan sebelumnya, bahwa kajian ini difokuskan pada 3 (tiga)
paguron, yakni; Panglipur, Gajah Putih, dan Budhi Kancana. Dari hasil kajian
lapangan, dapat dijelaskan profile singkat dari ketiga pagoron melalui sub-bab
secara khusus dalam hasil dan pembahasan.

Pencak silat berakar dari tradisi bela diri yang tersebar di seluruh Nusantara,
dipengaruhi oleh berbagai budaya dan kerajaan yang pernah ada di wilayah
Indonesia. Teknik-teknik bela diri ini awalnya dikembangkan oleh masyarakat
setempat sebagai cara untuk mempertahankan diri dari serangan musuh dan
hewan liar. Seiring berjalannya waktu, pencak silat dipengaruhi oleh berbagai
kebudayaan yang masuk ke Indonesia, termasuk Hindu, Buddha, dan Islam. Pada
masa kerajaan Hindu-Buddha seperti Majapahit, teknik-teknik pencak silat mulai
terstruktur dan diajarkan di kalangan prajurit.

Pada masa penyebaran Islam, pencak silat berkembang pesat karena ajaran Islam
yang masuk ke Indonesia juga membawa nilai-nilai moral dan spiritual yang
menjadi dasar latihan pencak silat. Pada masa kolonial Belanda, pencak silat
menjadi salah satu cara perlawanan terhadap penjajah, dan banyak aliran pencak
silat yang dirahasiakan dan dilatih secara diam-diam.

Pada tahun 1948, didirikan Ikatan Pencak Silat Indonesia (IPSI) sebagai induk
organisasi pencak silat di Indonesia. Tujuan IPSI adalah untuk mengumpulkan
berbagai aliran pencak silat yang ada di Indonesia dan memperkenalkan pencak
silat ke dunia internasional.

Pada tahun 1980, Persekutuan Pencak Silat Antarabangsa (Pesilat) didirikan oleh
beberapa negara ASEAN sebagai wadah wuntuk memperkenalkan dan
mengembangkan pencak silat di kancah internasional. Puncaknya, pada tahun
2019, pencak silat diakui oleh UNESCO sebagai Warisan Budaya Tak Benda Dunia,
yang menunjukkan pengakuan global terhadap nilai budaya dan seni bela diri ini.
Saat ini, pencak silat tidak hanya dipraktikkan sebagai seni bela diri tetapi juga

Riky Oktriyadi: Relasi Ibing Penca...
26



JURNAL PARAGUNA e-ISSN 2828-4240 (online)
Volume 11, Nomor 1, Desember 2024, Hal. 23-33

sebagai olahraga kompetitif. Banyak kejuaraan pencak silat diadakan di tingkat
nasional dan internasional. Selain itu, pencak silat juga menjadi bagian dari
identitas budaya dan warisan bangsa Indonesia yang dijaga dan dilestarikan.

1. Gajah Putih

Gajah putih berdiri tahun 1959 kemudian menyebar ke Bandung. Di bandung
diketuai oleh Jeje Jarkasih yang juga dikenal sebagai seorang militer. Di bawah
kepemimpinan Jeje, Gajah Putih semakin maju dan menyebar ke berbagai daerah.
Pada Paguron Gajah Putih, dikenal seorang guru pertama yang berasal dari
Pangalengan, disampaikan Yadi Cahyadi (2024) bahwa Maha guru Aji pernah
berkelana dan banyak menjajal para pesilat lain, dan kemudian berguru kepada
Bang Kari, kemudian pada Bang Madi yang disebutkan kembali ke Pasanggrahan
Garut. Ada amanat dari sesepuh Geger Pasang atau Mamak Ciparay yaitu Aji
Jaenudin yang menyebutkan amanat “harus mengajarkan silat”. Murid pertama Aji
yaitu Encri atau Hasan Basri, Basri kemudian dikembangkan sampai 10 Paguron
Gajah Putih termasuk ayah dari Yadi Cahyadi bernama Erik Koswara atau Engkos
yang merupakan murid terakhir mama Aji. Karena usianya paling muda Engkos
saat berlatih selalu terpisah dari yang usianya lebih dewasa. Erik Koswara, bersama
Bah Ujer di Garut, Cep Ajam, Dodo Kholil, Ahmad Sadeli menjadi tokoh-tokoh
utama Gajah Putih saat ini. Dalam hal pewarisan, tidak sedikit berjalan secara
geneologis di mana anak cucu dari masing-masing tokoh menjadi penerus. Secara
formal kepengurusan Gajah Putih berada di Bandung dengan dipimpin oleh Jeje
Jarkasih, kemudian (juga) di Garut. Setelah kepemimpinan Jeje di Garut kemudian
diteruskan oleh Hengki, hingga kepemimpinan Kokom yang kemudian antara
Bandung dan Garut dipisahkan secara keorganisasian (Cahyadi, 2024).

Dari Paguron Gahaj Putih dapat diidentifikasi ragam tepak kendang dari masing-
masing pola. Secara musikal dalam struktur pola bentuk paleredan, mincid
dilanjutkan ke pola tepaktilu, tidak ada tepak peralihan sebagaimana biasanya,
melainkan secara otomatis masuk ke pola tepaktilu yang ditandai oleh perpindahan
tabuh kempul secara otomatis tanpa adanya tepak peralihan sebagai tanda
perpindahan pola. Dalam hal ini menggunakan ragam dulakatincak dua Kkali,
otomatis, mincid tepak bongbang. Pada pola otomatis dapat ditunjukkan sebagai
berikut:

Riky Oktriyadi: Relasi Ibing Penca...
27



JURNAL PARAGUNA e-ISSN 2828-4240 (online)
Volume 11, Nomor 1, Desember 2024, Hal. 23-33

P PP PP PP |PPPPPP PP/PP PPPPPBP
t ot D D|+D- D DOD DDt
PPPPPP PP/PPPPPP PP PPPPPP PP/PP PPPPPP
+D+ D - |DDD+DDt- [+D+ D DOD DDt

Pada notasi di atas, sudah bisa dilihat perbedaannya melalui tanda goongan. Di
baris pertama tanda goongan berada pada ketukan ke 16 (pola palered), sementara
di baris ke dua tanda goongan berada di setiap ketukan ke 4 (pola tepaktilu).

2. Budhi Kancana

Paguron Budhi Kancana Menurut Taufik Nurullah (2024) terbentuk pada 27 Juli
1934, dan dipimpin oleh Aki Suherman. Dalam perjalannya kemudian ketuanya
diganti oleh Aep Subarnen, kemudian dilanjutkan oleh Bah Cucu, Deni, dan
kemudian Deden (Nurullah, 2024). Dalam struktur pola bentuk paleredan, ketika
masuk pada ragam mincid mengunakan ragam dulangkatincak, kemudian mincid
ricikan menggunakan ragam mincid tepaktilu yang selanjutnya kembali ke ragam
dulangkatincak, kemudian masuk pada pola tepaktilu. Tepak bukaan pada
Paguron Budhi Kancana dapat dilihat pada notasi berikut:

3. Panglipur

Paguron Panglipur menurut Asep Gurwawan (2024) tercatat telah diinisiasi sebagai
sebuah perkumpulan pada tahun 1909. Panglipur belum punya nama, Bah Aleh
sebagai sang guru hanya mengajar dari satu tempat ke tempat lainnya. Bah Aleh

Mincid Dulangkatincak:

|||||||||||||

berasal dari Banten kemudian ke Bandung lalu ke Garut. Murid-murid Bah Aleh
tersebar hampir di seluruh Jawa Barat. Bah Aleh lama tinggal di Bandung tepatnya
di Gang Durman, Imam Bonjol dan Dewi sartika. Paguron Panglipur dibentuk
sebagai organisasi formal pada tahun 1955 oleh ibu Eni setelah Bah Aleh
memberikan wewenangnya untuk mengatur murid-murid Bah Aleh yang sudah
terhitung banyak. Setelah terbentuk organisasinya, pimpinan atau ketua yang
pertama Paguron Panglipur yaitu Bah Udi yang merupakan kakak dari ibu Eni.

Riky Oktriyadi: Relasi Ibing Penca...
28



JURNAL PARAGUNA e-ISSN 2828-4240 (online)
Volume 11, Nomor 1, Desember 2024, Hal. 23-33

Setelah Kakaknya meninggal, tonggak pimpinan Panglipur dilanjutkan oleh ibu Eni
sebagai ketua umum. Periode jabatan ketua dalam AD-ART yaitu 4 tahun, namun
Ibu Eni sebagai ketua umum tidak tergantikan, kecuali ketua harian. Setelah ibu Eni
meninggal pada tahun 2012, ketua umum Panglipur diganti oleh Nana selama dua
periode, kemudian posisi ketua umum digantikan oleh cucunya yaitu Fauziah yang
menjabat sampai perode tahun 2025. Saat ini Panglipur selain tersebar di Jawa
Barat, DKI Jakarta, Banten dan Madura, juga sudah merambah secara internasional,
khususnya di DenHaag, Belanda dan Eropa lainnya, termasuk di Amerika. Di Jawa
Barat terdapat beberapa cabang Paguron Panglipur yang memiliki nama tersendiri
seperti; Panglipur Putra, Panglipur Muda (Babakan Jati), Panglipur Pamager Sari,
dan lain lain (Gurwawan, 2024).

Dalam struktur pola bentuk paleredan, di Paguron Panglipur, khususnya pada
ragam tepak bukaan terdapat pola seperti mincid, namun ragam tersebut bukanlah
mincid yang dikenal secara umum, melainkan pola tepak peralihan untuk
mengulang kembali ke ragam bukaan. Polanya dapat ditunjukkan sebagai berikut:

o

Pola tersebut hanya terdapat pada paguron Panglipur saja, dan tidak digunakan

ppepppPppPPop ppppe

U"U

r
\..H.,,\ T 0 | - eoslos

oleh paguron paguron yang lainnya.

Relasi Ibing dan Tepak Kendang pada Tiga Paguron

Dalam konteks seni tari Sunda, pola gerak tari identik dengan pola tepak kendang.
Sebagai contoh, dalam tari menak, dalam hal ini tari keurseus terdapat ragam gerak
pokok yang sama penamaannya dengan ragam tepak kendang, seperti gerak
jangkung ilo, gedig, pakbang, baksarai, mamandapan, dan lain sebagainya,
penamaannya sama dengan ragam pola tepak dalam permainan kendang.
Begitupun dalam seni tari rakyat, dalam hal ini pencak silat. Penamaan ragam ibing
penca ada yang memiliki kesamaan dengan ragam tepak kendang penca seperti
mincid, bukaan, baragbag, dulangkatincak, golempang, bongbang, dan lain
sebagainya. Berdasarkan kajian lapangan dan analisis data, terdapat penamaan
ragam yang sama yang membentuk relasi kuat antara penamaan ragam ibing penca
dan penamaan ragam tepak kendang. Relasi antara ibing penca dan tepak kendang
pada tiga paguron dapat dibuktikan kembali secara musikal baik secara kualitatif
maupun kuantitatif yang menunjukkan identitas ibing penca dan tepak kendang di
paguron Panglipur, Gajah Putih, dan Budhi Kancana.

Riky Oktriyadi: Relasi Ibing Penca...
29



JURNAL PARAGUNA e-ISSN 2828-4240 (online)
Volume 11, Nomor 1, Desember 2024, Hal. 23-33

Pada Paguron Gajah Putih, menurut Cahyadi Tepak buhun menjadi pijakan Gajah
Putih, namun seiring dengan perkembangan dan tuntutan saat ini, tidak sedikit
Paguron Gajah Putih ikut dengan keadan seperti garapan IPSI dan PPSI. Hal ini
dikarenakan kepentingan pencak silat di sekolah-sekolah yang mayoritas
materinya dari IPSI dan PPSI untuk kebutuhan O2SN dan prestasi ini sering
dijadikan bahan untuk mendaftar ke sekolah yang akan dilanjutkannya.. Pada masa
awal perkembangan, Paguron Gajah Putih selalu menggunakan tepakan buhun
seperti palered, tepakdua, dan tepak tilu. Dalam tepak palered jarang
menggunakan variasi, sementara ketika masuk ke tepaktilu tidak ada jeda, kecuali
hanya variasi yang diisi oleh tepak bongbang atau salancar yang kemudian secara
otomatis berubah bentuk menjadi tepaktilu. Adapun strukturnya yaitu; palered,
limbung, variasi. Jeda atau peralihan ke tepak tilu dahulu selalu digunakan, namun
pada saat ini lebih deminan tepak otomatis yang digunakan, yakni; mincid limbung
mincid variasi, tepaktilu.

Perbedaan yang lainnya jika dibandingkan dengan pagurron lain terdapat pada
usik, terutama dalam gerak sikut depan. Menurut beberapa pendapat, gerak sikut
Gajah Putih dinilai lebih tajam, demikian pula dengan gerak hormat. Perbedaan
lainnya yaitu ketika hendak masuk pada bagian padungdung di mana Gajah Putih
selalu maju tiga langkah kemudian hormat, gerak bawah, kemudian masuk pada
padungdung. Untuk mengetahui musik iringan pencak silat Gajah Putih, tanpa
adanya pesilat pun dapat terlihat, sebagai contoh pada tepak buhun dengan
patokan 5 dalam tepakdua, dan 7 dalam palered. Namun saat ini banyak juga
praktik menggunakan patokan lebih dari 5 dan 7. Struktur Gajah Putih secara
umum dapat dipetakan dengan urutan mincid palerdan, mincid 1(pada kemprang)
naik limbung, mincid 2 gancang (pada keplak), otomatis (variasi), mincid gancang,
jeda tepak tilu, padungdung (Cahyadi, 2024).

Pada Paguron Budhi Kancana, Nurullah (2024) berpendapat bahwa karena tiap
paguron berbeda ibingan maka sudah pasti akan berbeda dalam tepak kendang-
nya walaupun dalam lagu yang sama. Jadi dapat disimpulkan bahwa ibingan
sangat mempengaruhi terhadap tepak kendang. Ada 2 kategori jurus dan ibingan
sebagai dua hal yang berbeda. Menurut Mamat (2024) apabila pencak hanya
disajikan musikalnya saja tanpa adanya ibingan, maka itu tidak akan terlihat
perbedaannya. Salah satu ciri ibing dari paguron ini yang menjadi identitas atau
ciri khasnya yaitu ketika selesai tepakdua atau paleredan menuju tepaktilu terdapat
gerak bandera. Dalam struktur bukaan biasanya Paguron Budhi Kancana
menyajikan 7 goongan kemudian dilanjutkan dengan mincid (wawayangan,
papalayon), gerak ini masih digunakan oleh paguron yang ada di Cigugur Bandung
Barat. Di Bandung sudah banyak variasi karena kebutuhan pasanggiri yang sudah

Riky Oktriyadi: Relasi Ibing Penca...
30



JURNAL PARAGUNA e-ISSN 2828-4240 (online)
Volume 11, Nomor 1, Desember 2024, Hal. 23-33

distandardisasi. Dalam struktur mincid tidak ada yang khusus terkadang di
masing-masing paguron selalu berbeda tergantung kepada pesilatnya. Hal ini
dikarenakan setiap guru dan setiap murid yang diajarkan gerak berbeda-beda.
Terdapat pola bukaan dalam paleredan yang menjadi ciri Paguron Budhi Kancana,
begitu pula dalam mincid. Pembeda sekaligus yang menjadi inspirasi dalam
membuat gerak berbeda di paguron ini adalah dari wayang (Gatot kaca), dan
gerakan winchun (Nurullah, 2024).

Demikian pula dalam Paguron Panglipur, disampaikan oleh Gurwawan (2024)
bahwa tepak kendang dan ibing dapat saling mempengaruhi dalam pembentukan
ragam tepak maupun ragam ibing. Hal ini dikarenakan proses terciptanya tepak
atau ibing dapat muncul dari tepak kendang terlebih dahulu sehingga ibing
menyesuaikan dengan tepak tersebut. Begitu pun sebaliknya ketika ibing
menambah gerakan, tepak kendang harus dapat menyesuaikan pula dengan ibing
tersebut.

Terdapat perlakuan khusus terhadap instrumen kendang penca pada Paguron
Panglipur. Menurut Asep (2024) disebutkan bahwa dahulu Bah Aleh selalu
mengingatkan kepada pemain kendang untuk selalu menjaga dan merawatnya
dengan baik. Ketika seseorang memperlakukan instrumennya dengan baik maka
diharapkan instrumen tersebut pun memberikan hal terbaik pula bagi pemainnya.
Perlakuan ini sampai dengan kepada hal hal di luar nalar seperti ngukus setiap
malam Jumat. Ngukus selain untuk menjaga filisofisnya, ternyata secara pragmatis
ngukus membuat kayu tahan lama terhindar dari hama kayu. Hal ini sangat
dirasakan oleh Asep, ketika kendang tersebut ditata di atas panggung dan
dibunyikan terlihat memiliki aura yang sangat luar biasa.

Ragam ke-khasan motif Paguron Panglipur berdasarkan buku yang ditulis oleh
Saleh, memiliki 15 motif. Dari 15 motif ini terdapat berbagai macam variasi ragam
tepak kendangnya. Dalam Paleredan ciri khas yang terdapat pada ibing pada gerak
jalak pengkor. Pada prinsipnya dalam ibing penca memiliki kesamaan, hanya yang
membedakan adalah pada variasi gerak yang berpengaruh terhadap variasi tepak
kendang. Misalnya pada ibing tepak dua pada umumnya terdapat 7 sampai 8
gerakan, namun terkadang bisa sampai dengan 9 gerakan dalam satu periode
bukaan. Keadaan tersebut dapat dilihat pada Paguron Panglipur Putra Siliwangi
Garut pimpinan Bah Eme yang sebelumnya dipimpin oleh Bah Uweh salahsatu
murid dari Bah Aleh. Munculnya kreatifitas dalam ibing penca dikarenakan adanya
Pasanggiri, Ketika itu dalam pasanggiri apabila menggunakan jurus jurus buhun
selalu kalah, membaca pengalaman kekalahan tersebut, maka muncul ide untuk
membuat variasi gerak dari gerak buhun. Hal tersebut mempengaruhi sisi

Riky Oktriyadi: Relasi Ibing Penca...
31



JURNAL PARAGUNA

Volume 11, Nomor 1, Desember 2024, Hal. 23-33

e-ISSN 2828-4240 (online)

musikalitas terutama pada waditra kendang. Gerak gerak Paguron Panglipur juga

dikenal memiliki gerak yang lebar, yang terdapat pada dua versi yaitu ibing

patokan dan ibing biasa. Dalam hal pengembangan muncul ragam otomatis 9,

otomatis 16, otomatis 28. Hal itu tidak bisa dilepaskan dari pelatih, pemusik, dan

pesilat (Gurwawan, 2024).

Dari setiap penjelasan dan analisis perbedaan hubungan ibing dan pola permainan

tepak kendang, dari ketiga paguron di atas, dapat dipetakan sebagai berikut:

Tepak Pengaruh
No | Paguron Palered Tepak Tepak tilu s
dua ibing
1 Gajah N N N Penggunaan
Putih gerak
Jarang Tanpa jeda saat hormat
variasi masuk tepak tilu menuju
Variasi oleh tepak | padungdung
bongbang/salancar | Jurus-jurus
Berubah menjadi | gajah putih :
tepak tilu sikut,
Struktur | Palered, Mincid tengkepan,
limbung, limbung, nilep, dan
variasi mincid sangkolan
variasi, (usik rapet/
tepak tilu ulin rapet)
Tepak 7 2
buhun
Mincid1 | kemparang
Naik limung
Mincid 2 Keplak, Mincid Jeda tepak tilu,
gancang | otomatis, gancang padungdung
variasi
2 Bufhi N N N Wayangan ,
Kancana papalayon.
Bukaaan Wayang
Mincid (gatot kaca)
Tepak 11 7 Winchu
buhun Gerak
Lanjut ke | Limbung tepak tilu | monyet,
mincid, macan,
limbung tewak
teunggeul.
Gerak
seimbang

Riky Oktriyadi: Relasi Ibing Penca...

32




JURNAL PARAGUNA e-ISSN 2828-4240 (online)
Volume 11, Nomor 1, Desember 2024, Hal. 23-33

kiri dan
kanan

3 | Panglipur V V v Jalak

Jalak pengkor,
pengkor ragam
Gerakan 7s.d9 otomatis 9,
gerakan 16, 28.

SIMPULAN

Dari hasil kajian terhadap tiga paguron yang menjadi objek/subjek kajian,
khususnya pada fokus tema relasi atau hubungan ibing dan tepak kendang, dapat
disimpulkan bahwa masing-masing paguron memiliki identitas tersendiri, baik
dalam ibing, maupun dalam tepak kendang. Simpulan penting dari keadaan
tersebut adalah, bahwa hubungan atau relasi antara ibing dan tepak kendang,
terbukti sangat erat. Hubungan atau relasi erat tersebut bersifat resiprokal, dalam
arti, keberadaan ibing yang khas (dari masing-masing paguron) menghasilkan
tepak kendang yang khas pula, demikian sebaliknya, keberadaan pola tepak yang
khas di masing-masing paguron, menghasilkan ibing atau gerakan yang khas pula
di masing-masing paguron.

DAFTAR PUSTAKA

Cahyadi, Y. (2024, September 5). Profile, Tepak, dan Ibing Paguron Gajah Putih . (R.
Oktriyadi, Interviewer)

Dahlan, M. H. (2011). Pencak Silat Panglipur: Tinjauan Sejarah Budaya. Patanjala,
260-277.

Gurwawan, A. (2024, Semptember 29). Profile, Tepak, dan Ibing Paguron Panglipur.
(R. Oktriyadi, Interviewer)

Haqq, K. Q. (2018). Fungsi Musik Dalam Seni Beladiri Pencak Silat Ibing Panglipur
Galih. Jakarta: UNJ.

Kusnadi, U. (2024, Maret 5). Sejarah Tiga Paguron Pencak Sllat. (R. Oktriyadi,
Interviewer)

Nurullah, T. (2024, September 5). Profile, Tepak, dan Ibing Paguron Budhi Kancana.
(R. Oktriyadi, Interviewer)

Nurunnisa, D. (2016). Pola Ritmik Kendang Dalam Seni Pertunjukan Ibing Pencak
Silat Di Desa Juhut Kabupaten Pandeglang-Banten. Jakarta: UN].

Riky Oktriyadi, G. S. (2023). Tepak Ciwaringinan pada Seni Pencak Sllat di Kota
Bandung. Paraguna, 96-105.

Wahyudin, P. D. (2007). Makna Simbolisme Kacapi Indung dalam Tembang Sunda
Cianjuran: Analisis Struktural pada Penembang Terhadap Pengarusutamaan
Gender. Bandung: STSI Bandung,.

Riky Oktriyadi: Relasi Ibing Penca...
33



