
 

PARAGUNA: Jurnal Ilmu Pengetahuan, Pemikiran, dan Kajian Seni Karawitan 

 

Volume 11 | Nomor 1 | Desember 2024, Hal. 23-33 

ISSN 2828-4240 (online)  

https://jurnal.isbi.ac.id/index.php/paraguna  

 

 

●  jurnal.paraguna@isbi.ac.id 

23 

 

Relasi Ibing dan Tepak Kendang: Studi Kasus Pada 
Perbedaan Musikal Tiga Paguron Pencak Silat Panglipur, 
Gajah Putih, dan Budhi Kancana 
 
Riky Oktriyadia,1,* Gempur Sentosab,2, Ardhy3,c 
a,b,c Prodi Karawitan, ISBI Bandung, Jln Buahbatu no.212 Bandung 40265 
1rikyoktriyadi@gmail.com  
2gempur.sentosa@gmail.com  
*Koresponden  
 

Submission date: Received September 2024; accepted November 2024; published Desember 2024 

ABSTRACT 
 

 KEYWORDS 

The research titled “Relation between Ibing and Tepak Kendang: A Case Study on 
the Musical Differences of Three Silat Pagurons; Panglipur, Gajah Putih, and 
Budhi Kancana” is an interactive study of tepak kendang playing patterns. 
(textual-contextual) study of tepak kendang playing patterns. The textual study 
focuses on the musicality of the tepak kendang. musicality, while contextual is 
focused on the relationship between tepak kendang and ibing penca in each 
paguron.  
The data used in this This research consists of qualitative and quantitative data. 
Qualitative data in the form of musical and ibing relationships based on the emic 
point of view of the performers in the 3 (three) paguron that became the art in 3 
(three) paguron which became the subject of research. Meanwhile, the data 
quantitative data is in the form of notations of drumming in the structure of silat 
performances in three different pagurons. 3 (three) different paguron. From the 
quantitative data in the form of notation, then from the quantitative data in the 
form of notation, a comparison was made of the drumming patterns in Paguron 
Panglipur, Gajah Putih, and Budi Kancana. The urgency of this research to see the 
ibing relationship in each paguron with musical consequences built in order to 
fulfill the aesthetic needs of ibing penca which is directly related to the aesthetics of 
tepak kendang. with the aesthetics of tepak kendang. With this research, the 
correlative relationship between musicality and ibing can be mapped. musicality 
and ibing, so that it can be The importance of maintaining the values in ibing penca 
cannot be separated from the musicality in tepak kendang 
 
 

  
Relationship 
Musicality 
Ibing, Tepak  
Kendang  
 
This is an open 
access article 
under the CC–
BY-SA license 

 

 

 

PENDAHULUAN 

Pencak silat merupakan salah satu seni bela diri Indonesia sebagai Warisan Budaya 

Tak Benda (WBTB) yang dietapkan oleh UNESCO pada Sidang ke-14 

Intergovernmental Committee for the Safeguarding of the Intangible Cultural 

Heritage, yang berlangsung di Bogota, Kolombia, 9-14 Desember 2019. Berdasarkan 

penetapan pencak silat sebagai WBTB, pemerintah Indonesia berkomitmen untuk 

melestarikan dan menjaga eksistensi pencak silat melalui pendidikan pencak silat 

yang tidak hanya fokus pada aspek olah raga/ bela diri, namun sebagai bagian dari 

kurikulum seni dan budaya (Riky Oktriyadi, 2023). 

https://jurnal.isbi.ac.id/index.php/paraguna
mailto:rikyoktriyadi@gmail.com
mailto:2gempur.sentosa@gmail.com
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


 

JURNAL PARAGUNA e-ISSN 2828-4240 (online) 

 Volume 11, Nomor 1, Desember 2024, Hal. 23-33 
 

 

 

Riky Oktriyadi: Relasi Ibing Penca… 

24 

 

Kategorisasi pencak silat di Jawa Barat tidak hanya dikenal sebagai olahraga bela 

diri saja, namun juga sebagai seni. Pencak silat dalam konteks seni sering disebut 

sebagai seni pencak silat yang terdiri dari Kendang Penca (dilihat dari sudut 

pandang estetika karawitan) dan Ibing Penca (dilihat dari sudut pandang estetika 

tari). Ibing penca dikelompokkan ke dalam tari Sunda, yang tidak bisa dilepaskan 

dari perangkat musik karawitan sebagai pengiringnya. Adapun perangkat musik 

yang digunakan dalam ibing penca disebut dengan perangkat kendang penca yang 

terdiri dari dua set kendang (kendang indung dan kendang anak), satu tarompet, 

dan satu bende (Riky Oktriyadi, 2023). 

Seni pencak silat di Jawa Barat, khususnya di Bandung terdapat beberapa 

perguruan silat (paguron), namun dari beberapa paguron hanya ada tiga paguron 

di Bandung sebagai objek kajian ini yaitu, Panglipur, Gajah Putih, dan Budhi 

Kancana. Panglipur adalah salah satu organisasi perguruan silat yang didirikan 

oleh Abah Aleh pada tahun 1909 di Bandung yang kemudian ditetapkan sebagai 

hari jadi panglipur setiap tanggal 8 Agustus. Saat ini, Panglipur berpusat di 

Kampung Sumursari Desa Sukasono Kecamatan Wanaraja Kabupaten Garut 

Provinsi Jawa Barat, tetapi pusat Himpunan Pencak Silat (HPS) Panglipur berpusat 

di Jl. Imam Bonjol No. 38 Bandung (Dahlan, 2011). Paguron Gajah Putih yaitu 

perguruan silat didirikan awalnya pada 20 Mei 1959 oleh KH. Adji Djaenudin Bin 

Haji Usman Bin Haji Tabri di Kampung Gegerpasang Desa Sukarasa Kecamatan 

Samarang Kabupaten Garut. Paguron Gajah Putih menyebar dan berkembang 

hingga saat ini di kota Bandung. Sementara paguron Budhi Kancana didirikan pada 

27 Juli 1945 oleh Aki Suherman di Bandung (Kusnadi, 2024). Awalnya paguron 

Budhi Kancana memiliki nama Pusaka Kancana yang didirikan sekitar tahun 1934-

1935. Pertimbangannya memilih ketiga paguron tersebut sebagai objek kajian ini 

karena ketiga paguron tersebut masih hidup dan berkembang, konsisiten dalam 

akivitas dan penyebarannya. 

Fokus kajian ini adalah pencak silat dari perspektif karawitan terkait ibing penca, 

yakni relasi ibing penca dengan struktur pola permainan kendang pencak silat yang 

kemudian disebut sebagai tepak kendang penca dari ketiga paguron. Secara umum 

pola tepak kendang penca terdiri dari dua bentuk, yaitu bentuk tepakdua dan 

bentuk palered atau paleredan. Bagian pertama yaitu bentuk tepakdua, strukturnya 

terdiri dari bukaan (tepakdua), mincid, bukaan (tepaktilu), mincid, dan 

padungdung. Kedua yaitu bentuk palered atau paleredan, yang memiliki struktur 

palered, mincid, bukaan (tepaktilu), mincid, dan padungdung. Dari kedua bentuk 

tersebut, apakah setiap paguron memiliki struktur yang berbeda? Apakah 

perbedaan tersebut sekaliagus menjadi identitas paguron-nya?.  



 

JURNAL PARAGUNA e-ISSN 2828-4240 (online) 

 Volume 11, Nomor 1, Desember 2024, Hal. 23-33 
 

 

 

Riky Oktriyadi: Relasi Ibing Penca… 

25 

 

Permasalahan kajian mengenai perbedaan relasi musikal ibing penca dan tepak 

kendang pada paguron Panglipur, Gajah Putih, dan Budhi Kancana dipecahkan 

menggunakan pendekatan kualitatif dan kuantitatif. Pemetaan dari informasi yang 

disampaikan narasumber sebagai native point of view, berupa narasumber yang 

secara empiris terlibat di 3 (tiga) paguron yang menjadi subjek kajian 

dideskripsikan secara kualitatif. Sementara itu data kuantitatif dipetakan dari hasil 

catatan notasi pola permainan kendang di masing-masing paguron. Hasil analisis 

dari ketiga paguron tersebut kemudian dikomparasikan dalam sebuah matriks 

untuk ditunjukkan perbedaan musikalnya. 

Kajian sebelumnya mengenai tepak kendang penca telah dilakukan oleh Dhita 

Nurunnisa dalam skripsi Program Studi Sendratasik, Fakultas Bahasa dan Seni, 

Universitas Negeri Jakarta pada 2016 dengan judul “Pola Ritmik Kendang Dalam 

Seni Pertunjukan Ibing Pencak Silat Di Desa Juhut Kabupaten Pandeglang-Banten”. 

Tujuan peneliti yang dilakukan oleh Nurunnisa hanya untuk mengetahui pola 

ritmik tepak kendang penca dan sebagai pendokumentasian dan struktur 

pertunjukan seni penca silat (Nurunnisa, 2016). Kemudian peneliti Kembara 

Qowamul Haqq pada 2018 meneliti Fungsi Musik Dalam Seni Beladiri Pencak Silat 

Ibing Panglipur Galih, berupa skripsi pada Program Studi Pendidikan Musik 

Fakultas Bahasa dan Seni Universitas Negeri Jakarta (UNJ) yang menjelaskan fungsi 

musik dalam seni beladiri pencak silat Ibing Panglipur Galih di Garut Jawa Barat, 

serta mendokumentasikan teknik permainan, pola ritmik tabuh kendang, dan pola 

tarompet iringan ibing Panglipur Galih dalam bentuk notasi. Tujuan kajian yang 

dilakukan oleh Haqq yaitu mengungkapkan keragaman teknik dan pola ritmik 

tabuh kendang yang mengiringi pencak silat ibing Panglipur Galih (Haqq, 2018). 

Berdasarkan kajian sebelumnya, peneliti menemukan celah untuk diteliti lebih 

lanjut mengenai ibing penca dengan tepak kendang yang belum diteliti oleh 

peneliti sebelumnya yaitu, relasi antara ibing penca dengan tepak kendang penca. 

Novelty atau unsur kebaruan dalam kajian ini adalah komparasi ketiga paguron 

yaitu Panglipur, Gajah Putih, dan Budhi Kancana ditinjau dari relasi ibing penca 

dengan tepak kendang penca sebagai identitas paguron.  

 

METODE 

Untuk memenuhi tujuan kajian ini, dilakukan telaah dengan menggunakan metode 

mixed method, dalam arti data-data yang digunakan terdiri dari data kualitatif dan 

kuantitatif (Rahmat Justan, 2024). Data kualitatif dipetakan dari informasi yang 

disampaikan narasumber sebagai native point of view, berupa narasumber yang 

secara empiris terlibat di 3 (tiga) paguron yang menjadi subjek kajian.  



 

JURNAL PARAGUNA e-ISSN 2828-4240 (online) 

 Volume 11, Nomor 1, Desember 2024, Hal. 23-33 
 

 

 

Riky Oktriyadi: Relasi Ibing Penca… 

26 

 

Dalam hal sumber data, kajian ini menggunakan pendekatan interaktif, 

sebagaimana disampaikan Wahyudin (2007) bahwa pendekatan interaktif dalam 

mengambil data berupa pendapat diambil dari pelaku dan ahli (Wahyudin, 2007). 

Sementara itu dalam hal data kuantitatif dipetakan dari hasil catatan notasi pola 

permainan kendang di masing-masing paguron. Data kuantitatif yang diambil dari 

masing-masing paguron kemudian dikomparasikan dalam sebuah matriks untuk 

ditunjukan perbedaan musikalnya.   

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Sebagaimana disampaikan sebelumnya, bahwa kajian ini difokuskan pada 3 (tiga) 

paguron, yakni; Panglipur, Gajah Putih, dan Budhi Kancana. Dari hasil kajian 

lapangan, dapat dijelaskan profile singkat dari ketiga pagoron melalui sub-bab 

secara khusus dalam hasil dan pembahasan.  

Pencak silat berakar dari tradisi bela diri yang tersebar di seluruh Nusantara, 

dipengaruhi oleh berbagai budaya dan kerajaan yang pernah ada di wilayah 

Indonesia. Teknik-teknik bela diri ini awalnya dikembangkan oleh masyarakat 

setempat sebagai cara untuk mempertahankan diri dari serangan musuh dan 

hewan liar. Seiring berjalannya waktu, pencak silat dipengaruhi oleh berbagai 

kebudayaan yang masuk ke Indonesia, termasuk Hindu, Buddha, dan Islam. Pada 

masa kerajaan Hindu-Buddha seperti Majapahit, teknik-teknik pencak silat mulai 

terstruktur dan diajarkan di kalangan prajurit. 

Pada masa penyebaran Islam, pencak silat berkembang pesat karena ajaran Islam 

yang masuk ke Indonesia juga membawa nilai-nilai moral dan spiritual yang 

menjadi dasar latihan pencak silat. Pada masa kolonial Belanda, pencak silat 

menjadi salah satu cara perlawanan terhadap penjajah, dan banyak aliran pencak 

silat yang dirahasiakan dan dilatih secara diam-diam. 

Pada tahun 1948, didirikan Ikatan Pencak Silat Indonesia (IPSI) sebagai induk 

organisasi pencak silat di Indonesia. Tujuan IPSI adalah untuk mengumpulkan 

berbagai aliran pencak silat yang ada di Indonesia dan memperkenalkan pencak 

silat ke dunia internasional. 

Pada tahun 1980, Persekutuan Pencak Silat Antarabangsa (Pesilat) didirikan oleh 

beberapa negara ASEAN sebagai wadah untuk memperkenalkan dan 

mengembangkan pencak silat di kancah internasional. Puncaknya, pada tahun 

2019, pencak silat diakui oleh UNESCO sebagai Warisan Budaya Tak Benda Dunia, 

yang menunjukkan pengakuan global terhadap nilai budaya dan seni bela diri ini. 

Saat ini, pencak silat tidak hanya dipraktikkan sebagai seni bela diri tetapi juga 



 

JURNAL PARAGUNA e-ISSN 2828-4240 (online) 

 Volume 11, Nomor 1, Desember 2024, Hal. 23-33 
 

 

 

Riky Oktriyadi: Relasi Ibing Penca… 

27 

 

sebagai olahraga kompetitif. Banyak kejuaraan pencak silat diadakan di tingkat 

nasional dan internasional. Selain itu, pencak silat juga menjadi bagian dari 

identitas budaya dan warisan bangsa Indonesia yang dijaga dan dilestarikan. 

 

1. Gajah Putih  

Gajah putih berdiri tahun 1959 kemudian menyebar ke Bandung. Di bandung 

diketuai oleh Jeje Jarkasih yang juga dikenal sebagai seorang militer. Di bawah 

kepemimpinan Jeje, Gajah Putih semakin maju dan menyebar ke berbagai daerah. 

Pada Paguron Gajah Putih, dikenal seorang guru pertama yang berasal dari 

Pangalengan, disampaikan Yadi Cahyadi (2024) bahwa Maha guru Aji pernah 

berkelana dan banyak menjajal para pesilat lain, dan kemudian berguru kepada 

Bang Kari, kemudian pada Bang Madi yang disebutkan kembali ke Pasanggrahan 

Garut. Ada amanat dari sesepuh Geger Pasang atau Mamak Ciparay yaitu Aji 

Jaenudin yang menyebutkan amanat “harus mengajarkan silat”. Murid pertama Aji 

yaitu Encri atau Hasan Basri, Basri kemudian dikembangkan sampai 10 Paguron 

Gajah Putih termasuk ayah dari Yadi Cahyadi bernama Erik Koswara atau Engkos 

yang merupakan murid terakhir mama Aji. Karena usianya paling muda Engkos 

saat berlatih selalu terpisah dari yang usianya lebih dewasa. Erik Koswara, bersama 

Bah Ujer di Garut, Cep Ajam, Dodo Kholil, Ahmad Sadeli menjadi tokoh-tokoh 

utama Gajah Putih saat ini. Dalam hal pewarisan, tidak sedikit berjalan secara 

geneologis di mana anak cucu dari masing-masing tokoh menjadi penerus. Secara 

formal kepengurusan Gajah Putih berada di Bandung dengan dipimpin oleh Jeje 

Jarkasih, kemudian (juga) di Garut. Setelah kepemimpinan Jeje di Garut kemudian 

diteruskan oleh Hengki, hingga kepemimpinan Kokom yang kemudian antara 

Bandung dan Garut dipisahkan secara keorganisasian (Cahyadi, 2024). 

Dari Paguron Gahaj Putih dapat diidentifikasi ragam tepak kendang dari masing-

masing pola. Secara musikal dalam struktur pola bentuk paleredan, mincid 

dilanjutkan ke pola tepaktilu, tidak ada tepak peralihan sebagaimana biasanya, 

melainkan secara otomatis masuk ke pola tepaktilu yang ditandai oleh perpindahan 

tabuh kempul secara otomatis tanpa adanya tepak peralihan sebagai tanda 

perpindahan pola. Dalam hal ini menggunakan ragam dulakatincak dua kali, 

otomatis, mincid tepak bongbang. Pada pola otomatis dapat ditunjukkan sebagai 

berikut: 



 

JURNAL PARAGUNA e-ISSN 2828-4240 (online) 

 Volume 11, Nomor 1, Desember 2024, Hal. 23-33 
 

 

 

Riky Oktriyadi: Relasi Ibing Penca… 

28 

 

 

Pada notasi di atas, sudah bisa dilihat perbedaannya melalui tanda goongan. Di 

baris pertama tanda goongan berada pada ketukan ke 16 (pola palered), sementara 

di baris ke dua tanda goongan berada di setiap ketukan ke 4 (pola tepaktilu).  

 

2. Budhi Kancana  

Paguron Budhi Kancana Menurut Taufik Nurullah (2024) terbentuk pada 27 Juli 

1934, dan dipimpin oleh Aki Suherman. Dalam perjalannya kemudian ketuanya 

diganti oleh Aep Subarnen, kemudian dilanjutkan oleh Bah Cucu, Deni, dan 

kemudian Deden (Nurullah, 2024). Dalam struktur pola bentuk paleredan, ketika 

masuk pada ragam mincid mengunakan ragam dulangkatincak, kemudian mincid 

ricikan menggunakan ragam mincid tepaktilu yang selanjutnya kembali ke ragam 

dulangkatincak, kemudian masuk pada pola tepaktilu. Tepak bukaan pada 

Paguron Budhi Kancana dapat dilihat pada notasi berikut:  

 

3. Panglipur 

Paguron Panglipur menurut Asep Gurwawan (2024) tercatat telah diinisiasi sebagai 

sebuah perkumpulan pada tahun 1909. Panglipur belum punya nama, Bah Aleh 

sebagai sang guru hanya mengajar dari satu tempat ke tempat lainnya. Bah Aleh 

berasal dari Banten kemudian ke Bandung lalu ke Garut. Murid-murid Bah Aleh 

tersebar hampir di seluruh Jawa Barat. Bah Aleh lama tinggal di Bandung tepatnya 

di Gang Durman, Imam Bonjol dan Dewi sartika. Paguron Panglipur dibentuk 

sebagai organisasi formal pada tahun 1955 oleh ibu Eni setelah Bah Aleh 

memberikan wewenangnya untuk mengatur murid-murid Bah Aleh yang sudah 

terhitung banyak. Setelah terbentuk organisasinya, pimpinan atau ketua yang 

pertama Paguron Panglipur yaitu Bah Udi yang merupakan kakak dari ibu Eni. 



 

JURNAL PARAGUNA e-ISSN 2828-4240 (online) 

 Volume 11, Nomor 1, Desember 2024, Hal. 23-33 
 

 

 

Riky Oktriyadi: Relasi Ibing Penca… 

29 

 

Setelah Kakaknya meninggal, tonggak pimpinan Panglipur dilanjutkan oleh ibu Eni 

sebagai ketua umum. Periode jabatan ketua dalam AD-ART yaitu 4 tahun, namun 

Ibu Eni sebagai ketua umum tidak tergantikan, kecuali ketua harian. Setelah ibu Eni 

meninggal pada tahun 2012, ketua umum Panglipur diganti oleh Nana selama dua 

periode, kemudian posisi ketua umum digantikan oleh cucunya yaitu Fauziah yang 

menjabat sampai perode tahun 2025. Saat ini Panglipur selain tersebar di Jawa 

Barat, DKI Jakarta, Banten dan Madura, juga sudah merambah secara internasional, 

khususnya di DenHaag, Belanda dan Eropa lainnya, termasuk di Amerika. Di Jawa 

Barat terdapat beberapa cabang Paguron Panglipur yang memiliki nama tersendiri 

seperti; Panglipur Putra, Panglipur Muda (Babakan Jati), Panglipur Pamager Sari, 

dan lain lain (Gurwawan, 2024). 

Dalam struktur pola bentuk paleredan, di Paguron Panglipur, khususnya pada 

ragam tepak bukaan terdapat pola seperti mincid, namun ragam tersebut bukanlah 

mincid yang dikenal secara umum, melainkan pola tepak peralihan untuk 

mengulang kembali ke ragam bukaan. Polanya dapat ditunjukkan sebagai berikut:  

 

Pola tersebut hanya terdapat pada paguron Panglipur saja, dan tidak digunakan 

oleh paguron paguron yang lainnya. 

 

Relasi Ibing dan Tepak Kendang pada Tiga Paguron 

Dalam konteks seni tari Sunda, pola gerak tari identik dengan pola tepak kendang. 

Sebagai contoh, dalam tari menak, dalam hal ini tari keurseus terdapat ragam gerak 

pokok yang sama penamaannya dengan ragam tepak kendang, seperti gerak 

jangkung ilo, gedig, pakbang, baksarai, mamandapan, dan lain sebagainya, 

penamaannya sama dengan ragam pola tepak dalam permainan kendang. 

Begitupun dalam seni tari rakyat, dalam hal ini pencak silat. Penamaan ragam ibing 

penca ada yang memiliki kesamaan dengan ragam tepak kendang penca seperti 

mincid, bukaan, baragbag, dulangkatincak, golempang, bongbang, dan lain 

sebagainya. Berdasarkan kajian lapangan dan analisis data, terdapat penamaan 

ragam yang sama yang membentuk relasi kuat antara penamaan ragam ibing penca 

dan penamaan ragam tepak kendang. Relasi antara ibing penca dan tepak kendang 

pada tiga paguron dapat dibuktikan kembali secara musikal baik secara kualitatif 

maupun kuantitatif yang menunjukkan identitas ibing penca dan tepak kendang di 

paguron Panglipur, Gajah Putih, dan Budhi Kancana.  



 

JURNAL PARAGUNA e-ISSN 2828-4240 (online) 

 Volume 11, Nomor 1, Desember 2024, Hal. 23-33 
 

 

 

Riky Oktriyadi: Relasi Ibing Penca… 

30 

 

Pada Paguron Gajah Putih, menurut Cahyadi Tepak buhun menjadi pijakan Gajah 

Putih, namun seiring dengan perkembangan dan tuntutan saat ini, tidak sedikit 

Paguron Gajah Putih ikut dengan keadan seperti garapan IPSI dan PPSI. Hal ini 

dikarenakan kepentingan pencak silat di sekolah-sekolah yang mayoritas 

materinya dari IPSI dan PPSI untuk kebutuhan O2SN dan prestasi ini sering 

dijadikan bahan untuk mendaftar ke sekolah yang akan dilanjutkannya.. Pada masa 

awal perkembangan, Paguron Gajah Putih selalu menggunakan tepakan buhun 

seperti palered, tepakdua, dan tepak tilu. Dalam tepak palered jarang 

menggunakan variasi, sementara ketika masuk ke tepaktilu tidak ada jeda, kecuali 

hanya variasi yang diisi oleh tepak bongbang atau salancar yang kemudian secara 

otomatis berubah bentuk menjadi tepaktilu. Adapun strukturnya yaitu; palered, 

limbung, variasi. Jeda atau peralihan ke tepak tilu dahulu selalu digunakan, namun 

pada saat ini lebih deminan tepak otomatis yang digunakan, yakni; mincid limbung 

mincid variasi, tepaktilu.  

Perbedaan yang lainnya jika dibandingkan dengan pagurron lain terdapat pada 

usik, terutama dalam gerak sikut depan. Menurut beberapa pendapat, gerak sikut 

Gajah Putih dinilai lebih tajam, demikian pula dengan gerak hormat. Perbedaan 

lainnya yaitu ketika hendak masuk pada bagian padungdung di mana Gajah Putih 

selalu maju tiga langkah kemudian hormat, gerak bawah, kemudian masuk pada 

padungdung. Untuk mengetahui musik iringan pencak silat Gajah Putih, tanpa 

adanya pesilat pun dapat terlihat, sebagai contoh pada tepak buhun dengan 

patokan 5 dalam tepakdua, dan 7 dalam palered. Namun saat ini banyak juga 

praktik menggunakan patokan lebih dari 5 dan 7. Struktur Gajah Putih secara 

umum dapat dipetakan dengan urutan mincid palerdan, mincid 1(pada kemprang) 

naik limbung, mincid 2 gancang (pada keplak), otomatis (variasi), mincid gancang, 

jeda tepak tilu, padungdung (Cahyadi, 2024).  

Pada Paguron Budhi Kancana, Nurullah (2024) berpendapat bahwa karena tiap 

paguron berbeda ibingan maka sudah pasti akan berbeda dalam tepak kendang-

nya walaupun dalam lagu yang sama. Jadi dapat disimpulkan bahwa ibingan 

sangat mempengaruhi terhadap tepak kendang. Ada 2 kategori jurus dan ibingan 

sebagai dua hal yang berbeda. Menurut Mamat (2024) apabila pencak hanya 

disajikan musikalnya saja tanpa adanya ibingan, maka itu tidak akan terlihat 

perbedaannya. Salah satu ciri ibing dari paguron ini yang menjadi identitas atau 

ciri khasnya yaitu ketika selesai tepakdua atau paleredan menuju tepaktilu terdapat 

gerak bandera. Dalam struktur bukaan biasanya Paguron Budhi Kancana 

menyajikan 7 goongan kemudian dilanjutkan dengan mincid (wawayangan, 

papalayon), gerak ini masih digunakan oleh paguron yang ada di Cigugur Bandung 

Barat. Di Bandung sudah banyak variasi karena kebutuhan pasanggiri yang sudah 



 

JURNAL PARAGUNA e-ISSN 2828-4240 (online) 

 Volume 11, Nomor 1, Desember 2024, Hal. 23-33 
 

 

 

Riky Oktriyadi: Relasi Ibing Penca… 

31 

 

distandardisasi. Dalam struktur mincid tidak ada yang khusus terkadang di 

masing-masing paguron selalu berbeda tergantung kepada pesilatnya. Hal ini 

dikarenakan setiap guru dan setiap murid yang diajarkan gerak berbeda-beda. 

Terdapat pola bukaan dalam paleredan yang menjadi ciri Paguron Budhi Kancana, 

begitu pula dalam mincid. Pembeda sekaligus yang menjadi inspirasi dalam 

membuat gerak berbeda di paguron ini adalah dari wayang (Gatot kaca), dan 

gerakan winchun (Nurullah, 2024).  

Demikian pula dalam Paguron Panglipur, disampaikan oleh Gurwawan (2024) 

bahwa tepak kendang dan ibing dapat saling mempengaruhi dalam pembentukan 

ragam tepak maupun ragam ibing. Hal ini dikarenakan proses terciptanya tepak 

atau ibing dapat muncul dari tepak kendang terlebih dahulu sehingga ibing 

menyesuaikan dengan tepak tersebut. Begitu pun sebaliknya ketika ibing 

menambah gerakan, tepak kendang harus dapat menyesuaikan pula dengan ibing 

tersebut. 

Terdapat perlakuan khusus terhadap instrumen kendang penca pada Paguron 

Panglipur. Menurut Asep (2024) disebutkan bahwa dahulu Bah Aleh selalu 

mengingatkan kepada pemain kendang untuk selalu menjaga dan merawatnya 

dengan baik. Ketika seseorang memperlakukan instrumennya dengan baik maka 

diharapkan instrumen tersebut pun memberikan hal terbaik pula bagi pemainnya. 

Perlakuan ini sampai dengan kepada hal hal di luar nalar seperti ngukus setiap 

malam Jumat. Ngukus selain untuk menjaga filisofisnya, ternyata secara pragmatis 

ngukus membuat kayu tahan lama terhindar dari hama kayu. Hal ini sangat 

dirasakan oleh Asep, ketika kendang tersebut ditata di atas panggung dan 

dibunyikan terlihat memiliki aura yang sangat luar biasa. 

Ragam ke-khasan motif Paguron Panglipur berdasarkan buku yang ditulis oleh 

Saleh, memiliki 15 motif. Dari 15 motif ini terdapat berbagai macam variasi ragam 

tepak kendangnya. Dalam Paleredan ciri khas yang terdapat pada ibing pada gerak 

jalak pengkor. Pada prinsipnya dalam ibing penca memiliki kesamaan, hanya yang 

membedakan adalah pada variasi gerak yang berpengaruh terhadap variasi tepak 

kendang. Misalnya pada ibing tepak dua pada umumnya terdapat 7 sampai 8 

gerakan, namun terkadang bisa sampai dengan 9 gerakan dalam satu periode 

bukaan. Keadaan tersebut dapat dilihat pada Paguron Panglipur Putra Siliwangi 

Garut pimpinan Bah Eme yang sebelumnya dipimpin oleh Bah Uweh salahsatu 

murid dari Bah Aleh. Munculnya kreatifitas dalam ibing penca dikarenakan adanya 

Pasanggiri, Ketika itu dalam pasanggiri apabila menggunakan jurus jurus buhun 

selalu kalah, membaca pengalaman kekalahan tersebut, maka muncul ide untuk 

membuat variasi gerak dari gerak buhun. Hal tersebut mempengaruhi sisi 



 

JURNAL PARAGUNA e-ISSN 2828-4240 (online) 

 Volume 11, Nomor 1, Desember 2024, Hal. 23-33 
 

 

 

Riky Oktriyadi: Relasi Ibing Penca… 

32 

 

musikalitas terutama pada waditra kendang. Gerak gerak Paguron Panglipur juga 

dikenal memiliki gerak yang lebar, yang terdapat pada dua versi yaitu ibing 

patokan dan ibing biasa. Dalam hal pengembangan muncul ragam otomatis 9, 

otomatis 16, otomatis 28. Hal itu tidak bisa dilepaskan dari pelatih, pemusik, dan 

pesilat (Gurwawan, 2024). 

Dari setiap penjelasan dan analisis perbedaan hubungan ibing dan pola permainan 

tepak kendang, dari ketiga paguron di atas, dapat dipetakan sebagai berikut: 

No Paguron 
Tepak  

Pengaruh 
ibing 

Palered Tepak 
dua 

Tepak tilu 

1 Gajah 
Putih  

√ √ √ Penggunaan 
gerak 
hormat 
menuju 
padungdung 
Jurus-jurus 
gajah putih : 
sikut, 
tengkepan, 
nilep, dan 
sangkolan 
(usik rapet/ 
ulin rapet)  

  Jarang 
variasi  

 Tanpa jeda saat 
masuk tepak tilu 

    Variasi oleh tepak 
bongbang/salancar  

    Berubah menjadi 
tepak tilu 

 Struktur  Palered, 
limbung, 
variasi  

Mincid 
limbung, 
mincid 
variasi, 
tepak tilu 

 

 Tepak 
buhun  

7 2  

 Mincid 1 kemparang    

  Naik limung    

 Mincid 2 
gancang  

Keplak, 
otomatis, 
variasi 

Mincid 
gancang  

Jeda tepak tilu, 
padungdung  

2 Bufhi 
Kancana  

√ √ √ Wayangan, 
papalayon. 
Wayang 
(gatot kaca)  
Winchu  
Gerak 
monyet, 
macan, 
tewak 
teunggeul.  
Gerak 
seimbang 

  Bukaaan    

  Mincid    

 Tepak 
buhun   

11 7  

   Lanjut ke 
mincid, 
limbung   

Limbung tepak tilu  



 

JURNAL PARAGUNA e-ISSN 2828-4240 (online) 

 Volume 11, Nomor 1, Desember 2024, Hal. 23-33 
 

 

 

Riky Oktriyadi: Relasi Ibing Penca… 

33 

 

kiri dan 
kanan  

3 Panglipur  √ √ √ Jalak 
pengkor, 
ragam 
otomatis 9, 
16, 28.   

  Jalak 
pengkor  

  

 Gerakan   7 s.d 9 
gerakan  

 

 

SIMPULAN  

Dari hasil kajian terhadap tiga paguron yang menjadi objek/subjek kajian, 

khususnya pada fokus tema relasi atau hubungan ibing dan tepak kendang, dapat 

disimpulkan bahwa masing-masing paguron memiliki identitas tersendiri, baik 

dalam ibing, maupun dalam tepak kendang. Simpulan penting dari keadaan 

tersebut adalah, bahwa hubungan atau relasi antara ibing dan tepak kendang, 

terbukti sangat erat. Hubungan atau  relasi erat tersebut bersifat resiprokal, dalam 

arti, keberadaan ibing yang khas (dari masing-masing paguron) menghasilkan 

tepak kendang yang khas pula, demikian sebaliknya, keberadaan pola tepak yang 

khas di masing-masing paguron, menghasilkan ibing atau gerakan yang khas pula 

di masing-masing paguron.  

 

DAFTAR PUSTAKA   

Cahyadi, Y. (2024, September 5). Profile, Tepak, dan Ibing Paguron Gajah Putih . (R. 
Oktriyadi, Interviewer) 

Dahlan, M. H. (2011). Pencak Silat Panglipur: Tinjauan Sejarah Budaya. Patanjala, 
260-277. 

Gurwawan, A. (2024, Semptember 29). Profile, Tepak, dan Ibing Paguron Panglipur. 
(R. Oktriyadi, Interviewer) 

Haqq, K. Q. (2018). Fungsi Musik Dalam Seni Beladiri Pencak Silat Ibing Panglipur 
Galih. Jakarta: UNJ. 

Kusnadi, U. (2024, Maret 5). Sejarah Tiga Paguron Pencak SIlat. (R. Oktriyadi, 
Interviewer) 

Nurullah, T. (2024, September 5). Profile, Tepak, dan Ibing Paguron Budhi Kancana. 
(R. Oktriyadi, Interviewer) 

Nurunnisa, D. (2016). Pola Ritmik Kendang Dalam Seni Pertunjukan Ibing Pencak 
Silat Di Desa Juhut Kabupaten Pandeglang-Banten. Jakarta: UNJ. 

Riky Oktriyadi, G. S. (2023). Tepak Ciwaringinan pada Seni Pencak SIlat di Kota 
Bandung. Paraguna, 96-105. 

Wahyudin, P. D. (2007). Makna Simbolisme Kacapi Indung dalam Tembang Sunda 
Cianjuran: Analisis Struktural pada Penembang Terhadap Pengarusutamaan 
Gender. Bandung: STSI Bandung. 


