
 

PARAGUNA: Jurnal Ilmu Pengetahuan, Pemikiran, dan Kajian Seni Karawitan 

 

Volume 12 | Nomor 1 | Juni 2025, Hal. 41-48 

ISSN 2828-4240 (online) 

https://jurnal.isbi.ac.id/index.php/paraguna  

 

 

●  jurnal.paraguna@isbi.ac.id 

41 

 

Ronggéng: Genealogi Perempuan Penari Dari Masa Kolonial 

Hingga Era Mutakhir  
 

Masyuninga,1,*, Atang Suryamanb,2, c,3Pepep Didin Wahyudin 
a,b,c ISBI Bandung, Jln Buahbatu No.212 Bandung 40265, Indonesia  
1 masyuning@isbi.ac.id*; 2atang_suryaman@isbi.ac.id; 3pepep.dw@gmail.com 
* Koresponden  

 
Submission date: Received 25 Mei 2025; accepted Juni 2015; published Agustus 2025 
 

ABSTRACT 
 

 KEYWORDS 

In the current discourse of performing arts, ronggéng has been specified or 
narrowed down to mean only female dancers. The opposite of ronggéng is 
known as "pamogoran" or men from the audience who join in the dancing 
and also give money to the ronggéng. 
 
Based on a phenomenological perspective with a discussion of interactive 
time boundaries, combining synchronic and diachronic time boundaries, it 
can be concluded that historically, the female body in Ronggéng's identity 
has been distorted since colonialism. Ronggéng, which is synonymous with 
a sacred body in the life of an agrarian society, has been drawn into the 
industrial dimension by the interests of colonialism. Since then, a new 
image has been created that is synonymous with a negative stigma towards 
the bodies of women dancers, especially Ronggéng, which is associated with 
sexuality. 
 
In recent times, female dancers have emerged who "fight" against this 
stigma by making themselves not only a manageable dancer, but 
metamorphosing into a dancer as well as a leader, creating new dance 
ideas. 

 Ronggéng, 
Genealogy, 
Colonialism, 
Present 
 
This is an 
open access 
article under 
the CC–BY-
SA license 

 

 

PENDAHULUAN 

Penari perempuan dalam catatan sejarah seni pertunjukan di Jawa Barat, atau 

Sunda memiliki perjalanan panjang. Sejak masa kolonial, hingga pasca- 

kemerdekaan, perempuan penari mengisi di hampir setiap fragmen (babak) sejarah 

panjang seni pertunjukan di dalamnya. Secara khusus, dalam konteks penari 

perempuan dalam pertunjukan Sunda, penari perempuan dikenal sebagai 

“ronggeng”. Menurut Wahyudin (2017) pada awalnya, ronggéng didefinisikan 

sebagai perempuan yang berperan sebagai penari dan sekaligus sinden (penyanyi) 

dalam sebuah kesenian tradisional. 

Dalam wacana seni pertunjukan mutakhir (kekinian), ronggéng mengalami 

spesifikasi atau penyempitan makna sebagai penari perempuan saja. Maka, dikenal 

https://jurnal.isbi.ac.id/index.php/paraguna
mailto:masyuning@isbi.ac.id*
mailto:2atang_suryaman@isbi.ac.id
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


 
JURNAL PARAGUNA e-ISSN 2828-4240 (online) 

Volume 12, Nomor 1, Juni 2025, Hal. 41-48 
 

 

 

Masyuning “Ronggeng: Genealogi…” 

42 

 

lawan dari ronggéng dengan nama “pamogoran” atau para kaum lelaki yang 

berasal dari penonton yang ikut terjun menari ke dalam arena pertunjukan dan juga 

memberi uang saweran kepada ronggéng. 

Ronggéng selain mengalami penyempitan makna, dalam beberapa catatan juga 

mengalami peyorasi atau pemaknaan yang bersifat negatif. Beberapa catatan 

umum bisa ditemukan misalnya dalam Wikipedia yang mendefinisikan ronggeng 

sebagai berikut: Ronggeng mungkin sudah ada di Jawa sejak zaman kuno, relief 

dasar di bagian Karmawibhanga di Borobudur abad ke-8 menampilkan adegan 

rombongan hiburan keliling dengan pemusik dan penari wanita. 

Di Jawa, pertunjukan ronggeng tradisional menampilkan rombongan penari 

keliling yang berkeliling dari satu desa ke desa lainnya. Rombongan penari terdiri 

dari satu atau beberapa penari wanita profesional, diiringi oleh sekelompok 

pemusik yang memainkan alat musik rebab dan gong. Istilah "ronggeng" juga 

digunakan untuk para penari wanita ini. Selama pertunjukan ronggeng, para penari 

profesional wanita diharapkan untuk mengundang beberapa penonton pria atau 

klien untuk menari dengan mereka sebagai pasangan dengan pertukaran sejumlah 

uang tips untuk penari wanita, yang diberikan selama atau setelah tarian. Pasangan 

ini menari dengan intim dan penari wanita mungkin melakukan beberapa gerakan 

yang mungkin dianggap terlalu erotis menurut standar kesopanan dalam etiket 

istana Jawa. 

Di masa lalu, nuansa erotis dan seksual dari tarian ini membuat ronggeng memiliki 

reputasi buruk sebagai prostitusi yang disamarkan dalam seni tari. Ronggeng 

adalah tema utama novel Ronggeng Dukuh Paruk karya AhmadTohari, yang 

bercerita tentang seorang gadis penari yang juga seorang pelacur di sebuah desa 

terpencil di Jawa Tengah. Ronggeng sangat erat kaitannya dengan tarian Jaipongan 

Sunda. 

Penjelasan dalam Wikipedia di atas memberikan definisi negatif terhadap sosok 

ronggéng, padahal, ronggéng sebagai penari perempuan tidak selalu identik 

sebagaimana didefinisikan. Caturwati dalam buku berjudul “Perempuan & 

Ronggéng di Tatar Sunda: Telaah Sejarah Budaya” (2006), serta Herdiani dalam 

disertasi berjudul “Ronggeng, Ketuk Tilu, dan Jaipongan; Studi Tentang Tari 

Rakyat di Priangan” menjelaskan bahwa dalam konteks perkembangan seni 

pertunjukan, khususnya dalam dimensi tari tradisional, peran perempuan penari 

memiliki peran sentral. Sebut saja misalnya dalam ketuk tilu hingga jaipongan. 

Dari beberapa definisi dan tulisan sejarah tentang perempuan penari atau ronggéng 

tersebut, tulisan ini bermaksud untuk memberikan gambaran, bagaimana tubuh 



 
JURNAL PARAGUNA e-ISSN 2828-4240 (online) 

Volume 12, Nomor 1, Juni 2025, Hal. 41-48 
 

 

 

Masyuning “Ronggeng: Genealogi…” 

43 

 

penari perempuan atau dalam hal ini ronggéng ditulisan dalam sejarah, bagaimana 

ronggéng didefinisikan sejak masa kolonial, hingga akhir masa kolonial.  

 

METODE 

Ronggéng sebagai subjek personal yang menjadi pusat perhatian seni pertunjukkan 

rakyat sudah banyak diteliti dalam konteks historis, maupun estetika, tetapi dalam 

konteks pendalaman ketubuhan dalam dimensi kolonial dan mutakhir relatif 

belum banyak tersedia. Keadaan tersebut menantik penulis untuk menjadikannya 

sebagai tujuan kajian fenomenologis. Pilihan tersebut didasari karena umumnya 

fenomenologi dikenal sebagai sebuah pendekatan yang melihat sebuah peristiwa 

berbicara apa adanya. Menurut Setyowati (2020) fenomenologi adalah pendekatan 

penelitian yang tidak menggunakan hipotesis atau dugaan sementara dalam proses 

analisisnya (Setyowati, 2020). Pendekatan fenomenologis dalam hal jenis data 

masuk pada data kualitatif di mana data diambil dengan mendalami secara utuh 

pengalaman dari narasumber dan termasuk penulis secara terperinci, khususnya 

terhadap individu-individu yang dipilih dalam proses penelitian. 

Tujuan utama dari riset dengan pendekatan fenomenologi disarikan untuk 

melakukan interpretasi dan eksplanasai data-data empiris. Data-data tersebut 

khususnya yang dialami langsung narasumber dan peneliti dalam dimensi yang 

tengah diteliti. Dalam konteks penelitian genealogi penari yang kaji dalam 

penelitian ini, jenis data yang disadap adalah data kualitatif, yang kemudian 

diinterpetasi, khususnya mengenai data yang dialami dan dicatat dalam sejarah. 

Pada penelitian fenomenologi lebih mengutamakan pada mencari, mempelajari 

dan menyampaikan arti fenomena, peristiwa yang terjadi dan hubungannya 

dengan orang-orang biasa dalam situasi tertentu. (Eko Sugianto, dalam Setyowati, 

2020:53). Dalam telaah terhadap ketubuhan Ronggéng, penulis menjadikan 

pendekatan fenomenologis untuk menjelaskan apa-adanya secara deskriptif 

eksistensi Ronggéng atau penari perempuan dalam catatan di masa kolonial, dan 

di era mutakhir. 

Dengan batasan catatan masa kolonial dan realitas masa kini, pendekatan dalam 

kajian ini menggunakan pendekatan waktu interaktif, di mana pendekatan diakroni 

atau perjalanan waktu sejarah ditelaah secara khusus dalam konteks catatan 

eksistensi penari perempuan. Kemudaian pendekatan waktu dalam arti sinkronik 

atau batas waktu yang khusus digunakan untuk menunjukkan bagaimana penari 

perempuan, khususnya dalam identitias Ronggéng masa kini juga diinterpretasi.   

 



 
JURNAL PARAGUNA e-ISSN 2828-4240 (online) 

Volume 12, Nomor 1, Juni 2025, Hal. 41-48 
 

 

 

Masyuning “Ronggeng: Genealogi…” 

44 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Ronggéng sebagai penari perempuan pada umumnya dikenal dalam beberapa 

kesenian, di antaranya: tayub, ketuk tilu, hingga ketuk tilu dan bajidoran, termasuk 

jaipongan. Tayub merupakan tari pergaulan di kalangan menak atau bangsawan. 

Dalam tari tayub, gerakan tidak mempunyai pola khusus dan dilakukan menurut 

kehendak dan perbendaharaan gerak masing-masing penari. Karena sifatnya yang 

bebas itu, dan terkadang tidak terkenali, maka tayuban yang sebenarnya 

merupakan pertemuan silaturahmi antara penari, berubah menjadi gelanggang 

perebutan ronggéng sambil mabuk minuman keras. Sekelompok penggemar tayub 

tidak menyenangi keadaan demikian. Mereka kemudian berusaha menertibkan 

perilaku maupun tariannya. Demikian pula, minuman keras dilarang jika sampai 

memabukan. Ronggéng itu sendiri pun disuruh duduk saja tidak perlu menari, 

gerakan tariannya mulai diberi susunan terntentu sehingga terwujudlah sebuah 

tarian yang disebut ibing patokan. Bisa jadi, melalui kesenian ini, keberadaan 

ronggéng yang identik dengan peristiwa negatif sudah mulai dilekatkan. 

Selain tayub, ronggéng dikenal dalam pertunjukan ketuk tilu. Secara etimologi, 

ketuk tilu identik dengan bahasa musikal (karawitan), dan tarian di saat yang sama. 

Hal itu pula menunjukkan identitas kesenian ini sebagai seni yang di dalamnya 

dominan unsur gerak dan musik. Menurut Munajat (2003) Ketuk tilu pada masa 

lampau adalah kesenian yang berfungsi sebagai upacara menyambut pesta penen 

padi, yang merupakan ungkapan rasa syukur pada Dewi Sri. Upacara ini biasanya 

dilakukan pada malam hari diiringi bunyi- bunyian dan arak-arakan. Arak-arakan 

itu sendiri kemudian berhenti di tempat yang telah ditentukan, misalnya lapangan 

atau pekarangan, kemudian sang gadis didudukan pada tempat yang terbuat dari 

dekat oncor. Ada keterangan yang menyatakan bahwa ketuk tilu yang tumbuh 

sekarang mungkin merupakan perkembangna dari samanisme masyarakat ketika 

masih menganut animism dan dinamisme. Ketuk tilu yang di dalamnya ada 

pemain wanita yangdisebut ronggéng, saat itu dianggap identik dengan shaman 

atau pendeta wanita yang bertindak sebagai pelaksana upacara. Dalam 

perkembangannya kemudian, ketuk tilu menjadi tari pergaulan di mana pria dan 

wanita menari berpasangan (Wahyudin, 2017). 

Sebagiamana disampaikan sebelumnya, selain dalam ketuk tilu, ronggéng juga 

dikenal dalam seni bajidoran atau dikenal sebagai kiliningan bajidoran. Kiliningan 

bajidoran merupakan kesenian tradisional yang paling populer dan paling 

digemari di kawasan pantai utara Jawa Barat, khususnya kabupaten Subang, 

daerah yang paling terkenal dengan “goyang” sinden-nya. Kesenian ini penuh 

dengan nuansa erotik, bentuknya perpaduan berbagai macam kesenian rakyat, 

seperti dombret, Banjet, ketuk tilu, tayub, doger, dan gebyang, meskipun demikian 



 
JURNAL PARAGUNA e-ISSN 2828-4240 (online) 

Volume 12, Nomor 1, Juni 2025, Hal. 41-48 
 

 

 

Masyuning “Ronggeng: Genealogi…” 

45 

 

kiliningan bajidoran dianggap berbeda dari jenis- jenis kesenian yang 

membentuknya. (Buky W, 2008:123) 

Pertunjukan kiliningan bajidoran bisa dilaksankaan siang atau pun malam, 

tergantung permintaan penyelenggara, umumnya, pengertian mengundang 

sebuah grup kiliningan bajidoran, terutama dalam rangka perta pernikahan dan 

khitanan, adalah untuk dua sesi pertunjukan siang dan pertunjukan malam. 

Pertunjukan siang yang biasanya dimulai pada jam 10.00 hingga jam 16.00, lebih 

berkesan seadanya. Kostum atau pakaian para pendukungnya (sinden dan nayaga) 

pun relatif bebas. Para sinden bahkan cukup mengenakan celana jeans, dan kaos 

oblong. Pertunjukan siang juga jarang dihadiri bajidor (para penari), kecuali para 

undangan yang memberikan uang saweran ala kadarnya. Pertunjukan sesi kedua 

pada malam hari, adalah pertunjukan yang sesusngguhnya. Para pemain (nayaga) 

memakai seragam. Begitu juga dengan para sinden atau ronggéng. 

Dalam konteks mutakhir, penari perempuan yang memiliki kaitan sejarah dengan 

ronggéng dikenal perkembangan ketubuhannya dalam seni yang populer disebut 

jaipongan. Jaipongan secara umum dikenal sebagai tariankreasi karya Gugum 

Gumbira. Meski dikenal diciptakan oleh sosok laki-laki, tetapi dalam 

perkembangannya, tarian jaipongan tidak bisa dipisahkan dengan tokoh-tokoh 

penari perempuan, sebut saja misalnya: Tati Saleh dan Yeti Mamat. Kedua tokoh 

perempuan terakhir secara khusus ditulis dalam sejarah perempuan penari 

memiliki pengaruh yang signifikan, hal ini ditegaskan baik oleh Caturwati (2006), 

Herdiani (2012), dan terakhir dalam tesis berjudul “Tubuh Perempuan dalam 

Diskursus Jaipongan” yang disusun oleh Wahyudin (2017). Lantas bagaimana 

perjalanan sejarah dalam mencatat ronggéng sejak masa kolonial? Beberapa catatan 

seperti Raffles (1811) hingga Rigg (1862) kiranya dapat memberikan gambaran. 

- Ronggéng Pada Masa Kolonial: Raffles (1811) hingga Rigg (1862) 

Raffles pada tahun 1811 dalam bukunya The History of Java, membahas secara 

khusus tema perempuan dan tari, di mana catatan tentang tubuh perempuan, 

seksualitas, dan komoditi dapat mulai ditemukan sebagai catatan sejarah wacana 

tubuh. “. . . there are the only public exhibition of a female sex” (Raffles, 1817: 383). 

Secara umum, tulisan masa kolonial tersebut sebagian besar memaparkan 

ronggéng sebagai perempuan penari kalangenan yang dikelilingi banyak pria, 

dipuja, disanjung, atau juga dijadikan partner tidak saja di atas panggung 

pertunjukan, tetapi juga di atas ranjang. Ronggéng tidak ada bedanya dengan 

pelacur, yang hanya memikirkan uang dengan imbalan yang besar, menguras uang 

para lelaki hingga bangkrut habis-habisan, serta perusak rumah tangga orang 

(dalam Caturwati, 2005: 193-194). Tulisan tersebut dapat dilihat dari catatan 



 
JURNAL PARAGUNA e-ISSN 2828-4240 (online) 

Volume 12, Nomor 1, Juni 2025, Hal. 41-48 
 

 

 

Masyuning “Ronggeng: Genealogi…” 

46 

 

Thomas Stanford raffles, dalam buku berjudul “The History of Java” vol. I yang 

dicetak di London dan New York oleh Oxford University Press tahun 1965), 

kemudian dicatat ulang oleh Henry James Spiler, dalam disertasi berjudul “Erotic 

Triangles: Sundanese Men’s Improvisation Dance in West Java” tahun 2001Secara 

khusus tubuh, perempuan, penari, dan seksualitas yang dimaksud adalah tubuh 

dalam identitas ronggéng. ronggéng sendiri merupakan predikat yang menjadi 

identitas khas bagi perempuan yang mengalami perkembangan definisi. Awalnya 

ronggéng adalah sebutan bagi setiap perempuan yang bernyanyi dan menari, 

sebagaimana Rosidi sampaikan bahwa pada masa sebelum perang, semua 

perempuan yang menyanyi atau menari di depan umum disebut Ronggéng. 

Belakangan penyanyi dengan iringan gamelan kiliningan atau wayang golek 

disebut sindén atau pesindén. Sebutan Ronggéng hanya diberikan kepada 

perempuan yang kecuali bernyanyi (kawih), melayani para penonton yang 

berminat untuk menari dengan imbalan uang, seperti dalam ketuk tilu, dogér, 

dongbrét, longér, dll (2000: 549-550). 

Wacana tubuh dan ronggéng yang ditulis Raffles adalah wacana tubuh masa 

kolonial, dan dalam catatan lain, di masa yang relatif sama, terdapat pula wacana 

tubuh ronggéng yang justru memiliki latar belakang konstruksi tubuh yang 

berbeda, di mana menurut beberapa pendapat, disebutkan bahwa justru ronggéng 

adalah sosok tubuh yang ideal, dan merepresentasikan sakralitas, dan kesucian. 

Pendapat itu, salah satunya bisa ditemukan dalam desertasi Herdiani (2012) yang 

menyebutkan bahwa ronggéng merupakan personifikasi dari dewa yang 

diturunkan ke Mayapada untuk mengemban tugas yang mulia yaitu menciptakan 

keseimbangan dan kedamaian. (Herdiani, 2012: 132), tidak hanya itu disebutkan 

juga bahwa ronggéng yang menari berpasangan dengan pria ditafsirkan sebagai 

lambang kesuburan 

Sementara itu ronggéng di masa yang sama telah dicatat oleh Jonathan Rigg (1862) 

dalam catatan karya leksikografi Sunda-Inggris pertama. Dalam penjelasannya 

Rigg menyebutkan bahwa: “Ronggéng, a public dancing girl; a women of easy 

virtue.” (1862:407). Secara sederhana, definisi Rigg tersebut menyebutkan bahwa 

ronggéng adalah penari perempuan yang identik dengan citra negatif. “women of 

easy virtue adalah perempuan yang identk dengan 'sexually promiscuous', 

sedangkan “promiscuous” sendiri artinya adalah'having or involving many sexual 

partners'. Dengan kata lain, “women of easy virtue” menunjukkan perempuan yang 

tidak menetap di satu laki-laki secara seksual. Sejak saat itu, citra ronggéng dikenal 

memiliki citra negatif, dan merasuk pada setiap fragmen seni rakyat yang 

menggunakan identitas ronggéng di dalamnya. 



 
JURNAL PARAGUNA e-ISSN 2828-4240 (online) 

Volume 12, Nomor 1, Juni 2025, Hal. 41-48 
 

 

 

Masyuning “Ronggeng: Genealogi…” 

47 

 

Dari catatan masa kolonian ini, dapat disimpulkan bahwa citra ronggéng 

dilekatkan hal-hal yang negatif, padahal sebagaimana disampaikan Herdiani (2012) 

di masa yang sama, ronggéng juga memiliki fungsi sebagai perempuan yang 

memiliki peran dalam seni sakral yang tidak selalu identik dengan hiburan. 

aipongan dan Eksistensi Ronggéng Mutakhir 

Ronggéng mutakhir, atau penari perempuan di masa kini, memiliki peran yang 

jauh dari definisi masa kolonial. Terlebih jika merujuk pada perkembangan tari 

Sunda, di mana di dalamnya peran perempuan penari memiliki posisi central. 

Sebut saja dalam jaipongan, Tati Saleh, dan Yeti Mamat adalah nama-nama 

perempuan yang dikenal sebagai tokoh-tokoh yang mengisi perjalanan panjang 

jaipongan (Wahyudin, 2017:24). 

Masih dalam konteks jaipongan, menurut Herdiani (2012) proses penciptaan 

jaipongan yang identik dengan Gugum Gumbira dilakukan secara bertahap 

dibantu oleh beberapa koleganya, baik dalam pencarian bentuk- bentuk gerak 

maupun karawitannya. Pada tahun 1974 Gugum Gumbira melahirkan karya 

pertamanya dalam bentuk tari ketuk tilu perkembangan yang diberi judul “kewer 

ronggéng”. Disajikan secara berpasangan oleh Gugum Gumbira sendiri dengan 

Tati Saleh. Tahun 1978 Gugum kembali menampilkan tari ketuk perkembangan 

dalam Festival Tari Rakyat di Bandung dan dalam Festival Tari dan Musik di 

Hongkong. Berdasarkan kritik dan saran yangditujukan kepada Gugum Gumbira 

maka tari ketuk tilu perkembangan diberi nama Jaipongan (Herdiani, 2012:332). 

Demikian juga dengan Rosidi (2000) yang menuliskan periode 1970-an sebagai 

periode awal kelahiran/kemunculan Jaipongan. Nama Gugum Gumbira, Tati Saleh 

dan Eusi Komariah muncul sebagai bagian dari tokoh yang mempopulerkannya 

(2000:296-297). Bahkan Caturwati (2006) menuliskan: 

“...pada kenyataannya, melalui para penari Tati Saleh . . . Yeti Mamat, dan Eli Sumali, 
Jaipongan lebih terangkat ke kelas eksklusif dan mengubah citra Ronggéng menjadi 
kelas yang berbeda.” 

Dengan demikian, peran penari perempuan, atau dalam bahasa lain “ronggéng 

mutakhir” dalam perkembangan terbaru seni pertunjukan, khususnya dalam tari, 

perempuan penari memiliki peran yang sangat penting dan central, jauh dari kesan 

negatif sebagaimana catatan ronggéng dalam kacamata colonial.  

 

SIMPULAN  

Berdasarkan sudut pandang fenomenologi dengan pembahasan batas waktu 

interaktif, menggabungkan batas waktu sinkroni dan diakroni, dalam 

disimpulkan bahwa secara historis tubuh perempuan dalam identitas Ronggéng 



 
JURNAL PARAGUNA e-ISSN 2828-4240 (online) 

Volume 12, Nomor 1, Juni 2025, Hal. 41-48 
 

 

 

Masyuning “Ronggeng: Genealogi…” 

48 

 

mengalami distorsi sejak masa kolonialisme. Ronggéng yang identik dengan 

ketubuhan yang sakral dalam kehidupan masyarakat agraris telah ditarik masuk 

ke dalam dimensi indutri oleh kepentingan kolonialisme. Sejak saat itu tercipta 

citra baru yang identik dengan stigma negatif terhadap tubuh perempuan penari, 

khususnya Ronggéng yang dikaitkan dengan seksualitas. 

Di masa mutakhir, bermuculan para penari perempuan yang “melawan” stigma 

tersebut dengan menjadikan dirinya tidak hanya sebagai penari yang bisa atur, 

tetapi bermetamorfosis menjadi penari sekaligus pemimpin, berkarya dengan 

memunculkan gagasan-gagasan kepenarian yang baru.  

 

DAFTAR PUSTAKA   

Caturwati, Endang. 2005. “Sinden-Penari di Atas dan di Luar Panggung: 
Kehidupan Sosial Budaya Para Sinden-Penari KilininganJaipongan di 
Wilayah Jawa Barat”. Desertasi. Universitas Gadjah Mada, Yogyakarta. 

Caturwati, Endang. 2006. Perempuan & Ronggéng di Tatar Sunda: Telaah Sejarah 
Budaya. Pusat Kajian LBPB, Bandung 

Caturwati, Endang. 2006. Tari di Tatar Sunda. Sunan Ambu Press. Bandung. 

Een Herdiani. 2012. "Ronggeng, Ketuk Tilu, dan Jaipongan; Studi Tentang Tari 
Rakyat di Priangan (Abad ke-19 sampai Awal Abad ke-21)."Disertasi. 
Bandung: Universitas Padjadjaran. 

Raffles, T.S. 1817. The History of Java (vol. I). Oxford University Press, London & 
New York 

Raffles, T.S. 2014. The History of Java. Hamonangan Simanjuntak dan Revianto B. 
Santosa. Narasi. Yogyakarta 

Rigg, Jonathan. 2009. A Dictionary of The Sundanese Language of Java (1862). 
Kiblat. Bandung 

Setyowati, Y. 2020. Analisis Peran Religiusitas dalam Peningkatan Akuntabilitas 
dan Transparansi Lembaga Amil Zakat. Jakarta: STIE Indonesia. 

Wahyudin, Pepep Didin. 2017. Konstruksi Tubuh Perempuan dalam Diskursus 
Jaipongan. Tesis. ISBI Bandung. 


