PARAGUNA: Jurnal Ilmu Pengetahuan, Pemikiran, dan Kajian Seni Karawitan

Volume 12 | Nomor 1 | Juni 2025, Hal. 41-48
ISSN 2828-4240 (online)
https://jurnal.isbi.ac.id/index.php/paraguna

Ronggéng: Genealogi Perempuan Penari Dari Masa Kolonial
Hingga Era Mutakhir

Masyuninga1”, Atang Suryamant?, <3Pepep Didin Wahyudin

abc [SBI Bandung, JIn Buahbatu No.212 Bandung 40265, Indonesia

! masyuning@isbi.ac.id*; 2atang_suryaman@isbi.ac.id; 3pepep.dw@gemail.com
* Koresponden

Submission date: Received 25 Mei 2025; accepted Juni 2015; published Agustus 2025

ABSTRACT KEYWORDS
In the current discourse of performing arts, ronggéng has been specified or Ronggéng,
narrowed down to mean only female dancers. The opposite of ronggéng is Genealogy,
known as "pamogoran" or men from the audience who join in the dancing Colonialism,
and also give money to the ronggéng. Present
Based on a phenomenological perspective with a discussion of interactive This is an
time boundaries, combining synchronic and diachronic time boundaries, it open access
can be concluded that historically, the female body in Ronggéng's identity article under
has been distorted since colonialism. Ronggéng, which is synonymous with the CC-BY-
a sacred body in the life of an agrarian society, has been drawn into the SA license

industrial dimension by the interests of colonialism. Since then, a new
image has been created that is synonymous with a negative stigma towards
the bodies of women dancers, especially Ronggéng, which is associated with
sexuality.

In recent times, female dancers have emerged who "fight" against this
stigma by making themselves not only a manageable dancer, but
metamorphosing into a dancer as well as a leader, creating new dance
ideas.

PENDAHULUAN

Penari perempuan dalam catatan sejarah seni pertunjukan di Jawa Barat, atau
Sunda memiliki perjalanan panjang. Sejak masa kolonial, hingga pasca-
kemerdekaan, perempuan penari mengisi di hampir setiap fragmen (babak) sejarah
panjang seni pertunjukan di dalamnya. Secara khusus, dalam konteks penari
perempuan dalam pertunjukan Sunda, penari perempuan dikenal sebagai
“ronggeng”. Menurut Wahyudin (2017) pada awalnya, ronggéng didefinisikan
sebagai perempuan yang berperan sebagai penari dan sekaligus sinden (penyanyi)
dalam sebuah kesenian tradisional.

Dalam wacana seni pertunjukan mutakhir (kekinian), ronggéng mengalami
spesifikasi atau penyempitan makna sebagai penari perempuan saja. Maka, dikenal

®  jurnal.paraguna@isbi.ac.id

41


https://jurnal.isbi.ac.id/index.php/paraguna
mailto:masyuning@isbi.ac.id*
mailto:2atang_suryaman@isbi.ac.id
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

JURNAL PARAGUNA e-ISSN 2828-4240 (online)
Volume 12, Nomor 1, Juni 2025, Hal. 41-48

lawan dari ronggéng dengan nama “pamogoran” atau para kaum lelaki yang
berasal dari penonton yang ikut terjun menari ke dalam arena pertunjukan danjuga
memberi uang saweran kepada ronggéng.

Ronggéng selain mengalami penyempitan makna, dalam beberapa catatan juga
mengalami peyorasi atau pemaknaan yang bersifat negatif. Beberapa catatan
umum bisa ditemukan misalnya dalam Wikipedia yang mendefinisikan ronggeng
sebagai berikut: Ronggeng mungkin sudah ada di Jawa sejak zaman kuno, relief
dasar di bagian Karmawibhanga di Borobudur abad ke-8 menampilkan adegan
rombongan hiburan keliling dengan pemusik dan penari wanita.

Di Jawa, pertunjukan ronggeng tradisional menampilkan rombongan penari
keliling yang berkeliling dari satu desa ke desa lainnya. Rombongan penari terdiri
dari satu atau beberapa penari wanita profesional, diiringi oleh sekelompok
pemusik yang memainkan alat musik rebab dan gong. Istilah "ronggeng" juga
digunakan untuk para penari wanita ini. Selama pertunjukan ronggeng, para penari
profesional wanita diharapkan untuk mengundang beberapa penonton pria atau
klien untuk menari dengan mereka sebagai pasangan dengan pertukaran sejumlah
uang tips untuk penari wanita, yang diberikan selama atau setelah tarian. Pasangan
ini menari dengan intim dan penari wanita mungkin melakukan beberapa gerakan
yang mungkin dianggap terlalu erotis menurut standar kesopanan dalam etiket
istana Jawa.

Di masa lalu, nuansa erotis dan seksual dari tarian ini membuat ronggeng memiliki
reputasi buruk sebagai prostitusi yang disamarkan dalam seni tari. Ronggeng
adalah tema utama novel Ronggeng Dukuh Paruk karya AhmadTohari, yang
bercerita tentang seorang gadis penari yang juga seorang pelacur di sebuah desa
terpencil di Jawa Tengah. Ronggeng sangat erat kaitannya dengan tarian Jaipongan
Sunda.

Penjelasan dalam Wikipedia di atas memberikan definisi negatif terhadap sosok
ronggéng, padahal, ronggéng sebagai penari perempuan tidak selalu identik
sebagaimana didefinisikan. Caturwati dalam buku berjudul “Perempuan &
Ronggéng di Tatar Sunda: Telaah Sejarah Budaya” (2006), serta Herdiani dalam
disertasi berjudul “Ronggeng, Ketuk Tilu, dan Jaipongan; Studi Tentang Tari
Rakyat di Priangan” menjelaskan bahwa dalam konteks perkembangan seni
pertunjukan, khususnya dalam dimensi tari tradisional, peran perempuan penari
memiliki peran sentral. Sebut saja misalnya dalam ketuk tilu hingga jaipongan.

Dari beberapa definisi dan tulisan sejarah tentang perempuan penari atau ronggéng
tersebut, tulisan ini bermaksud untuk memberikan gambaran, bagaimana tubuh

Masyuning “Ronggeng: Genealogi...”
42



JURNAL PARAGUNA e-ISSN 2828-4240 (online)
Volume 12, Nomor 1, Juni 2025, Hal. 41-48

penari perempuan atau dalam hal ini ronggéng ditulisan dalam sejarah, bagaimana
ronggéng didefinisikan sejak masa kolonial, hingga akhir masa kolonial.

METODE

Ronggéng sebagai subjek personal yang menjadi pusat perhatian seni pertunjukkan
rakyat sudah banyak diteliti dalam konteks historis, maupun estetika, tetapi dalam
konteks pendalaman ketubuhan dalam dimensi kolonial dan mutakhir relatif
belum banyak tersedia. Keadaan tersebut menantik penulis untuk menjadikannya
sebagai tujuan kajian fenomenologis. Pilihan tersebut didasari karena umumnya
fenomenologi dikenal sebagai sebuah pendekatan yang melihat sebuah peristiwa
berbicara apa adanya. Menurut Setyowati (2020) fenomenologi adalah pendekatan
penelitian yang tidak menggunakan hipotesis atau dugaan sementara dalam proses
analisisnya (Setyowati, 2020). Pendekatan fenomenologis dalam hal jenis data
masuk pada data kualitatif di mana data diambil dengan mendalami secara utuh
pengalaman dari narasumber dan termasuk penulis secara terperinci, khususnya
terhadap individu-individu yang dipilih dalam proses penelitian.

Tujuan utama dari riset dengan pendekatan fenomenologi disarikan untuk
melakukan interpretasi dan eksplanasai data-data empiris. Data-data tersebut
khususnya yang dialami langsung narasumber dan peneliti dalam dimensi yang
tengah diteliti. Dalam konteks penelitian genealogi penari yang kaji dalam
penelitian ini, jenis data yang disadap adalah data kualitatif, yang kemudian
diinterpetasi, khususnya mengenai data yang dialami dan dicatat dalam sejarah.
Pada penelitian fenomenologi lebih mengutamakan pada mencari, mempelajari
dan menyampaikan arti fenomena, peristiwa yang terjadi dan hubungannya
dengan orang-orang biasa dalam situasi tertentu. (Eko Sugianto, dalam Setyowati,
2020:53). Dalam telaah terhadap ketubuhan Ronggéng, penulis menjadikan
pendekatan fenomenologis untuk menjelaskan apa-adanya secara deskriptif
eksistensi Ronggéng atau penari perempuan dalam catatan di masa kolonial, dan
di era mutakhir.

Dengan batasan catatan masa kolonial dan realitas masa kini, pendekatan dalam
kajian ini menggunakan pendekatan waktu interaktif, di mana pendekatan diakroni
atau perjalanan waktu sejarah ditelaah secara khusus dalam konteks catatan
eksistensi penari perempuan. Kemudaian pendekatan waktu dalam arti sinkronik
atau batas waktu yang khusus digunakan untuk menunjukkan bagaimana penari
perempuan, khususnya dalam identitias Ronggéng masa kini juga diinterpretasi.

Masyuning “Ronggeng: Genealogi...”
43



JURNAL PARAGUNA e-ISSN 2828-4240 (online)
Volume 12, Nomor 1, Juni 2025, Hal. 41-48

HASIL DAN PEMBAHASAN

Ronggéng sebagai penari perempuan pada umumnya dikenal dalam beberapa
kesenian, di antaranya: tayub, ketuk tilu, hingga ketuk tilu dan bajidoran, termasuk
jaipongan. Tayub merupakan tari pergaulan di kalangan menak atau bangsawan.
Dalam tari tayub, gerakan tidak mempunyai pola khusus dan dilakukan menurut
kehendak dan perbendaharaan gerak masing-masing penari. Karena sifatnya yang
bebas itu, dan terkadang tidak terkenali, maka tayuban yang sebenarnya
merupakan pertemuan silaturahmi antara penari, berubah menjadi gelanggang
perebutan ronggéng sambil mabuk minuman keras. Sekelompok penggemar tayub
tidak menyenangi keadaan demikian. Mereka kemudian berusaha menertibkan
perilaku maupun tariannya. Demikian pula, minuman keras dilarang jika sampai
memabukan. Ronggéng itu sendiri pun disuruh duduk saja tidak perlu menari,
gerakan tariannya mulai diberi susunan terntentu sehingga terwujudlah sebuah
tarian yang disebut ibing patokan. Bisa jadi, melalui kesenian ini, keberadaan
ronggéng yang identik dengan peristiwa negatif sudah mulai dilekatkan.

Selain tayub, ronggéng dikenal dalam pertunjukan ketuk tilu. Secara etimologi,
ketuk tilu identik dengan bahasa musikal (karawitan), dan tarian di saat yang sama.
Hal itu pula menunjukkan identitas kesenian ini sebagai seni yang di dalamnya
dominan unsur gerak dan musik. Menurut Munajat (2003) Ketuk tilu pada masa
lampau adalah kesenian yang berfungsi sebagai upacara menyambut pesta penen
padi, yang merupakan ungkapan rasa syukur pada Dewi Sri. Upacara ini biasanya
dilakukan pada malam hari diiringi bunyi- bunyian dan arak-arakan. Arak-arakan
itu sendiri kemudian berhenti di tempat yang telah ditentukan, misalnya lapangan
atau pekarangan, kemudian sang gadis didudukan pada tempat yang terbuat dari
dekat oncor. Ada keterangan yang menyatakan bahwa ketuk tilu yang tumbuh
sekarang mungkin merupakan perkembangna dari samanisme masyarakat ketika
masih menganut animism dan dinamisme. Ketuk tilu yang di dalamnya ada
pemain wanita yangdisebut ronggéng, saat itu dianggap identik dengan shaman
atau pendeta wanita yang bertindak sebagai pelaksana upacara. Dalam
perkembangannya kemudian, ketuk tilu menjadi tari pergaulan di mana pria dan
wanita menari berpasangan (Wahyudin, 2017).

Sebagiamana disampaikan sebelumnya, selain dalam ketuk tilu, ronggéng juga
dikenal dalam seni bajidoran atau dikenal sebagai kiliningan bajidoran. Kiliningan
bajidoran merupakan kesenian tradisional yang paling populer dan paling
digemari di kawasan pantai utara Jawa Barat, khususnya kabupaten Subang,
daerah yang paling terkenal dengan “goyang” sinden-nya. Kesenian ini penuh
dengan nuansa erotik, bentuknya perpaduan berbagai macam kesenian rakyat,
seperti dombret, Banjet, ketuk tilu, tayub, doger, dan gebyang, meskipun demikian

Masyuning “Ronggeng: Genealogi...”
44



JURNAL PARAGUNA e-ISSN 2828-4240 (online)
Volume 12, Nomor 1, Juni 2025, Hal. 41-48

kiliningan bajidoran dianggap berbeda dari jenis- jenis kesenian yang
membentuknya. (Buky W, 2008:123)

Pertunjukan kiliningan bajidoran bisa dilaksankaan siang atau pun malam,
tergantung permintaan penyelenggara, umumnya, pengertian mengundang
sebuah grup kiliningan bajidoran, terutama dalam rangka perta pernikahan dan
khitanan, adalah untuk dua sesi pertunjukan siang dan pertunjukan malam.
Pertunjukan siang yang biasanya dimulai pada jam 10.00 hingga jam 16.00, lebih
berkesan seadanya. Kostum atau pakaian para pendukungnya (sinden dan nayaga)
pun relatif bebas. Para sinden bahkan cukup mengenakan celana jeans, dan kaos
oblong. Pertunjukan siang juga jarang dihadiri bajidor (para penari), kecuali para
undangan yang memberikan uang saweran ala kadarnya. Pertunjukan sesi kedua
pada malam hari, adalah pertunjukan yang sesusngguhnya. Para pemain (nayaga)
memakai seragam. Begitu juga dengan para sinden atau ronggéng.

Dalam konteks mutakhir, penari perempuan yang memiliki kaitan sejarah dengan
ronggéng dikenal perkembangan ketubuhannya dalam seni yang populer disebut
jaipongan. Jaipongan secara umum dikenal sebagai tariankreasi karya Gugum
Gumbira. Meski dikenal diciptakan oleh sosok laki-laki, tetapi dalam
perkembangannya, tarian jaipongan tidak bisa dipisahkan dengan tokoh-tokoh
penari perempuan, sebut saja misalnya: Tati Saleh dan Yeti Mamat. Kedua tokoh
perempuan terakhir secara khusus ditulis dalam sejarah perempuan penari
memiliki pengaruh yang signifikan, hal ini ditegaskan baik oleh Caturwati (2006),
Herdiani (2012), dan terakhir dalam tesis berjudul “Tubuh Perempuan dalam
Diskursus Jaipongan” yang disusun oleh Wahyudin (2017). Lantas bagaimana
perjalanan sejarah dalam mencatat ronggéng sejak masa kolonial? Beberapa catatan
seperti Raffles (1811) hingga Rigg (1862) kiranya dapat memberikan gambaran.

- Ronggéng Pada Masa Kolonial: Raffles (1811) hingga Rigg (1862)

Raffles pada tahun 1811 dalam bukunya The History of Java, membahas secara
khusus tema perempuan dan tari, di mana catatan tentang tubuh perempuan,
seksualitas, dan komoditi dapat mulai ditemukan sebagai catatan sejarah wacana
tubuh. “. . . there are the only public exhibition of a female sex” (Raffles, 1817: 383).
Secara umum, tulisan masa kolonial tersebut sebagian besar memaparkan
ronggéng sebagai perempuan penari kalangenan yang dikelilingi banyak pria,
dipuja, disanjung, atau juga dijadikan partner tidak saja di atas panggung
pertunjukan, tetapi juga di atas ranjang. Ronggéng tidak ada bedanya dengan
pelacur, yang hanya memikirkan uang dengan imbalan yang besar, menguras uang
para lelaki hingga bangkrut habis-habisan, serta perusak rumah tangga orang
(dalam Caturwati, 2005: 193-194). Tulisan tersebut dapat dilihat dari catatan

Masyuning “Ronggeng: Genealogi...”
45



JURNAL PARAGUNA e-ISSN 2828-4240 (online)
Volume 12, Nomor 1, Juni 2025, Hal. 41-48

Thomas Stanford raffles, dalam buku berjudul “The History of Java” vol. I yang
dicetak di London dan New York oleh Oxford University Press tahun 1965),
kemudian dicatat ulang oleh Henry James Spiler, dalam disertasi berjudul “Erotic
Triangles: Sundanese Men’s Improvisation Dance in West Java” tahun 2001Secara
khusus tubuh, perempuan, penari, dan seksualitas yang dimaksud adalah tubuh
dalam identitas ronggéng. ronggéng sendiri merupakan predikat yang menjadi
identitas khas bagi perempuan yang mengalami perkembangan definisi. Awalnya
ronggéng adalah sebutan bagi setiap perempuan yang bernyanyi dan menari,
sebagaimana Rosidi sampaikan bahwa pada masa sebelum perang, semua
perempuan yang menyanyi atau menari di depan umum disebut Ronggéng.
Belakangan penyanyi dengan iringan gamelan kiliningan atau wayang golek
disebut sindén atau pesindén. Sebutan Ronggéng hanya diberikan kepada
perempuan yang kecuali bernyanyi (kawih), melayani para penonton yang
berminat untuk menari dengan imbalan uang, seperti dalam ketuk tilu, dogér,
dongbrét, longér, dll (2000: 549-550).

Wacana tubuh dan ronggéng yang ditulis Raffles adalah wacana tubuh masa
kolonial, dan dalam catatan lain, di masa yang relatif sama, terdapat pula wacana
tubuh ronggéng yang justru memiliki latar belakang konstruksi tubuh yang
berbeda, di mana menurut beberapa pendapat, disebutkan bahwa justru ronggéng
adalah sosok tubuh yang ideal, dan merepresentasikan sakralitas, dan kesucian.
Pendapat itu, salah satunya bisa ditemukan dalam desertasi Herdiani (2012) yang
menyebutkan bahwa ronggéng merupakan personifikasi dari dewa yang
diturunkan ke Mayapada untuk mengemban tugas yang mulia yaitu menciptakan
keseimbangan dan kedamaian. (Herdiani, 2012: 132), tidak hanya itu disebutkan
juga bahwa ronggéng yang menari berpasangan dengan pria ditafsirkan sebagai
lambang kesuburan

Sementara itu ronggéng di masa yang sama telah dicatat oleh Jonathan Rigg (1862)
dalam catatan karya leksikografi Sunda-Inggris pertama. Dalam penjelasannya
Rigg menyebutkan bahwa: “Ronggéng, a public dancing girl; a women of easy
virtue.” (1862:407). Secara sederhana, definisi Rigg tersebut menyebutkan bahwa
ronggéng adalah penari perempuan yang identik dengan citra negatif. “women of
easy virtue adalah perempuan yang identk dengan 'sexually promiscuous',
sedangkan “promiscuous” sendiri artinya adalah'having or involving many sexual
partners'. Dengan kata lain, “women of easy virtue” menunjukkan perempuan yang
tidak menetap di satu laki-laki secara seksual. Sejak saat itu, citra ronggéng dikenal
memiliki citra negatif, dan merasuk pada setiap fragmen seni rakyat yang
menggunakan identitas ronggéng di dalamnya.

Masyuning “Ronggeng: Genealogi...”
46



JURNAL PARAGUNA e-ISSN 2828-4240 (online)
Volume 12, Nomor 1, Juni 2025, Hal. 41-48

Dari catatan masa kolonian ini, dapat disimpulkan bahwa citra ronggéng
dilekatkan hal-hal yang negatif, padahal sebagaimana disampaikan Herdiani (2012)
di masa yang sama, ronggéng juga memiliki fungsi sebagai perempuan yang
memiliki peran dalam seni sakral yang tidak selalu identik dengan hiburan.

aipongan dan Eksistensi Ronggéng Mutakhir

Ronggéng mutakhir, atau penari perempuan di masa kini, memiliki peran yang
jauh dari definisi masa kolonial. Terlebih jika merujuk pada perkembangan tari
Sunda, di mana di dalamnya peran perempuan penari memiliki posisi central.
Sebut saja dalam jaipongan, Tati Saleh, dan Yeti Mamat adalah nama-nama
perempuan yang dikenal sebagai tokoh-tokoh yang mengisi perjalanan panjang
jaipongan (Wahyudin, 2017:24).

Masih dalam konteks jaipongan, menurut Herdiani (2012) proses penciptaan
jaipongan yang identik dengan Gugum Gumbira dilakukan secara bertahap
dibantu oleh beberapa koleganya, baik dalam pencarian bentuk- bentuk gerak
maupun karawitannya. Pada tahun 1974 Gugum Gumbira melahirkan karya
pertamanya dalam bentuk tari ketuk tilu perkembangan yang diberi judul “kewer
ronggéng”. Disajikan secara berpasangan oleh Gugum Gumbira sendiri dengan
Tati Saleh. Tahun 1978 Gugum kembali menampilkan tari ketuk perkembangan
dalam Festival Tari Rakyat di Bandung dan dalam Festival Tari dan Musik di
Hongkong. Berdasarkan kritik dan saran yangditujukan kepada Gugum Gumbira
maka tari ketuk tilu perkembangan diberi nama Jaipongan (Herdiani, 2012:332).

Demikian juga dengan Rosidi (2000) yang menuliskan periode 1970-an sebagai
periode awal kelahiran/kemunculan Jaipongan. Nama Gugum Gumbira, Tati Saleh
dan Eusi Komariah muncul sebagai bagian dari tokoh yang mempopulerkannya
(2000:296-297). Bahkan Caturwati (2006) menuliskan:

“...pada kenyataannya, melalui para penari Tati Saleh . .. Yeti Mamat, dan Eli Sumali,

Jaipongan lebih terangkat ke kelas eksklusif dan mengubah citra Ronggéng menjadi
kelas yang berbeda.”

Dengan demikian, peran penari perempuan, atau dalam bahasa lain “ronggéng
mutakhir” dalam perkembangan terbaru seni pertunjukan, khususnya dalam tari,
perempuan penari memiliki peran yang sangat penting dan central, jauh dari kesan
negatif sebagaimana catatan ronggéng dalam kacamata colonial.

SIMPULAN

Berdasarkan sudut pandang fenomenologi dengan pembahasan batas waktu
interaktif, menggabungkan batas waktu sinkroni dan diakroni, dalam
disimpulkan bahwa secara historis tubuh perempuan dalam identitas Ronggéng

Masyuning “Ronggeng: Genealogi...”
47



JURNAL PARAGUNA e-ISSN 2828-4240 (online)
Volume 12, Nomor 1, Juni 2025, Hal. 41-48

mengalami distorsi sejak masa kolonialisme. Ronggéng yang identik dengan
ketubuhan yang sakral dalam kehidupan masyarakat agraris telah ditarik masuk
ke dalam dimensi indutri oleh kepentingan kolonialisme. Sejak saat itu tercipta
citra baru yang identik dengan stigma negatif terhadap tubuh perempuan penari,
khususnya Ronggéng yang dikaitkan dengan seksualitas.

Di masa mutakhir, bermuculan para penari perempuan yang “melawan” stigma
tersebut dengan menjadikan dirinya tidak hanya sebagai penari yang bisa atur,
tetapi bermetamorfosis menjadi penari sekaligus pemimpin, berkarya dengan
memunculkan gagasan-gagasan kepenarian yang baru.

DAFTAR PUSTAKA

Caturwati, Endang. 2005. “Sinden-Penari di Atas dan di Luar Panggung:
Kehidupan Sosial Budaya Para Sinden-Penari KilininganJaipongan di
Wilayah Jawa Barat”. Desertasi. Universitas Gadjah Mada, Yogyakarta.

Caturwati, Endang. 2006. Perempuan & Ronggéng di Tatar Sunda: Telaah Sejarah
Budaya. Pusat Kajian LBPB, Bandung

Caturwati, Endang. 2006. Tari di Tatar Sunda. Sunan Ambu Press. Bandung.

Een Herdiani. 2012. "Ronggeng, Ketuk Tilu, dan Jaipongan; Studi Tentang Tari
Rakyat di Priangan (Abad ke-19 sampai Awal Abad ke-21)."Disertasi.
Bandung: Universitas Padjadjaran.

Raffles, T.S. 1817. The History of Java (vol. I). Oxford University Press, London &
New York

Raffles, T.S. 2014. The History of Java. Hamonangan Simanjuntak dan Revianto B.
Santosa. Narasi. Yogyakarta

Rigg, Jonathan. 2009. A Dictionary of The Sundanese Language of Java (1862).
Kiblat. Bandung

Setyowati, Y. 2020. Analisis Peran Religiusitas dalam Peningkatan Akuntabilitas
dan Transparansi Lembaga Amil Zakat. Jakarta: STIE Indonesia.

Wahyudin, Pepep Didin. 2017. Konstruksi Tubuh Perempuan dalam Diskursus
Jaipongan. Tesis. ISBI Bandung.

Masyuning “Ronggeng: Genealogi...”
48



