
 

PARAGUNA: Jurnal Ilmu Pengetahuan, Pemikiran, dan Kajian Seni Karawitan 

 

Volume 12 | Nomor 1 | Juni 2025, Hal. 80-97 
ISSN 2828-4240 (online) 
https://jurnal.isbi.ac.id/index.php/paraguna  

 
 

●  jurnal.paraguna@isbi.ac.id 

80 

 

Performing the Other: Gamelan Parakan Salak dan 
Eksotisasi Identitas dalam Pertunjukan Etnik di Chicago  
 
Icuh Komala a,1,*, Asep Nugraha b,2  
a Universitas Nusa Putra Sukabumi, Jalan Raya Cibolang No 21, Sukabumi 43152, Indonesia  
b Institut Seni Budaya Indonesia Bandung, Jalan Buahbatu 212 Bandung, Kota Bandung 40135, Indonesia  
1 Icuh.komala@nusaputra.ac.id *; 2 kangasepnugraha@gmail.com 
* Koresponden  
 
Submission date: Received 8 June 2025; accepted 18 June 2025; published 08 August 2025 
ABSTRACT 
 

 KEYWORDS 

Since its first appearance at the 1893 World’s Columbian Exposition in Chicago, 
the Parakan Salak gamelan has undergone a shift from a living cultural practice to 
an object of exotic display embedded in colonial and multicultural narratives. This 
study investigates how the gamelan is represented in ethnic performance contexts 
in Chicago and how these representations reflect dynamics of power, exoticism, and 
identity negotiation. Employing a qualitative approach, this research integrates 
historical-contextual analysis, qualitative content analysis, and comparative 
analysis between formal institutions (museums, universities) and community-
based performance spaces. Findings reveal that the gamelan is often framed as a 
token of cultural diversity—visually captivating yet removed from its original 
social and ritual meanings. Simultaneously, Indonesian diaspora communities 
have reclaimed the gamelan as a medium of expression and cultural agency, 
navigating tensions between authenticity and adaptation through performative 
strategies. This study contributes to critical discourse on the representation of non-
Western cultures in diasporic and institutional settings, highlighting the need to 
reposition traditional arts not only as heritage but as dynamic spaces for 
negotiating identity, history, and cultural politics in a postcolonial and globalized 
world. 

 Exoticism 
Cultural representation 
Identity negotiation 
Gamelan Parakan Salak 
Postcolonial discourse 
 
This is an open access 
article under the CC–
BY-SA license 

 

 

PENDAHULUAN 

Dalam lanskap budaya global kontemporer, praktik seni tradisional semakin sering 
dipertemukan dengan audiens lintas budaya melalui panggung-panggung 
internasional yang sarat dengan muatan politik representasi. Gamelan—sebagai 
salah satu bentuk ekspresi musikal khas Nusantara—telah menjadi bagian dari arus 
pertukaran budaya ini, tampil di berbagai festival, museum, dan institusi 
pendidikan di luar Indonesia. Salah satu contoh yang menonjol adalah gamelan 
Parakan Salak, sebuah ensambel musik yang berasal dari Jawa Barat dan telah 
mengalami perpindahan konteks signifikan dari lingkungan agraris Sunda ke 
ruang publik metropolitan di Chicago, Amerika Serikat. Dipentaskan di institusi 
budaya ternama seperti Field Museum, gamelan ini tidak hanya berfungsi sebagai 
sarana hiburan atau edukasi, tetapi juga sebagai simbol dari “kebudayaan lain” 
yang dihadirkan untuk konsumsi audiens Barat. Dalam konteks ini, representasi 
budaya etnik sering kali dikonstruksi melalui lensa eksotisme yang menekankan 
keunikan dan keterasingan budaya non-Barat sebagai objek tontonan (Said, 1978, 
hlm. 3). Jean dan John Comaroff (1991, hlm. 29) juga menggarisbawahi bahwa 



 
JURNAL PARAGUNA e-ISSN 2828-4240 (online) 
Volume 12, Nomor 1, Juni 2025, Hal. 80-97 
	
	

 

Icuh Komala “Performing the Other: Gamelan Parakan Salak…”  

81 

 

pertunjukan etnik di ruang publik Barat dapat menjadi arena liminal yang 
memunculkan ketegangan antara pemaknaan yang otentik dan struktur dominan 
yang hegemonik. Di dalam kerangka pertunjukan etnik tersebut, gamelan Parakan 
Salak diposisikan sebagai representasi keotentikan budaya Timur, yang sekaligus 
memunculkan persoalan tentang eksotisasi, konstruksi identitas, dan 
performativitas etnis di ruang diaspora. Hal ini membuka ruang diskusi kritis 
mengenai bagaimana seni tradisional dipresentasikan dan dimaknai di luar konteks 
asalnya, serta bagaimana proses tersebut memengaruhi persepsi publik terhadap 
identitas budaya yang ditampilkan. 

Meskipun pertunjukan gamelan di luar Indonesia sering dimaknai sebagai bentuk 
diplomasi budaya atau pelestarian warisan tradisional, terdapat persoalan krusial 
yang jarang diangkat, yakni bagaimana representasi kebudayaan tersebut 
dikonstruksi dan dimediasi oleh aktor-aktor kultural dalam konteks wacana global. 
Gamelan Parakan Salak sebagai studi kasus menghadirkan kompleksitas ini secara 
nyata: instrumen yang dulunya berakar pada praktik musik komunitas di wilayah 
perkebunan Parakan Salak kini tampil sebagai artefak performatif dalam 
pertunjukan etnik di institusi budaya seperti Field Museum Chicago. Pertanyaannya, 
sejauh mana pertunjukan ini merepresentasikan esensi budaya Sunda secara 
otentik, dan sejauh mana ia justru dikonstruksi untuk memenuhi ekspektasi 
audiens Barat yang mencari “keunikan” dan “keeksotisan” budaya lain? Dalam 
kerangka itu, muncul persoalan tentang eksotisasi—yakni proses di mana unsur 
budaya non-Barat disajikan secara stereotipikal dan diposisikan sebagai “yang lain” 
(the Other) dalam bingkai dominasi kultural. Said (1978, hlm. 3) menyatakan bahwa 
representasi Orient tidak pernah netral, melainkan dibentuk oleh kekuasaan dan 
kepentingan imperialisme Barat yang “menghasilkan Timur secara diskursif.” 
Lebih lanjut, performativitas etnik dalam pertunjukan gamelan di ruang diaspora 
sering kali direkayasa oleh institusi penyelenggara dan kurator, sehingga makna 
budaya yang ditampilkan tidak sepenuhnya berasal dari pelaku budaya itu sendiri. 
Hal ini sejalan dengan pandangan Kirshenblatt-Gimblett (1998, hlm. 51) yang 
menyebut bahwa ketika budaya dipentaskan di ruang publik seperti museum atau 
festival, "budaya menjadi tontonan dan orang-orangnya menjadi penampil, bukan 
pemilik makna." Dengan demikian, terdapat kebutuhan mendesak untuk mengkaji 
bagaimana proses representasi ini berlangsung, siapa yang mengendalikan narasi 
budaya tersebut, dan bagaimana hal itu memengaruhi pemahaman audiens 
terhadap identitas etnik yang dipertunjukkan. 

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji secara kritis bagaimana gamelan Parakan 
Salak direpresentasikan dalam konteks pertunjukan etnik di ruang publik Barat, 
khususnya di Chicago. Dengan menempatkan gamelan sebagai pusat praktik 
performatif sekaligus objek budaya yang mengalami dislokasi makna, penelitian ini 



 
JURNAL PARAGUNA e-ISSN 2828-4240 (online) 
Volume 12, Nomor 1, Juni 2025, Hal. 80-97 
	
	

 

Icuh Komala “Performing the Other: Gamelan Parakan Salak…”  

82 

 

berusaha membongkar dinamika representasi identitas budaya Sunda dalam 
bingkai institusional yang dikendalikan oleh logika kuratorial, audiens global, dan 
politik multikulturalisme. Hall (1997, hlm. 15) menekankan bahwa representasi 
bukanlah cerminan pasif dari realitas, tetapi merupakan praktik aktif yang 
“membentuk makna budaya melalui bahasa, simbol, dan wacana.” Fokus utama 
diarahkan pada bagaimana proses eksotisasi dan konstruksi "yang lain" terjadi 
melalui medium pertunjukan musik tradisional yang telah ditransformasikan 
menjadi artefak estetis di luar konteks asalnya. Said (1978, hlm. 5) mengingatkan 
bahwa praktik semacam itu sering kali mengandung muatan kuasa, karena 
“representasi bukan hanya tentang apa yang ditampilkan, tetapi juga siapa yang 
memiliki hak untuk menampilkan.” Selain itu, penelitian ini juga mengurai relasi 
kuasa yang berlangsung antara aktor budaya—seperti musisi diaspora, kurator 
museum, dan pengambil kebijakan budaya—dalam menentukan narasi yang 
ditampilkan kepada publik. Dengan pendekatan kualitatif kritis yang berpijak pada 
teori representasi dan performativitas, penelitian ini diharapkan mampu 
memberikan kontribusi terhadap pemahaman yang lebih dalam mengenai 
bagaimana identitas etnik tidak hanya dipentaskan, tetapi juga dinegosiasikan, 
direduksi, atau bahkan dikonstruksi ulang dalam konteks pascakolonial. 
Sebagaimana Butler (1993, hlm. 2) jelaskan, performativitas bukan sekadar ekspresi 
identitas, tetapi “sebuah proses diskursif yang mengulangi norma-norma sosial 
tertentu hingga tampak alamiah.” Melalui studi kasus gamelan Parakan Salak, 
penelitian ini hendak menyoroti kompleksitas praktik budaya lintas-benua yang 
tidak terlepas dari mekanisme simbolik dan struktural yang membentuknya. 

Kajian mengenai gamelan sebagai bagian dari praktik budaya diaspora telah 
berkembang dalam beberapa dekade terakhir, khususnya dalam konteks 
pelestarian musik tradisional dan pendidikan etnomusikologi di Barat. Penelitian-
penelitian seperti yang dilakukan oleh Sumarsam (1995, hlm. 112) dan Hughes-
Freeland (2008, hlm. 87) telah memberikan kontribusi penting dalam memahami 
bagaimana gamelan dipraktikkan dan diadaptasi dalam lingkungan sosial dan 
akademik yang berbeda dari konteks asalnya. Namun, sebagian besar studi tersebut 
cenderung berfokus pada aspek teknis musikal, pedagogis, atau proses transmisi 
lintas budaya, dan belum secara spesifik mengulas bagaimana gamelan—sebagai 
medium performatif—menjadi sarana representasi identitas etnik yang 
dikonstruksi secara simbolik dalam ruang publik Barat. Dalam hal ini, masih 
terdapat kekosongan dalam literatur terkait kajian kritis terhadap eksotisasi dan 
politik representasi budaya dalam pertunjukan gamelan di institusi formal seperti 
museum, festival multikultural, atau acara diplomasi budaya. Sejauh ini, sangat 
sedikit penelitian yang menjadikan gamelan Parakan Salak sebagai studi kasus 
utama untuk menelusuri bagaimana narasi tentang “budaya lain” dibangun, 



 
JURNAL PARAGUNA e-ISSN 2828-4240 (online) 
Volume 12, Nomor 1, Juni 2025, Hal. 80-97 
	
	

 

Icuh Komala “Performing the Other: Gamelan Parakan Salak…”  

83 

 

dinegosiasikan, dan dikonsumsi melalui pertunjukan etnik yang sarat muatan 
visual, simbolik, dan politis. Padahal, sebagaimana ditegaskan oleh Kirshenblatt-
Gimblett (1998, hlm. 1), “budaya menjadi produk yang ditampilkan” ketika 
diposisikan dalam konteks pertunjukan yang mengutamakan konsumsi estetis. 
Representasi budaya yang berlangsung dalam ruang seperti museum dan festival 
sering kali menampilkan kesan keotentikan yang terkontrol oleh logika 
institusional dan selera audiens Barat (Taylor, 2003, hlm. 20). Oleh karena itu, artikel 
ini berupaya mengisi kekosongan tersebut dengan menghadirkan pendekatan 
analitis yang menyoroti keterlibatan gamelan Parakan Salak dalam struktur wacana 
eksotisasi dan performativitas etnis, khususnya di tengah ketegangan antara 
pelestarian budaya dan komodifikasi identitas dalam arena global. 

Penelitian ini menawarkan kebaruan dengan menghadirkan perspektif kritis 
terhadap gamelan Parakan Salak sebagai medium performatif yang tidak hanya 
dimaknai secara musikal, tetapi juga sebagai konstruksi simbolik dalam wacana 
representasi etnis di ruang budaya Barat. Berbeda dengan penelitian sebelumnya 
yang lebih menekankan aspek teknis, historiografis, atau pedagogis dari gamelan 
di diaspora (Sumarsam, 1995, hlm. 112), studi ini menempatkan gamelan dalam 
posisi sebagai entitas kultural yang aktif dalam membentuk dan dibentuk oleh 
relasi kuasa antara institusi, audiens, dan pelaku budaya. Dalam konteks ini, 
representasi budaya etnik tidak bisa dilepaskan dari struktur ideologis yang 
mempengaruhinya. Hall (1997, hlm. 259) menegaskan bahwa representasi bukanlah 
cerminan realitas yang netral, melainkan “praktik diskursif yang membentuk 
makna melalui bahasa dan simbol-simbol budaya.” Dengan menggunakan 
pendekatan interdisipliner—yang menggabungkan etnomusikologi, antropologi 
budaya, kajian performativitas, dan kritik pascakolonial—penelitian ini 
memperluas cakupan analisis terhadap fenomena pertunjukan etnik dengan 
menyoroti bagaimana gamelan Parakan Salak menjadi bagian dari mekanisme 
eksotisasi dan komodifikasi identitas dalam institusi seperti museum. Kirshenblatt-
Gimblett (1998, hlm. 3) menyatakan bahwa ketika budaya dikurasi untuk 
ditampilkan, “artefak dan praktik budaya menjadi tontonan yang dibentuk oleh 
nilai ekonomi dan estetika.” Hal ini sejalan dengan gagasan bahwa seni 
pertunjukan etnik sering kali tidak hanya menjadi ruang ekspresi budaya, tetapi 
juga medan politik simbolik di mana identitas dinegosiasikan dan makna budaya 
dikonstruksi ulang (Taylor, 2003, hlm. 42). Oleh karena itu, penting untuk melihat 
gamelan bukan sekadar sebagai warisan budaya yang dipertunjukkan, melainkan 
juga sebagai subjek dalam proses mediasi ideologis yang lebih luas. Justifikasi 
akademik dari penelitian ini terletak pada upaya untuk mengisi kekosongan dalam 
studi gamelan diaspora dengan menghadirkan kerangka teoretis kritis dan 
pembacaan kontekstual terhadap praktik pertunjukan etnik, serta memberikan 



 
JURNAL PARAGUNA e-ISSN 2828-4240 (online) 
Volume 12, Nomor 1, Juni 2025, Hal. 80-97 
	
	

 

Icuh Komala “Performing the Other: Gamelan Parakan Salak…”  

84 

 

kontribusi pada diskursus global tentang representasi budaya dan dinamika 
kekuasaan dalam ranah multikultural. 

 

METODE 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain eksploratif-kritis 
untuk mengkaji representasi gamelan Parakan Salak dalam konteks pertunjukan 
etnik di ruang budaya Barat, khususnya di Chicago. Fokus utama diarahkan pada 
bagaimana artefak budaya tersebut dikonstruksi secara simbolik dalam institusi 
formal seperti museum, dan bagaimana praktik pertunjukannya memuat narasi 
tentang identitas etnik yang rentan terhadap eksotisasi dan komodifikasi. 

 

Desain dan Prosedur Penelitian 

Penelitian ini dirancang dengan memadukan metode studi kasus dan analisis 
wacana kultural, dengan gamelan Parakan Salak sebagai unit analisis utama. Objek 
penelitian difokuskan pada dokumentasi pertunjukan gamelan di Chicago, 
terutama yang berlangsung di Field Museum, serta narasi-narasi institusional dan 
media yang mengiringinya. Penelusuran data dilakukan melalui prosedur 
bertahap: identifikasi sumber primer dan sekunder, pengumpulan dokumentasi 
terkait performativitas gamelan di diaspora, dan pengorganisasian data 
berdasarkan kategori representasi, eksotisasi, dan kuratorialisme budaya. 

 

Teknik Pengumpulan Data 

Pengumpulan data dilakukan melalui tiga teknik utama. Pertama, studi pustaka 
dan arsip digunakan untuk mengakses dokumen primer seperti katalog museum, 
transkrip kuratorial, liputan media, serta catatan acara dan publikasi resmi yang 
berkaitan dengan gamelan Parakan Salak di Chicago. Kedua, observasi tidak 
langsung terhadap dokumentasi pertunjukan—melalui rekaman video, foto, 
brosur, dan deskripsi kuratorial—digunakan untuk menelusuri aspek performatif 
dan visual. Ketiga, wawancara semi-terstruktur terhadap narasumber kunci seperti 
kurator, etnomusikolog, dan pelaku budaya diaspora digunakan sebagai sumber 
kontekstual pelengkap, terutama dalam memahami intensi, strategi representasi, 
dan respons audiens. 

 

Teknik Analisis Data 

Data dianalisis melalui tiga tahapan pendekatan. Pertama, pendekatan historis-
kontekstual diterapkan untuk memahami latar belakang kolonial, perjalanan 
artefak gamelan, dan pergeseran maknanya dalam konteks diaspora. Analisis ini 



 
JURNAL PARAGUNA e-ISSN 2828-4240 (online) 
Volume 12, Nomor 1, Juni 2025, Hal. 80-97 
	
	

 

Icuh Komala “Performing the Other: Gamelan Parakan Salak…”  

85 

 

menempatkan gamelan dalam narasi sejarah pertunjukan budaya etnik di Chicago 
sejak 1893. Kedua, dilakukan analisis konten kualitatif terhadap teks-teks 
kuratorial, narasi media, dan deskripsi visual pertunjukan guna mengidentifikasi 
pola representasi, bahasa eksotis, dan estetika dominan yang digunakan dalam 
menarasikan identitas budaya. Ketiga, analisis komparatif digunakan untuk 
membandingkan antara wacana institusional (seperti museum dan media arus 
utama) dengan narasi pelaku budaya dan komunitas diaspora. Langkah ini 
bertujuan mengungkap perbedaan cara pandang dalam memaknai pertunjukan 
gamelan serta memperlihatkan relasi kuasa dalam produksi makna budaya. 

Seluruh proses analisis dilakukan secara berlapis, dengan mempertimbangkan 
relasi antara teks, konteks, dan struktur ideologis yang melandasi pertunjukan 
etnik. Validitas data diuji melalui triangulasi sumber dan metode untuk 
memastikan ketepatan interpretasi terhadap dinamika representasi budaya dalam 
ranah publik multikultural..   

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Kehadiran gamelan Parakan Salak di Chicago tidak dapat dilepaskan dari konteks 
kolonialisme, eksibisionisme budaya, dan politik representasi pada akhir abad ke-
19. Sebagai artefak budaya yang berasal dari Hindia Belanda, gamelan ini pertama 
kali diperkenalkan kepada publik Amerika dalam ajang World's Columbian 
Exposition tahun 1893—sebuah peristiwa monumental yang merepresentasikan 
kekuasaan imperial dan supremasi peradaban Barat. Dalam pameran tersebut, 
gamelan tidak hanya diposisikan sebagai instrumen musik tradisional, tetapi juga 
sebagai representasi dari “Orient”—budaya Timur yang dikonstruksikan sebagai 
eksotik, spiritual, dan inferior dalam wacana kolonial (Said, 1978, hlm. 5). 
Keputusan pemerintah kolonial untuk mengirimkan gamelan ini dari perkebunan 
Parakan Salak di Jawa Barat ke Chicago menandai proses awal transformasi fungsi 
dan maknanya sebagai objek diplomatik sekaligus tontonan etnografis bagi publik 
Barat. 

Seiring berjalannya waktu, gamelan Parakan Salak mengalami perubahan status 
yang signifikan. Dari objek eksibisi temporer di sebuah perhelatan dunia, gamelan 
ini dipindahkan ke dalam struktur permanen milik Field Museum of Natural 
History. Peralihan ini bukan sekadar perpindahan ruang, melainkan pergeseran 
epistemik: dari budaya hidup menjadi benda mati yang dikurasi, didiamkan, dan 
direpresentasikan ulang dalam bingkai pengetahuan kolonial. Sejak saat itu, 
gamelan Parakan Salak menjadi bagian dari narasi institusional tentang 
“kebudayaan lain” yang disusun melalui sistem klasifikasi dan interpretasi museal 
(Kirshenblatt-Gimblett, 1998, hlm. 2). Bab ini mengkaji bagaimana perjalanan 



 
JURNAL PARAGUNA e-ISSN 2828-4240 (online) 
Volume 12, Nomor 1, Juni 2025, Hal. 80-97 
	
	

 

Icuh Komala “Performing the Other: Gamelan Parakan Salak…”  

86 

 

historis gamelan Parakan Salak membentuk fondasi dari eksotisasi budaya Sunda 
di ruang budaya Barat, dimulai dari kemunculannya dalam Pameran Dunia 1893 
hingga masuk ke dalam koleksi tetap Field Museum sebagai simbol budaya yang 
ditampilkan dan dimaknai dari luar konteks aslinya. 

 

Wacana Eksotisasi dan Representasi Budaya dalam Pertunjukan Gamelan 

Pertunjukan gamelan Parakan Salak di Chicago tidak dapat dilepaskan dari 
konteks representasi budaya yang berlangsung dalam medan diskursif eksotisasi. 
Sebagai praktik performatif yang melibatkan budaya non-Barat, pertunjukan 
gamelan sering kali dimaknai bukan sekadar sebagai peristiwa musikal, tetapi juga 
sebagai medium representasi visual, simbolik, dan ideologis yang membingkai 
identitas “yang lain” (the Other) untuk dikonsumsi oleh audiens Barat. Dalam 
konteks ini, gamelan diproduksi bukan hanya sebagai bunyi atau artefak, tetapi 
sebagai tanda-tanda budaya yang telah dipisahkan dari konteks sosial dan 
spiritualnya, lalu dikemas dalam narasi keindahan, keunikan, dan keterasingan. 
Representasi tersebut tidak netral, tetapi terstruktur oleh relasi kuasa historis 
antara pusat (Barat) dan periferi (Timur) yang menghasilkan sistem klasifikasi 
budaya berbasis dominasi simbolik (Said, 1978, hlm. 6; Hall, 1997, hlm. 225). 

Bahasan ini bertujuan membedah bagaimana eksotisme terhadap gamelan tidak 
sekadar muncul sebagai respons estetis spontan, tetapi sebagai hasil konstruksi 
diskursif yang dilembagakan melalui praktik kuratorial, narasi media, dan 
persepsi publik. Subbagian pertama akan mengkaji bagaimana estetika eksotisme 
terhadap gamelan dibentuk oleh imajinasi Barat, termasuk bagaimana unsur 
bunyi, pakaian, dan tarian disusun untuk memunculkan kesan “keunikan Timur” 
yang aman dan memikat. Sementara itu, subbagian kedua mengkritisi relasi kuasa 
yang mengatur siapa yang memiliki hak bicara atas budaya tersebut, serta 
bagaimana proses representasi sering kali terjadi tanpa melibatkan suara pelaku 
budaya sendiri. Dengan pendekatan kritis, bahasan ini mengungkap bahwa 
eksotisasi bukan hanya soal bagaimana budaya ditampilkan, tetapi juga siapa 
yang mengontrol narasi dan bagaimana struktur sosial-politik menentukan makna 
budaya dalam konteks pascakolonial. 

 

1. Estetika Keeksotisan dan Imajinasi Barat 

Representasi gamelan dalam berbagai medium publik seperti brosur pertunjukan, 
label kuratorial museum, dan artikel media sering kali menggunakan bahasa visual 
dan narasi yang memperkuat persepsi eksotisme. Dalam katalog museum dan 
selebaran promosi, gamelan digambarkan dengan istilah-istilah seperti mystical, 
timeless, ancient tradition, atau rare ensemble from the East, yang tidak hanya 



 
JURNAL PARAGUNA e-ISSN 2828-4240 (online) 
Volume 12, Nomor 1, Juni 2025, Hal. 80-97 
	
	

 

Icuh Komala “Performing the Other: Gamelan Parakan Salak…”  

87 

 

mengedepankan jarak geografis, tetapi juga menciptakan jarak kultural dan 
historis. Johnson (2000, hlm. 134) mencatat bahwa deskripsi gamelan dalam 
pameran dan acara publik di Chicago lebih menekankan “pengalaman sensorik 
yang tidak biasa” ketimbang latar sosial atau fungsi ritus budaya aslinya. 
Representasi semacam ini, menurut Hall (1997, hlm. 225), adalah bagian dari 
strategi diskursif dalam wacana representasi di mana “perbedaan” dibentuk 
melalui bahasa dan citra yang dapat dikendalikan oleh institusi dominan. Dengan 
demikian, bahasa visual tidak sekadar menyampaikan informasi, tetapi turut 
menciptakan kerangka ideologis di mana gamelan didefinisikan sebagai “budaya 
lain” yang eksotik, menarik, dan layak dipertontonkan. 

Dalam pertunjukan gamelan, simbolisme visual seperti busana tradisional, gerakan 
tari klasik, dan elemen dekoratif dipilih dan ditata untuk membangun kesan artistik 
yang melekat pada konstruksi “kebudayaan Timur.” Pemakaian kain batik, kebaya, 
atau atribut pentas tradisional tidak sekadar bersifat representasional, tetapi juga 
berfungsi sebagai penanda visual yang memperkuat jarak antara budaya yang 
ditampilkan dan budaya audiens. Johnson (2000, hlm. 137) menjelaskan bahwa 
dalam beberapa pertunjukan komunitas di Chicago, unsur-unsur visual tersebut 
secara sadar digunakan untuk memperkuat impresi estetika atas “keotentikan 
budaya Indonesia,” meskipun dalam bentuk yang telah disesuaikan dengan selera 
dan ekspektasi audiens lokal. Proses ini mencerminkan apa yang disebut oleh Said 
(1978, hlm. 6) sebagai cultural stylization of the Orient—pembingkaian budaya Timur 
dalam bentuk estetis yang dapat dikenali, diklasifikasi, dan disukai oleh Barat. 
Tarian dan musik tradisional tidak hanya menjadi sarana ekspresi budaya, tetapi 
juga menjadi komponen dalam penciptaan identitas “yang lain” (the Other) yang 
dapat dikonsumsi dalam konteks pertunjukan. 

Salah satu daya tarik utama gamelan dalam imajinasi Barat adalah persepsi bahwa 
musik ini memiliki kualitas sonik yang asing namun menenangkan, tidak dikenal 
namun “alami,” dan karenanya menghadirkan pengalaman yang bersifat spiritual. 
Persepsi ini sering muncul dalam ulasan media, kurasi museum, maupun testimoni 
audiens yang menggambarkan gamelan sebagai “soothing,” “hypnotic,” atau bahkan 
“transcendent.” Konsep semacam ini merupakan bentuk eksotisme romantik—di 
mana budaya non-Barat tidak lagi diremehkan sebagai primitif, melainkan 
diidealkan sebagai sumber kebijaksanaan, ketenangan, dan spiritualitas alternatif. 
Kirshenblatt-Gimblett (1998, hlm. 12) menyatakan bahwa dalam konteks ini, 
budaya ditampilkan “bukan untuk dimengerti secara mendalam, melainkan untuk 
dialami sebagai sensasi.” Gamelan, dalam kerangka ini, tidak hanya menjadi musik, 
melainkan metafora sonik atas dunia yang “tidak terjamah modernitas,” dan oleh 
karenanya menawarkan pelarian imajinatif dari kehidupan urban Barat. Namun di 
balik itu, eksotisme romantik ini tetap memperkuat struktur hierarki budaya yang 



 
JURNAL PARAGUNA e-ISSN 2828-4240 (online) 
Volume 12, Nomor 1, Juni 2025, Hal. 80-97 
	
	

 

Icuh Komala “Performing the Other: Gamelan Parakan Salak…”  

88 

 

menyamarkan ketimpangan relasi kuasa antara yang merepresentasikan dan yang 
direpresentasikan. 

Dari pembahasan di atas dapat disimpulkan bahwa pertunjukan gamelan Parakan 
Salak di ruang publik multikultural bukan hanya merupakan peristiwa musikal, 
tetapi juga praktik representasional yang sarat muatan ideologis. Eksotisasi 
terhadap gamelan tidak muncul secara alami, melainkan dibentuk secara sistematis 
melalui bahasa visual, simbolisme artistik, dan narasi kuratorial yang 
dikembangkan oleh institusi budaya dan media Barat. Imajinasi terhadap 
“keunikan Timur” menjadi titik masuk bagi audiens untuk mengonsumsi perbedaan 
budaya, namun dalam bingkai yang dikendalikan dan dipolitisasi. Melalui 
pemilihan kostum, elemen visual, dan konstruksi naratif yang berulang, gamelan 
diposisikan sebagai simbol “yang lain” (the Other)—bukan sebagai ekspresi budaya 
hidup, melainkan sebagai objek pengalaman estetis yang menyenangkan sekaligus 
asing. Dalam konteks inilah, representasi budaya tidak dapat dipisahkan dari 
struktur kuasa yang menentukan siapa yang berbicara, siapa yang dibungkam, dan 
bagaimana makna budaya dinegosiasikan di antara keduanya. Oleh karena itu, 
analisis terhadap pertunjukan gamelan di diaspora tidak cukup hanya menyoroti 
aspek artistik, melainkan juga harus menggali lebih dalam wacana-wacana 
simbolik yang menyertainya, sebagai bagian dari praktik pascakolonial dalam 
sistem budaya global. 

 

2. Representasi Budaya dalam Ketimpangan Kuasa 

Pertanyaan mendasar dalam representasi gamelan Parakan Salak di ruang diaspora 
bukan hanya tentang bagaimana budaya Sunda ditampilkan, tetapi lebih jauh: 
siapa yang memiliki kewenangan untuk berbicara atas nama budaya tersebut? 
Dalam berbagai pertunjukan gamelan di Chicago, narasi yang menyertai 
pertunjukan—baik dalam bentuk teks kuratorial, pengantar acara, maupun 
penjelasan kepada audiens—sering kali disampaikan oleh pihak ketiga: kurator, 
etnomusikolog, atau fasilitator institusi yang bukan berasal dari komunitas budaya 
Sunda itu sendiri. Hal ini menimbulkan ketegangan epistemologis antara suara 
internal (emic) dan suara eksternal (etic), di mana pemilik tradisi kehilangan otoritas 
dalam mendefinisikan makna budayanya sendiri. Menurut Spivak (dalam Ashcroft 
et al., 1995, hlm. 24), fenomena ini merupakan gejala dari “representational silencing,” 
yaitu ketika subjek kolonial tidak diberi ruang untuk menyuarakan identitasnya 
sendiri, melainkan hanya hadir sebagai objek wacana. Dalam konteks gamelan, 
suara pelaku budaya Sunda sering kali tereduksi menjadi performans, sementara 
penjelasan atasnya disampaikan melalui lensa akademik atau institusional yang 
berbeda secara kultural dan politis. 



 
JURNAL PARAGUNA e-ISSN 2828-4240 (online) 
Volume 12, Nomor 1, Juni 2025, Hal. 80-97 
	
	

 

Icuh Komala “Performing the Other: Gamelan Parakan Salak…”  

89 

 

Relasi antara kurator/institusi budaya dengan pelaku budaya lokal atau diaspora 
memperlihatkan struktur kuasa yang asimetris dalam praktik representasi. Di satu 
sisi, institusi seperti museum atau universitas memiliki akses terhadap sumber 
daya, infrastruktur, dan otoritas naratif yang besar dalam menentukan bentuk dan 
makna pertunjukan budaya. Di sisi lain, pelaku budaya diaspora—yang membawa 
pengetahuan, pengalaman, dan keterikatan emosional terhadap warisan budaya 
mereka—sering kali diposisikan sebagai pelengkap performatif, bukan sebagai 
agen pengetahuan. Johnson (2000, hlm. 142) mencatat bahwa meskipun ada 
partisipasi dari komunitas diaspora dalam pertunjukan gamelan di Chicago, 
keputusan kuratorial tetap didominasi oleh lembaga penyelenggara. Ketika pelaku 
budaya hanya diberi ruang untuk “menampilkan” dan bukan “menjelaskan,” maka 
terjadi fragmentasi peran budaya yang mereduksi identitas menjadi tontonan. Hal 
ini menunjukkan bahwa wacana inklusivitas dalam representasi budaya sering kali 
bersifat simbolik, tanpa menggeser kontrol institusional terhadap makna dan 
narasi. 

Representasi budaya bukanlah praktik yang netral; ia selalu terikat pada konteks 
politis dan ideologis yang lebih luas. Dalam kasus pertunjukan gamelan Parakan 
Salak, tindakan menampilkan budaya Sunda di ruang publik Barat tidak hanya 
berbicara tentang estetika atau edukasi, tetapi juga tentang siapa yang mengatur 
kerangka makna, apa yang ditampilkan dan disembunyikan, serta bagaimana 
publik diarahkan untuk memahami “yang lain.” Hall (1997, hlm. 223) menyatakan 
bahwa representasi adalah “proses yang penuh muatan kekuasaan,” karena ia 
membentuk realitas sosial melalui bahasa dan simbol. Ketika gamelan dikurasi 
dalam bingkai multikulturalisme liberal, misalnya, budaya Sunda dapat direduksi 
menjadi ikon keragaman yang mendukung citra inklusif lembaga, tanpa 
menyentuh realitas marginalisasi atau sejarah kolonial yang membentuknya. 
Dengan demikian, representasi bukan sekadar jendela budaya, melainkan 
instrumen politik yang memproduksi makna dengan implikasi sosial yang nyata. 
Dalam konteks global saat ini, penting untuk melihat pertunjukan gamelan bukan 
hanya sebagai ekspresi budaya, tetapi juga sebagai praktik simbolik yang dapat 
memperkuat atau menantang hegemoni representasi budaya di ruang diaspora. 

 

Perbandingan Konteks: Museum vs. Komunitas 

Praktik pertunjukan gamelan Parakan Salak di Chicago berlangsung dalam 
berbagai konteks sosial dan institusional yang membentuk cara budaya tersebut 
ditampilkan, dimaknai, dan diterima oleh publik. Dua ranah utama yang sering kali 
menjadi arena pertunjukan adalah institusi formal—seperti museum dan 
universitas—serta ruang-ruang komunal yang digerakkan oleh komunitas diaspora 



 
JURNAL PARAGUNA e-ISSN 2828-4240 (online) 
Volume 12, Nomor 1, Juni 2025, Hal. 80-97 
	
	

 

Icuh Komala “Performing the Other: Gamelan Parakan Salak…”  

90 

 

atau inisiatif independen. Meskipun keduanya menawarkan wadah bagi visibilitas 
budaya, terdapat perbedaan mendasar dalam pendekatan, struktur kuasa, dan 
kerangka representasi yang mempengaruhi bagaimana gamelan diartikulasikan 
sebagai ekspresi kultural. Dalam institusi formal, pertunjukan cenderung dikemas 
dalam bingkai edukatif, kuratorial, dan estetis yang mengikuti logika akademik dan 
profesionalisme institusional. Sebaliknya, ruang komunitas sering menjadi tempat 
bagi artikulasi yang lebih cair, partisipatif, dan reflektif terhadap identitas dan 
pengalaman diaspora. 

Perbandingan antara kedua konteks ini penting untuk memahami bagaimana 
ruang turut memproduksi makna. Seperti dikemukakan oleh Lefebvre (1991, hlm. 
38), “ruang bukan hanya latar pasif, melainkan hasil produksi sosial yang 
mencerminkan relasi kuasa dan ideologi.” Dalam konteks ini, museum dapat 
berfungsi sebagai medium reproduksi wacana kolonial dan eksotis, sementara 
ruang komunitas berpotensi menjadi situs negosiasi dan resistensi terhadap narasi 
dominan. Kirshenblatt-Gimblett (1998, hlm. 3) juga menekankan bahwa cara 
budaya ditampilkan—apakah sebagai objek mati dalam vitrin atau sebagai praktik 
hidup dalam ruang sosial—mempengaruhi bagaimana audiens memaknai dan 
merespons kebudayaan tersebut. Oleh karena itu, bab ini bertujuan untuk mengkaji 
secara kritis perbedaan representasi gamelan Parakan Salak di dua konteks 
tersebut, dengan fokus pada bagaimana masing-masing ruang membentuk relasi 
antara pelaku budaya, audiens, dan narasi identitas yang dibangun. 

 

1. Institusi Formal (Museum, Universitas) 

Dalam konteks institusi formal seperti museum dan universitas, pertunjukan 
gamelan Parakan Salak sering diposisikan sebagai bagian dari agenda edukatif dan 
multikultural yang disusun melalui logika kuratorial dan akademik. Di museum, 
gamelan biasanya ditampilkan dalam kerangka etnografis yang menekankan 
keunikan budaya Timur dan keberagaman dunia, namun dengan pembingkaian 
naratif yang sering bersifat statis dan eksotis. Penekanan ditempatkan pada sejarah 
objek, visualitas artefak, serta konteks geografis yang memperkuat pemisahan 
antara “kita” (audiens Amerika) dan “mereka” (budaya lain). Seperti ditegaskan 
oleh Kirshenblatt-Gimblett (1998, hlm. 3), museum sering berfungsi sebagai “ruang 
pementasan yang membekukan budaya hidup menjadi objek mati,” di mana nilai 
estetika dan pengetahuan dikendalikan oleh institusi representasi. 

Di universitas, gamelan kerap dijadikan sebagai bahan studi dalam program 
etnomusikologi atau kajian budaya, dengan pendekatan yang lebih terbuka 
terhadap interaksi dan partisipasi, namun tetap dalam kerangka akademik yang 
membatasi ruang interpretasi bebas bagi pelaku budaya diaspora. Meski ruang 



 
JURNAL PARAGUNA e-ISSN 2828-4240 (online) 
Volume 12, Nomor 1, Juni 2025, Hal. 80-97 
	
	

 

Icuh Komala “Performing the Other: Gamelan Parakan Salak…”  

91 

 

universitas lebih fleksibel dibanding museum, ia tetap diatur oleh struktur 
keilmuan yang menuntut format pertunjukan yang dapat “dibaca” secara teoritis 
dan didisiplinkan dalam kategori ilmiah. Hal ini memperlihatkan bahwa institusi 
formal bukanlah ruang netral; ia membawa serta epistemologi Barat yang mengatur 
bagaimana budaya lain dapat ditampilkan, dikaji, dan diapresiasi (Hall, 1997, hlm. 
222). Dalam banyak kasus, pelaku budaya diaspora berpartisipasi sebagai 
pelaksana atau narasumber, namun otoritas penafsiran utama tetap berada di 
tangan kurator, dosen, atau peneliti akademik. 

Dengan demikian, institusi formal menyediakan platform visibilitas dan legitimasi, 
tetapi dalam waktu yang sama juga membingkai pertunjukan gamelan dalam 
struktur wacana yang memperkuat relasi kuasa antara pusat (Barat) dan pinggiran 
(Timur). Gamelan bukan hanya tampil sebagai ekspresi budaya, tetapi sebagai 
objek pengetahuan yang telah diklasifikasi, dinaturalisasi, dan diposisikan dalam 
katalog budaya dunia. Hal ini memperkuat temuan Lefebvre (1991, hlm. 38) bahwa 
“ruang institusional adalah ruang yang diproduksi untuk mereproduksi relasi 
sosial yang ada,” termasuk relasi kolonial dalam konteks representasi budaya. Oleh 
karena itu, meskipun institusi formal membuka peluang dokumentasi dan 
pelestarian, ia juga menjadi arena di mana suara pelaku budaya kerap diredam atau 
diarahkan sesuai dengan logika institusional. 

 

2. Ruang Komunal atau Independen 

Berbeda dari institusi formal yang cenderung bersifat top-down dan terstruktur, 
ruang komunal atau independen menawarkan alternatif representasi budaya yang 
lebih partisipatif, fleksibel, dan kontekstual. Dalam ruang-ruang ini—seperti pusat 
komunitas, studio seni, rumah budaya diaspora, atau festival lokal yang digagas 
secara kolektif—pertunjukan gamelan cenderung lebih cair dalam bentuk maupun 
maknanya. Pelaku budaya memiliki keleluasaan untuk menyusun narasi, memilih 
repertoar, serta menentukan bentuk penyajian yang sesuai dengan pengalaman, 
nilai, dan aspirasi komunitas mereka sendiri. Di ruang seperti ini, gamelan tidak 
hanya dipahami sebagai artefak estetis atau objek akademis, melainkan sebagai 
praktik sosial yang hidup dan terus dinegosiasikan secara dinamis. Johnson (2000, 
hlm. 155) mencatat bahwa kelompok gamelan komunitas di Chicago kerap 
merancang pertunjukan sebagai bentuk ekspresi identitas, solidaritas, dan 
pendidikan lintas budaya—sebuah pendekatan yang berbeda dari penyajian formal 
di museum atau universitas. 

Ruang komunal juga memungkinkan terjadinya pembalikan arah wacana, di mana 
pelaku budaya diaspora dapat merebut kembali kendali atas narasi budaya mereka 
sendiri. Dalam konteks ini, representasi bukan lagi menjadi hak eksklusif institusi, 



 
JURNAL PARAGUNA e-ISSN 2828-4240 (online) 
Volume 12, Nomor 1, Juni 2025, Hal. 80-97 
	
	

 

Icuh Komala “Performing the Other: Gamelan Parakan Salak…”  

92 

 

tetapi hasil dari interaksi langsung antara pelaku dan audiens dalam suasana yang 
lebih setara dan dialogis. Bhabha (1994, hlm. 38) menyebut ruang semacam ini 
sebagai third space—wilayah transisi yang memungkinkan terjadinya artikulasi 
identitas baru melalui pertemuan antara tradisi dan modernitas, antara lokalitas 
dan globalitas. Di ruang-ruang tersebut, gamelan dapat dipadukan dengan bentuk 
ekspresi kontemporer, media digital, atau bahkan isu-isu sosial-politik yang 
relevan dengan kehidupan diaspora. Hal ini memperkuat pandangan Lefebvre 
(1991, hlm. 39) bahwa ruang sosial bukan sekadar tempat, tetapi “hasil dari relasi 
sosial yang hidup,” di mana resistensi terhadap struktur dominan dapat 
diwujudkan melalui praktik kultural yang kolektif. 

Dengan demikian, ruang komunal dan independen berfungsi sebagai situs penting 
bagi negosiasi identitas dan produksi makna yang lebih demokratis. Meskipun 
tidak memiliki legitimasi institusional sekuat museum atau universitas, ruang ini 
justru memungkinkan bentuk representasi yang lebih otentik dan reflektif terhadap 
realitas diaspora. Ia membuka kemungkinan bagi budaya seperti gamelan untuk 
hidup sebagai praktik yang responsif, transformatif, dan membumi dalam 
keseharian komunitasnya. 

 

Sintesis Kritis: Gamelan sebagai Ruang Negosiasi Identitas dan Kuasa 

Pada titik ini, pembacaan terhadap praktik pertunjukan gamelan Parakan Salak di 
Chicago tidak dapat lagi dipisahkan dari konteks negosiasi identitas dan struktur 
kuasa yang menyertainya. Gamelan, sebagai artefak sekaligus praktik budaya, 
beroperasi di persimpangan antara representasi, resistensi, dan rekonstruksi makna 
dalam ruang diaspora. Ia bukan sekadar instrumen musik tradisional dari Asia 
Tenggara, melainkan medan simbolik tempat berlangsungnya tawar-menawar 
antara pelaku budaya, institusi, audiens, dan wacana global. Dalam proses ini, 
gamelan menjadi lebih dari sekadar objek yang dipamerkan atau dipertunjukkan; 
ia bertransformasi menjadi ruang diskursif yang mempertemukan ideologi, 
memori sejarah, dan artikulasi identitas baru. Seperti ditegaskan oleh Hall (1996, 
hlm. 4), identitas budaya bukanlah esensi yang tetap, melainkan “posisi dalam 
diskursus,” yang selalu dinegosiasikan melalui praktik representasi. 

Bahasan ini bertujuan menyusun sintesis kritis atas seluruh pembahasan 
sebelumnya dengan menempatkan gamelan dalam posisi strategis sebagai simbol 
kultural yang aktif dalam memediasi hubungan antara budaya lokal, institusi 
global, dan diskursus multikultural kontemporer. Subbagian pertama akan 
membahas bagaimana gamelan diasosiasikan sebagai simbol kultural Pasifik yang 
mewakili keragaman, kedamaian, dan spiritualitas Timur dalam imajinasi global. 
Sementara itu, subbagian kedua mengulas peran gamelan dalam lanskap teori 



 
JURNAL PARAGUNA e-ISSN 2828-4240 (online) 
Volume 12, Nomor 1, Juni 2025, Hal. 80-97 
	
	

 

Icuh Komala “Performing the Other: Gamelan Parakan Salak…”  

93 

 

budaya—terutama dalam kaitannya dengan multikulturalisme liberal dan kritik 
pascakolonial—sebagai medium yang dapat memperkuat narasi dominan, namun 
juga berpotensi menjadi ruang resistensi dan pembalikan wacana. Sejalan dengan 
pemikiran Bhabha (1994, hlm. 37), budaya tidak pernah berada dalam posisi tetap, 
tetapi selalu “dihasilkan melalui hibriditas, ambiguitas, dan penegosiasian batas.” 
Dalam kerangka ini, gamelan dapat dipahami bukan hanya sebagai warisan masa 
lalu, tetapi sebagai strategi budaya masa kini yang kompleks, transnasional, dan 
politis. 

 

1. Gamelan sebagai Simbol Kultural Pasifik 

Dalam wacana budaya global, gamelan telah mengalami transformasi makna dari 
praktik musikal komunal di Nusantara menjadi simbol kultural Pasifik yang 
diinterpretasikan melalui lensa spiritualitas, harmoni sosial, dan estetika Timur. Ia 
tidak hanya direpresentasikan sebagai artefak tradisional, tetapi juga sebagai citra 
dari “kebijaksanaan Timur” yang kontras dengan modernitas Barat yang rasional, 
teknologis, dan individualistis. Representasi ini sangat lazim dalam narasi-narasi 
media, festival internasional, dan program pendidikan lintas budaya, di mana 
gamelan diposisikan sebagai suara yang lembut, kolektif, dan menenangkan—
cerminan dari “budaya Timur yang damai” dalam imajinasi pasifikis global. 
Johnson (2000, hlm. 159) mencatat bahwa di Chicago, gamelan sering dimaknai 
sebagai simbol harmoni sosial, digunakan dalam acara interfaith, healing arts, dan 
pertunjukan spiritual sebagai representasi nilai-nilai “kolektivitas Timur.” 

Namun, simbolisasi ini tidak sepenuhnya bersifat representatif terhadap konteks 
budaya asalnya. Dalam banyak hal, imajinasi global tentang gamelan sebagai 
simbol kultural Pasifik lebih merupakan produk dari konstruksi diskursif Barat 
yang menyerap dan menata ulang tanda-tanda budaya non-Barat untuk 
mendukung narasi multikulturalisme yang damai dan tidak konfrontatif. Seperti 
ditegaskan oleh Clifford (1997, hlm. 344), dalam pameran budaya global, artefak 
seperti gamelan sering diposisikan sebagai “signs of cultural diversity” yang dikemas 
untuk memperkuat citra pluralisme tanpa mengungkap ketimpangan sejarah dan 
politik di balik pertemuan budaya tersebut. Simbolisasi semacam ini merefleksikan 
apa yang oleh Bhabha (1994, hlm. 72) disebut sebagai “ambivalensi representasi 
kolonial”—di mana budaya lain diidealisasi sekaligus dikendalikan melalui 
wacana visual dan naratif yang mereduksi kompleksitas menjadi bentuk-bentuk 
yang aman dan dikonsumsi. 

Dalam kerangka ini, gamelan menjadi lebih dari sekadar medium musikal; ia 
adalah penanda diskursif dalam politik simbolik global. Ia memainkan peran 
sebagai jembatan antarbudaya, namun juga sebagai layar kosong tempat Barat 



 
JURNAL PARAGUNA e-ISSN 2828-4240 (online) 
Volume 12, Nomor 1, Juni 2025, Hal. 80-97 
	
	

 

Icuh Komala “Performing the Other: Gamelan Parakan Salak…”  

94 

 

memproyeksikan fantasinya tentang “yang lain.” Kesadaran akan posisi ganda ini 
memungkinkan kita membaca gamelan sebagai situs negosiasi identitas kultural, 
bukan sebagai simbol esensial dari wilayah atau etnis tertentu. Gamelan sebagai 
simbol kultural Pasifik menunjukkan bahwa makna budaya tidak inheren, tetapi 
selalu diproduksi secara historis dan politis, bergantung pada siapa yang 
menampilkan, dalam konteks apa, dan kepada siapa ia ditujukan. 

 

2. Peran Gamelan dalam Diskursus Global tentang Multikulturalisme dan 
Pascakolonialisme 

Dalam konteks globalisasi budaya, gamelan telah menjadi bagian dari diskursus 
multikulturalisme yang dominan di berbagai ruang institusional seperti museum, 
universitas, dan festival lintas budaya. Kehadirannya sering diasosiasikan dengan 
praktik keterbukaan terhadap keragaman, promosi toleransi, dan pendidikan lintas 
budaya. Namun, multikulturalisme yang mengakomodasi gamelan ke dalam narasi 
keragaman global tidak selalu netral. Dalam banyak kasus, multikulturalisme 
berfungsi sebagai kerangka hegemonik yang menyerap perbedaan budaya tanpa 
membongkar relasi kuasa historis yang melatarbelakangi proses representasi 
tersebut. Hall (1996, hlm. 210) mengingatkan bahwa multikulturalisme institusional 
seringkali bersifat “superfisial dan depolitikalisasi,” karena ia merayakan 
keberagaman dalam bentuk visual dan performatif tanpa menyentuh sejarah 
kolonial, marginalisasi struktural, atau ketimpangan naratif yang mendalam. 

Gamelan, dalam kerangka ini, berfungsi sebagai contoh bagaimana artefak budaya 
non-Barat dapat diintegrasikan ke dalam narasi global yang tampak inklusif, 
namun tetap diatur oleh epistemologi Barat. Dalam banyak pertunjukan atau kurasi 
museum, gamelan ditampilkan sebagai bentuk keragaman budaya dunia, namun 
tanpa narasi kritis tentang kolonialisme, diaspora, atau ketimpangan dalam 
produksi makna. Sebagaimana dikemukakan oleh Spivak (1999, hlm. 271), 
representasi budaya dari masyarakat pascakolonial seringkali tidak berasal dari 
suara mereka sendiri, melainkan dari narasi “yang berbicara untuk”—sebuah 
praktik simbolik yang tetap mempertahankan ketimpangan wacana. Dengan 
demikian, keterlibatan gamelan dalam multikulturalisme tidak selalu berarti 
pergeseran kekuasaan, tetapi kadang hanya pengemasan ulang perbedaan dalam 
format yang bisa dikonsumsi secara aman dan estetis oleh audiens dominan. 

Namun demikian, penting untuk dicatat bahwa gamelan juga dapat memainkan 
peran kritis dalam diskursus pascakolonial, tergantung pada bagaimana dan oleh 
siapa ia ditampilkan. Ketika gamelan dipraktikkan dan ditafsirkan oleh komunitas 
diaspora, dengan menyisipkan narasi sejarah, migrasi, dan negosiasi identitas, ia 
dapat menjadi alat pembongkaran terhadap representasi yang eksotis dan 



 
JURNAL PARAGUNA e-ISSN 2828-4240 (online) 
Volume 12, Nomor 1, Juni 2025, Hal. 80-97 
	
	

 

Icuh Komala “Performing the Other: Gamelan Parakan Salak…”  

95 

 

depolitisasi budaya. Di sinilah potensi emansipatoris gamelan muncul: bukan 
sebagai simbol pasif dari keragaman budaya, tetapi sebagai praktik simbolik yang 
mengganggu batas-batas antara pusat dan pinggiran, suara dan bisu, estetika dan 
politik. Seperti yang dinyatakan oleh Bhabha (1994, hlm. 38), “budaya pascakolonial 
bergerak dalam ruang hibrida—bukan di dalam esensi, melainkan dalam negosiasi 
batas-batas yang selalu bergeser.” Gamelan, dengan sejarah lintas benua dan narasi 
yang terus dinegosiasikan, menjadi instrumen kultural yang merefleksikan 
dinamika kekuasaan global sekaligus menawarkan kemungkinan untuk 
menantangnya dari dalam. 

 

SIMPULAN  

Studi ini menunjukkan bahwa gamelan Parakan Salak tidak hanya berfungsi 
sebagai artefak musik tradisional dari Jawa Barat, tetapi juga sebagai medan 
representasi budaya yang kompleks dalam konteks pertunjukan etnik di Chicago. 
Sejak kehadirannya pertama kali di World’s Columbian Exposition tahun 1893 
hingga diposisikan sebagai bagian dari koleksi Field Museum, gamelan telah 
mengalami perjalanan makna dari praktik sosial komunitas menjadi simbol 
eksotis dalam wacana kolonial dan kuratorial. Transformasi ini tidak bersifat 
netral, melainkan dibentuk oleh relasi kuasa antara institusi representasi, audiens 
Barat, dan pelaku budaya diaspora. Proses eksotisasi melalui bahasa visual, 
simbolisme pertunjukan, serta estetika keunikan Timur mencerminkan bahwa 
budaya non-Barat sering kali ditampilkan dalam bingkai yang menegaskan 
perbedaan, namun tetap berada di bawah kendali naratif pihak luar. 

Meskipun demikian, studi ini juga mengungkap bahwa pelaku budaya dan 
komunitas diaspora tidak pasif dalam menghadapi sistem representasi tersebut. 
Mereka melakukan negosiasi identitas melalui strategi performatif, adaptasi 
kreatif, dan artikulasi suara dalam ruang-ruang alternatif seperti komunitas lokal 
dan forum independen. Dalam konteks ini, gamelan bukan hanya objek budaya 
yang ditampilkan, melainkan juga alat mediasi simbolik untuk menyuarakan 
keberadaan, memulihkan agensi, dan menantang narasi dominan. Ketegangan 
antara otentisitas dan adaptasi, antara institusi dan komunitas, serta antara 
estetika dan politik, membentuk lanskap performatif gamelan sebagai praktik 
budaya yang selalu dinegosiasikan ulang. 

Dengan menempatkan gamelan dalam perspektif interdisipliner—mencakup 
etnomusikologi, teori representasi, dan kritik pascakolonial—artikel ini 
menegaskan bahwa gamelan Parakan Salak adalah ruang simbolik di mana 
dinamika multikulturalisme global dan jejak kolonialisme bertemu. Ia 
merepresentasikan bagaimana budaya ditampilkan, diserap, dikendalikan, tetapi 



 
JURNAL PARAGUNA e-ISSN 2828-4240 (online) 
Volume 12, Nomor 1, Juni 2025, Hal. 80-97 
	
	

 

Icuh Komala “Performing the Other: Gamelan Parakan Salak…”  

96 

 

juga dapat direbut kembali dan dimaknai ulang. Oleh karena itu, pemahaman 
terhadap gamelan dalam diaspora tidak cukup dilakukan melalui pendekatan 
estetika semata, melainkan perlu dibaca secara kontekstual sebagai praktik sosial 
yang mencerminkan konflik, resistensi, dan pencarian identitas dalam dunia yang 
terus berubah. 

 
DAFTAR PUSTAKA  

 
Bendix, R. (1997). In search of authenticity: The formation of folklore studies. Madison: 

University of Wisconsin Press. 

Bhabha, H. K. (1994). The location of culture. London: Routledge. 

Butler, J. (1993). Bodies that matter: On the discursive limits of sex. New York: 
Routledge 

.Clifford, J. (1997). Routes: Travel and translation in the late twentieth century. 
Cambridge, MA: Harvard University Press. 

Comaroff, J., & Comaroff, J. (1991). Of revelation and revolution: Christianity, 
colonialism, and consciousness in South Africa (Vol. 1). Chicago: University of 
Chicago Press. 

Findling, J. E., & Pelle, K. D. (2008). Encyclopedia of World's Fairs and Expositions. 
Jefferson: McFarland & Company. 

Johnson, C. S. (2000). Performing ethnicity: Performance events in Chicago 1893–1996 
(Dissertation). Northwestern University. 

Hall, S. (1997). Representation: Cultural representations and signifying practices. 
London: Sage & The Open University. 

Hall, S. (1996). New ethnicities. In D. Morley & K.-H. Chen (Eds.), Stuart Hall: Critical 
dialogues in cultural studies (pp. 441–449). London: Routledge. 

Hughes-Freeland, F. (2008). Embodied communities: Dance traditions and change in 
Java. New York: Berghahn Books. 

Kirshenblatt-Gimblett, B. (1998). Destination culture: Tourism, museums, and heritage. 
Berkeley: University of California Press. 

Lefebvre, H. (1991). The production of space (D. Nicholson-Smith, Trans.). Oxford: 
Blackwell. (Original work published 1974) 

Official Catalogue. (1893). The Official Catalogue of the World's Columbian Exposition. 
Chicago: W.B. Conkey Company. 



 
JURNAL PARAGUNA e-ISSN 2828-4240 (online) 
Volume 12, Nomor 1, Juni 2025, Hal. 80-97 
	
	

 

Icuh Komala “Performing the Other: Gamelan Parakan Salak…”  

97 

 

Official Report. (1894). Report of the World's Columbian Exposition Commission. 
Washington, D.C.: Government Printing Office. 

Said, E. W. (1978). Orientalism. New York: Pantheon Books. 

Spivak, G. C. (1999). A critique of postcolonial reason: Toward a history of the vanishing 
present. Cambridge, MA: Harvard University Press. 

Sumarsam. (1995). Gamelan: Cultural interaction and musical development in Central 
Java. Chicago: University of Chicago Press. 

Taylor, D. (2003). The archive and the repertoire: Performing cultural memory in the 
Americas. Durham: Duke University Press. 

 
 


