PARAGUNA: Jurnal Ilmu Pengetahuan, Pemikiran, dan Kajian Seni Karawitan

Volume 12 | Nomor 1 | Juni 2025, Hal. 80-97
ISSN 2828-4240 (online)
https://jurnal.isbi.ac.id/index.php/paraguna

|
/

Performing the Other: Gamelan Parakan Salak dan
Eksotisasi Identitas dalam Pertunjukan Etnik di Chicago

Icuh Komala 21*, Asep Nugraha b2

aUniversitas Nusa Putra Sukabumi, Jalan Raya Cibolang No 21, Sukabumi 43152, Indonesia

bInstitut Seni Budaya Indonesia Bandung, Jalan Buahbatu 212 Bandung, Kota Bandung 40135, Indonesia
! Jcuh.komala@nusaputra.ac.id *; 2 kangasepnugraha@gmail.com

* Koresponden

Submission date: Received 8 June 2025; accepted 18 June 2025; published 08 August 2025

ABSTRACT KEYWORDS

Since its first appearance at the 1893 World’s Columbian Exposition in Chicago, Exoticism ‘
the Parakan Salak gamelan has undergone a shift from a living cultural practice to I%““‘tl.ffl reprf[’.setr.‘tatlon
an object of exotic display embedded in colonial and multicultural narratives. This Gf;glzn“ﬁéﬁafa;"galak
study investigates how the gamelan is represented in ethnic performance contexts Postcolonial discourse
in Chicago and how these representations reflect dynamics of power, exoticism, and

identity negotiation. Employing a qualitative approach, this research integrates This is an open access
historical-contextual analysis, qualitative content analysis, and comparative article under the CC~
analysis between formal institutions (museums, universities) and community- BY-SA license

based performance spaces. Findings reveal that the gamelan is often framed as a @ @
token of cultural diversity —visually captivating yet removed from its original
social and ritual meanings. Simultaneously, Indonesian diaspora communities -
have reclaimed the gamelan as a medium of expression and cultural agency,

navigating tensions between authenticity and adaptation through performative

strateqies. This study contributes to critical discourse on the representation of non-

Western cultures in diasporic and institutional settings, highlighting the need to

reposition traditional arts not only as heritage but as dynamic spaces for

negotiating identity, history, and cultural politics in a postcolonial and globalized

world.

PENDAHULUAN

Dalam lanskap budaya global kontemporer, praktik seni tradisional semakin sering
dipertemukan dengan audiens lintas budaya melalui panggung-panggung
internasional yang sarat dengan muatan politik representasi. Gamelan—sebagai
salah satu bentuk ekspresi musikal khas Nusantara — telah menjadi bagian dari arus
pertukaran budaya ini, tampil di berbagai festival, museum, dan institusi
pendidikan di luar Indonesia. Salah satu contoh yang menonjol adalah gamelan
Parakan Salak, sebuah ensambel musik yang berasal dari Jawa Barat dan telah
mengalami perpindahan konteks signifikan dari lingkungan agraris Sunda ke
ruang publik metropolitan di Chicago, Amerika Serikat. Dipentaskan di institusi
budaya ternama seperti Field Museum, gamelan ini tidak hanya berfungsi sebagai
sarana hiburan atau edukasi, tetapi juga sebagai simbol dari “kebudayaan lain”
yang dihadirkan untuk konsumsi audiens Barat. Dalam konteks ini, representasi
budaya etnik sering kali dikonstruksi melalui lensa eksotisme yang menekankan
keunikan dan keterasingan budaya non-Barat sebagai objek tontonan (Said, 1978,
hlm. 3). Jean dan John Comaroff (1991, hlm. 29) juga menggarisbawahi bahwa

®  jurnal.paraguna@isbi.ac.id

80



JURNAL PARAGUNA e-ISSN 2828-4240 (online)
Volume 12, Nomor 1, Juni 2025, Hal. 80-97

pertunjukan etnik di ruang publik Barat dapat menjadi arena liminal yang
memunculkan ketegangan antara pemaknaan yang otentik dan struktur dominan
yang hegemonik. Di dalam kerangka pertunjukan etnik tersebut, gamelan Parakan
Salak diposisikan sebagai representasi keotentikan budaya Timur, yang sekaligus
memunculkan persoalan tentang eksotisasi, konstruksi identitas, dan
performativitas etnis di ruang diaspora. Hal ini membuka ruang diskusi kritis
mengenai bagaimana seni tradisional dipresentasikan dan dimaknai di luar konteks
asalnya, serta bagaimana proses tersebut memengaruhi persepsi publik terhadap
identitas budaya yang ditampilkan.

Meskipun pertunjukan gamelan di luar Indonesia sering dimaknai sebagai bentuk
diplomasi budaya atau pelestarian warisan tradisional, terdapat persoalan krusial
yang jarang diangkat, yakni bagaimana representasi kebudayaan tersebut
dikonstruksi dan dimediasi oleh aktor-aktor kultural dalam konteks wacana global.
Gamelan Parakan Salak sebagai studi kasus menghadirkan kompleksitas ini secara
nyata: instrumen yang dulunya berakar pada praktik musik komunitas di wilayah
perkebunan Parakan Salak kini tampil sebagai artefak performatif dalam
pertunjukan etnik di institusi budaya seperti Field Museum Chicago. Pertanyaannya,
sejauh mana pertunjukan ini merepresentasikan esensi budaya Sunda secara
otentik, dan sejauh mana ia justru dikonstruksi untuk memenuhi ekspektasi
audiens Barat yang mencari “keunikan” dan “keeksotisan” budaya lain? Dalam
kerangka itu, muncul persoalan tentang eksotisasi—yakni proses di mana unsur
budaya non-Barat disajikan secara stereotipikal dan diposisikan sebagai “yang lain”
(the Other) dalam bingkai dominasi kultural. Said (1978, hlm. 3) menyatakan bahwa
representasi Orient tidak pernah netral, melainkan dibentuk oleh kekuasaan dan
kepentingan imperialisme Barat yang “menghasilkan Timur secara diskursif.”
Lebih lanjut, performativitas etnik dalam pertunjukan gamelan di ruang diaspora
sering kali direkayasa oleh institusi penyelenggara dan kurator, sehingga makna
budaya yang ditampilkan tidak sepenuhnya berasal dari pelaku budaya itu sendiri.
Hal ini sejalan dengan pandangan Kirshenblatt-Gimblett (1998, hlm. 51) yang
menyebut bahwa ketika budaya dipentaskan di ruang publik seperti museum atau
festival, "budaya menjadi tontonan dan orang-orangnya menjadi penampil, bukan
pemilik makna." Dengan demikian, terdapat kebutuhan mendesak untuk mengkaji
bagaimana proses representasi ini berlangsung, siapa yang mengendalikan narasi
budaya tersebut, dan bagaimana hal itu memengaruhi pemahaman audiens
terhadap identitas etnik yang dipertunjukkan.

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji secara kritis bagaimana gamelan Parakan
Salak direpresentasikan dalam konteks pertunjukan etnik di ruang publik Barat,
khususnya di Chicago. Dengan menempatkan gamelan sebagai pusat praktik
performatif sekaligus objek budaya yang mengalami dislokasi makna, penelitian ini

Icuh Komala “Performing the Other: Gamelan Parakan Salak...”

81



JURNAL PARAGUNA e-ISSN 2828-4240 (online)
Volume 12, Nomor 1, Juni 2025, Hal. 80-97

berusaha membongkar dinamika representasi identitas budaya Sunda dalam
bingkai institusional yang dikendalikan oleh logika kuratorial, audiens global, dan
politik multikulturalisme. Hall (1997, hlm. 15) menekankan bahwa representasi
bukanlah cerminan pasif dari realitas, tetapi merupakan praktik aktif yang
“membentuk makna budaya melalui bahasa, simbol, dan wacana.” Fokus utama
diarahkan pada bagaimana proses eksotisasi dan konstruksi "yang lain" terjadi
melalui medium pertunjukan musik tradisional yang telah ditransformasikan
menjadi artefak estetis di luar konteks asalnya. Said (1978, hlm. 5) mengingatkan
bahwa praktik semacam itu sering kali mengandung muatan kuasa, karena
“representasi bukan hanya tentang apa yang ditampilkan, tetapi juga siapa yang
memiliki hak untuk menampilkan.” Selain itu, penelitian ini juga mengurai relasi
kuasa yang berlangsung antara aktor budaya—seperti musisi diaspora, kurator
museum, dan pengambil kebijakan budaya—dalam menentukan narasi yang
ditampilkan kepada publik. Dengan pendekatan kualitatif kritis yang berpijak pada
teori representasi dan performativitas, penelitian ini diharapkan mampu
memberikan kontribusi terhadap pemahaman yang lebih dalam mengenai
bagaimana identitas etnik tidak hanya dipentaskan, tetapi juga dinegosiasikan,
direduksi, atau bahkan dikonstruksi ulang dalam konteks pascakolonial.
Sebagaimana Butler (1993, hIm. 2) jelaskan, performativitas bukan sekadar ekspresi
identitas, tetapi “sebuah proses diskursif yang mengulangi norma-norma sosial
tertentu hingga tampak alamiah.” Melalui studi kasus gamelan Parakan Salak,
penelitian ini hendak menyoroti kompleksitas praktik budaya lintas-benua yang
tidak terlepas dari mekanisme simbolik dan struktural yang membentuknya.

Kajian mengenai gamelan sebagai bagian dari praktik budaya diaspora telah
berkembang dalam beberapa dekade terakhir, khususnya dalam konteks
pelestarian musik tradisional dan pendidikan etnomusikologi di Barat. Penelitian-
penelitian seperti yang dilakukan oleh Sumarsam (1995, hlm. 112) dan Hughes-
Freeland (2008, hlm. 87) telah memberikan kontribusi penting dalam memahami
bagaimana gamelan dipraktikkan dan diadaptasi dalam lingkungan sosial dan
akademik yang berbeda dari konteks asalnya. Namun, sebagian besar studi tersebut
cenderung berfokus pada aspek teknis musikal, pedagogis, atau proses transmisi
lintas budaya, dan belum secara spesifik mengulas bagaimana gamelan —sebagai
medium performatif —menjadi sarana representasi identitas etnik yang
dikonstruksi secara simbolik dalam ruang publik Barat. Dalam hal ini, masih
terdapat kekosongan dalam literatur terkait kajian kritis terhadap eksotisasi dan
politik representasi budaya dalam pertunjukan gamelan di institusi formal seperti
museum, festival multikultural, atau acara diplomasi budaya. Sejauh ini, sangat
sedikit penelitian yang menjadikan gamelan Parakan Salak sebagai studi kasus
utama untuk menelusuri bagaimana narasi tentang “budaya lain” dibangun,

Icuh Komala “Performing the Other: Gamelan Parakan Salak...”

82



JURNAL PARAGUNA e-ISSN 2828-4240 (online)
Volume 12, Nomor 1, Juni 2025, Hal. 80-97

dinegosiasikan, dan dikonsumsi melalui pertunjukan etnik yang sarat muatan
visual, simbolik, dan politis. Padahal, sebagaimana ditegaskan oleh Kirshenblatt-
Gimblett (1998, hlm. 1), “budaya menjadi produk yang ditampilkan” ketika
diposisikan dalam konteks pertunjukan yang mengutamakan konsumsi estetis.
Representasi budaya yang berlangsung dalam ruang seperti museum dan festival
sering kali menampilkan kesan keotentikan yang terkontrol oleh logika
institusional dan selera audiens Barat (Taylor, 2003, hlm. 20). Oleh karena itu, artikel
ini berupaya mengisi kekosongan tersebut dengan menghadirkan pendekatan
analitis yang menyoroti keterlibatan gamelan Parakan Salak dalam struktur wacana
eksotisasi dan performativitas etnis, khususnya di tengah ketegangan antara
pelestarian budaya dan komodifikasi identitas dalam arena global.

Penelitian ini menawarkan kebaruan dengan menghadirkan perspektif kritis
terhadap gamelan Parakan Salak sebagai medium performatif yang tidak hanya
dimaknai secara musikal, tetapi juga sebagai konstruksi simbolik dalam wacana
representasi etnis di ruang budaya Barat. Berbeda dengan penelitian sebelumnya
yang lebih menekankan aspek teknis, historiografis, atau pedagogis dari gamelan
di diaspora (Sumarsam, 1995, hlm. 112), studi ini menempatkan gamelan dalam
posisi sebagai entitas kultural yang aktif dalam membentuk dan dibentuk oleh
relasi kuasa antara institusi, audiens, dan pelaku budaya. Dalam konteks ini,
representasi budaya etnik tidak bisa dilepaskan dari struktur ideologis yang
mempengaruhinya. Hall (1997, hIm. 259) menegaskan bahwa representasi bukanlah
cerminan realitas yang netral, melainkan “praktik diskursif yang membentuk
makna melalui bahasa dan simbol-simbol budaya.” Dengan menggunakan
pendekatan interdisipliner —yang menggabungkan etnomusikologi, antropologi
budaya, kajian performativitas, dan kritik pascakolonial —penelitian ini
memperluas cakupan analisis terhadap fenomena pertunjukan etnik dengan
menyoroti bagaimana gamelan Parakan Salak menjadi bagian dari mekanisme
eksotisasi dan komodifikasi identitas dalam institusi seperti museum. Kirshenblatt-
Gimblett (1998, hlm. 3) menyatakan bahwa ketika budaya dikurasi untuk
ditampilkan, “artefak dan praktik budaya menjadi tontonan yang dibentuk oleh

4

nilai ekonomi dan estetika.” Hal ini sejalan dengan gagasan bahwa seni
pertunjukan etnik sering kali tidak hanya menjadi ruang ekspresi budaya, tetapi
juga medan politik simbolik di mana identitas dinegosiasikan dan makna budaya
dikonstruksi ulang (Taylor, 2003, hlm. 42). Oleh karena itu, penting untuk melihat
gamelan bukan sekadar sebagai warisan budaya yang dipertunjukkan, melainkan
juga sebagai subjek dalam proses mediasi ideologis yang lebih luas. Justifikasi
akademik dari penelitian ini terletak pada upaya untuk mengisi kekosongan dalam
studi gamelan diaspora dengan menghadirkan kerangka teoretis kritis dan

pembacaan kontekstual terhadap praktik pertunjukan etnik, serta memberikan

Icuh Komala “Performing the Other: Gamelan Parakan Salak...”

83



JURNAL PARAGUNA e-ISSN 2828-4240 (online)
Volume 12, Nomor 1, Juni 2025, Hal. 80-97

kontribusi pada diskursus global tentang representasi budaya dan dinamika
kekuasaan dalam ranah multikultural.

METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain eksploratif-kritis
untuk mengkaji representasi gamelan Parakan Salak dalam konteks pertunjukan
etnik di ruang budaya Barat, khususnya di Chicago. Fokus utama diarahkan pada
bagaimana artefak budaya tersebut dikonstruksi secara simbolik dalam institusi
formal seperti museum, dan bagaimana praktik pertunjukannya memuat narasi
tentang identitas etnik yang rentan terhadap eksotisasi dan komodifikasi.

Desain dan Prosedur Penelitian

Penelitian ini dirancang dengan memadukan metode studi kasus dan analisis
wacana kultural, dengan gamelan Parakan Salak sebagai unit analisis utama. Objek
penelitian difokuskan pada dokumentasi pertunjukan gamelan di Chicago,
terutama yang berlangsung di Field Museum, serta narasi-narasi institusional dan
media yang mengiringinya. Penelusuran data dilakukan melalui prosedur
bertahap: identifikasi sumber primer dan sekunder, pengumpulan dokumentasi
terkait performativitas gamelan di diaspora, dan pengorganisasian data
berdasarkan kategori representasi, eksotisasi, dan kuratorialisme budaya.

Teknik Pengumpulan Data

Pengumpulan data dilakukan melalui tiga teknik utama. Pertama, studi pustaka
dan arsip digunakan untuk mengakses dokumen primer seperti katalog museum,
transkrip kuratorial, liputan media, serta catatan acara dan publikasi resmi yang
berkaitan dengan gamelan Parakan Salak di Chicago. Kedua, observasi tidak
langsung terhadap dokumentasi pertunjukan—melalui rekaman video, foto,
brosur, dan deskripsi kuratorial — digunakan untuk menelusuri aspek performatif
dan visual. Ketiga, wawancara semi-terstruktur terhadap narasumber kunci seperti
kurator, etnomusikolog, dan pelaku budaya diaspora digunakan sebagai sumber
kontekstual pelengkap, terutama dalam memahami intensi, strategi representasi,
dan respons audiens.

Teknik Analisis Data

Data dianalisis melalui tiga tahapan pendekatan. Pertama, pendekatan historis-
kontekstual diterapkan untuk memahami latar belakang kolonial, perjalanan
artefak gamelan, dan pergeseran maknanya dalam konteks diaspora. Analisis ini

Icuh Komala “Performing the Other: Gamelan Parakan Salak...”

84



JURNAL PARAGUNA e-ISSN 2828-4240 (online)
Volume 12, Nomor 1, Juni 2025, Hal. 80-97

menempatkan gamelan dalam narasi sejarah pertunjukan budaya etnik di Chicago
sejak 1893. Kedua, dilakukan analisis konten kualitatif terhadap teks-teks
kuratorial, narasi media, dan deskripsi visual pertunjukan guna mengidentifikasi
pola representasi, bahasa eksotis, dan estetika dominan yang digunakan dalam
menarasikan identitas budaya. Ketiga, analisis komparatif digunakan untuk
membandingkan antara wacana institusional (seperti museum dan media arus
utama) dengan narasi pelaku budaya dan komunitas diaspora. Langkah ini
bertujuan mengungkap perbedaan cara pandang dalam memaknai pertunjukan
gamelan serta memperlihatkan relasi kuasa dalam produksi makna budaya.

Seluruh proses analisis dilakukan secara berlapis, dengan mempertimbangkan
relasi antara teks, konteks, dan struktur ideologis yang melandasi pertunjukan
etnik. Validitas data diuji melalui triangulasi sumber dan metode untuk
memastikan ketepatan interpretasi terhadap dinamika representasi budaya dalam
ranah publik multikultural..

HASIL DAN PEMBAHASAN

Kehadiran gamelan Parakan Salak di Chicago tidak dapat dilepaskan dari konteks
kolonialisme, eksibisionisme budaya, dan politik representasi pada akhir abad ke-
19. Sebagai artefak budaya yang berasal dari Hindia Belanda, gamelan ini pertama
kali diperkenalkan kepada publik Amerika dalam ajang World's Columbian
Exposition tahun 1893 —sebuah peristiwa monumental yang merepresentasikan
kekuasaan imperial dan supremasi peradaban Barat. Dalam pameran tersebut,
gamelan tidak hanya diposisikan sebagai instrumen musik tradisional, tetapi juga
sebagai representasi dari “Orient” —budaya Timur yang dikonstruksikan sebagai
eksotik, spiritual, dan inferior dalam wacana kolonial (Said, 1978, hlm. 5).
Keputusan pemerintah kolonial untuk mengirimkan gamelan ini dari perkebunan
Parakan Salak di Jawa Barat ke Chicago menandai proses awal transformasi fungsi
dan maknanya sebagai objek diplomatik sekaligus tontonan etnografis bagi publik
Barat.

Seiring berjalannya waktu, gamelan Parakan Salak mengalami perubahan status
yang signifikan. Dari objek eksibisi temporer di sebuah perhelatan dunia, gamelan
ini dipindahkan ke dalam struktur permanen milik Field Museum of Natural
History. Peralihan ini bukan sekadar perpindahan ruang, melainkan pergeseran
epistemik: dari budaya hidup menjadi benda mati yang dikurasi, didiamkan, dan
direpresentasikan ulang dalam bingkai pengetahuan kolonial. Sejak saat itu,
gamelan Parakan Salak menjadi bagian dari narasi institusional tentang
“kebudayaan lain” yang disusun melalui sistem klasifikasi dan interpretasi museal
(Kirshenblatt-Gimblett, 1998, hlm. 2). Bab ini mengkaji bagaimana perjalanan

Icuh Komala “Performing the Other: Gamelan Parakan Salak...”

85



JURNAL PARAGUNA e-ISSN 2828-4240 (online)
Volume 12, Nomor 1, Juni 2025, Hal. 80-97

historis gamelan Parakan Salak membentuk fondasi dari eksotisasi budaya Sunda
di ruang budaya Barat, dimulai dari kemunculannya dalam Pameran Dunia 1893
hingga masuk ke dalam koleksi tetap Field Museum sebagai simbol budaya yang
ditampilkan dan dimaknai dari luar konteks aslinya.

Wacana Eksotisasi dan Representasi Budaya dalam Pertunjukan Gamelan

Pertunjukan gamelan Parakan Salak di Chicago tidak dapat dilepaskan dari
konteks representasi budaya yang berlangsung dalam medan diskursif eksotisasi.
Sebagai praktik performatif yang melibatkan budaya non-Barat, pertunjukan
gamelan sering kali dimaknai bukan sekadar sebagai peristiwa musikal, tetapijuga
sebagai medium representasi visual, simbolik, dan ideologis yang membingkai
identitas “yang lain” (the Other) untuk dikonsumsi oleh audiens Barat. Dalam
konteks ini, gamelan diproduksi bukan hanya sebagai bunyi atau artefak, tetapi
sebagai tanda-tanda budaya yang telah dipisahkan dari konteks sosial dan
spiritualnya, lalu dikemas dalam narasi keindahan, keunikan, dan keterasingan.
Representasi tersebut tidak netral, tetapi terstruktur oleh relasi kuasa historis
antara pusat (Barat) dan periferi (Timur) yang menghasilkan sistem klasifikasi
budaya berbasis dominasi simbolik (Said, 1978, hlm. 6; Hall, 1997, hlm. 225).

Bahasan ini bertujuan membedah bagaimana eksotisme terhadap gamelan tidak
sekadar muncul sebagai respons estetis spontan, tetapi sebagai hasil konstruksi
diskursif yang dilembagakan melalui praktik kuratorial, narasi media, dan
persepsi publik. Subbagian pertama akan mengkaji bagaimana estetika eksotisme
terhadap gamelan dibentuk oleh imajinasi Barat, termasuk bagaimana unsur
bunyi, pakaian, dan tarian disusun untuk memunculkan kesan “keunikan Timur”
yang aman dan memikat. Sementara itu, subbagian kedua mengkritisi relasi kuasa
yang mengatur siapa yang memiliki hak bicara atas budaya tersebut, serta
bagaimana proses representasi sering kali terjadi tanpa melibatkan suara pelaku
budaya sendiri. Dengan pendekatan kritis, bahasan ini mengungkap bahwa
eksotisasi bukan hanya soal bagaimana budaya ditampilkan, tetapi juga siapa
yang mengontrol narasi dan bagaimana struktur sosial-politik menentukan makna
budaya dalam konteks pascakolonial.

1. Estetika Keeksotisan dan Imajinasi Barat

Representasi gamelan dalam berbagai medium publik seperti brosur pertunjukan,
label kuratorial museum, dan artikel media sering kali menggunakan bahasa visual
dan narasi yang memperkuat persepsi eksotisme. Dalam katalog museum dan
selebaran promosi, gamelan digambarkan dengan istilah-istilah seperti mystical,
timeless, ancient tradition, atau rare ensemble from the East, yang tidak hanya

Icuh Komala “Performing the Other: Gamelan Parakan Salak...”

86



JURNAL PARAGUNA e-ISSN 2828-4240 (online)
Volume 12, Nomor 1, Juni 2025, Hal. 80-97

mengedepankan jarak geografis, tetapi juga menciptakan jarak kultural dan
historis. Johnson (2000, hlm. 134) mencatat bahwa deskripsi gamelan dalam
pameran dan acara publik di Chicago lebih menekankan “pengalaman sensorik
yang tidak biasa” ketimbang latar sosial atau fungsi ritus budaya aslinya.
Representasi semacam ini, menurut Hall (1997, hlm. 225), adalah bagian dari
strategi diskursif dalam wacana representasi di mana “perbedaan” dibentuk
melalui bahasa dan citra yang dapat dikendalikan oleh institusi dominan. Dengan
demikian, bahasa visual tidak sekadar menyampaikan informasi, tetapi turut
menciptakan kerangka ideologis di mana gamelan didefinisikan sebagai “budaya
lain” yang eksotik, menarik, dan layak dipertontonkan.

Dalam pertunjukan gamelan, simbolisme visual seperti busana tradisional, gerakan
tari klasik, dan elemen dekoratif dipilih dan ditata untuk membangun kesan artistik
yang melekat pada konstruksi “kebudayaan Timur.” Pemakaian kain batik, kebaya,
atau atribut pentas tradisional tidak sekadar bersifat representasional, tetapi juga
berfungsi sebagai penanda visual yang memperkuat jarak antara budaya yang
ditampilkan dan budaya audiens. Johnson (2000, hlm. 137) menjelaskan bahwa
dalam beberapa pertunjukan komunitas di Chicago, unsur-unsur visual tersebut
secara sadar digunakan untuk memperkuat impresi estetika atas “keotentikan
budaya Indonesia,” meskipun dalam bentuk yang telah disesuaikan dengan selera
dan ekspektasi audiens lokal. Proses ini mencerminkan apa yang disebut oleh Said
(1978, hlm. 6) sebagai cultural stylization of the Orient — pembingkaian budaya Timur
dalam bentuk estetis yang dapat dikenali, diklasifikasi, dan disukai oleh Barat.
Tarian dan musik tradisional tidak hanya menjadi sarana ekspresi budaya, tetapi
juga menjadi komponen dalam penciptaan identitas “yang lain” (the Other) yang
dapat dikonsumsi dalam konteks pertunjukan.

Salah satu daya tarik utama gamelan dalam imajinasi Barat adalah persepsi bahwa
musik ini memiliki kualitas sonik yang asing namun menenangkan, tidak dikenal
namun “alami,” dan karenanya menghadirkan pengalaman yang bersifat spiritual.
Persepsi ini sering muncul dalam ulasan media, kurasi museum, maupun testimoni
audiens yang menggambarkan gamelan sebagai “soothing,” “hypnotic,” atau bahkan
“transcendent.” Konsep semacam ini merupakan bentuk eksotisme romantik—di
mana budaya non-Barat tidak lagi diremehkan sebagai primitif, melainkan
diidealkan sebagai sumber kebijaksanaan, ketenangan, dan spiritualitas alternatif.
Kirshenblatt-Gimblett (1998, hlm. 12) menyatakan bahwa dalam konteks ini,
budaya ditampilkan “bukan untuk dimengerti secara mendalam, melainkan untuk
dialami sebagai sensasi.” Gamelan, dalam kerangka ini, tidak hanya menjadi musik,
melainkan metafora sonik atas dunia yang “tidak terjamah modernitas,” dan oleh
karenanya menawarkan pelarian imajinatif dari kehidupan urban Barat. Namun di
balik itu, eksotisme romantik ini tetap memperkuat struktur hierarki budaya yang

Icuh Komala “Performing the Other: Gamelan Parakan Salak...”

87



JURNAL PARAGUNA e-ISSN 2828-4240 (online)
Volume 12, Nomor 1, Juni 2025, Hal. 80-97

menyamarkan ketimpangan relasi kuasa antara yang merepresentasikan dan yang
direpresentasikan.

Dari pembahasan di atas dapat disimpulkan bahwa pertunjukan gamelan Parakan
Salak di ruang publik multikultural bukan hanya merupakan peristiwa musikal,
tetapi juga praktik representasional yang sarat muatan ideologis. Eksotisasi
terhadap gamelan tidak muncul secara alami, melainkan dibentuk secara sistematis
melalui bahasa visual, simbolisme artistik, dan narasi kuratorial yang
dikembangkan oleh institusi budaya dan media Barat. Imajinasi terhadap
“keunikan Timur” menjadi titik masuk bagi audiens untuk mengonsumsi perbedaan
budaya, namun dalam bingkai yang dikendalikan dan dipolitisasi. Melalui
pemilihan kostum, elemen visual, dan konstruksi naratif yang berulang, gamelan
diposisikan sebagai simbol “yang lain” (the Other) —bukan sebagai ekspresi budaya
hidup, melainkan sebagai objek pengalaman estetis yang menyenangkan sekaligus
asing. Dalam konteks inilah, representasi budaya tidak dapat dipisahkan dari
struktur kuasa yang menentukan siapa yang berbicara, siapa yang dibungkam, dan
bagaimana makna budaya dinegosiasikan di antara keduanya. Oleh karena itu,
analisis terhadap pertunjukan gamelan di diaspora tidak cukup hanya menyoroti
aspek artistik, melainkan juga harus menggali lebih dalam wacana-wacana
simbolik yang menyertainya, sebagai bagian dari praktik pascakolonial dalam
sistem budaya global.

2. Representasi Budaya dalam Ketimpangan Kuasa

Pertanyaan mendasar dalam representasi gamelan Parakan Salak di ruang diaspora
bukan hanya tentang bagaimana budaya Sunda ditampilkan, tetapi lebih jauh:
siapa yang memiliki kewenangan untuk berbicara atas nama budaya tersebut?
Dalam berbagai pertunjukan gamelan di Chicago, narasi yang menyertai
pertunjukan—baik dalam bentuk teks kuratorial, pengantar acara, maupun
penjelasan kepada audiens—sering kali disampaikan oleh pihak ketiga: kurator,
etnomusikolog, atau fasilitator institusi yang bukan berasal dari komunitas budaya
Sunda itu sendiri. Hal ini menimbulkan ketegangan epistemologis antara suara
internal (emic) dan suara eksternal (etic), di mana pemilik tradisi kehilangan otoritas
dalam mendefinisikan makna budayanya sendiri. Menurut Spivak (dalam Ashcroft
etal., 1995, hlm. 24), fenomena ini merupakan gejala dari “representational silencing,”
yaitu ketika subjek kolonial tidak diberi ruang untuk menyuarakan identitasnya
sendiri, melainkan hanya hadir sebagai objek wacana. Dalam konteks gamelan,
suara pelaku budaya Sunda sering kali tereduksi menjadi performans, sementara
penjelasan atasnya disampaikan melalui lensa akademik atau institusional yang
berbeda secara kultural dan politis.

Icuh Komala “Performing the Other: Gamelan Parakan Salak...”

88



JURNAL PARAGUNA e-ISSN 2828-4240 (online)
Volume 12, Nomor 1, Juni 2025, Hal. 80-97

Relasi antara kurator/institusi budaya dengan pelaku budaya lokal atau diaspora
memperlihatkan struktur kuasa yang asimetris dalam praktik representasi. Di satu
sisi, institusi seperti museum atau universitas memiliki akses terhadap sumber
daya, infrastruktur, dan otoritas naratif yang besar dalam menentukan bentuk dan
makna pertunjukan budaya. Di sisi lain, pelaku budaya diaspora— yang membawa
pengetahuan, pengalaman, dan keterikatan emosional terhadap warisan budaya
mereka —sering kali diposisikan sebagai pelengkap performatif, bukan sebagai
agen pengetahuan. Johnson (2000, hlm. 142) mencatat bahwa meskipun ada
partisipasi dari komunitas diaspora dalam pertunjukan gamelan di Chicago,
keputusan kuratorial tetap didominasi oleh lembaga penyelenggara. Ketika pelaku
budaya hanya diberi ruang untuk “menampilkan” dan bukan “menjelaskan,” maka
terjadi fragmentasi peran budaya yang mereduksi identitas menjadi tontonan. Hal
ini menunjukkan bahwa wacana inklusivitas dalam representasi budaya sering kali
bersifat simbolik, tanpa menggeser kontrol institusional terhadap makna dan
narasi.

Representasi budaya bukanlah praktik yang netral; ia selalu terikat pada konteks
politis dan ideologis yang lebih luas. Dalam kasus pertunjukan gamelan Parakan
Salak, tindakan menampilkan budaya Sunda di ruang publik Barat tidak hanya
berbicara tentang estetika atau edukasi, tetapi juga tentang siapa yang mengatur
kerangka makna, apa yang ditampilkan dan disembunyikan, serta bagaimana
publik diarahkan untuk memahami “yang lain.” Hall (1997, hlm. 223) menyatakan
bahwa representasi adalah “proses yang penuh muatan kekuasaan,” karena ia
membentuk realitas sosial melalui bahasa dan simbol. Ketika gamelan dikurasi
dalam bingkai multikulturalisme liberal, misalnya, budaya Sunda dapat direduksi
menjadi ikon keragaman yang mendukung citra inklusif lembaga, tanpa
menyentuh realitas marginalisasi atau sejarah kolonial yang membentuknya.
Dengan demikian, representasi bukan sekadar jendela budaya, melainkan
instrumen politik yang memproduksi makna dengan implikasi sosial yang nyata.
Dalam konteks global saat ini, penting untuk melihat pertunjukan gamelan bukan
hanya sebagai ekspresi budaya, tetapi juga sebagai praktik simbolik yang dapat
memperkuat atau menantang hegemoni representasi budaya di ruang diaspora.

Perbandingan Konteks: Museum vs. Komunitas

Praktik pertunjukan gamelan Parakan Salak di Chicago berlangsung dalam
berbagai konteks sosial dan institusional yang membentuk cara budaya tersebut
ditampilkan, dimaknai, dan diterima oleh publik. Dua ranah utama yang sering kali
menjadi arena pertunjukan adalah institusi formal—seperti museum dan
universitas — serta ruang-ruang komunal yang digerakkan oleh komunitas diaspora

Icuh Komala “Performing the Other: Gamelan Parakan Salak...”

89



JURNAL PARAGUNA e-ISSN 2828-4240 (online)
Volume 12, Nomor 1, Juni 2025, Hal. 80-97

atau inisiatif independen. Meskipun keduanya menawarkan wadah bagi visibilitas
budaya, terdapat perbedaan mendasar dalam pendekatan, struktur kuasa, dan
kerangka representasi yang mempengaruhi bagaimana gamelan diartikulasikan
sebagai ekspresi kultural. Dalam institusi formal, pertunjukan cenderung dikemas
dalam bingkai edukatif, kuratorial, dan estetis yang mengikuti logika akademik dan
profesionalisme institusional. Sebaliknya, ruang komunitas sering menjadi tempat
bagi artikulasi yang lebih cair, partisipatif, dan reflektif terhadap identitas dan
pengalaman diaspora.

Perbandingan antara kedua konteks ini penting untuk memahami bagaimana
ruang turut memproduksi makna. Seperti dikemukakan oleh Lefebvre (1991, him.
38), “ruang bukan hanya latar pasif, melainkan hasil produksi sosial yang
mencerminkan relasi kuasa dan ideologi.” Dalam konteks ini, museum dapat
berfungsi sebagai medium reproduksi wacana kolonial dan eksotis, sementara
ruang komunitas berpotensi menjadi situs negosiasi dan resistensi terhadap narasi
dominan. Kirshenblatt-Gimblett (1998, hlm. 3) juga menekankan bahwa cara
budaya ditampilkan —apakah sebagai objek mati dalam vitrin atau sebagai praktik
hidup dalam ruang sosial —mempengaruhi bagaimana audiens memaknai dan
merespons kebudayaan tersebut. Oleh karena itu, bab ini bertujuan untuk mengkaji
secara kritis perbedaan representasi gamelan Parakan Salak di dua konteks
tersebut, dengan fokus pada bagaimana masing-masing ruang membentuk relasi
antara pelaku budaya, audiens, dan narasi identitas yang dibangun.

1. Institusi Formal (Museum, Universitas)

Dalam konteks institusi formal seperti museum dan universitas, pertunjukan
gamelan Parakan Salak sering diposisikan sebagai bagian dari agenda edukatif dan
multikultural yang disusun melalui logika kuratorial dan akademik. Di museum,
gamelan biasanya ditampilkan dalam kerangka etnografis yang menekankan
keunikan budaya Timur dan keberagaman dunia, namun dengan pembingkaian
naratif yang sering bersifat statis dan eksotis. Penekanan ditempatkan pada sejarah
objek, visualitas artefak, serta konteks geografis yang memperkuat pemisahan
antara “kita” (audiens Amerika) dan “mereka” (budaya lain). Seperti ditegaskan
oleh Kirshenblatt-Gimblett (1998, hlm. 3), museum sering berfungsi sebagai “ruang
pementasan yang membekukan budaya hidup menjadi objek mati,” di mana nilai
estetika dan pengetahuan dikendalikan oleh institusi representasi.

Di universitas, gamelan kerap dijadikan sebagai bahan studi dalam program
etnomusikologi atau kajian budaya, dengan pendekatan yang lebih terbuka
terhadap interaksi dan partisipasi, namun tetap dalam kerangka akademik yang
membatasi ruang interpretasi bebas bagi pelaku budaya diaspora. Meski ruang

Icuh Komala “Performing the Other: Gamelan Parakan Salak...”

90



JURNAL PARAGUNA e-ISSN 2828-4240 (online)
Volume 12, Nomor 1, Juni 2025, Hal. 80-97

universitas lebih fleksibel dibanding museum, ia tetap diatur oleh struktur
keilmuan yang menuntut format pertunjukan yang dapat “dibaca” secara teoritis
dan didisiplinkan dalam kategori ilmiah. Hal ini memperlihatkan bahwa institusi
formal bukanlah ruang netral; ia membawa serta epistemologi Barat yang mengatur
bagaimana budaya lain dapat ditampilkan, dikaji, dan diapresiasi (Hall, 1997, him.
222). Dalam banyak kasus, pelaku budaya diaspora berpartisipasi sebagai
pelaksana atau narasumber, namun otoritas penafsiran utama tetap berada di
tangan kurator, dosen, atau peneliti akademik.

Dengan demikian, institusi formal menyediakan platform visibilitas dan legitimasi,
tetapi dalam waktu yang sama juga membingkai pertunjukan gamelan dalam
struktur wacana yang memperkuat relasi kuasa antara pusat (Barat) dan pinggiran
(Timur). Gamelan bukan hanya tampil sebagai ekspresi budaya, tetapi sebagai
objek pengetahuan yang telah diklasifikasi, dinaturalisasi, dan diposisikan dalam
katalog budaya dunia. Hal ini memperkuat temuan Lefebvre (1991, hlm. 38) bahwa
“ruang institusional adalah ruang yang diproduksi untuk mereproduksi relasi
sosial yang ada,” termasuk relasi kolonial dalam konteks representasi budaya. Oleh
karena itu, meskipun institusi formal membuka peluang dokumentasi dan
pelestarian, ia juga menjadi arena di mana suara pelaku budaya kerap diredam atau
diarahkan sesuai dengan logika institusional.

2. Ruang Komunal atau Independen

Berbeda dari institusi formal yang cenderung bersifat top-down dan terstruktur,
ruang komunal atau independen menawarkan alternatif representasi budaya yang
lebih partisipatif, fleksibel, dan kontekstual. Dalam ruang-ruang ini —seperti pusat
komunitas, studio seni, rumah budaya diaspora, atau festival lokal yang digagas
secara kolektif — pertunjukan gamelan cenderung lebih cair dalam bentuk maupun
maknanya. Pelaku budaya memiliki keleluasaan untuk menyusun narasi, memilih
repertoar, serta menentukan bentuk penyajian yang sesuai dengan pengalaman,
nilai, dan aspirasi komunitas mereka sendiri. Di ruang seperti ini, gamelan tidak
hanya dipahami sebagai artefak estetis atau objek akademis, melainkan sebagai
praktik sosial yang hidup dan terus dinegosiasikan secara dinamis. Johnson (2000,
hlm. 155) mencatat bahwa kelompok gamelan komunitas di Chicago kerap
merancang pertunjukan sebagai bentuk ekspresi identitas, solidaritas, dan
pendidikan lintas budaya —sebuah pendekatan yang berbeda dari penyajian formal
di museum atau universitas.

Ruang komunal juga memungkinkan terjadinya pembalikan arah wacana, di mana
pelaku budaya diaspora dapat merebut kembali kendali atas narasi budaya mereka
sendiri. Dalam konteks ini, representasi bukan lagi menjadi hak eksklusif institusi,

Icuh Komala “Performing the Other: Gamelan Parakan Salak...”

91



JURNAL PARAGUNA e-ISSN 2828-4240 (online)
Volume 12, Nomor 1, Juni 2025, Hal. 80-97

tetapi hasil dari interaksi langsung antara pelaku dan audiens dalam suasana yang
lebih setara dan dialogis. Bhabha (1994, hlm. 38) menyebut ruang semacam ini
sebagai third space—wilayah transisi yang memungkinkan terjadinya artikulasi
identitas baru melalui pertemuan antara tradisi dan modernitas, antara lokalitas
dan globalitas. Di ruang-ruang tersebut, gamelan dapat dipadukan dengan bentuk
ekspresi kontemporer, media digital, atau bahkan isu-isu sosial-politik yang
relevan dengan kehidupan diaspora. Hal ini memperkuat pandangan Lefebvre
(1991, him. 39) bahwa ruang sosial bukan sekadar tempat, tetapi “hasil dari relasi
sosial yang hidup,” di mana resistensi terhadap struktur dominan dapat
diwujudkan melalui praktik kultural yang kolektif.

Dengan demikian, ruang komunal dan independen berfungsi sebagai situs penting
bagi negosiasi identitas dan produksi makna yang lebih demokratis. Meskipun
tidak memiliki legitimasi institusional sekuat museum atau universitas, ruang ini
justru memungkinkan bentuk representasi yang lebih otentik dan reflektif terhadap
realitas diaspora. la membuka kemungkinan bagi budaya seperti gamelan untuk
hidup sebagai praktik yang responsif, transformatif, dan membumi dalam
keseharian komunitasnya.

Sintesis Kritis: Gamelan sebagai Ruang Negosiasi Identitas dan Kuasa

Pada titik ini, pembacaan terhadap praktik pertunjukan gamelan Parakan Salak di
Chicago tidak dapat lagi dipisahkan dari konteks negosiasi identitas dan struktur
kuasa yang menyertainya. Gamelan, sebagai artefak sekaligus praktik budaya,
beroperasi di persimpangan antara representasi, resistensi, dan rekonstruksi makna
dalam ruang diaspora. Ia bukan sekadar instrumen musik tradisional dari Asia
Tenggara, melainkan medan simbolik tempat berlangsungnya tawar-menawar
antara pelaku budaya, institusi, audiens, dan wacana global. Dalam proses ini,
gamelan menjadi lebih dari sekadar objek yang dipamerkan atau dipertunjukkan;
ia bertransformasi menjadi ruang diskursif yang mempertemukan ideologi,
memori sejarah, dan artikulasi identitas baru. Seperti ditegaskan oleh Hall (1996,
hlm. 4), identitas budaya bukanlah esensi yang tetap, melainkan “posisi dalam
diskursus,” yang selalu dinegosiasikan melalui praktik representasi.

Bahasan ini bertujuan menyusun sintesis kritis atas seluruh pembahasan
sebelumnya dengan menempatkan gamelan dalam posisi strategis sebagai simbol
kultural yang aktif dalam memediasi hubungan antara budaya lokal, institusi
global, dan diskursus multikultural kontemporer. Subbagian pertama akan
membahas bagaimana gamelan diasosiasikan sebagai simbol kultural Pasifik yang
mewakili keragaman, kedamaian, dan spiritualitas Timur dalam imajinasi global.
Sementara itu, subbagian kedua mengulas peran gamelan dalam lanskap teori

Icuh Komala “Performing the Other: Gamelan Parakan Salak...”

92



JURNAL PARAGUNA e-ISSN 2828-4240 (online)
Volume 12, Nomor 1, Juni 2025, Hal. 80-97

budaya—terutama dalam kaitannya dengan multikulturalisme liberal dan kritik
pascakolonial — sebagai medium yang dapat memperkuat narasi dominan, namun
juga berpotensi menjadi ruang resistensi dan pembalikan wacana. Sejalan dengan
pemikiran Bhabha (1994, hlm. 37), budaya tidak pernah berada dalam posisi tetap,
tetapi selalu “dihasilkan melalui hibriditas, ambiguitas, dan penegosiasian batas.”
Dalam kerangka ini, gamelan dapat dipahami bukan hanya sebagai warisan masa
lalu, tetapi sebagai strategi budaya masa kini yang kompleks, transnasional, dan
politis.

1. Gamelan sebagai Simbol Kultural Pasifik

Dalam wacana budaya global, gamelan telah mengalami transformasi makna dari
praktik musikal komunal di Nusantara menjadi simbol kultural Pasifik yang
diinterpretasikan melalui lensa spiritualitas, harmoni sosial, dan estetika Timur. Ia
tidak hanya direpresentasikan sebagai artefak tradisional, tetapi juga sebagai citra
dari “kebijaksanaan Timur” yang kontras dengan modernitas Barat yang rasional,
teknologis, dan individualistis. Representasi ini sangat lazim dalam narasi-narasi
media, festival internasional, dan program pendidikan lintas budaya, di mana
gamelan diposisikan sebagai suara yang lembut, kolektif, dan menenangkan—
cerminan dari “budaya Timur yang damai” dalam imajinasi pasifikis global.
Johnson (2000, hlm. 159) mencatat bahwa di Chicago, gamelan sering dimaknai
sebagai simbol harmoni sosial, digunakan dalam acara interfaith, healing arts, dan
pertunjukan spiritual sebagai representasi nilai-nilai “kolektivitas Timur.”

Namun, simbolisasi ini tidak sepenuhnya bersifat representatif terhadap konteks
budaya asalnya. Dalam banyak hal, imajinasi global tentang gamelan sebagai
simbol kultural Pasifik lebih merupakan produk dari konstruksi diskursif Barat
yang menyerap dan menata ulang tanda-tanda budaya non-Barat untuk
mendukung narasi multikulturalisme yang damai dan tidak konfrontatif. Seperti
ditegaskan oleh Clifford (1997, hlm. 344), dalam pameran budaya global, artefak
seperti gamelan sering diposisikan sebagai “signs of cultural diversity” yang dikemas
untuk memperkuat citra pluralisme tanpa mengungkap ketimpangan sejarah dan
politik di balik pertemuan budaya tersebut. Simbolisasi semacam ini merefleksikan
apa yang oleh Bhabha (1994, hlm. 72) disebut sebagai “ambivalensi representasi
kolonial” —di mana budaya lain diidealisasi sekaligus dikendalikan melalui
wacana visual dan naratif yang mereduksi kompleksitas menjadi bentuk-bentuk
yang aman dan dikonsumsi.

Dalam kerangka ini, gamelan menjadi lebih dari sekadar medium musikal; ia
adalah penanda diskursif dalam politik simbolik global. la memainkan peran
sebagai jembatan antarbudaya, namun juga sebagai layar kosong tempat Barat

Icuh Komala “Performing the Other: Gamelan Parakan Salak...”

93



JURNAL PARAGUNA e-ISSN 2828-4240 (online)
Volume 12, Nomor 1, Juni 2025, Hal. 80-97

memproyeksikan fantasinya tentang “yang lain.” Kesadaran akan posisi ganda ini
memungkinkan kita membaca gamelan sebagai situs negosiasi identitas kultural,
bukan sebagai simbol esensial dari wilayah atau etnis tertentu. Gamelan sebagai
simbol kultural Pasifik menunjukkan bahwa makna budaya tidak inheren, tetapi
selalu diproduksi secara historis dan politis, bergantung pada siapa yang
menampilkan, dalam konteks apa, dan kepada siapa ia ditujukan.

2. Peran Gamelan dalam Diskursus Global tentang Multikulturalisme dan
Pascakolonialisme

Dalam konteks globalisasi budaya, gamelan telah menjadi bagian dari diskursus
multikulturalisme yang dominan di berbagai ruang institusional seperti museum,
universitas, dan festival lintas budaya. Kehadirannya sering diasosiasikan dengan
praktik keterbukaan terhadap keragaman, promosi toleransi, dan pendidikan lintas
budaya. Namun, multikulturalisme yang mengakomodasi gamelan ke dalam narasi
keragaman global tidak selalu netral. Dalam banyak kasus, multikulturalisme
berfungsi sebagai kerangka hegemonik yang menyerap perbedaan budaya tanpa
membongkar relasi kuasa historis yang melatarbelakangi proses representasi
tersebut. Hall (1996, hIm. 210) mengingatkan bahwa multikulturalisme institusional
seringkali bersifat “superfisial dan depolitikalisasi,” karena ia merayakan
keberagaman dalam bentuk visual dan performatif tanpa menyentuh sejarah
kolonial, marginalisasi struktural, atau ketimpangan naratif yang mendalam.

Gamelan, dalam kerangka ini, berfungsi sebagai contoh bagaimana artefak budaya
non-Barat dapat diintegrasikan ke dalam narasi global yang tampak inklusif,
namun tetap diatur oleh epistemologi Barat. Dalam banyak pertunjukan atau kurasi
museum, gamelan ditampilkan sebagai bentuk keragaman budaya dunia, namun
tanpa narasi kritis tentang kolonialisme, diaspora, atau ketimpangan dalam
produksi makna. Sebagaimana dikemukakan oleh Spivak (1999, hlm. 271),
representasi budaya dari masyarakat pascakolonial seringkali tidak berasal dari
suara mereka sendiri, melainkan dari narasi “yang berbicara untuk” —sebuah
praktik simbolik yang tetap mempertahankan ketimpangan wacana. Dengan
demikian, keterlibatan gamelan dalam multikulturalisme tidak selalu berarti
pergeseran kekuasaan, tetapi kadang hanya pengemasan ulang perbedaan dalam
format yang bisa dikonsumsi secara aman dan estetis oleh audiens dominan.

Namun demikian, penting untuk dicatat bahwa gamelan juga dapat memainkan
peran kritis dalam diskursus pascakolonial, tergantung pada bagaimana dan oleh
siapa ia ditampilkan. Ketika gamelan dipraktikkan dan ditafsirkan oleh komunitas
diaspora, dengan menyisipkan narasi sejarah, migrasi, dan negosiasi identitas, ia
dapat menjadi alat pembongkaran terhadap representasi yang eksotis dan

Icuh Komala “Performing the Other: Gamelan Parakan Salak...”

94



JURNAL PARAGUNA e-ISSN 2828-4240 (online)
Volume 12, Nomor 1, Juni 2025, Hal. 80-97

depolitisasi budaya. Di sinilah potensi emansipatoris gamelan muncul: bukan
sebagai simbol pasif dari keragaman budaya, tetapi sebagai praktik simbolik yang
mengganggu batas-batas antara pusat dan pinggiran, suara dan bisu, estetika dan
politik. Seperti yang dinyatakan oleh Bhabha (1994, hm. 38), “budaya pascakolonial
bergerak dalam ruang hibrida—bukan di dalam esensi, melainkan dalam negosiasi
batas-batas yang selalu bergeser.” Gamelan, dengan sejarah lintas benua dan narasi
yang terus dinegosiasikan, menjadi instrumen kultural yang merefleksikan
dinamika kekuasaan global sekaligus menawarkan kemungkinan untuk
menantangnya dari dalam.

SIMPULAN

Studi ini menunjukkan bahwa gamelan Parakan Salak tidak hanya berfungsi
sebagai artefak musik tradisional dari Jawa Barat, tetapi juga sebagai medan
representasi budaya yang kompleks dalam konteks pertunjukan etnik di Chicago.
Sejak kehadirannya pertama kali di World’s Columbian Exposition tahun 1893
hingga diposisikan sebagai bagian dari koleksi Field Museum, gamelan telah
mengalami perjalanan makna dari praktik sosial komunitas menjadi simbol
eksotis dalam wacana kolonial dan kuratorial. Transformasi ini tidak bersifat
netral, melainkan dibentuk oleh relasi kuasa antara institusi representasi, audiens
Barat, dan pelaku budaya diaspora. Proses eksotisasi melalui bahasa visual,
simbolisme pertunjukan, serta estetika keunikan Timur mencerminkan bahwa
budaya non-Barat sering kali ditampilkan dalam bingkai yang menegaskan
perbedaan, namun tetap berada di bawah kendali naratif pihak luar.

Meskipun demikian, studi ini juga mengungkap bahwa pelaku budaya dan
komunitas diaspora tidak pasif dalam menghadapi sistem representasi tersebut.
Mereka melakukan negosiasi identitas melalui strategi performatif, adaptasi
kreatif, dan artikulasi suara dalam ruang-ruang alternatif seperti komunitas lokal
dan forum independen. Dalam konteks ini, gamelan bukan hanya objek budaya
yang ditampilkan, melainkan juga alat mediasi simbolik untuk menyuarakan
keberadaan, memulihkan agensi, dan menantang narasi dominan. Ketegangan
antara otentisitas dan adaptasi, antara institusi dan komunitas, serta antara
estetika dan politik, membentuk lanskap performatif gamelan sebagai praktik
budaya yang selalu dinegosiasikan ulang.

Dengan menempatkan gamelan dalam perspektif interdisipliner —mencakup
etnomusikologi, teori representasi, dan kritik pascakolonial —artikel ini
menegaskan bahwa gamelan Parakan Salak adalah ruang simbolik di mana
dinamika multikulturalisme global dan jejak kolonialisme bertemu. Ia
merepresentasikan bagaimana budaya ditampilkan, diserap, dikendalikan, tetapi

Icuh Komala “Performing the Other: Gamelan Parakan Salak...”

95



JURNAL PARAGUNA e-ISSN 2828-4240 (online)
Volume 12, Nomor 1, Juni 2025, Hal. 80-97

juga dapat direbut kembali dan dimaknai ulang. Oleh karena itu, pemahaman
terhadap gamelan dalam diaspora tidak cukup dilakukan melalui pendekatan
estetika semata, melainkan perlu dibaca secara kontekstual sebagai praktik sosial
yang mencerminkan konflik, resistensi, dan pencarian identitas dalam dunia yang
terus berubah.

DAFTAR PUSTAKA

Bendix, R. (1997). In search of authenticity: The formation of folklore studies. Madison:
University of Wisconsin Press.

Bhabha, H. K. (1994). The location of culture. London: Routledge.

Butler, J. (1993). Bodies that matter: On the discursive limits of sex. New York:
Routledge

Clifford, J. (1997). Routes: Travel and translation in the late twentieth century.
Cambridge, MA: Harvard University Press.

Comaroff, ]J.,, & Comaroff, J. (1991). Of revelation and revolution: Christianity,
colonialism, and consciousness in South Africa (Vol. 1). Chicago: University of
Chicago Press.

Findling, J. E., & Pelle, K. D. (2008). Encyclopedia of World's Fairs and Expositions.
Jetferson: McFarland & Company.

Johnson, C. S. (2000). Performing ethnicity: Performance events in Chicago 1893-1996
(Dissertation). Northwestern University.

Hall, S. (1997). Representation: Cultural representations and signifying practices.
London: Sage & The Open University.

Hall, S. (1996). New ethnicities. In D. Morley & K.-H. Chen (Eds.), Stuart Hall: Critical
dialogues in cultural studies (pp. 441-449). London: Routledge.

Hughes-Freeland, F. (2008). Embodied communities: Dance traditions and change in
Java. New York: Berghahn Books.

Kirshenblatt-Gimblett, B. (1998). Destination culture: Tourism, museums, and heritage.
Berkeley: University of California Press.

Lefebvre, H. (1991). The production of space (D. Nicholson-Smith, Trans.). Oxford:
Blackwell. (Original work published 1974)

Oftficial Catalogue. (1893). The Official Catalogue of the World's Columbian Exposition.
Chicago: W.B. Conkey Company.

Icuh Komala “Performing the Other: Gamelan Parakan Salak...”

96



JURNAL PARAGUNA e-ISSN 2828-4240 (online)
Volume 12, Nomor 1, Juni 2025, Hal. 80-97

Official Report. (1894). Report of the World's Columbian Exposition Commission.
Washington, D.C.: Government Printing Office.

Said, E. W. (1978). Orientalism. New York: Pantheon Books.

Spivak, G. C. (1999). A critique of postcolonial reason: Toward a history of the vanishing
present. Cambridge, MA: Harvard University Press.

Sumarsam. (1995). Gamelan: Cultural interaction and musical development in Central
Java. Chicago: University of Chicago Press.

Taylor, D. (2003). The archive and the repertoire: Performing cultural memory in the
Americas. Durham: Duke University Press.

Icuh Komala “Performing the Other: Gamelan Parakan Salak...”

97



