
 
 

1 | P r o s i d i n g  S e m i n a r  N a s i o n a l   
 

Serat Kanayagan dan  Teori Laras  

Karya R. Machyar Angga Koesoemadinata 

 
Endang Caturwati 

Institut Seni Budaya Indonesia Bandung 

 

Abstrak: Tulisan ini membahas mengenai kiprah R. Mahyar Angga Koesoemadinata sebagai pencipta Notasi 

Sunda Serat Kanayagan yang dikenal tidak saja sebagai seniman dengan karya lagu-lagunya, tetapi juga 

sebagai peneliti atau Etnomusikologi Indonesia dengan temuannya Teori Laras 17 Nada yang 

dimplementasikan melalui alat musik 17 nada dan Gamelan Ki Pembayun 17 Nada. Banyak para pakar musik  

yang menganalisis karya-karyanya, baik  pakar Indonesia maupun Pakar dari beberapa negara, serta dijadikan 

bahan tulisan Karya Disertasi, serta Jurnal. Karya Serat kanayagan masih digunakan di sekolah-sekolah oleh 

para Guru Seni Budaya, serta di Perguruan Seni sebagai materi bahan ajar membaca notasi Sunda. Begitu pula 

karya lagu-lagunya masih dinyanyikan pada acara-acara pentik, baik pada acara pergelaran maupun Festival 

Seni. Namun demikian,  banyak yang tidak tahu, lagu-lagu tersebut karya R.  Machyar, bahkan tidak tahu siapa 

sosok R. Mahyar. Tulisan ini, akan mengungkapkan bagaimana  solusi untuk mensosialisasikan kembali karya-

karya R. Machyar, sebagai karya anak bangsa yang mengispirasi. Metoda yang digunakan dengan cara  

Heuristik, Kritik Sumber, Interpretasi, dan Historeogfafi dengan Konsep Nilai Kasundaan Pok Prek Prak.  

Suatu solusi masalah yang ada,  dibicarakan, difikirkan, dan dilaksanakan . 

Kata Kunci:  Serat Kanayagan, Teori Laras , R. Machyar  

 

PENDAHULUAN  

Pertama kali  penulis mengenal notasi Sunda pada tahun 1973, di Sekolah Konservatori Karawitan ( KOKAR) 

Bandung. Sebelumnya penulis sering mendengar lagu-lagu Sunda dari Radio Rebublik Indonesia (RRI) Bandung, 

pada tahun 1965-an  (kala itu penulis masih duduk di Sekolah Dasar kelas dua ) yang dinyanyikan oleh Titim 

Fatimah dan Upit Sarimanah, baik lagu-lagu Kliningan maupun lagu-lagu Pop. Pada saat itu sangat jarang lagu-

lagu anak dalam bahasa Sunda diperdengarkan di Radio. Begitu juga lagu anak-anak dalam bahasa Indonesia.  

Lagu-lagu yang sering dikumandangkan oleh Titip Fatimah, antara lain Lagu Cikapundung dan oleh Upit 

Sarimanah Lagu Bajing Luncat. Penulis pada waktu itu berumur 9 tahun, telah hafal lagu-lagu Cikapundung & 

Bajing Luncat, tanpa tahu apa artinya, dan juga lagu-lagu Kliningan yang lain seperti,  lagu Kulu-kulu Bem dan 

Kangkung Bandung, yang berlajut di era tahun 70-an lagu Sunda lainnya berjudul Es Lilin, Panon Hideung, Bubuy 

Bulan, Sapu Nyere Pegat Simpai.  Semua itu berlanjut sering  penulis nyanyikan sendiri di rumah,atau  pada acara  

Grup Rampak Sekar  pada acara HUT RI di RW atau mengikuti lomba Lagu-lagu daerah,  dengan mengalir tanpa 

tahu masing-masig lagu,   termasuk kelompok  genre apa,  dan bagaimana notasinya.  

Pada saat itu yang penulis ketahui adalah, lagunya enak didengar, enak dinyanyikan, iramanya ritmis, tanpa 

tahu artinya apalagi makna konotatif atau denotatif, termasuk lagu dengan lirik yang berisi sisindiran,  mana yang 

sampiran mana yang isi. Tidak ada yang menjadi hal penting untuk diketahui dan dipertanyakan, apalagi penulis 

sekolah di SD dan SMP  IGN. Slamet Riyadi, sekolah Katolik yang mayoritas teman-teman penulis adalah berasal 

dari berbagai daerah  yang berada di Indonesia (Sumatera, Ambon, Flores, NTT, Jawa, Menado, Kalimantan), 

bahkan etnis China. Suku Sunda hanya beberapa orang. Begitu juga guru-guru sekolah nyaris tidak ada yang 

berasal dari Suku Sunda. Mayoritas dari daerah Batak, Menado, China dan Jawa. Apabila murid sekolah ada tugas  

mata pelajaran Seni Suara harus menyanyikan lagu Nasional dan lagu daerah, hanya penulis yang bisa 

menyanyikan lagu Sunda.  

Sampai pada tahun 1973, penulis masuk ke Sekolah Konservatori Karawitan ( KOKAR), Bandung, penulis 

baru mengenal notasi Sunda  yang sering disebut  Serat Kanayagan.  Penulis juga baru mengenal perbedaan Laras 

Salendro, Pelog, Madenda, Degung, dengan berbagai Surupan Sorog, Liwung, Jawar, dan juga  Matraman . 

Penulis betul-betul terkagum-kagum, karena sebelumnya sejak kecil di rumah,  Bapak  penulis mengajarkan lagu-

lagu Jawa dan Gamelan Jawa dengan notasi Jawa ji ro lu pat mo nem ( laras Pelog & Salendro), sesuai dengan 

lagu-lagu Dolanan untuk anak-anak.  Kebetulan di rumah ada gamelan Jawa.  Penulis sering mengikuti latihan 

gamelan hanya pada lagu-lagu  bentuk Lancaran, sedangkan Ladrang dan Ketawang, diajarkan kepada  para 

mahasiswa AIM (Akademi Industri Militer) Pindad, dan Mahasiswa ITB yang berlatih setiap  satu minggu satu 

kali.  



 
 

2 | P r o s i d i n g  S e m i n a r  N a s i o n a l   
 

Dengan berjalannya waktu mengikuti pelajaran di Jurusan Karawitan, dan juga grup Ganda Mekar pimpinan 

Mang Koko Koswara, Gentra Madya Pimpinan  Bapak Nano. S, dan Mayang Binekas pimpinan Bapak Dadang 

Sulaeman,  penulis menjadi paham dengan ilmu karawitan dan juga praktik langsung di lapangan sebagai pemain 

Gending Karesmen, Drama Swara, Degung, Angklung, Rampak Sekar, yang tentunya semuanya menambah 

kepekaan titi laras dan bisa membedakan berbagai laras. Semua mengalir begitu saja, sampai pada suatu masa 

merasakan, bahwa  setiap lagu mempunyai karakter dan kekuatan rasa,  ternyata selain dinyanyikan oleh suara 

vocal penyanyi yang bagus juga pengaruh dari syair, laras dan surupan, yang indah.  Semua nada-nada tersebut 

berkembang di tanah Sunda yang kemudian dirangkai menjadi lagu, dengan pilihan nada-nada, surupan, serta 

laras dari para komposer lagu Sunda  yang pada saat itu penulis hanya mengenal lagu-lagu karya Mang Koko, 

Karya Pak Nano. Padahal sebelumnya banyak para komposer lagu Sunda dengan berbagai genre, antara lain 

Tembang, Kawih, Pupuh, Kapesindenan, Lagu Pop Sunda, yang kemudian penulis ketahui semua lagu-lagu Sunda 

terdiri atas berbagai genre dan semua itu ada yang telah menyusun berupa buku, atau partitur  lengkap dengan  

notasi sunda yang disebut sebagai Serat Kanayagan, yang selanjutnya diketahui bahwa notasi Sunda,  diciptakan 

oleh seorang seniman yang juga pendiri Sekolah Konservatori Karawitan Sunda di Bandung, bernama R. Macyar 

Angga Koesoemadinata, yang pada saat itu sebagai Direktur Pertama,  di sekolah tersebut.   

Jasa R. Machyar begitu besar bagi perkembangan karawitan Sunda. Kini Banyak para Sarjana, Magister, 

bahkan Dr Karawitan Sunda yang menganalisis dan menciptakan lagu-lagu Sunda dengan menggunakan Notasi 

Sunda,  bahkan  teori Laras karya R. Macyar yang diimplementasikan pada karya gamelan 17 nada berbama Ki 

Pembayun dan Gitar 17 Nada, banyak dianalisis dan kritik dari para etnomusikologi, baik Indonesia, maupun 

manca negara.  Terlepas dari yang pro dan kontra, pada kenyataannya R. Mahyar telah berbuat hal yang bermanfaat 

bagi masyarkat, terutama untuk lingkungan akademis. Selain Karya Gamelan,dan gitar 17 nada  sudah barang 

tentu R.Machyar banyak menciptakan lagu-lagu Sunda  yang bermuatan pendidikan karakter  dengan kelompok  

lagu anak-anak, hingga lagu-lagu yang diperuntukkan untuk umum. Namun demikian pada masa kini, banyak 

karya lagu  R.Mahyar yang digunakan pada berbagai pertunjukan, terutama pada upacara Mapag Panganten, dan 

juga acara-acara sekolah, antara lain lagu 'Lemah Cai Kuring, Deungkleung Dengdek, Raden Dewi Sartika, Larkili, 

Nelengnengkung, para guru  seni budaya dan pelaku seni tidak tahu bahwa lag-lagu tersebut, adalah karya  R. 

Mahyar. Begitu juga lagu-lagu pupuh seperti Pucung, Berangkat dari pemikiran bagaimana  dan yang terjadi di 

lapangan. Maka Penulis bermaksud untuk meneliti lebih jauh mengapa hal tersebut bisa terjadi, dan bagaimana 

mengenalkan kembali karya-karya R. Machyar kepada masyakat Sunda khususnya, Indonesia Umumnya.  

METODE 

Penulisan mengenai Fenomena yang terjadi pada karya lagu R. Mahyar  Angga Koesoemadinata di 

Masyarakat, adalah merupakan  peristiwa sejarah dari masa lalu hingga masa kini.  Oleh karenanya metoda yang 

tepat, dari  serangkaian langkah sistematis yaitu,  dengan mengumpulkan, mengevaluasi, dan menafsirkan bukti-

bukti dari masa lalu untuk membangun pemahaman tentang peristiwa sejarah dengan langkah-langkah, sebagai 

berikut   

1. Heuristik (Pengumpulan Sumber): 

       Mencari dan mengumpulkan sumber-sumber sejarah, baik lisan, tulisan, maupun benda.  

  2. Kritik Sumber: 

Melakukan verifikasi terhadap sumber-sumber yang telah dikumpulkan, meliputi kritik eksternal (keaslian 

sumber) dan kritik internal (keterpercayaan isi sumber).  

  3. Interpretasi: 

   Menafsirkan makna dari sumber-sumber sejarah yang telah dikritik, dengan mempertimbangkan berbagai     

perspektif dan konteks.  

 

 



 
 

3 | P r o s i d i n g  S e m i n a r  N a s i o n a l   
 

4. Historiografi (Penulisan Sejarah): 

Menyusun hasil penelitian dalam bentuk tulisan sejarah yang sistematis dan logis (1&2). Metoda tersebut 

merupakan cara untuk menggali sumber yang akan berlanjut pada solusi keberlanjutan secara operasional dengan 

menggunakan konsep kasundaan, Pok Pek Prak , yaitu, Pok = omongan, dibicarakan, Pek= tawaran untuk sama-

sama dipikirkan, Prak= dilakukan, untuk implentasi secara praktis, melakukan hal yang penting (3).   

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Tulisan mengenai R. Mahyar telah banyak ditulis oleh para peneliti, baik berupa Jurnal, Tesis, bahkan karya 

lagu-lagunya telah banyak dinyanyikan oleh anak-anak sekolah, dan dilombakan, akan tertapi pada masa kini 

banyak para guru bahkan masyarakat tidak mengenal siapa penciptanya dan siapa R. Machyar. Hal tesebut penulis 

lakukan observasi ke beberapa sekolah, dan para guru seni Budaya di Bandung dan Sumedang, bahkan bertemu 

langsung dengan Ka. Bidang Kebudayaan Dinas Pariwisata dan Kebudayan, beserta para Ka.Sie. Kebudayaan, 

Pariwisata, dan Kesenian.  Penulis menggali informasi terutama terkait dengan pengetahuan tentang Bapak 

Musikologi Indonesia yang telah diakui oleh para Etnimusikolog Dunia, salah satunya Jaap Kunst, mengakui 

bahwa pada tahun 1927, R. Machyar satu-atunya musikolog di Pulau Jawa (4). 

Jaap Kunst, adalah seorang etnomusikologi Belanda, yang pada   tahun (1927),  sedang melakukan penilitian 

brerbagai seni suara di seluruh kepulauan Nusantara. Pertemuan dengan R. Mahchyar menjadikan adanya 

kolaborasi pertukaran ilmu, antara ilmu musik dari Jaap Kunst dan ilmu gamelan atau pelog-salendro dari R. 

Machjar. Dari kolaborasi tesebut R. Mahcyar lebih memahami konsep getaran suara,  serta cara mengukur  dengan 

instrumen yang menyangkut konversi matematik ke sekala musik dengan menggunakan nilai logaritma, konsep 

interval cents dari Ellis (1884) dan Hornbostel (1920),  serta musik  Rule dari Reiner (5). 

Banyak informasi sepak terjang R. Machyar dari Sumber Primer, yaitu putra ke lima  R. Machyar, yaitu Prof. 

Dr. Prajatna Koesoemadinata, beserta Istri, putra dan cucunya, serta purtra ke  9,  yaitu R. Sabar Koesoemadinata 

sebagai saksi sejarah yang melihat langsung kiprah ayahandanya ketika masih hidup. Selain informasi secara lisan,  

penulis juga mendapatkan  sumber sekunder berupa  buku-buku karya R. Machyar, baik berupa biografi, tulisan 

tangan dan tulisan-tulisan, karya-karya yang masih berupa draf, arsip-arsip, serta alat musik  R. Machyar berupa 

beberapa rebab dan  gitar, yang dulu sering dibawa-bawa ketika R. Machyar mengajar di sekolah-sekolah, di 

Konservatori Karawitan Bandung, serta Konservatori Karawitan Solo, dan ASKI Solo (6). 

Bahkan  dua kali penulis mendatangi rumah tempat di mana R. Machyar dilahirkan di Sumedang, yang kini 

dijadikan Mesium Da Mi Na Ti La. Penulis berkunjung ke Sumedang didampingi oleh Ka.Bidang Kebudayaan 

Disparbud Kab. Sumedang, Bapa Budi  dan jajarannya, pada bulan Desember 2024, dilanjut pada bulan April 

bersama Bapak Prof. Dr. Prajatna Koesoemadinata, beserta ibu dan keluarga, yang juga dihadiri Ka. Bidang 

Kebudayaan  lengkap dengan Ka. Sub Dit Kebudayaan, Pariwisata, dan Ka.Sie Kesenian. Selain meneliti dan 

menganalisis karya-karyanya, penulis juga diantar oleh keluarga kel. R. Machyar ( cucu dan buyut ) ke makam 

Kel.Besar R. Mahcyar di Sumedang.  

Banyak informasi yang penulis dapatkan, yang  pada umumnya beberapa hal telah ditulis juga oleh para peneliti 

terdahulu, oleh karenanya pada tulisannya ini penulis hanya akan membahas yang tidak banyak ditulis orang, 

antara lain. 

1. Pada tahun 1958 s/d 1960, R. Mahcyar  diangkat menjadi Direktur utama Konservatori Karawitan (KOKAR) 

Bandung. Setelah Pensiun, ian menjadi dosen luar biasa mengajar ilmu akustik dan gamelan di Konservatori 

Karawitan Surakarta dan Akademi Seni Karawitan Indonesia  (ASKI) Surakarta. 

2. R. Machyar menikah degan Ibu Saminah  yang berasal dari daerah majalengka,   lulusan dari  Sekolah Guru 

Perempuan  Van Deventer (Pleiades Kweekschool)   dan dikaruniai  10 orang putra, yaitu:  

▪ Machjeu Koesoemadinata (alm); 

▪ Dr. Kama Kusumadinata (alm, ahli volkanologi pada Direktorat Vulkanologi, Departemen 

Pertambangan); 

▪ Ny Karlina Sudarsono (alm); 

https://id.wikipedia.org/wiki/Jaap_Kunst
https://id.wikipedia.org/wiki/Etnomusikologi
https://id.wikipedia.org/wiki/Jaap_Kunst
https://id.wikipedia.org/wiki/Gamelan
https://id.wikipedia.org/wiki/Pelog
https://id.wikipedia.org/wiki/Salendro
https://id.wikipedia.org/wiki/Logaritma
https://id.wikipedia.org/w/index.php?title=Konsep_interval_cents&action=edit&redlink=1
https://id.wikipedia.org/w/index.php?title=Konsep_interval_cents&action=edit&redlink=1
https://id.wikipedia.org/w/index.php?title=Music_rule&action=edit&redlink=1
https://id.wikipedia.org/wiki/SMK_Negeri_10_Bandung
https://id.wikipedia.org/wiki/SMK_Negeri_10_Bandung
https://id.wikipedia.org/wiki/Akustik
https://id.wikipedia.org/wiki/Gamelan
https://id.wikipedia.org/wiki/SMK_Negeri_8_Surakarta
https://id.wikipedia.org/wiki/SMK_Negeri_8_Surakarta
https://id.wikipedia.org/wiki/Kota_Salatiga
https://id.wikipedia.org/wiki/Vulkanologi


 
 

4 | P r o s i d i n g  S e m i n a r  N a s i o n a l   
 

▪ dr. Soetedja Koesoemadinata (alm); 

▪ Prof. Dr. R. Prajatna Koesoemadinata (Guru Besar Emiritus dalam ilmu Geologi ITB)' 

▪ Dr. Santosa Koesoemadinata (alm, Pensiunan Peneliti Biologi di Departemen Pertanian), 

▪ dr. Rarasati Djajakusumah (alm), 

▪ Prof. Dr. Roekmiati Tjokronegoro, (Guru Besar  Ilmu Kimia di Universitas Padjadjaran), 

▪ Drs. Moehammad Sabar Koesoemadinata, MSP. (Ahli Geologi Kwarter pada Pusat Penelitian dan 

Pengembangan Geologi), 

▪ Ir. Margana Koesoemadinata (alm, Ahli akustik di LIPI dan kemudian di KLH) 

Dari ke sepuluh anaknya, tidak ada satupun yang menggeluti seni karawitan atau seni musik sebagaimana 

ayahnya,  tetapi justru menekuni  bidang ilmu alam, kecuali Kang Sabar (panggilan penulis kepada putra ke 9), 

pernah sekolah di Konservatori Karawitan ( tidak sampai selesai karena sekolah juga di sekolah non  seni), dan 

bisa memainkan gamelan terutama rebab,  juga bisa menari tari Sunda (7). 

Sebagai seniman karawitan Sunda, Pak Machjar banyak menciptakan lagu-lagu berbahasa Sunda, antara lain 

lagu yang dikenal di masyarakat Jawa Barat, seperti  lagu   Lemah Cai Kuring, Dewi Sartika,  Dengkleng Dengdek, 

Lar Kili , Nimang, Sinom Puspasari, yang ditulis dalam buku-buku lagu,  selain berupa  syair juga  notasi da mi 

na ti la, dan notasi sol mi sasi dan  not balok.  Selain mencipta banyak lagu, R. Machyar juga menulis naskah 

sandiwara dan Gending Karesme (Opera Sunda), yang disebut juga Rinenggasari, anata lain    

▪ Sarkam Sarkim (1926) 

▪ Permana Permana Sari (1930) 

▪ Sekar Mayang (1935) 

▪ Tresnawati (1959) 

▪ Iblis Mindo Wahyu (1968) 

R. Machyar dikenal tidak hanya sebagai seniman yang menguasai lagu Sunda saja, tetapi juga Tembang 

Macapat Jawa, dan teori musik.  Oleh karenanya  selain dikenal sebagai pencipta sistem notasi da mi na ti la  atau 

Serat Kanayagan untuk lagu-lagu Sunda, juga sebagai peneliti dan penulis teori mengenai  seni laras dan gamelan 

multi laras, antara lain  di antaranya Ringkesan Pangawikan Rinengga Swara yang ditulis pada buku (sari Arum 

1950-1953), Ilmu Seni Raras (1969) dan juga buku lagu-lagu Sunda yang dibuat sesuai dengan perkembangan 

anak Sekolah Dasar (SD) Bersama Mr. Jaap Kunst,  R. Machyar  juga banyak menghasilkan tulisan (publikasi) 

mengenai teori musik gamelan. Di antara hasil penelitian dan penciptaan dari Pak Machyar adalah eksperimental  

gamelan  9 tangga nada (1937)  untuk laras pelog,  dan gamelan  10 tangga nada dengan laras salendro (1938). 

Aakan tetapi pada zaman pendudukan Jepang (1942-45),  kedua gamelan tersebut hilang. Begitu pula karya cipta 

gamelan 17 nada  yang monumental Ki Pembayun (1969), setelah digunakan pada Festival RamayanaTk. 

Internasional di Pandaan tahun 1971, gamelan tersebut hilang di Pemda Jabar.  Kini yang masih tersisa, adalah 

karya ciptanya berupa gitar akustik 17 nada, yang telah dibuat replikanya  buah dan, sering dimainkan oleh 

Seniman (8). 

Sumber informasi lainnya, penulis menggali dari Ka. Selain dari hasil perbincangan, ternyata pihak para 

pejabat dan staf Disbudpar Kab. Sumedang, pada umumnya tidak tahu bahwa  di Sumedang lahir seorang  Maestro 

Karawitan Sunda yang luar biasa, bahkan rumahnya telah dijadikan Musium Seni,  kebanggaan  masayurakat 

Sunda Jawa Barat. Banyak yang kami diskusikan terutama, langkah-langkah yang harus  kami lakukan untuk 

melestarikan karya-karya besar R. Machyar, mulai dari Seminar Nasional, yang akan dilanjut dengan 

mensosialisasikan kembali karya R. Machyar kepada masyarakat, termasuk merivitalisasi Museum Da Mi Na Ti 

La . (9).  

Langkah pertama yang penulis lakukan beserta tim, Dr. Asep Nugraha, Dr. Otin Martini, dan para mahasiswa 

Pascasarjana ISBI Bandung, adalah dengan mengadakan Seminar Nasional dan Pergelaran beberapa Karya R. 

Macyar, yang dilaksanakan di Pascasarjana ISBI Bandung, dengan dukungan dari Kantor Badan Pelestarian 

Kebudayaan (BPK)  wilayah IX, yang terdiri atas, Nara Sumber, Penanggap,  dan Peserta Seminar, yang terdiri 

atas:  

 

https://id.wikipedia.org/wiki/R._Prajatna_Koesoemadinata
https://id.wikipedia.org/wiki/Geologi
https://id.wikipedia.org/wiki/ITB
https://id.wikipedia.org/wiki/Universitas_Padjadjaran
https://id.wikipedia.org/wiki/Geologi
https://id.wikipedia.org/wiki/Akustik
https://id.wikipedia.org/wiki/LIPI
https://id.wikipedia.org/wiki/Sunda
https://id.wikipedia.org/wiki/Sunda
https://id.wikipedia.org/wiki/Da_mi_na_ti_la
https://id.wikipedia.org/wiki/Da_mi_na_ti_la
https://id.wikipedia.org/w/index.php?title=Seni_raras&action=edit&redlink=1


 
 

5 | P r o s i d i n g  S e m i n a r  N a s i o n a l   
 

    1. Nara Sumber (Key Note Speaker)  

       Nara Sumber terdiri atas Nara Sumber Kunci dan Peserta Call Paper, yaitu: 

▪ Prof. Dr. Prajatna Koesoemadinata ( Putra R. Machyar) 

▪ Dr. Heri Herdini, S.Sn., M.Hum ( ISBI Bandung) 

▪ Dr. Iwan Gunawan, S.Pd, M.S.Sn  ( UPI) 

▪ Dr. Aton Rustandi, S.Sn., M.S.n ( ISI Surakarta)  

2. Penanggap 

▪    Ir. Dwi Hardjito 

▪    Dwiono Hermantoro, S.Kar.  

 3. Nara Sumber  Call  Paper  (Dosen, Mahasiswa dari Berbagai Perguruan Tinggi Seni )  

Dari hasil pembahasan para nara sumber & penganggap, mayoritas membahas  materi mengenai Eksistensi  

R. Mahyar, terutama sepak terjangnya di dunia karawitan dan musik, hingga penemuan  teori laras 17 nada 

yang dimplementasikan pada waditra  gamelan dan gitar, serta analisis ulang dan pengembangan digitalisasi. 

1. Materi dari Prof. Dr. Prajatna Koesoemadinata, karena dia pewaris naskah-naskah P.Machyar  tentu 

saja sangat menguasai apa saja yang ditulis dan dibuat oleh R.Mahcyar hingga penulisan teori , mulai 

dari:  

▪ Tahap- tahap pengukuran. 

▪  Instrumen pengukuran.  

▪ Objek pengukuran.  

▪ Nada Suara yang ditentukan  sesuai perasaan para pelaku seni. 

 

(1) Nada suara para Pesinden, selain  suara sinden asal Jawa Barat, juga Nada suara dari para 

pesinden terkenal asak jawa solo, seperti Nyi Madularas dan Nyi.Bei Madusari.  

(2) Nada suara Dalang, diperoleh dari beberapa dari Jawa Barat & Jawa Tengah. 

(3) Pemain Rebab, selain berasal dari Sumedang, Bandung, juga dari Kraton Solo.  

(4) Adapun Pemain Biola seperti Eshuys (1950), lulusan Konservatori Rotterdam dan Simon      

(1950) Lulusan Konservatori Budapes.  

Selanjutnya Prajatna, membahas berbagai hal mengenai eksistensi R. Machyar mulai dari masa muda 

hingga proses berkesenian termasuk penelitiannya tentang laras yang telah dilakukan selama 50 tahun, 

serta menghasilkan karya puncak yang fenomenal, yaitu sistem nada Sunda atau  Serat Kanayagan, 

Sistem Laras  15 Nada & 17 nada yang diimplementasikan pada gamelan dan gitar, serta kontribusina 

di masyarakat. Analisis Prajatna terhadap R.Machyar, adalah R. Machyar seorang  Scientific Research,  

dengan metodologi peneltian laras  yang sangat ilmiah secara teks dan konteks, yakni sebagai berikut:  

▪ MEMFORMULASIKAN MASALAH;  

(1) Apakah lagu-lagu Sunda yang berlaraskan pelog salendro dapat dimainkan dengan 

menggunakan tangga nada barat yang sudah mapan di dunia ini?  

(2) Atau apakah pelog salendro ini mempunyai tangga-nada tersendiri?  

(3) Jika pelog dan salendro ini mempunyai tangga-nada tersendiri, bagaimana kah wujudnya 

tangga-nada ini?  

▪ MENGAJUKAN HIPOTESA KERJA:  

Sebagai hipotesa kerja perrtama RMA, adalah dengan mengiyakan pertanyaan yang pertama dan 

sebagai hipotesa alternatif adalah, bahwa Pelog dan Salendro mempunyai tangga nada tersendiri. 

▪ MELAKUKAN PENGUJIAN TERHADAP HIPOTESA-HIPOTESA DENGAN 

MELAKUKAN PENGAMATAN DAN PENGUKURAN terhadap nada-nada yang 

dipergunakan dalam lagu-lagu Sunda, baik yang dinyanyikan maupun terhadap nada yang telah 

di’fix’kan dalam nada-nada gamelan atau permainan instrumen-instrumen gamelan. 

 



 
 

6 | P r o s i d i n g  S e m i n a r  N a s i o n a l   
 

▪ PENGUJIAN TERHADAP HIPOTESA-HIPOTESA YANG  BERKEMBANG MENJADI 

TEORI. Jika teorinya diterima oleh masyarakat, berarti lulus, bila  tidak lulus maka hipotesa 

alternatif dicarikan untuk kemudian diuji kembali dengan melakukan pengamatan-pengamatan 

dan pengukuran-pengukuran sampai hipotesa alternatif inipun teruji dan tidak bertentangan 

dengan pengamatan-pengamatan selanjutnya (10). 

Prof. Prajatna, sebagai putra ke  5  R. Machyar dari 10 bersaudara, satu-satunya yang mempunyai 

kepedulian memelihara peninggalan berbagai arsip & artefak peninggalan ayahandanya, termasuk 

merekontruksi Gitar 17 Nada  sebanyak 3 Gitar (yang asli hilang).  Bahkan juga membangun Museum Da 

Mi Na TI La, sebagai tempat penyimpanan karya-karya R. Machyar. Gamelan  17 nada Ki Pembayun yang 

sempat hilang di Pemda Jabar, hanya tinggal nama, entah kapan dan siapa yang akan membuat rekontruksi. 

maha karya tersebut. 

ISBI Bandung telah membuat gamelan yang hampir serupa, bedanya hanya 15 nada dengan menggunakan 

Teori Machyar, bernama Gamelan  Kyai Basundara, Karya Dr. Lili Suparli  dan Edi Mulyana, dosen  ISBI 

Bandung.  

2. Materi Dr. Heri Herdini, (ISBI Bandung) 

      Heri Herdini, dalam pemaparan seminar membahas analisis ulang teori laras berdasarkan pengukuran tinggi 

nada (pitch), serta alat ukur  yang dipandang akurat  yang dikemukakan beberapa pendapat para 

Etnomusikologi Asing, antara lain  Win Van Zanten, Andew Weintraub, Mariko Sasaki yang meragukan 

atas penelitian  Teori Laras R. Machyar. Teori karawitan Sunda karya Rd. Machjar, khususnya teori patet, 

tidak hanya diajarkan dalam mata kuliah teori, tetapi juga diajarkan dalam mata kuliah praktik menabuh 

gamelan pelog/salendro. Demikian pula dengan teori lainnya, teori laras dan surupan pun telah 

diimplementasikan dalam pembuatan lagu yang diciptakan oleh seniman besar, Koko Koswara. Koko 

Koswara dalam menciptakan lagu-lagunya senantiasa menggunakan teori surupan. Hal ini terbukti dari 

notasi lagu yang dibuatnya selalu mencantumkan persoalan surupan, misalnya, lagu Kembang Impian 

surupan 4 = P; Angkrek Japati surupan 4 = T, dan sebagainya.  

Dr. Heri menawarkan pada peserta seminar, metode apa kiranya yang cocok untuk menelaah lebih lanjut 

mengenai Teiri laras R. Mahcyar. Permasalahannya memang agak rumit, karena laras dan surupan yang 

berkembang di masyarakat di Jawa Barat, setiap daerah mempunyai ukuran yang berbeda yang terkait 

dengan unsur rasa. Masing-masing daerah mengganggap ukuran rasa gamelannya sudah benar, yang dibuat 

melalui proses yang panjang, tidak hanya sekedar secara teknis tetapi juga melalui  media spiritual dengan 

melakukan tirakat dan puasa. Beberapa waditra gamelan, apabila ketika pembuatannya  para pengrajin 

gamelan tidak melakukan puasa, nyaris gamelan, khisisnya  Goong misalnya tidak akan mengeluarkan 

bunyi sebagaimana yang diharapkan (11).  

3. Materi Dr. Iwan Gunawan (UPI Bandung) 

Membahas materi mengenai Implementasi Teori R. Machyar melalui  Digitalisasi Sistem Laras  Karawitan 

Sunda : Desain Preset   laras, yang eksperimentalnya langsung bisa implenmentasi di masayarakat dan 

menjadi bahan ajar pada mahasiswa UPI Jurusan Musik.  Perkembangan Preset Laras Sunda ini,dalam 

pemikirannya  tidak hanya Inovasi  teknologi musik saha. akan tetapi juga merupakan kontribusi penting 

dalam pelestarian dan revitalisi budaya. Iwam memandang sistem nada pada yang digunakan pada musik 

gamelan, memiliki fenimena yang sangat unik dibandingkan dengan  berebagai sistem nada  pada musik 

lainnya di seluruh dunia.Digitalisasi yang Iwan lakukan berdasarkan latas Teori Machyar  tidak hanya 

menjawab tantangan teknis representasi laras lokal dalam media digital terapi juga menawarkan visi baru 

bagi masa depan musik  tradisi dan ekosistem  digital global. Teori Machayar dapat menjadi pijakan  

konseptual sekaligus operasional  dalam desain preset laras Sunda  Selain itu penggunaan  teknologi open 

tuning system berbasis cent dapat menjadi langkah strategis untuk mengakomodasikeberagaman musikal  

di era globalisasi, sebagaimana diusulkan oleh Beurden dalam kajian tentang akses etis terhadap warisan 

budaya, (12).  



 
 

7 | P r o s i d i n g  S e m i n a r  N a s i o n a l   
 

      4. Dr. Aton Rustandi Mulyana  (ISI Surakarta)  

Aton, dalam materinya memberikan wawasan mengenai tafsir ulang ketokohan Raden Machyar Angga 

Kusumadinata,  meskipun semula menulis dirinya sebagai musikolog, adalah tokoh sejarah karawitan dan 

ilmu karawitan Sunda; tokoh yang kompeten sebagai seniman, pendidik, ilmuwan, inventor. Dalam konteks 

wacana kritis, Pak Machyar adalah agen perubahan sosial.  Dalam konteks sebagai agen perubahan sosial, 

R. Machyar banyak berkontribusi dalam memajukan dunia pendidikan (seni), mendorong dan menguatkan 

akses partisipasi warga belajar seni, memroduksi bahan dan metode pembelajaran seni, mendidik SDM seni 

yang apresiatif dan mempelopori perintisan kompetensi seniman, pelatih/instruktur seni, guru seni, 

akademisi, peneliti, pengarang lagu, komposer.  

Keberadaan dan kemajuan Konservatori Karawitan, ASTI Bandung, dan perguruan tinggi seni lain yang 

membuka program atau mata kuliah karawitan  Sunda hingga saat ini,  termasuk institusi, civitas, dan 

alumni, tidak dapat dipisahkan dari jejak pemanfaatan pemikiran, aktivitas, dan  karya-karya pak Machyar.  

Di kalangan ilmuwan, Pak Machyar juga membuka diskursus teori dan praktik musik.   Ada pro kontra 

terhadap pemikiran teoritisnya, termasuk usulan rekonstruksi. Namun oleh Weintraub diakui bahwa 

pemikiran teoritis Pak Machyar tentang Sistem nada dan tangga  Sunda tergolong canggih pada abad 20  

R.Machyar memiliki kesadaran estetis dan etik dalam mewujudkan karya-karyanya. Pengalaman dan 

persepsi estetik menjadi dasar R. Machyar mengindera, merasakan, dan menilai ketepatan dan kesesuaian 

bunyi dari yang dibunyikan dengan bunyi yang didengarkan. Dalam penulisan pun kaidah estetik dan etik 

dianut oleh RMAK. Kejujuran R. Machyar dinyatakan dengan keterusterangan untuk menceritakan proses 

lahirnya buku.  Pada kasus lain, respon ahli yang tidak sesuai ekspetasi R. Machyar saat demonstrasi 

memainkan lagu-lagu Sunda dengan gitar menyadarkan dirinya tentang etika juga estetika karawitan Sunda. 

Peristiwa mengesankan tersebut menjadi batu pijakan RMAK melakukan pencarian ilmiah yang selalu 

menyisakan pertanyaan-pertanyaan baru (13).  

Selain materi-materi ilmiah dari para Nara Sumber Kunci, ada dua penanggap yang lama berkecimpung di 

dunia karawitan, terutama berkaitan dengan teori R.Machyar dan juga pernah menjadi salah satu mahasiswa 

R.Machyar ketika kuliah di Akademi Seni Karawitan (ASKI) Surakarta, yaitu Dwi Hardjito dan Dwiono 

Hermantoro.  Dwi Hardjito adalah dosen Etnomusikologi, Organologi & Akustika Nada (1981-2016) memaparkan 

, mengenai penelitiannya tentang Keunggulan metode perbandingan Interval Absolut R. Machyar merupakan 

karya yang berbobot  dan sangat akademis. Metode Pembandingan Interval Absolut R. Machjar berhasil 

menjungkit tinggi kepercayaan diri para “Pangrawit” serta para Pemikir Karawitan, di Surakarta. Mereka kini jadi 

insan yang siap mengglobalkan Keadiluhungan Slendro, ke Masyarakat Dunia. Hardjito mengambil kesimpulan 

bahwa, pada akhirnya "Masyarakat Global itu tiba di Surakarta, dan Yogya; dari The University of Michigan, akhir 

dekade 1970-an, dipimpin oleh Prof. Judith Becker. Tim Michigan, meneliti aspek Aksiologi dari perilaku dan 

pola pikir Compet- itive Advantage pendukung musik non-Barat, termasuk para Empu dan Pemikir Karawitan 

Surakarta dan Yogyakarta, yang memajukan Etnomusikologi (14).   

Akan halnya Dwiono Hermantoro, Dosen ASKI Surakarta, pada zamannya  (1979-1997 dan pensiun dini 

2003),  sering melanglangbuana ke berbagai negara membawa misi seni gamelan, dengan karya-karya lagu dan 

gending Jawa dan Sunda. Bahkan Pernah membuka Prodi Karawitan Sunda di ASKI  Surakarta dengan mahasiswa 

dari tanah Sunda, antara lain  Seniman Sunda Nano. S, Ida Rosida,  Dr. Lili Suparli, Ajo Sutardjo, mengatakan 

bahwa:  

"Karya R. Machyar sudah selesai, dengan sumbangan hasil penelitiannya yang sangat luar biasa bagi 

perkembangan Karawitan Sunda dan Musik Indonesia pada saat itu. Penelitiannya betul-betul hasil 

kreativitas sendiri, tanpa ada yang memberikan dukungan dana. Oleh karenanya masyarakat 

sekarang tinggal meneruskan, dan mengembangkan tanpa harus membuat penilaian mana yang 

benar dan mana yang salah" (15) . 

 

 



 
 

8 | P r o s i d i n g  S e m i n a r  N a s i o n a l   
 

KESIMPULAN  

Semua Penelitian  para pakar atau para peneliti tentu ingin menemukan kebaruan/ inovasi  dari yang 

sebelumnya belum ada menjadi ada  serta   ingin menemukan yang terbaik yang berguna bagi masyarakat. R. 

Machyar telah menemukan karya monumental berupa penemuan cara pembacaan notasi sunda atau serat 

kanayagan yang bisa digunakan untuk membaca  nada berbagai laras yang ada di Jawa Barat dengan simbol- 

simbol penamaan  da mi na ti la. Karya-karyanya sangat banyak berupa lagu-lagu Sunda yang telah di buat buku- 

ajar untuk Sekolah Dasar juga untuk Umum. Karya yang sangat inovatif,  adalah penemuan Teori Laras 17 nada 

yang diimplemantasikan pada Gitar 17 nada dan gamelan Ki Pembayun 17 Nada. Terlepas ada yang menerima  

atau tidak dengan Karya-karyanya, pada kenyataannya sistem nada Da Mi Na Ti la, masih digunakan hingga kini  

baik sekolah-sekolah maupun  perguruan tinggi Seni. Begitu pula   karya Gamelan 17 Nada pernah dibuat dan 

digunakan pada Festival Ramayana Internasional di Pandaan pada tahun 1971.  Begitu  juga Gitar 17 nada,  pada 

kenyataannya bisa dimainkan untuk mengiringi lagu-lagu dengan berbagai laras dan (Pentatonis: Pelog, Salendro, 

Degung, Madenda, Sorog, Liwung, Matraman, dan Diatonis: Mayor & Minor).   

Teori Laras R. Machyar, pada Seminar Internasional R. Machyar, tanggal 15 Juli di Pascasarjana ISBI 

Bandung,   telah dipergelarkan oleh para Seniman, berupa sajian lagu & Musik, yakni  Gitaris   Wenardi,  beserta 

tim membawakan Gitar 17 nada dengan lagu-lagu Sunda berbagai laras, Lagu 'Indonesia Pusaka', atas permintaan 

para peserta Seminar, termasuk lagu Barat berjudul Bulevard. Selanjutnya  sajian Rampak Sekar  dengan lagu-

lagu karya  R. Machyar,  dibawakan oleh siswa SKMN 10 asuhan Suciati, serta Eksplorasi Digital Kecapi 15 Nada 

oleh  Ricykiy Byayeun Mahasiswa S2 ISBI Bandung .  

Teori Laras dapat dimplementasikan oleh para seniman, baik secara natural untuk mengiringi lagu-lagu yang 

telah ada, atau juga karya  R. Machyar dan lagu-lagu  karya Komposer lainnya.  Bahkan berupa Karya Inovasi 

Eksplorasi, baik untuk pergelaran maupun ujian karya seni. Penulis sering menyaksikan pergelaran di Sekolah-

sekolah dengan membawakan lagu, Lemah Cai Kuring, Dengkleng Dengdek,  Dewi Sartika, ayun Ambing  (16).   

Begitu juga pada Hajatan Mapag Panganten sering melihat Lagu Karya R. Mahyar, seperti lagu  Larkili, Nimang, 

Beber Layar, Papalayon, Mupu Kembang, Jemplang Titi dan Jemplang Karang (17),   dinyanyikan Para Juru 

Kawih, namun ketika ditanya pada mereka apakah tahu karya siapa yang dinyanyikan? hampir 99 persen 

menjawab tidak tahu.  

Untuk langkah selanjutnya, merupakan bagian dari konsep Pok Pek Prak, adalah setelah diawali langkah 

pertama  berupa Seminar Nasional mengenai kiprah R.Machyar (Pok),  dan langkah kedua, membuat buku 

Prosiding Hasil Seminar R. Machyar (Pek),  maka  sebagai penghormatan pada jasa-jasanya yang sangat luar 

biasa untuk perkembangan teori laras dan karya monumental Gitar & Gamelan 17 nada, dipandang perlu untuk  

mengadakan  pelatihan lagu-lagu Karya. R. Machyar dan Gitar 17 nada, kepada  masyarakat, terutama di kabupaten 

Sumedang sebagai tempat kelahiran R.Machyar khususnya, dan masyarakat Jawa Barat pada umumnya (Prak).   

Selain mensosialisasikan kembali lagu-lagu karya R. Machyar, alangkah baiknya untuk langkah berikutnya,  

apabila pemerintah mendukung untuk merevitalisasi Museum milik R. Macyar yang bernama  Museum Da Mi Na 

Til La , menjadi  Museum yang layak dikunjungi oleh masyarakat untuk mengapresi, serta menjadi inspirasi para  

seniman dan  pecinta seni,  bahwa pernah lahir  di tempat tersebut di Kabupaten Sumedang, seorang Musikologi  

yang selayaknya disebut sebagai Etnomusikologi yang luar biasa,  dan diakui oleh para pakar dunia, yang karya 

monumentalnya masih dipergunakan hingga saat ini.  Sebagaimana juga komposer dunia lainnya, Mozart misalnya 

di kota Salzburg, Austria, rumah kelahirannya menjadi Museum yang dikunjungi oleh para pengunjung  dari 

berbagai penjuru dunia.  Telah banyak penghargaan R.Machyar dari berbagai lembaga, di antaranya dari Gubernur 

Jawa Barat,  Brig. Jen. TNI Mashudi pada tahun 1966,   berupa   Piagam  Bidang Kesenian  dalam Bidang Ilmu 

Kanayagan dan Seni Raras, serta  Piagam Anugerah Seni, sebagai Ahli dan Penyusun Teori  Karawitan Sunda 

dari  Mentri Pendidikan Kebudayaan  Mashuri, pada Tahun 1967 (18).  Namun demikian belum ada penghargaan 

dari Presiden Republik Indonesia.  Insya Allah Kepala Balai Pelestarian Kebudayaan (BPK) Wilayah IX-

Kementrian Kebudayaan, Ibu Retno  Raswati, beserta jajarannya akan membantu untuk dapat mewujudkan.  

 



 
 

9 | P r o s i d i n g  S e m i n a r  N a s i o n a l   
 

Kini Prof. Dr. Prajatna Koesoemadita, satu-satunya puta R. Machyar Koesoemadinata yang mempunyai 

perhatian, dengan  menyimpan  serta menyusun data-data penting R.Machyar, di Museum Da Mi Na Ti La, 

termasuk mewujudkan kembali Gitar 17 nada yang hilang, membayar seniman untuk mempelajarinya, serta 

merancang gambar bangunan,  untuk merekontruksi Rumah ayahandanya R. Machyar Angga Koesoemadinata, 

pada tanggal  18 Agustus 2025 dalam usianya menjelang 80 tahun. Semoga karya-karya R.Macyar tetap menjadi 

karya kebanggaan Tanah Sunda Jawa Barat, dan Indonesia.  

DAFTAR PUSTAKA DAN SUMBER PRIMER 

[1] Abdulah, T. (1985). Ilmu Sejarah dan Historiografi (Arah dan Perspektif). Jakarta:    Gramedia.  

[2] Crosse, Benedetto.  ( 2015). Sejarah Teori Historiografi . Jakarta: Indoliterasi  

[3] R. Machyar Angga Koesoemadinata. Edited by his son  Prajatna Koesoemadinata. (2020). Ilmu Seni 

Raras The Science of Music: Ethno-Musicologi of Indonesia ( The resullt of research and experiments 

counucted by the author spaning over five decades. 1916-1966). Bandung: Ciburial 17 Home Publication.  

[4] Mahcyar Angga Koesoemadinata.1969. Ilmu Seni Raras. Djakarta: Pradnjaparamita. 

[5] Ellis, FRS. 1885.  " On the Musical Scales of Various Nations". Jurnal of the Society of Art. No.1 ( 688). 

Vol.XXXIII. 

[6] Wawancara dengan R. Sabar Koesoemadinata, di Bandung 18 Juli 2024. 

[7] Wawancara dengan R. Prajatna  Koesoemadinata, di Bandung 20 Juni 2024. 

[8] Wawancara dengan D. Hermantoro, di Bandung 20 Desemberi 2024. 

[9] Hasil Diskusi Tim Penelitan Mandiri, 2025.  "  Konservasi & Pengembangan Karya R. Macyar. Angga 

Koesomadinata. Bandung: Tim Peneltian R.M.A.K. 

[10] Prajatna Koesoemadinata. 2025. "R. Machyar Angga Koesoemadinata sebagai Musikolog". Materi Seminar 

Nasional. Pascasarjana IBSI Bandung. 

[11] Heri Herdini. 2025. " Stagnasi Perkembangan Teori Karawitan Sunda: Sebuah Tantangan dalam 

Mewujudkan Kemapanan Imu Karawitan Sunda di Era Generasi Emas".  Materi Seminar Nasional 

Pascasarjana ISBI Bandung. Materi Seminar Nasional. Pascasarjana IBSI Bandung. 

[12] Iwan Gunawan. 2025 "Digitalisasi Sistem Laras Karawitan Sunda: Desain Preset Laras Berdasarkan Teori 

Kusumadinata untuk Aplikasi Instrumen Virtual'. Materi Seminar Nasional Pascasarjana ISBI Bandung. 

Materi Seminar Nasional. Pascasarjana IBSI Bandung. 

[13] Aton  Rustandi Mulyana. 2025. Tafsir Ulang Ketokohan R. Machyar Angga Koesoemadinata; Dalam 

Perspektif Wacana Kritis. Materi Seminar Nasional Pascasarjana ISBI Bandung. 

[14] Dwi Hardjito. 2025. "Metode Perbandingan Interval Absolut. R. Machyar sebagai Mesias  Swrat 

Wedhapradangga dan Wedharnya dalam mengglobalkan Spirit Keadiluhungan Slendro" Materi Seminar 

Nasional Pascasarjana ISBI Bandung. 

[15] Dwiono Hermantoro. 2025. "Karya Monumental ; R. Machyar Angga Koesoemadinata." Materi Seminar 

Nasional Pascasarjana ISBI Bandung. 

[16] Mahcyar Angga Koesoemadinata. 1950. Sari Arum. Djilid Ka 1 & 2.  Djakarta: Noordhoff- Kolff N.V. 

[17] Mahcyar Angga Koesoemadinata. 1930. Diadjar Mamaos. Jilid 1 & 2. Djakarta: Lansdrukerru-Tevreden. 

1928. Pantoen.  Sumedang: Drukkerij-Pangadegan &  1950. Pangawikan Rinenggaswara. Djakarta: 

Noordhoff- Kolff N.V. 

[18] Mahcyar Angga Koesoemadinata. 1926.  "Tjarios Lalakon Diri Pribadi " Arsip  Naskah Autobiiografi  R. 

Mahcyar Angga Koesoemadinata. Ditulis di Sumedang, tahun 1926 (ketikan pribadi).  


