Tayub Khas Kasumedangan Sebagai Ibing Kalangenan
Kaum Menak dan Kaum Somah

Asep Jatnika

Prodi Seni Tari, Fakultas Seni Pertunjukan,
Institut Seni Budaya Indonesia (ISBI) Bandung
asepjatnika390@gmail.com

Abstrak : Tayub merupakan ibing kalangenan yang menjadi satu ikon kesenian daerah Sumedang pada tahun
1921 menjadi bagian dari pola kehidupan masyarakat, berubahnya pola kehidupan mempengaruhi juga selera
berkesenian sehingga keberadaan ibing tayub dalam kondisi saat ini boleh dikatakan hampir tidak kelihatan.
Ada dua jenis ibing tayub, diantaranya tayub menak dan tayub somah. Tayub menak penarinya merupakan
para bangsawan karena ada suatu keharusan salah satu syarat untuk menjadi seorang bangsawan yaitu terampil
ibing tayub, menari dalam peristiwa tayuban sebagai identitas sosial bagi menak. Sedangkan tayub balandongan
pelakunya merupakan masyarakat biasa yang meniru kebiasaan menak karena anggapannya bahwa bangsawan
atau menak merupakan panutan bagi masyarakat. Peran ronggeng dalam tayub sangat signifikan karena
merupakan roh dan magnet dalam pertunjukan ibing tayub. Metode kualitatif dengan studi dokumentasi salah
satu alternatif untuk menghasilkan data, bertujuan melestarikan kembali ibing tayub dalam penafsiran baru,
sehingga dapat hidup kembali di tengah masyarakat yang sedang mengalami proses transisi dengan masuknya
pengaruh modernisme.Target yang ingin dicapai menghadirkan kembali ibing tayub secara tekstual dan
kontekstual sehingga dapat hidup kembali di masyarakat.

Kata Kunci: Ibing kalangenan, Tayub Menak, Tayub Somah, Ronggeng.

PENDAHULUAN

Tayuban adalah tradisi berkesenian yang biasanya dilakukan oleh golongan menak, diselenggarakan di ibukota
Kabupaten yang bertempat di pendopo-pendopo Kabupaten hampir di seluruh wilayah Priangan. Acara Tayuban
diselenggarakan ketika ada perhelatan atau acara-acara penting baik acara kenegaraan atau perhelatan keluarga
misalnya sunatan, pernikahan. Tayuban merupakan acara kalangen-an/hiburan menak keberadaannya ber-samaan
dengan terbentuknya pemerintahan Kabupaten di wilayah Priangan. Popularitas Tayuban di Priangan mulai pada
abad ke-18. Anis Sujana dalam bukunya mengenai popularitas Tayuban di Priangan ini muncul pada masa Bupati
Sumedang ke-18, yaitu Pangeran Suria Kusumah Adinata (1836-1882) (2002: 9), dan puncak popularitas Tayuban
di Kabupaten Bandung yaitu pada masa Bupati R.A.A. Martanagara (1893-1918) dilanjutkan masa Bupati
R.H.A.A. Wiranatakusumah V (1920-1942).

Tayuban lebih populer di Wilayah Priangan sekitar abad ke 20, setiap Kabupaten menyelenggarakan acara
tayuban apabila ada perhelatan. Pertunjukan Tayuban biasanya diselenggarakan pada malam hari setelah waktu
Isya kurang lebih jam 8.00 sampai menjelang subuh. Peserta yang hadir menari secara bergiliran, berurutan dimulai
dari pangkat yang paling tinggi atau yang mempunyai status sosial paling tinggi di antara peserta yang hadir,
dilanjutkan kepada yang dibawahnya. Penari utama yang tampil disebut Pangibing atau penari pokok Peserta yang
lainnya dapat mengikuti menari bersama disamping atau dibelakangnya disebut mairan. Sedangkan yang ikut
menari bersama penari utama disebut pamair, gerak tari pamair tidak boleh kelihatan dominan atau secara etika
gerak tari pamair tidak boleh lebih menonjol dari pada gerak-gerak tari penari utamanya, dan ketika tarian naik
menjadi karakter gagah/kering dua atau naik kering tilu maka pamair harus berhenti.

Sekitar tahun 1921 Sumedang salah satu wilayah basis perkembangan tayuban sehingga keberadaanya cukup
lestari karena pada waktu itu tayub merupakan bagian dari pola kehidupan kaum menak. Karena ada suatu
keharusan bahwa seorang menak harus terampil ngibing tayub dengan ronggeng, sebagai status sosial sehingga
kredibilitas menak mendapat pengakuan. Ada dua bentuk tayub yang berkembang di wilayah Sumedang,
diantaranya tayub yang didomonasi kaum menak dikenal dengan tayub pendopo, dan tayub yang didominasi oleh
masyarakat biasa atau kaum somah yang dikenal dengan tayub balandongan. Sumedang sedang gencar menggali
kembali kesenian lokal yang menjadi ikon diantaranya ibing tayub, daerah ini sedang berbenah untuk mewujukan
Sumedang menjadi Puseur Budaya Pasundan, seperti diungkapkan Bupati Sumedang dalam sambutan di acara
Upacara ngalaksa di Rancakalong Sumedang (13 Mei 2025), menegaskan:

Harapan ke depan apabila orang mendengar kata Sumedang, maka yang tergambar adalah kekayaan dan
keindahan budaya ‘tanah Pasundan atau Parahiyangan’ yang terpresentasikan pada kebesaran keraton Sumedang
Larang sebagai pelanjut Pajajaran, koleksi monumental Museum Pangeran Sumedang, keunikan kesenian
tradisional, lokasi wisata yang potensial, keragaman dan kekhasan makanan, keramahan penduduknya, adat

84 |Prosiding Seminar Nasional


mailto:asepjatnika390@gmail.com

istiadat yang luhur yang ditopang oleh solidaritas masyarakat adat, tata kelola pemerintahan yang berwawasan
budaya, serta wujud budaya adiluhung, dan ingin mewujudkan Rancakalong sebagai Bali ke 2.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Salah satu potensi kesenian yang menjadi ikon daerah Sumedang diantaranya ibing tayub, merupakan produk
budaya lokal masyarakat primordial yang pada jamannya mengalami popularitas. Seperti halnya ibing tayub
sebagai perwujudan kreasi manusia yang digunakan dalam kehidupan manusia, diperoleh dari hasil pemikiran akal
manusia melalui proses belajar dengan sesama manusia dan lingkungan sosial budayanya. lbing Tayub sudah
berkiprah mengisi dinamika perkembangan tari Sunda, pada jamannya tarian ini menjadi bagian dari pola
kehidupan masyarakat Sumedang tetapi keberadaannya saat ini sangat mengkhawatirkan boleh dikatakan sudah
punah. Upaya penulis ingin mencoba mengembalikan kembali daya hidup, dengan mengintepretasi penomena
yang terjadi pada peristiwa ibing tayub balandongan yang dikemas menjadi suatu model kemasan tari yang
inovatif yang berpijak dari kebiasaan masyarakat ngibing dengan ronggeng.

Gambar 1. Tayub Balandongan
(Dokumentasi: Asep Jatnika, 2023)

Ibing tayub merupakan bagian dari kebudayaan masyarakat dan menjadi identitas suatu daerah khususnya
Sumedang. Anderson berpendapat bahwa kebudayaan adalah sistem yang dipikul bersama oleh para anggota
masyarakat yang dipandang lebih secara kolektif dari pada secara individual. Mengindikasikan bahwa
kebudayaan itu ditata sebagai sebuah ekspresi lahiriah, atau prinsif ideologis yang mampu menampilkan bentuk
kultural melalui serentetan tingkah laku yang disadari. Bentuk kebudayaan tersebut akan semakin tampak nyata
lewat tindakan dari masyarakat pendukung kebudayaan itu, maka akan memunculkan suatu wilayah budaya yang
mempunyai ciri khas baik dalam adat istiadat, kebiasaan, kesenian, diantaranya ibing tayub sebagai identitas
wilayah yang dikenal dengan ibing tayub balandongan dan tayub Pendopo khas Sumedang. Ibing tayub di
Sumedang sebagai ibing kalangenan merupakan habit atau kebiasaan kaum menak menari bersama ronggeng,
diantaranya Bupati, wadana, camat, dan kerabatnya. Dipertegas Anis Sujana ada tiga klasifikasi tentang menak
yaitu: menak luhur kalangan bupati, menak sedeng kalangan wadana, camat dan menak leutik asisten dari
wadana (2002: 31). Tetapi dalam perkembangannya masyarakat meniru kebiasaan menak karena pola perilaku
kaum menak menjadi panutan bagi masyarakat, sehingga muncul duplikasi ibing tayub yang biasa dilakukan oleh
kaum menak yang ditiru oleh masyarakat. Maka berkembang juga dikalangan rakyat dikenal dengan tayub
balandongan yang didominasi oleh masyarakat kaum Somah atau cacah.

Istilah balandongan mengacu pada tempat pertunjukan yaitu sebuah arena dalam peristiwa tayuban yang
berupa panggung yang tempatnya di luar (out door). Adapun ciri khas artistik dalam panggung balandongan yaitu
bagian depan atas dan samping panggung diberi gantungan merupakan hasil pertanian dari masyarakat
diantaranya singkong, padi, kacang panjang, pisang, kelapa, terung, dan olahan hasil pertanian diantaranya opak,
ranginang, kupat leupeut.

Ja|Prosiding Seminar Nasional



Gambar 2. Tayub Menak
(Dokumentasi: Asep Jatnika, 2023)

Ibing tayub ini termasuk dalam ibing kalangenan, Ibing berasal dari kata Ngibing, mengandung pengertian
nari atau menari, sedangkan kalangenan merupakan kebiasaan (habit) yang dilakukan secara rutin yang sifatnya
untuk kesenangan atau hiburan. Kalangenan disini lebih berorientasi pada kebiasaan masyarakat dalam ngibing
tayub sebagai ungkapan ekspresi yang diaktualisasikan melalui ngibing bersama ronggeng. Tayub sebagai bentuk
kesenian kalangenan/habit masyarakat sebagai ungkap ekspresi dalam ngibing, awalnya ibing kalangenan ini di
dominasi oleh para menak (bangsawan), tetapi di Sumedang ibing tayub juga menjadi habit masyarakat
kebanyakan (somah).

Ibing tayub balandongan mengalami masa popularitas sekitar tahun 1960-an, sehingga keberadaan kesenian
ini menjadi bagian dari kehidupan masyarakat. Seperti dijelaskan oleh Juju Junaedi (wawancara, 15 Mei 2025),
mengatakan:

Ampir dina tiap hajatan kawinan, nyunatan, salametan imah, salametan lembur, tayub balandongan sok
ditaranggap, margi waktos harita nanggap tayub gaduh pamor. Tibalik jaman kiwari mah tayub tos
jarang ditanggap malah tara aya nu nanggap, ahirna pacabakan seniman tayub aya nu jadi tukang ojeg,
tatanen. (Hampir dalam peristiwa hajatan baik itu pernikahan, sunatan, selamatan rumah, selamatan
lembur, tayub balandongan ini selalu ditanggap atau dipertunjukan, karena punya gengsi tersendiri apabila
dalam hajatan nanggap tayub. Tetapi ironis sekali dengan keberadaannya sekarang sudah hampir punah
bahkan boleh dikatakan sudah tidak ada, akibat dari jarangnya ditanggap akhirnya profesi seniman tayub
beralih ada yang menjadi tukang ojeg, bertani.

Kegelisahan akan terjadinya kepunahan ibing tayub menjadi motivasi bagi penulis untuk melakukan
pelestarian, pekerjaan melestarikan seni tradisi pada zaman postmodernisme bukan suatu yang sia-sia, Piliang
(2007: 100) mengatakan “kelahiran postmodernisme berarti kelahiran kembali tradisi (return of the tradition),
dalam bentuk, posisi, dan konteks yang baru”. Menanggapi pendapat tersebut dapat dimaknai sebagai kelahiran
kembali seni tradisi dalam teks dan konteks baru, tampilan baru yang menggiring semangat baru sesuai dengan
zamannya. Peristiwa budaya dalam pertunjukan tayub menarik untuk dikaji lebih dalam terutama dengan salah
satu upaya revitalisasi. Pengertian Revitalisasi menurut Sumandyo Hadi (2018: 2): Termasuk proses pelestarian
atau perlindungan, pengembangan, dan pemeliharaan, serta sekaligus dipahami sebagai proses kreativitas. Oleh
karena itu, dapat dipahami bahwa proses revitalisasi (revitalization), yaitu suatu cara memperbaiki vitalitas
(restore the vitality) yang dapat memberi kehidupan baru atau to inpart new life.

Upaya dalam pelestarian penulis ingin mencoba mengintepretasi penomena yang terjadi pada peristiwa ibing
tayub balandongan digarap menjadi suatu model kemasan tari yang inovatif yang berpijak dari kebiasaan menak
baheula yaitu ngibing dengan ronggeng. Ronggeng adalah penari wanita profesional yang difungsikan sebagai
partner penari pria, selain juga ngawih (Anis, 2002: 63). Keberadaan ronggeng dalam peristiwa tayuban
mempunyai daya pikat yang luar biasa bagi para penayub, sehingga kedudukan ronggeng posisinya sangat tinggi
boleh dikatakan sebagai magnet atau ruh dalam pertunjukan tayub balandongan.

86| Prosiding Seminar Nasional



Fenomena pertunjukan Tayuban yang terjadi di daerah Sumedang, kalau dilihat dari sisi fungsi sebagai media
hiburan terutama kaum menak dan berkembang menjadi hiburan kaum somah dan biasa dikenal dengan ibing
Kalangenan. Dari sumber lisan menurut salah satu tokoh tayub dari Sumedang menjelaskan:

Tayub di Sumedang telah berkembang menjadi dua gaya yang khas, yakni Tayub yang berkembang secara
khas gaya menak dan gaya rakyat. Tetapi seiring dengan keberadaannya sekarang atas dasar kerakyatan
dan tidak mengenalnya tingkatan sosial seperti pada jamannya, maka Tayub yang telah berkembang
sekarang lebih dominan dengan gaya kerakyatannya seperti yang ada di daerah Sumedang sekarang ini.
Penyajiannya Tayub lebih kental dengan warna penyajian yang bernuansa Ketuk Tiluan, imbasnya
kebanyakan lagu-lagu yang disajikannya lebih condong pada seni ketuk tilu yang dibalut dari tata cara
penyajiannya dengan pola Tayuban. Dengan hadirnya Juru Baksa (Nu Nyoderan), Irama Naek Kering
dengan gaya-gaya ibing Cirebonan dengan iringan gamelan lengkap, dan tidak menutup kemungkinan
dengan bercampurnya tata cara penyajian tersebut masih menghadirkan lagu yang biasa disajikan pada
Seni Tayub gaya Menak pada jaman dahulu (Utang Juhara, wawancara 13 Mei 2025).

Peristiwa ibing tayub sebagai ajang hiburan seteleh lelah bekerja dengan menampilkan para penayub ngibing,
sebagai unjuk keterampilan ngibing dengan ronggeng. Tujuan dari tulisan ini untuk mengungkap kembali ibing
tayub dengan mencari tahu lebih dalam tentang keberadaan ibing tayub yang pada masanya mengalami
popularitas.

Tulisan ini menggunakan metode kualitatif dengan penekatan studi dokumentasi, seperti menurut Sugiyono
(2020: 124) dokumen merupakan catatan peristiwa yang sudah berlalu. Dukumen bisa berbentuk tulisan, gambar,
atau karya monumental dari seseorang. Studi dokumentasi merupakan suatu teknik pengumpulan data dengan cara
mempelajari dokumen untuk mendapatkan data atau informasi yang berhubungan dengan masalah yang diteliti.
Melalui proses pendokumentasian merupakan suatu usaha untuk membangkitkan energi baru dari ibing tayub,
dengan tahapan diantaranya nyantrik merupakan penyadapan dari sisi koreografi juga struktur pertunjukan,
penggalian data melalui tokoh tayub dan sekaligus sebagai penayub yang mengetahui sisi sejarah. Kenyataan di
lapangan ternyata masih ada sisa-sisa pertunjukan tetapi sifatnya tidak rutin, itu merupakan modal yang sangat
berharga bagi penulis untuk mewujudkan model ibingan melalui proses dari tarian tersebut. Proses reinterpretasi
tujuannya untuk mengembangkan wacana dengan membuat warna baru pada ibing tayub disini penulis harus
berperan aktif dan kreatif. Tafsir membutuhkan kreatifitas dan pemikiran cerdas yang sesuai dengan makna dan
esensi dari tarian yang akan direvitalisasi.

Untuk mewujudkan hasil revitalisasi ini memerlukan daya interpretasi dan daya kreativitas. Interpretasi
merupakan upaya pemaknaan secara personal untuk mengupas arti dari objek, aktivitas, pengungkapan, atau
bentuk dari suatu tindakan. Bentuk kupasan sebagai upaya untuk menerjemahkan, membaca, dan melogikakan
suatu objek. Untuk menginterpretasi tarian ini membutuhkan setidaknya nara sumber yang mengetahui wujud dari
objek tersebut. Selanjutnya untuk mengeksplanasi pengalaman yang dijelaskan nara sumber perlu ada pengetahuan
yang berkaitan dengan interpretasi. Daya interpretasi sebagaimana dijelaskan Palmer (2003: 15) terdapat “tiga
bentuk yakni mengungkapkan (to ekspress), menjelaskan (to explain), dan menerjemahkan (to translate)”.
Mengungkapkan (to ekspress) bermakna sebagai perkataan/pembicaraan yang mengarah pada bagaimana ekspresi
gaya penampilan sebuah karya. Setelah diketahui ekspresi gaya penampilan dari objek, menggiring pada wilayah
penjelasan (to explain) yang bersifat rasional dengan cara memahami objek, membentuk dan memilah, serta
menalar dari sesuatu yang diketahui kepada sesuatu yang tidak diketahui. Pekerjaan selanjutnya yakni
penyampaian objek kepada khalayak. Sebagai upaya agar objek dapat dipahami perlu tindakan untuk
menerjemahkan (to translate).

Sebagai pemenuhan terwujudnya suatu interpretasi terhadap revitalisasi, dapat dibantu dengan daya kreativitas.
Daya kreativitas dalam wilayah revitalisasi terbatas pada koridor menggarap keanekaragaman tarian menjadi
wajah baru dengan tetap mempertahankan bentuk dan isi sumbernya. Seperti dijelaskan lyus Rusliana (2018: 186)
yakni “merekomposisi koreografi dan menyelaraskan rekomposisi koreografi dengan unsur seni yang menjadi
pelengkap keutuhan tari”. Dari hasil proses revitalisasi tentunya harus ada manfaat terutama untuk perbendaharaan
dan pewacanaaan baru bagi mahasiswa Prodi Tari Sunda Jurusan Seni Tari Fakultas Seni Pertunjukan ISBI
Bandung pada mata kuliah penyajian tari Keurseus di semester VII. Model kemaan ini juga sebagai alternatif
dalam ranah konsumsi pertunjukan terutama bagi masyarakat baik dilingkungan kampus juga masyarakat umum.

PENUTUP

Ibing tayub sebagai sebagai kekayaan budaya lokal yang perlu mendapatkan perhatian dari berbagai kalangan
terutama pemerintah daerah khususnya Sumedang, apalagi pemerintah Sumedang sedang berbenah untuk menjadi
kota budaya. Upaya pelestarian melalui revitalisasi merupakan suatu terobosan supaya kesenian tersebut dapat
eksis kembali di masyarakat. Revitalisasi dalam ibing tayub menak dan ibing tayub somah dengan
merestrukturisasi kembali dari struktur pertunjukan dan tarian sehingga akan mewujudkan suatu kemasan tarian

87| Prosiding Seminar Nasional



dengan tidak menghilangkan esensi dari ibing tayub balandongan khas kasumedangan. Tahapan revitalisasi,
secara realitas melibatkan ranah kreativitas yang mengarah pada bentuk model kemasan tari. Perihal tersebut,
mengandung arti bahwa revitalisasi termasuk pada kreativitas yang terbatas pada pertimbangan bentuk dan isi
tradisi yang melatar belakanginya.

DAFTAR PUSTAKA

[1] Anderson,Stephen, K. (1995), Sosiologi Makro, sebuah pendekatan terhadap realitas sosial, edisi ke 2,
Jakarta: PT Raja Grafindo persada.

[2] Hadi, Sumandiyo. (2018). Revitalisasi Tari Tradisional. Penerbit Dwiquantum.
[3] Sujana, Anis. (2002). Tayuban Kalangenan Menak Priangan. Bandung: STSI Press Bandung.

[4] Piliang, Yasraf Amir. (2007). Seni Pertunjukan Tradisi dalam Peta Seni Posmodernisme. Jurnal Seni
Panggung STSI Bandung 17 (2).

[5] [Sugiono. 2020. Metode Penelitian Kualitatif. Bandung. Penerbit Alfabeta.

[6] Palmer Richard E. (2003), Hermeuneutika: Teori Baru Mengenai Interpretasi. Penerjemah Musnur Hery &
Damanhuri Muhamed. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

[7] Rusliana, lyus 2018. Tari Wayang. Bandung: Jurusan Tari ISBI Bandung.

DAFTAR NARA SUMBER

[1] Nama : Utang Juhara
Pekerjaan : Pensiunan PNS dan seniman tari tayub balandongan
Alamat : Sumedang

[2] Nama > Juju Junaedi
Pekerjaan : Tokoh karawitan seniman tayub balandongan
Alamat : Sumedang

38| Prosiding Seminar Nasional



