
 
 

34 | P r o s i d i n g  S e m i n a r  N a s i o n a l   
 

Tayub Khas Kasumedangan Sebagai Ibing Kalangenan  

Kaum Menak dan Kaum Somah 
 

Asep Jatnika  

Prodi Seni Tari, Fakultas Seni Pertunjukan,  

Institut Seni Budaya Indonesia (ISBI) Bandung  

asepjatnika390@gmail.com 

 

 

Abstrak : Tayub merupakan ibing kalangenan yang menjadi satu ikon kesenian daerah Sumedang pada tahun 

1921 menjadi bagian dari pola kehidupan masyarakat, berubahnya pola kehidupan  mempengaruhi juga  selera 

berkesenian sehingga keberadaan ibing tayub dalam kondisi saat ini boleh dikatakan hampir tidak kelihatan. 

Ada dua jenis ibing tayub, diantaranya tayub menak   dan tayub somah. Tayub menak penarinya merupakan 

para bangsawan karena ada suatu keharusan salah satu syarat untuk menjadi seorang bangsawan yaitu terampil 

ibing tayub, menari dalam peristiwa tayuban sebagai identitas sosial bagi menak. Sedangkan tayub balandongan 

pelakunya merupakan masyarakat biasa yang meniru kebiasaan menak karena anggapannya bahwa bangsawan 

atau menak merupakan panutan bagi masyarakat. Peran ronggeng dalam tayub sangat signifikan karena 

merupakan roh dan magnet dalam pertunjukan ibing tayub. Metode kualitatif dengan studi dokumentasi salah 

satu alternatif untuk menghasilkan data, bertujuan melestarikan kembali ibing tayub dalam penafsiran baru, 

sehingga dapat hidup kembali di tengah masyarakat yang sedang mengalami proses transisi dengan masuknya 

pengaruh modernisme.Target yang ingin dicapai  menghadirkan kembali ibing tayub  secara tekstual dan 

kontekstual sehingga dapat hidup kembali di masyarakat.  

Kata Kunci: Ibing kalangenan, Tayub Menak, Tayub Somah, Ronggeng. 

 

 
PENDAHULUAN 

Tayuban adalah tradisi berkesenian yang biasanya dilakukan oleh golongan menak, diselenggarakan di ibukota 

Kabupaten yang bertempat di pendopo-pendopo Kabupaten hampir di seluruh wilayah Priangan. Acara Tayuban 

diselenggarakan ketika ada perhelatan atau acara-acara penting baik acara kenegaraan atau perhelatan keluarga 

misalnya sunatan, pernikahan. Tayuban merupakan acara kalangen-an/hiburan menak keberadaannya ber-samaan 

dengan terbentuknya pemerintahan Kabupaten di wilayah Priangan. Popularitas Tayuban di Priangan mulai pada 

abad ke-18.  Anis Sujana  dalam bukunya mengenai popularitas Tayuban di Priangan ini muncul pada masa Bupati 

Sumedang ke-18, yaitu Pangeran Suria Kusumah Adinata (1836-1882) (2002: 9), dan puncak popularitas Tayuban 

di Kabupaten Bandung  yaitu pada masa Bupati R.A.A. Martanagara (1893-1918) dilanjutkan masa Bupati 

R.H.A.A. Wiranatakusumah V (1920-1942). 

Tayuban lebih populer di Wilayah Priangan sekitar abad ke 20, setiap Kabupaten menyelenggarakan acara 

tayuban apabila ada perhelatan. Pertunjukan Tayuban  biasanya diselenggarakan pada malam hari setelah waktu  

Isya kurang lebih jam 8.00 sampai menjelang subuh. Peserta yang hadir menari secara bergiliran, berurutan dimulai 

dari pangkat yang paling tinggi atau yang mempunyai status sosial paling tinggi di antara peserta yang hadir, 

dilanjutkan kepada yang dibawahnya. Penari utama yang tampil disebut Pangibing atau penari pokok Peserta yang 

lainnya dapat mengikuti menari bersama disamping atau dibelakangnya disebut mairan. Sedangkan yang ikut 

menari bersama penari utama disebut pamair, gerak tari pamair tidak boleh kelihatan dominan atau secara etika 

gerak tari pamair tidak boleh lebih menonjol dari pada gerak-gerak tari penari utamanya, dan  ketika tarian  naik 

menjadi karakter gagah/kering dua atau naik kering tilu maka pamair harus berhenti.  

Sekitar tahun 1921 Sumedang salah satu wilayah basis perkembangan tayuban sehingga keberadaanya  cukup 

lestari karena pada waktu itu tayub merupakan bagian dari pola kehidupan kaum menak. Karena ada suatu 

keharusan bahwa seorang menak harus  terampil ngibing tayub dengan ronggeng, sebagai status sosial sehingga 

kredibilitas menak mendapat pengakuan. Ada dua bentuk tayub yang berkembang di wilayah Sumedang, 

diantaranya  tayub yang didomonasi kaum menak dikenal dengan tayub pendopo, dan tayub yang didominasi oleh 

masyarakat biasa atau kaum somah yang dikenal dengan tayub balandongan. Sumedang sedang gencar menggali 

kembali kesenian lokal  yang menjadi ikon diantaranya ibing tayub, daerah ini sedang berbenah untuk mewujukan 

Sumedang menjadi Puseur Budaya Pasundan, seperti diungkapkan Bupati Sumedang dalam sambutan di acara 

Upacara ngalaksa di Rancakalong Sumedang (13 Mei 2025), menegaskan: 

Harapan ke depan apabila orang mendengar kata Sumedang, maka yang tergambar adalah kekayaan dan 

keindahan budaya ‘tanah Pasundan atau Parahiyangan’ yang terpresentasikan pada kebesaran keraton Sumedang 

Larang sebagai pelanjut Pajajaran, koleksi monumental Museum Pangeran Sumedang, keunikan kesenian 

tradisional, lokasi wisata yang potensial, keragaman dan kekhasan makanan, keramahan penduduknya, adat 

mailto:asepjatnika390@gmail.com


 
 

35 | P r o s i d i n g  S e m i n a r  N a s i o n a l   
 

istiadat yang luhur yang ditopang oleh solidaritas masyarakat adat, tata kelola pemerintahan yang berwawasan 

budaya, serta wujud budaya adiluhung, dan ingin mewujudkan Rancakalong sebagai Bali ke 2. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Salah satu potensi kesenian yang  menjadi ikon daerah Sumedang diantaranya ibing tayub, merupakan produk 

budaya lokal masyarakat primordial yang pada jamannya mengalami popularitas. Seperti halnya ibing tayub  

sebagai perwujudan kreasi manusia yang digunakan dalam kehidupan manusia, diperoleh dari hasil pemikiran akal 

manusia melalui proses belajar dengan sesama manusia dan lingkungan sosial budayanya. Ibing Tayub sudah 

berkiprah mengisi dinamika perkembangan tari Sunda, pada jamannya tarian ini menjadi bagian dari pola 

kehidupan masyarakat Sumedang tetapi keberadaannya saat ini sangat mengkhawatirkan boleh dikatakan sudah 

punah. Upaya penulis ingin mencoba mengembalikan kembali daya hidup, dengan mengintepretasi penomena 

yang terjadi pada peristiwa ibing tayub balandongan yang dikemas menjadi suatu model kemasan  tari yang 

inovatif yang berpijak dari kebiasaan masyarakat  ngibing dengan ronggeng. 

 

 
Gambar 1.  Tayub Balandongan 

(Dokumentasi: Asep Jatnika, 2023) 

 

Ibing tayub merupakan bagian dari kebudayaan masyarakat dan menjadi identitas suatu daerah khususnya 

Sumedang. Anderson berpendapat bahwa kebudayaan adalah sistem yang dipikul bersama oleh para anggota 

masyarakat yang dipandang lebih secara kolektif dari pada secara individual. Mengindikasikan bahwa 

kebudayaan itu ditata sebagai sebuah ekspresi lahiriah, atau prinsif ideologis yang mampu menampilkan bentuk 

kultural melalui serentetan tingkah laku yang disadari. Bentuk kebudayaan tersebut akan semakin tampak nyata 

lewat tindakan dari masyarakat pendukung kebudayaan itu, maka akan memunculkan suatu wilayah budaya yang 

mempunyai ciri khas baik dalam adat istiadat, kebiasaan, kesenian, diantaranya ibing tayub sebagai identitas 

wilayah yang dikenal dengan ibing tayub balandongan dan tayub Pendopo khas Sumedang. Ibing tayub di 

Sumedang sebagai ibing kalangenan merupakan habit atau kebiasaan kaum menak menari bersama ronggeng, 

diantaranya Bupati, wadana, camat, dan kerabatnya. Dipertegas Anis Sujana ada tiga klasifikasi tentang menak 

yaitu: menak luhur kalangan bupati, menak sedeng kalangan wadana, camat dan menak leutik asisten dari 

wadana (2002: 31). Tetapi dalam perkembangannya masyarakat meniru kebiasaan menak karena pola perilaku 

kaum menak menjadi panutan bagi masyarakat, sehingga muncul duplikasi ibing tayub yang biasa dilakukan oleh 

kaum menak  yang ditiru oleh masyarakat. Maka berkembang juga dikalangan rakyat dikenal dengan tayub 

balandongan yang didominasi oleh masyarakat kaum Somah atau cacah.  

Istilah balandongan mengacu pada tempat pertunjukan yaitu sebuah arena dalam peristiwa tayuban yang 

berupa panggung yang tempatnya di luar (out door). Adapun ciri khas artistik dalam panggung balandongan yaitu 

bagian depan atas dan samping panggung diberi gantungan merupakan hasil pertanian dari masyarakat 

diantaranya singkong, padi, kacang panjang, pisang, kelapa, terung, dan olahan hasil pertanian diantaranya opak, 

ranginang, kupat leupeut. 

 



 
 

36 | P r o s i d i n g  S e m i n a r  N a s i o n a l   
 

 
Gambar 2. Tayub Menak 

(Dokumentasi: Asep Jatnika, 2023) 

 

Ibing tayub ini termasuk dalam ibing kalangenan, Ibing berasal dari kata Ngibing, mengandung pengertian 

nari atau menari, sedangkan kalangenan merupakan kebiasaan (habit) yang dilakukan secara rutin yang sifatnya 

untuk kesenangan atau hiburan. Kalangenan  disini lebih berorientasi pada kebiasaan masyarakat dalam ngibing 

tayub sebagai ungkapan ekspresi yang diaktualisasikan melalui ngibing bersama ronggeng. Tayub sebagai bentuk 

kesenian kalangenan/habit masyarakat sebagai ungkap ekspresi dalam ngibing, awalnya ibing kalangenan ini di 

dominasi oleh para menak (bangsawan), tetapi di Sumedang ibing tayub juga  menjadi habit masyarakat 

kebanyakan (somah). 

Ibing tayub balandongan mengalami masa popularitas sekitar tahun 1960-an, sehingga keberadaan kesenian 

ini menjadi bagian dari kehidupan masyarakat. Seperti dijelaskan oleh Juju Junaedi (wawancara, 15 Mei 2025), 

mengatakan:  

Ampir dina tiap hajatan kawinan, nyunatan, salametan imah, salametan lembur, tayub balandongan sok 

ditaranggap, margi waktos harita nanggap tayub gaduh pamor. Tibalik jaman kiwari mah tayub tos 

jarang ditanggap malah tara aya nu nanggap, ahirna pacabakan seniman tayub aya nu jadi tukang ojeg, 

tatanen. (Hampir dalam peristiwa hajatan baik itu pernikahan, sunatan, selamatan rumah, selamatan 

lembur, tayub balandongan ini selalu ditanggap atau dipertunjukan, karena punya gengsi tersendiri apabila 

dalam hajatan nanggap tayub. Tetapi ironis sekali dengan keberadaannya sekarang sudah hampir punah 

bahkan boleh dikatakan sudah tidak ada, akibat dari jarangnya ditanggap akhirnya profesi seniman tayub 

beralih ada yang menjadi tukang ojeg, bertani.  

 

Kegelisahan akan terjadinya kepunahan ibing tayub menjadi motivasi bagi penulis untuk melakukan 

pelestarian, pekerjaan melestarikan seni tradisi pada zaman postmodernisme bukan suatu yang sia-sia,  Piliang 

(2007: 100) mengatakan “kelahiran postmodernisme berarti kelahiran kembali tradisi (return of the tradition), 

dalam bentuk, posisi, dan konteks yang baru”. Menanggapi pendapat tersebut dapat dimaknai sebagai kelahiran 

kembali seni tradisi dalam teks dan konteks baru, tampilan baru yang menggiring semangat baru sesuai dengan 

zamannya. Peristiwa budaya dalam pertunjukan tayub menarik untuk dikaji lebih dalam terutama dengan salah 

satu upaya revitalisasi. Pengertian Revitalisasi menurut Sumandyo Hadi (2018: 2): Termasuk proses pelestarian 

atau perlindungan, pengembangan, dan pemeliharaan, serta sekaligus dipahami sebagai proses kreativitas. Oleh 

karena itu, dapat dipahami bahwa proses revitalisasi (revitalization), yaitu suatu cara memperbaiki vitalitas 

(restore the vitality) yang dapat memberi kehidupan baru atau to inpart new life. 

Upaya dalam pelestarian penulis ingin mencoba mengintepretasi penomena yang terjadi pada peristiwa ibing 

tayub balandongan digarap menjadi suatu model kemasan tari yang inovatif yang berpijak dari kebiasaan menak 

baheula yaitu ngibing dengan ronggeng. Ronggeng adalah penari wanita profesional yang difungsikan sebagai 

partner penari pria, selain juga ngawih (Anis, 2002: 63). Keberadaan ronggeng dalam peristiwa tayuban 

mempunyai daya pikat yang luar biasa bagi para penayub, sehingga kedudukan ronggeng posisinya sangat tinggi 

boleh dikatakan sebagai magnet atau ruh dalam pertunjukan tayub balandongan. 

 



 
 

37 | P r o s i d i n g  S e m i n a r  N a s i o n a l   
 

Fenomena pertunjukan Tayuban yang terjadi di daerah Sumedang, kalau dilihat dari sisi fungsi sebagai media 

hiburan terutama kaum menak dan berkembang menjadi hiburan kaum somah dan biasa dikenal dengan ibing 

Kalangenan. Dari sumber lisan menurut salah satu tokoh tayub dari Sumedang menjelaskan: 

Tayub di Sumedang telah berkembang menjadi dua gaya yang khas, yakni Tayub yang berkembang secara 

khas gaya menak dan gaya rakyat. Tetapi seiring dengan keberadaannya sekarang atas dasar kerakyatan 

dan tidak mengenalnya tingkatan sosial seperti pada jamannya, maka Tayub yang telah berkembang 

sekarang lebih dominan dengan gaya kerakyatannya seperti yang ada di daerah Sumedang sekarang ini. 

Penyajiannya Tayub lebih kental dengan warna penyajian yang bernuansa Ketuk Tiluan, imbasnya 

kebanyakan lagu-lagu yang disajikannya lebih condong pada seni ketuk tilu yang dibalut dari tata cara 

penyajiannya dengan pola Tayuban. Dengan hadirnya Juru Baksa (Nu Nyoderan), Irama Naek Kering 

dengan gaya-gaya ibing Cirebonan dengan iringan gamelan lengkap, dan tidak menutup kemungkinan 

dengan bercampurnya tata cara penyajian tersebut masih menghadirkan  lagu yang biasa disajikan pada 

Seni Tayub gaya Menak pada jaman dahulu (Utang Juhara, wawancara  13 Mei 2025).  

 

Peristiwa ibing tayub sebagai ajang hiburan seteleh lelah bekerja dengan menampilkan para penayub ngibing, 

sebagai unjuk  keterampilan ngibing dengan ronggeng. Tujuan dari tulisan ini untuk mengungkap kembali ibing 

tayub dengan mencari tahu lebih dalam tentang keberadaan ibing tayub yang pada masanya mengalami 

popularitas. 

Tulisan ini menggunakan metode kualitatif dengan penekatan studi dokumentasi, seperti menurut Sugiyono 

(2020: 124) dokumen merupakan catatan peristiwa yang sudah berlalu. Dukumen bisa berbentuk tulisan, gambar, 

atau karya monumental dari seseorang. Studi dokumentasi merupakan suatu teknik pengumpulan data dengan cara 

mempelajari dokumen untuk mendapatkan data atau informasi yang berhubungan dengan masalah yang diteliti. 

Melalui proses pendokumentasian merupakan suatu usaha untuk membangkitkan energi baru dari ibing tayub, 

dengan tahapan diantaranya nyantrik merupakan penyadapan dari sisi koreografi juga struktur pertunjukan, 

penggalian data melalui tokoh tayub dan sekaligus sebagai penayub yang mengetahui sisi sejarah. Kenyataan di 

lapangan  ternyata masih ada sisa-sisa pertunjukan tetapi  sifatnya tidak rutin, itu merupakan modal yang sangat 

berharga bagi penulis untuk mewujudkan model ibingan melalui proses  dari tarian tersebut. Proses reinterpretasi 

tujuannya untuk mengembangkan wacana dengan membuat warna baru pada ibing tayub disini  penulis harus 

berperan aktif dan kreatif. Tafsir  membutuhkan kreatifitas dan pemikiran cerdas yang sesuai dengan makna dan 

esensi dari tarian yang akan direvitalisasi. 

Untuk mewujudkan hasil revitalisasi ini memerlukan daya interpretasi dan daya kreativitas. Interpretasi 

merupakan upaya pemaknaan secara personal untuk mengupas arti dari objek, aktivitas, pengungkapan, atau 

bentuk dari suatu tindakan. Bentuk kupasan sebagai upaya untuk menerjemahkan, membaca, dan melogikakan 

suatu objek. Untuk menginterpretasi tarian ini membutuhkan setidaknya nara sumber yang mengetahui wujud dari 

objek tersebut. Selanjutnya untuk mengeksplanasi pengalaman yang dijelaskan nara sumber perlu ada pengetahuan 

yang berkaitan dengan interpretasi. Daya interpretasi  sebagaimana dijelaskan Palmer (2003: 15) terdapat “tiga 

bentuk yakni mengungkapkan (to ekspress), menjelaskan (to explain), dan menerjemahkan (to translate)”. 

Mengungkapkan (to ekspress) bermakna sebagai perkataan/pembicaraan yang mengarah pada bagaimana ekspresi 

gaya penampilan sebuah karya. Setelah diketahui ekspresi gaya penampilan dari objek, menggiring pada wilayah 

penjelasan (to explain) yang bersifat rasional dengan cara memahami objek, membentuk dan memilah, serta 

menalar dari sesuatu yang diketahui kepada sesuatu yang tidak diketahui. Pekerjaan selanjutnya yakni 

penyampaian objek kepada khalayak. Sebagai upaya agar objek dapat dipahami perlu tindakan untuk 

menerjemahkan (to translate).  

Sebagai pemenuhan terwujudnya suatu interpretasi terhadap revitalisasi, dapat dibantu dengan daya kreativitas. 

Daya kreativitas dalam wilayah revitalisasi terbatas pada koridor menggarap keanekaragaman tarian menjadi 

wajah baru dengan tetap mempertahankan bentuk dan isi sumbernya. Seperti dijelaskan Iyus Rusliana (2018: 186) 

yakni “merekomposisi koreografi dan menyelaraskan rekomposisi koreografi dengan unsur seni yang menjadi 

pelengkap keutuhan tari”. Dari hasil proses revitalisasi tentunya harus ada manfaat terutama untuk perbendaharaan 

dan pewacanaaan baru bagi mahasiswa Prodi Tari Sunda Jurusan Seni Tari Fakultas Seni Pertunjukan ISBI 

Bandung pada mata kuliah penyajian tari Keurseus di semester VII. Model kemaan ini juga sebagai alternatif 

dalam ranah konsumsi pertunjukan terutama bagi masyarakat baik dilingkungan kampus juga masyarakat umum.  

PENUTUP 

Ibing tayub sebagai sebagai kekayaan budaya lokal yang perlu mendapatkan perhatian dari berbagai kalangan 

terutama pemerintah daerah khususnya Sumedang, apalagi pemerintah Sumedang sedang berbenah untuk menjadi 

kota budaya. Upaya pelestarian melalui revitalisasi merupakan suatu terobosan supaya kesenian tersebut dapat 

eksis kembali di masyarakat. Revitalisasi dalam ibing tayub menak dan ibing tayub somah dengan 

merestrukturisasi kembali dari struktur pertunjukan dan tarian sehingga akan mewujudkan suatu kemasan tarian 



 
 

38 | P r o s i d i n g  S e m i n a r  N a s i o n a l   
 

dengan tidak menghilangkan esensi dari ibing tayub balandongan khas kasumedangan. Tahapan revitalisasi, 

secara realitas melibatkan ranah kreativitas yang mengarah pada bentuk model kemasan tari. Perihal tersebut, 

mengandung arti bahwa revitalisasi termasuk pada kreativitas yang terbatas  pada pertimbangan bentuk dan isi 

tradisi yang melatar belakanginya.  

DAFTAR PUSTAKA 

[1] Anderson,Stephen, K. (1995), Sosiologi Makro, sebuah pendekatan terhadap realitas sosial, edisi ke 2,  

Jakarta: PT Raja Grafindo persada. 

[2]  Hadi, Sumandiyo. (2018). Revitalisasi Tari Tradisional. Penerbit Dwiquantum. 

[3] Sujana, Anis. (2002). Tayuban Kalangenan Menak Priangan. Bandung: STSI Press Bandung. 

[4] Piliang, Yasraf Amir. (2007). Seni Pertunjukan Tradisi dalam Peta Seni Posmodernisme. Jurnal Seni 

Panggung STSI Bandung 17 (2). 

[5] [Sugiono. 2020. Metode Penelitian Kualitatif. Bandung. Penerbit Alfabeta. 

[6] Palmer Richard E. (2003), Hermeuneutika: Teori Baru Mengenai Interpretasi. Penerjemah Musnur Hery & 

Damanhuri Muhamed. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

[7] Rusliana, Iyus 2018. Tari Wayang. Bandung: Jurusan Tari ISBI Bandung. 

 

DAFTAR  NARA SUMBER 

[1] Nama  : Utang Juhara 

Pekerjaan   : Pensiunan PNS dan seniman tari tayub balandongan 

Alamat       : Sumedang 

[2] Nama     : Juju Junaedi 

Pekerjaan   : Tokoh karawitan seniman tayub  balandongan 

Alamat      : Sumedang 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


