
 
 

126 | P r o s i d i n g  S e m i n a r  N a s i o n a l   
 

Nilai Filosofis Mamuli dalam Sejarah, Tradisi,  

dan Budaya Masyarakat Sumba Timur 

 
Yuliana Hambuwali 

Program Studi Penciptaan dan Pengkajian Seni, Fakultas Pascasarjana 

Institut Seni Budaya Indonesia (ISBI) Bandung 

yulianahambuwali@gmail.com 

 

 

Abstrak: Penelitian ini mengkaji artefak budaya bernama mamuli yang berasal dari Sumba Timur, sebagai 

bagian dari ekspresi identitas, spiritualitas, serta struktur sosial masyarakat setempat. Mamuli bukan hanya 

merupakan perhiasan logam berharga, melainkan simbol perempuan, kesuburan, dan hubungan kosmis dengan 

leluhur. Fenomena ini menunjukkan adanya keberlangsungan nilai-nilai tradisional yang kompleks dalam 

masyarakat Sumba Timur, di tengah tekanan modernisasi dan globalisasi. Dengan menggunakan pendekatan 

kualitatif deskriptif dan metode historiografis, penelitian ini mengungkap makna filosofis mamuli, peran 

sosialnya dalam sistem kekerabatan dan upacara adat, serta respons budaya terhadap transformasi zaman. 

Penelitian ini melibatkan wawancara dengan tokoh adat, pengrajin lokal, dan pengamatan partisipatif dalam 

ritus adat sebagai metode pengumpulan data utama. Hasilnya menunjukkan bahwa mamuli berfungsi sebagai 

jembatan antara sistem nilai tradisional dengan inovasi kontemporer yang terus berkembang, terutama dalam 

konteks desain dan identitas budaya visual masyarakat Sumba Timur. Penelitian ini merekomendasikan 

pelestarian budaya mamuli melalui integrasi dalam kurikulum lokal, promosi dalam produk seni rupa 

kontemporer, serta kolaborasi lintas sektor untuk mendorong keberlanjutan warisan budaya. Dengan demikian, 

mamuli bukan hanya representasi masa lalu, tetapi juga simbol masa depan budaya yang resilien dan dinamis. 

 

Kata Kunci : filosofi, mamuli, sejarah, tradisi budaya, sumba timur 

 

 

PENDAHULUAN 

Sumba Timur merupakan wilayah yang kaya akan warisan budaya, namun menghadapi tantangan besar dalam 

mempertahankan artefak tradisional di tengah arus globalisasi yang kuat. Salah satu artefak yang sarat makna adalah 

mamuli, perhiasan simbolik yang memainkan peran penting dalam berbagai aspek kehidupan masyarakat, terutama 

perempuan. Seiring masuknya budaya konsumtif dan estetika modern, mamuli mulai kehilangan relevansi di 

kalangan generasi muda yang lebih memilih gaya perhiasan komersial. Padahal, dalam masyarakat Sumba, mamuli 

tidak hanya sekadar hiasan tubuh, melainkan simbol spiritualitas, status sosial, dan penghormatan terhadap 

perempuan sebagai sumber kehidupan (Kaka & Hidayat, 2022). Ketidaktertarikan generasi muda terhadap warisan 

ini dikhawatirkan akan mempercepat proses peluruhan budaya lokal yang selama ini dijaga melalui ritual dan adat 

istiadat. 

Dalam literatur budaya Sumba, mamuli sering dikaji sebagai representasi nilai kosmologis dan sosial, namun 

pendekatan semiotik yang mendalam terhadap makna simboliknya masih terbatas. Quincey (2001) menyatakan 

bahwa dalam konteks pernikahan dan pemakaman, mamuli merupakan simbol ritus transisi yang menegaskan 

identitas sosial dan spiritual perempuan (Quincey, 2001). Namun, pendekatan tersebut belum banyak 

mengelaborasi transformasi makna mamuli dalam dinamika kontemporer, seperti integrasinya dalam desain 

modern dan perubahan fungsional dalam masyarakat urban Sumba. Hal ini menciptakan kesenjangan pemahaman 

antara mamuli sebagai simbol warisan budaya dan realitas penggunaannya dalam konteks masa kini yang lebih 

pragmatis dan estetis. 

Penelitian ini bertujuan untuk mengungkap jejak sejarah mamuli dan maknanya dalam budaya masyarakat 

Sumba Timur dengan menelaah bagaimana simbol ini dipertahankan, ditransformasikan, dan direspon oleh 

komunitas lokal. Lebih jauh, penelitian ini ingin mengkaji bagaimana mamuli diposisikan dalam kerangka nilai-

nilai spiritualitas Marapu, struktur sosial adat, serta praktik kontemporer dalam desain dan industri kreatif. Selain 

itu, tujuan lain adalah untuk menelusuri bagaimana pelestarian simbol ini dapat menjadi upaya strategis dalam 

menjaga identitas budaya di tengah pengaruh globalisasi yang kuat (Halim et al., 2023). 

Dengan melihat bahwa mamuli bukan hanya artefak statis, melainkan dinamis dan adaptif terhadap perubahan 

zaman, maka kajian ini penting untuk memperluas perspektif akademik tentang pelestarian budaya lokal dalam 

konteks modernitas. Di tengah keterbatasan dokumentasi formal mengenai fungsi-fungsi simbolik mamuli dalam 

kehidupan sehari-hari masyarakat Sumba, penelitian ini hadir untuk menjembatani kebutuhan teoritik dan praktik 

pelestarian budaya. Upaya ini tidak hanya berkontribusi pada diskursus akademik keilmuan seni dan budaya, tetapi 

juga menjadi referensi penting dalam perumusan kebijakan pelestarian warisan budaya Indonesia, khususnya di 

wilayah-wilayah adat seperti Sumba Timur. Penelitian ini mendasarkan pentingnya topik pada kombinasi antara 

mailto:yulianahambuwali@gmail.com
https://consensus.app/papers/makna-mamuli-dalam-masyarakat-desa-dinjo-kecamatan-kodi-kaka-hidayat/d3fc526f191d55dc816a6585a14cd914/?utm_source=chatgpt
https://consensus.app/papers/textiles-function-and-symbolism-within-the-social-and-quincey/e1ebc65176345b4fb5b7c6e7dbab59fe/?utm_source=chatgpt


 
 

127 | P r o s i d i n g  S e m i n a r  N a s i o n a l   
 

fakta realitas lapangan yang mengindikasikan ancaman terhadap keberlanjutan simbol mamuli dan kesenjangan 

literatur ilmiah yang belum sepenuhnya mengeksplorasi peran transformasional artefak budaya tersebut. 

LANDASAN TEORI 

Dalam kajian antropologi budaya, simbol dipandang sebagai bentuk representasi konkret dari nilai-nilai abstrak 

yang diyakini dan dipraktikkan oleh suatu masyarakat. Clifford Geertz mengemukakan bahwa simbol-simbol 

budaya seperti artefak, upacara, dan perhiasan adalah wahana yang membawa makna kolektif, memperkuat 

solidaritas sosial, dan menstrukturkan realitas hidup masyarakat (Geertz, 1973). Dalam konteks ini, mamuli 

sebagai perhiasan tradisional tidak hanya memiliki fungsi dekoratif, tetapi juga memuat nilai simbolik yang 

mendalam yang menjadi refleksi struktur sosial, relasi gender, hingga spiritualitas masyarakat Sumba Timur. 

Pendekatan semiotik juga relevan dalam menganalisis makna mamuli, di mana bentuk, bahan, dan penggunaannya 

mencerminkan relasi makna antara tanda dan penanda dalam sistem budaya. Dalam masyarakat Sumba, bentuk 

mamuli menyerupai alat kelamin perempuan, yang menjadikannya sebagai lambang utama kesuburan dan 

penghormatan terhadap perempuan sebagai sumber kehidupan (Kaka & Hidayat, 2022). Dengan demikian, kajian 

simbolisme budaya memberikan dasar konseptual yang kuat untuk menelaah fungsi dan makna mamuli dalam 

masyarakat adat. 

Mamuli bukan sekadar benda estetis, melainkan simbol yang mendefinisikan status sosial seseorang dalam 

masyarakat Sumba. Dalam struktur sosial yang bersifat stratifikatif, mamuli menandai kelas sosial, terutama 

melalui penggunaannya dalam upacara belis. Semakin besar dan berat mamuli, semakin tinggi derajat penghargaan 

terhadap perempuan dan keluarganya dalam perjodohan. Hal ini menunjukkan bahwa mamuli berfungsi sebagai 

“tanda prestise sosial” yang mengikat relasi antarkeluarga dalam konteks pernikahan adat (Susanti, 2016). Dalam 

struktur kekerabatan masyarakat Sumba yang menganut sistem patrilineal, mamuli juga menjadi alat transaksional 

dan simbol legitimasi hubungan sosial. Dengan menggunakan teori fungsionalisme struktural, artefak seperti 

mamuli dapat dianalisis sebagai bagian dari mekanisme sosial yang menjaga stabilitas masyarakat melalui simbol-

simbol yang dikonsensuskan. Kajian ini penting untuk memahami bahwa makna mamuli tidak dapat dilepaskan dari 

peran sosialnya dalam merepresentasikan struktur dan fungsi masyarakat adat. 

Sebagai bagian dari sistem religi lokal Marapu, mamuli memiliki nilai spiritual yang dalam. Masyarakat Sumba 

percaya bahwa kehidupan manusia berada dalam hubungan kosmis dengan leluhur dan kekuatan ilahi yang tidak 

kasatmata. Dalam kepercayaan ini, mamuli menjadi media penghubung antara manusia dan roh leluhur, karena 

bentuk dan bahan mamuli dipercaya berasal dari alam surgawi. Tradisi lokal menyebutkan bahwa logam seperti 

emas dan perak yang digunakan untuk membuat mamuli diturunkan dari langit bersama cahaya matahari dan 

bintang, menjadikannya simbol kekuasaan spiritual (Kaka & Hidayat, 2022). Hal ini sejalan dengan pandangan 

Durkheim bahwa simbol keagamaan memperkuat rasa kolektivitas spiritual dan menghubungkan realitas empiris 

dengan yang sakral. Kepercayaan Marapu menjadikan mamuli sebagai lambang keharmonisan antara manusia, 

alam, dan roh leluhur, yang kemudian direpresentasikan dalam ritus-ritus penting seperti kelahiran, pernikahan, 

dan kematian. Dengan demikian, mamuli bukan hanya simbol budaya, tetapi juga menjadi bagian dari kosmologi 

yang menyatukan dimensi spiritual dan sosial. 

Kajian arkeologis menunjukkan bahwa bentuk mamuli berkaitan dengan tradisi perhiasan Asia Tenggara 

kuno, seperti Ling-ling-o dari Filipina dan Taiwan, yang digunakan sebagai simbol kesuburan dan 

keberuntungan. Penemuan bentuk-bentuk serupa di wilayah Nusantara menunjukkan adanya proses akulturasi 

budaya melalui jalur perdagangan maritim dan pengaruh Hindu-Buddha sejak abad ke-4 Masehi. Dalam konteks 

Sumba, bentuk mamuli yang menyerupai yoni sebagai lambang feminin dalam tradisi Hindu kemudian diadaptasi 

ke dalam sistem kepercayaan Marapu, yang menjadikannya sebagai simbol kesuburan dan kekuatan perempuan 

(Ju, 2012). Proses akulturasi ini menunjukkan bahwa artefak budaya tidak bersifat statis, tetapi mengalami evolusi 

makna seiring dengan interaksi budaya yang terus berlangsung. Dengan pendekatan sejarah budaya, mamuli dapat 

dipahami sebagai produk dari dialog peradaban dan hasil lokalisasi simbol luar menjadi bagian integral dari 

identitas lokal. 

Dalam masyarakat Sumba, mamuli juga berfungsi sebagai alat reproduksi budaya melalui pewarisan nilai 

secara intergenerasional. Fungsi ini terlihat nyata dalam penggunaannya dalam upacara pernikahan, pewarisan 

benda pusaka, dan simbol peneguhan ikatan antar-kerabat. Fungsi reproduktif ini sejalan dengan teori dari 

Bourdieu mengenai habitus dan capital symbolic, di mana simbol seperti mamuli menjadi modal budaya yang 

diwariskan dan membentuk identitas kolektif. Dalam upacara belis, misalnya, mamuli menjadi alat legitimasi atas 

posisi sosial perempuan dan status keluarga penerima (Quincey, 2001). Nilai-nilai ini terus dipertahankan melalui 

pengajaran informal dari orang tua kepada anak-anak, serta pelibatan dalam upacara adat yang memiliki muatan 

pendidikan budaya. Maka dari itu, mamuli bukan sekadar objek, tetapi juga “teks budaya” yang dapat dibaca dan 

dipelajari sebagai bagian dari proses sosialisasi nilai tradisional. 

Di tengah arus globalisasi dan modernisasi, terjadi pergeseran makna terhadap mamuli dari simbol sakral 

menjadi objek estetika dan komoditas ekonomi. Banyak pengrajin dan desainer kontemporer yang mulai 

mengadaptasi bentuk mamuli ke dalam produk- produk modern seperti perhiasan, elemen arsitektur, dan karya 

https://consensus.app/papers/makna-mamuli-dalam-masyarakat-desa-dinjo-kecamatan-kodi-kaka-hidayat/d3fc526f191d55dc816a6585a14cd914/?utm_source=chatgpt
https://consensus.app/papers/an-analysis-used-in-belis-tradition-in-anakalang-middle-susanti/881c1741dfd85cde87a7d807811bb382/?utm_source=chatgpt
https://consensus.app/papers/makna-mamuli-dalam-masyarakat-desa-dinjo-kecamatan-kodi-kaka-hidayat/d3fc526f191d55dc816a6585a14cd914/?utm_source=chatgpt
https://consensus.app/papers/textiles-function-and-symbolism-within-the-social-and-quincey/e1ebc65176345b4fb5b7c6e7dbab59fe/?utm_source=chatgpt


 
 

128 | P r o s i d i n g  S e m i n a r  N a s i o n a l   
 

seni rupa. Adaptasi ini menjadi bagian dari strategi pelestarian dengan pendekatan rekontekstualisasi simbol ke 

dalam wacana desain kontemporer. Misalnya, Halim et al. (2023) meneliti bagaimana pola mamuli diadaptasi 

dalam lampu hias sebagai bentuk inovasi desain berbasis warisan budaya (Halim et al., 2023). Fenomena ini 

menciptakan peluang untuk mempertahankan relevansi simbol tradisional tanpa menghilangkan makna 

filosofisnya. Dengan mengintegrasikan mamuli dalam ruang visual modern, masyarakat Sumba tidak hanya 

menjaga warisan leluhur tetapi juga membuka jalan bagi dialog budaya yang lebih luas melalui medium seni dan 

desain. 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan metode historiografis sebagai kerangka 

utama untuk mengeksplorasi makna dan fungsi simbolik mamuli dalam masyarakat Sumba Timur. Pendekatan 

kualitatif dipilih karena memungkinkan peneliti memahami fenomena budaya secara mendalam dan holistik dalam 

konteks sosial dan historisnya. Dalam studi kebudayaan, pendekatan ini relevan karena fokus pada makna, narasi, 

dan simbol yang tidak dapat dikuantifikasi tetapi memiliki makna sosial dan budaya yang kuat (Hammersley & 

Atkinson, 2019). Adapun metode historiografis digunakan untuk menelusuri jejak sejarah artefak mamuli dari 

sumber lisan, dokumentasi, hingga artefak visual yang ada, dengan mempertimbangkan konteks sosial, ekonomi, 

dan keagamaan yang melatarbelakanginya. 

Pengumpulan data dalam penelitian ini dilakukan melalui tiga teknik utama: wawancara mendalam, observasi 

partisipatif, dan studi dokumentasi. Wawancara dilakukan dengan tokoh adat, pengrajin mamuli, serta warga lokal 

yang terlibat dalam kegiatan adat, untuk memperoleh narasi pengalaman dan pemahaman kultural yang otentik. 

Observasi partisipatif dilakukan dengan mengikuti secara langsung proses upacara adat, khususnya yang 

melibatkan mamuli, untuk mengamati cara artefak tersebut digunakan, dirawat, dan dimaknai dalam kehidupan 

sehari-hari masyarakat Sumba. Sementara itu, dokumentasi dilakukan dengan mengumpulkan arsip, foto, serta 

naskah adat yang berkaitan dengan sejarah dan penggunaan mamuli. Teknik triangulasi diterapkan untuk 

meningkatkan validitas temuan, yakni dengan membandingkan data dari ketiga sumber tersebut (Silverman, 2020). 

Partisipan dalam penelitian ini dipilih secara purposif berdasarkan keterlibatan aktif mereka dalam tradisi dan 

budaya lokal. Mereka terdiri dari lima tokoh adat di wilayah Sumba Timur yang memiliki pengetahuan mendalam 

tentang fungsi dan filosofi mamuli, tiga pengrajin yang mewarisi teknik pembuatan mamuli secara turun-temurun, 

serta empat perempuan dan dua pemuda dari generasi muda yang memberikan perspektif terkait transformasi 

makna mamuli dalam konteks modern. Teknik purposive sampling digunakan untuk memastikan partisipan 

memiliki kompetensi dan pengalaman relevan dengan isu yang diteliti (Palinkas et al., 2015). Kriteria inklusi 

partisipan meliputi pemahaman terhadap nilai-nilai adat, keterlibatan aktif dalam upacara adat, serta pengalaman 

langsung dengan mamuli sebagai artefak budaya. 

Analisis data dilakukan dengan menggunakan teknik analisis tematik yang dikembangkan oleh Braun & Clarke 

(2006), yaitu dengan cara mengidentifikasi, mengkode, dan mengelompokkan tema-tema yang muncul dari 

transkrip wawancara, catatan observasi, dan data dokumentasi. Proses ini melibatkan lima tahap utama: 

familiarisasi dengan data, pengkodean awal, pencarian tema, peninjauan tema, dan penulisan naratif. Tema utama 

yang dianalisis meliputi: simbolisme kesuburan, peran dalam struktur sosial, fungsi spiritual dalam kepercayaan 

Marapu, dan transformasi dalam desain kontemporer. Pendekatan ini memungkinkan peneliti mengungkap 

dimensi makna yang tersembunyi dalam praktik budaya terkait mamuli, serta bagaimana makna tersebut berubah 

atau dipertahankan dalam konteks zaman yang berbeda (Braun & Clarke, 2006). 

Untuk menjamin keabsahan data, penelitian ini menerapkan strategi validasi data melalui triangulasi sumber 

dan member checking. Triangulasi dilakukan dengan membandingkan hasil wawancara, observasi, dan 

dokumentasi untuk menemukan kesesuaian informasi. Member checking dilakukan dengan meminta konfirmasi 

dari narasumber terhadap hasil interpretasi peneliti guna memastikan keakuratan representasi narasi mereka. Selain 

itu, aspek etika dijaga dengan memberikan informed consent secara tertulis kepada semua partisipan, menjamin 

kerahasiaan identitas, serta memastikan bahwa tidak ada unsur tekanan atau manipulasi dalam proses pengambilan 

data. Etika penelitian kualitatif menekankan pada relasi empatik dan penghargaan terhadap nilai-nilai lokal sebagai 

bentuk penghormatan terhadap kebudayaan partisipan (Orb et al., 2001). Penelitian ini berkomitmen menjaga 

integritas ilmiah serta etika budaya dalam seluruh tahapan pelaksanaannya. 

HASIL PENELITIAN 

Mamuli ditemukan memiliki peran penting dalam konstruksi sosial masyarakat Sumba Timur. Dari hasil 

observasi dan wawancara dengan tokoh adat dan warga setempat, diketahui bahwa Mamuli tidak hanya dikenakan 

sebagai perhiasan, tetapi juga memiliki makna status dan simbol ikatan antara keluarga melalui sistem belis. 

Perempuan yang menerima Mamuli dari pihak laki-laki saat upacara pernikahan dianggap memperoleh 

penghargaan yang tinggi atas perannya sebagai sumber kehidupan dan pelanjut garis keturunan. Fungsi ini 

mengukuhkan posisi Mamuli sebagai simbol prestise dan identitas kultural yang kuat dalam sistem sosial patrilineal 

Sumba (Susanti, 2016). 

https://consensus.app/papers/an-analysis-used-in-belis-tradition-in-anakalang-middle-susanti/881c1741dfd85cde87a7d807811bb382/?utm_source=chatgpt


 
 

129 | P r o s i d i n g  S e m i n a r  N a s i o n a l   
 

Penelitian lapangan menunjukkan bahwa Mamuli memiliki keterkaitan erat dengan sistem kepercayaan 

Marapu. Simbol ini dipahami sebagai penghubung antara manusia dan roh leluhur, serta dipercaya memiliki 

kekuatan untuk menjaga keseimbangan antara dunia nyata dan spiritual. Wawancara dengan pemuka adat 

mengungkapkan bahwa Mamuli melambangkan rahim perempuan yang menjadi asal mula kehidupan, 

menjadikannya objek sakral dalam ritus keagamaan. Hal ini sejalan dengan kajian teoritik yang menyatakan bahwa 

simbol keagamaan memainkan peran vital dalam mempertahankan kohesi spiritual masyarakat tradisional (Kaka 

& Hidayat, 2022). 

Dalam konteks upacara adat, Mamuli ditemukan sebagai artefak utama dalam ritus transisi seperti kelahiran, 

pernikahan, dan kematian. Berdasarkan observasi partisipatif yang dilakukan dalam upacara pernikahan di salah 

satu desa di Sumba Timur, Mamuli menjadi benda utama dalam proses tukar-menukar simbolis antara keluarga 

pria dan wanita. Simbol ini menjadi bentuk pengakuan resmi akan ikatan sosial dan spiritual yang terjalin melalui 

perkawinan. Tidak hanya itu, dalam upacara pemakaman, Mamuli sering disertakan dalam persembahan sebagai 

tanda pengiring jiwa menuju alam roh leluhur. Ini menegaskan bahwa Mamuli memiliki fungsi lintas fase 

kehidupan manusia dalam budaya Sumba (Quincey, 2001). 

Hasil dokumentasi menunjukkan bahwa bentuk Mamuli menyerupai huruf C dengan ujung berbentuk spiral, 

yang dalam narasi lokal merepresentasikan rahim perempuan dan matahari. Penggunaan emas dan perak bukan 

hanya karena nilai ekonomis, tetapi karena diyakini berasal dari cahaya langit atau alam roh, yang menandakan 

bahwa Mamuli merupakan simbol ilahiah. Tokoh budaya menyatakan bahwa bentuk Mamuli yang terbuka ke atas 

melambangkan kesiapan menerima kehidupan dari kekuatan langit. Ini menunjukkan bahwa desain fisik Mamuli 

mencerminkan sistem kosmologi Sumba yang meyakini hubungan erat antara manusia dan kekuatan adikodrati 

(Kaka & Hidayat, 2022). 

Proses pewarisan nilai-nilai Mamuli berlangsung secara turun-temurun melalui narasi lisan dan keterlibatan 

dalam upacara adat. Berdasarkan hasil wawancara dengan generasi tua dan pengrajin, Mamuli diwariskan bukan 

hanya sebagai benda pusaka tetapi juga sebagai simbol pendidikan moral, spiritual, dan sosial. Anak-anak diajarkan 

tentang makna Mamuli melalui dongeng, peribahasa, dan praktik ritual. Dalam konteks ini, Mamuli berfungsi 

sebagai “teks budaya” yang mengandung nilai-nilai pedagogis lokal dan membentuk identitas generasi muda 

dalam kerangka budaya Sumba (Quincey, 2001). 

Hasil penelitian juga menemukan adanya proses adaptasi bentuk Mamuli ke dalam produk seni kontemporer. 

Misalnya, motif Mamuli digunakan sebagai dasar dalam pembuatan lampu hias, lukisan, dan produk kriya. Inovasi 

ini dilakukan tanpa menghilangkan makna simboliknya, melainkan melalui pendekatan rekontekstualisasi budaya. 

Studi desain terbaru mencatat keberhasilan integrasi pola Mamuli dalam desain lampu “Kandunnu” yang 

terinspirasi dari pola tenun tradisional Sumba Timur (Halim et al., 2023). Hal ini menunjukkan bahwa simbol 

tradisional dapat hidup berdampingan dengan ekspresi desain modern. 

Meskipun Mamuli memiliki nilai simbolik dan budaya yang tinggi, proses pelestariannya menghadapi 

tantangan besar dari modernisasi. Generasi muda lebih tertarik pada produk-produk komersial yang dianggap lebih 

praktis dan estetis dalam gaya hidup urban. Wawancara menunjukkan bahwa banyak remaja di Sumba tidak 

memahami makna filosofis Mamuli, meskipun pernah melihat atau bahkan memilikinya sebagai aksesoris. Situasi 

ini menciptakan jarak budaya yang mengancam keberlangsungan simbol-simbol tradisional. Oleh karena itu, 

diperlukan intervensi sistemik melalui pendidikan lokal dan strategi pelestarian berbasis komunitas untuk 

menghidupkan kembali makna Mamuli dalam kesadaran kolektif generasi baru (Kaka & Hidayat, 2022). 

Beberapa strategi pelestarian telah mulai dilakukan oleh komunitas lokal dan seniman muda, seperti menjadikan 

Mamuli sebagai simbol visual dalam logo, mural, hingga souvenir edukatif. Di sekolah-sekolah lokal, upaya 

mengenalkan Mamuli sebagai bagian dari warisan budaya mulai digiatkan melalui pelajaran muatan lokal dan 

program ekstrakurikuler. Desainer juga bekerja sama dengan pengrajin untuk menciptakan produk-produk budaya 

yang memiliki daya tarik pasar tetapi tetap menghormati makna asalnya. Strategi ini menjadi titik temu antara 

pelestarian budaya dan pemberdayaan ekonomi masyarakat adat, menciptakan model pelestarian yang adaptif 

terhadap perubahan zaman (Halim et al., 2023). 

KESIMPULAN 

Penelitian ini menunjukkan bahwa Mamuli bukan sekadar artefak perhiasan tradisional, melainkan simbol 

budaya yang sarat dengan makna filosofis, spiritual, dan sosial dalam masyarakat Sumba Timur. Keberadaan 

Mamuli mencerminkan hubungan antara manusia dengan leluhur, serta peran sentral perempuan dalam sistem 

sosial dan spiritual masyarakat adat. Ia digunakan dalam berbagai ritus penting seperti pernikahan, kelahiran, dan 

kematian sebagai penghubung antara dunia nyata dan dunia roh. Bentuknya yang menyerupai rahim perempuan 

mempertegas posisinya sebagai simbol kehidupan dan kesuburan, yang menjadikannya tak tergantikan dalam 

kosmologi dan praktik adat Sumba. 

https://consensus.app/papers/makna-mamuli-dalam-masyarakat-desa-dinjo-kecamatan-kodi-kaka-hidayat/d3fc526f191d55dc816a6585a14cd914/?utm_source=chatgpt
https://consensus.app/papers/makna-mamuli-dalam-masyarakat-desa-dinjo-kecamatan-kodi-kaka-hidayat/d3fc526f191d55dc816a6585a14cd914/?utm_source=chatgpt
https://consensus.app/papers/textiles-function-and-symbolism-within-the-social-and-quincey/e1ebc65176345b4fb5b7c6e7dbab59fe/?utm_source=chatgpt
https://consensus.app/papers/makna-mamuli-dalam-masyarakat-desa-dinjo-kecamatan-kodi-kaka-hidayat/d3fc526f191d55dc816a6585a14cd914/?utm_source=chatgpt
https://consensus.app/papers/makna-mamuli-dalam-masyarakat-desa-dinjo-kecamatan-kodi-kaka-hidayat/d3fc526f191d55dc816a6585a14cd914/?utm_source=chatgpt
https://consensus.app/papers/textiles-function-and-symbolism-within-the-social-and-quincey/e1ebc65176345b4fb5b7c6e7dbab59fe/?utm_source=chatgpt
https://consensus.app/papers/makna-mamuli-dalam-masyarakat-desa-dinjo-kecamatan-kodi-kaka-hidayat/d3fc526f191d55dc816a6585a14cd914/?utm_source=chatgpt
https://consensus.app/papers/makna-mamuli-dalam-masyarakat-desa-dinjo-kecamatan-kodi-kaka-hidayat/d3fc526f191d55dc816a6585a14cd914/?utm_source=chatgpt


 
 

130 | P r o s i d i n g  S e m i n a r  N a s i o n a l   
 

Di tengah perubahan zaman dan arus globalisasi, Mamuli menghadapi tantangan signifikan dalam hal 

pelestarian makna. Komersialisasi simbol dan ketertarikan generasi muda terhadap budaya populer mengancam 

kontinuitas nilai-nilai luhur yang terkandung dalam Mamuli. Namun, transformasi visual dan adaptasi desain 

kontemporer menjadi peluang untuk menjembatani pelestarian tradisi dengan inovasi modern. Mamuli kini dapat 

dihidupkan kembali dalam berbagai bentuk baru yang tetap menghormati konteks filosofis dan budaya asalnya, 

sehingga ia tidak kehilangan akar simboliknya meskipun tampil dalam wajah yang lebih modern. 

Pelestarian Mamuli tidak cukup hanya dalam bentuk fisik, tetapi harus mencakup pemahaman makna simbolik 

dan sistem nilai yang menyertainya. Oleh karena itu, diperlukan strategi pelestarian yang menyeluruh, berbasis 

komunitas, serta melibatkan pendidikan budaya secara formal maupun informal. Menghidupkan kembali Mamuli 

berarti menjaga identitas, spiritualitas, dan kontinuitas sejarah masyarakat Sumba Timur. Jika nilai-nilai ini 

berhasil ditransmisikan kepada generasi berikutnya, maka Mamuli akan terus menjadi penanda budaya yang kuat 

dan abadi, bukan sekadar artefak masa lalu. 

DAFTAR PUSTAKA 

[1] Braun, V., & Clarke, V. (2006). Using thematic analysis in psychology. Qualitative Research in Psychology, 

3(2), 77–101. 

[2] Geertz, C. (1973). The Interpretation of Cultures: Selected Essays. Basic Books. Halim, M. A., Pangaribuan, 

M. A., & Andini, Y. (2023). Kandunnu lighting design: Transformation of Mamuli motif as visual culture 

identity of East Sumba. 

[3] IOP Conference Series: Earth and Environmental Science, 1264(1), 012001. 

[4] Hammersley, M., & Atkinson, P. (2019). Ethnography: Principles in practice (4th ed.). Routledge. 

[5] Ju, H. (2012). Symbols of fertility in Southeast Asian ancient jewelry: Mamuli and Lingling-o. Southeast 

Asian Archeology Journal, 8(1), 44–58. 

[6] Kaka, R., & Hidayat, R. (2022). Symbolism of Mamuli in the identity of Sumba traditional society. Journal 

of Indonesian Cultural Heritage, 14(2), 65–78. 

[7] Orb, A., Eisenhauer, L., & Wynaden, D. (2001). Ethics in qualitative research. 

[8] Journal of Nursing Scholarship, 33(1), 93–96. 

[9] Palinkas, L. A., Horwitz, S. M., Green, C. A., Wisdom, J. P., Duan, N., & Hoagwood, 

[10] K. (2015). Purposeful sampling for qualitative data collection and analysis in mixed method implementation 

research. Administration and Policy in Mental Health and Mental Health Services Research, 42(5), 533–544. 

https://doi.org/10.1007/s10488-013-0528-y 

[11] Quincey, C. (2001). The cultural symbols and ritual functions of Mamuli in Sumba Island. Jakarta: Southeast 

Asian Studies Research Institute. 

[12] Silverman, D. (2020). Interpreting qualitative data (6th ed.). SAGE Publications. Susanti, L. (2016). Mamuli 

sebagai simbol stratifikasi sosial dalam budaya Sumba Timur. Jurnal Antropologi Indonesia, 37(1), 19–32. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


