Nilai Filosofis Mamuli dalam Sejarah, Tradisi,
dan Budaya Masyarakat Sumba Timur

Yuliana Hambuwali
Program Studi Penciptaan dan Pengkajian Seni, Fakultas Pascasarjana
Institut Seni Budaya Indonesia (ISBI) Bandung
yulianahambuwali@gmail.com

Abstrak: Penelitian ini mengkaji artefak budaya bernama mamuli yang berasal dari Sumba Timur, sebagai
bagian dari ekspresi identitas, spiritualitas, serta struktur sosial masyarakat setempat. Mamuli bukan hanya
merupakan perhiasan logam berharga, melainkan simbol perempuan, kesuburan, dan hubungan kosmis dengan
leluhur. Fenomena ini menunjukkan adanya keberlangsungan nilai-nilai tradisional yang kompleks dalam
masyarakat Sumba Timur, di tengah tekanan modernisasi dan globalisasi. Dengan menggunakan pendekatan
kualitatif deskriptif dan metode historiografis, penelitian ini mengungkap makna filosofis mamuli, peran
sosialnya dalam sistem kekerabatan dan upacara adat, serta respons budaya terhadap transformasi zaman.
Penelitian ini melibatkan wawancara dengan tokoh adat, pengrajin lokal, dan pengamatan partisipatif dalam
ritus adat sebagai metode pengumpulan data utama. Hasilnya menunjukkan bahwa mamuli berfungsi sebagai
jembatan antara sistem nilai tradisional dengan inovasi kontemporer yang terus berkembang, terutama dalam
konteks desain dan identitas budaya visual masyarakat Sumba Timur. Penelitian ini merekomendasikan
pelestarian budaya mamuli melalui integrasi dalam kurikulum lokal, promosi dalam produk seni rupa
kontemporer, serta kolaborasi lintas sektor untuk mendorong keberlanjutan warisan budaya. Dengan demikian,
mamuli bukan hanya representasi masa lalu, tetapi juga simbol masa depan budaya yang resilien dan dinamis.

Kata Kunci : filosofi, mamuli, sejarah, tradisi budaya, sumba timur

PENDAHULUAN

Sumba Timur merupakan wilayah yang kaya akan warisan budaya, namun menghadapi tantangan besar dalam
mempertahankan artefak tradisional di tengah arus globalisasi yang kuat. Salah satu artefak yang sarat maknaadalah
mamuli, perhiasan simbolik yang memainkan peran penting dalam berbagai aspek kehidupan masyarakat, terutama
perempuan. Seiring masuknya budaya konsumtif dan estetika modern, mamuli mulai kehilangan relevansi di
kalangan generasi muda yang lebih memilih gaya perhiasan komersial. Padahal, dalam masyarakat Sumba, mamuli
tidak hanya sekadar hiasan tubuh, melainkan simbol spiritualitas, status sosial, dan penghormatan terhadap
perempuan sebagai sumber kehidupan (Kaka & Hidayat, 2022). Ketidaktertarikan generasi muda terhadap warisan
ini dikhawatirkan akan mempercepat proses peluruhan budaya lokal yang selama ini dijaga melalui ritual dan adat
istiadat.

Dalam literatur budaya Sumba, mamuli sering dikaji sebagai representasi nilai kosmologis dan sosial, namun
pendekatan semiotik yang mendalam terhadap makna simboliknya masih terbatas. Quincey (2001) menyatakan
bahwa dalam konteks pernikahan dan pemakaman, mamuli merupakan simbol ritus transisi yang menegaskan
identitas sosial dan spiritual perempuan (Quincey, 2001). Namun, pendekatan tersebut belum banyak
mengelaborasi transformasi makna mamuli dalam dinamika kontemporer, seperti integrasinya dalam desain
modern dan perubahan fungsional dalam masyarakat urban Sumba. Hal ini menciptakan kesenjangan pemahaman
antara mamuli sebagai simbol warisan budaya dan realitas penggunaannya dalam konteks masa kini yang lebih
pragmatis dan estetis.

Penelitian ini bertujuan untuk mengungkap jejak sejarah mamuli dan maknanya dalam budaya masyarakat
Sumba Timur dengan menelaah bagaimana simbol ini dipertahankan, ditransformasikan, dan direspon oleh
komunitas lokal. Lebih jauh, penelitian ini ingin mengkaji bagaimana mamuli diposisikan dalam kerangka nilai-
nilai spiritualitas Marapu, struktur sosial adat, serta praktik kontemporer dalam desain dan industri kreatif. Selain
itu, tujuan lain adalah untuk menelusuri bagaimana pelestarian simbol ini dapat menjadi upaya strategis dalam
menjaga identitas budaya di tengah pengaruh globalisasi yang kuat (Halim et al., 2023).

Dengan melihat bahwa mamuli bukan hanya artefak statis, melainkan dinamis dan adaptif terhadap perubahan
zaman, maka kajian ini penting untuk memperluas perspektif akademik tentang pelestarian budaya lokal dalam
konteks modernitas. Di tengah keterbatasan dokumentasi formal mengenai fungsi-fungsi simbolik mamuli dalam
kehidupan sehari-hari masyarakat Sumba, penelitian ini hadir untuk menjembatani kebutuhan teoritik dan praktik
pelestarian budaya. Upaya ini tidak hanya berkontribusi pada diskursus akademik keilmuan seni dan budaya, tetapi
juga menjadi referensi penting dalam perumusan kebijakan pelestarian warisan budaya Indonesia, khususnya di
wilayah-wilayah adat seperti Sumba Timur. Penelitian ini mendasarkan pentingnya topik pada kombinasi antara

26 |Prosiding Seminar Nasional


mailto:yulianahambuwali@gmail.com
https://consensus.app/papers/makna-mamuli-dalam-masyarakat-desa-dinjo-kecamatan-kodi-kaka-hidayat/d3fc526f191d55dc816a6585a14cd914/?utm_source=chatgpt
https://consensus.app/papers/textiles-function-and-symbolism-within-the-social-and-quincey/e1ebc65176345b4fb5b7c6e7dbab59fe/?utm_source=chatgpt

fakta realitas lapangan yang mengindikasikan ancaman terhadap keberlanjutan simbol mamuli dan kesenjangan
literatur ilmiah yang belum sepenuhnya mengeksplorasi peran transformasional artefak budaya tersebut.

LANDASAN TEORI

Dalam kajian antropologi budaya, simbol dipandang sebagai bentuk representasi konkret dari nilai-nilai abstrak
yang diyakini dan dipraktikkan oleh suatu masyarakat. Clifford Geertz mengemukakan bahwa simbol-simbol
budaya seperti artefak, upacara, dan perhiasan adalah wahana yang membawa makna kolektif, memperkuat
solidaritas sosial, dan menstrukturkan realitas hidup masyarakat (Geertz, 1973). Dalam konteks ini, mamuli
sebagai perhiasan tradisional tidak hanya memiliki fungsi dekoratif, tetapi juga memuat nilai simbolik yang
mendalam yang menjadi refleksi struktur sosial, relasi gender, hingga spiritualitas masyarakat Sumba Timur.
Pendekatan semiotik juga relevan dalam menganalisis makna mamuli, di mana bentuk, bahan, dan penggunaannya
mencerminkan relasi makna antara tanda dan penanda dalam sistem budaya. Dalam masyarakat Sumba, bentuk
mamuli menyerupai alat kelamin perempuan, yang menjadikannya sebagai lambang utama kesuburan dan
penghormatan terhadap perempuan sebagai sumber kehidupan (Kaka & Hidayat, 2022). Dengan demikian, kajian
simbolisme budaya memberikan dasar konseptual yang kuat untuk menelaah fungsi dan makna mamuli dalam
masyarakat adat.

Mamuli bukan sekadar benda estetis, melainkan simbol yang mendefinisikan status sosial seseorang dalam
masyarakat Sumba. Dalam struktur sosial yang bersifat stratifikatif, mamuli menandai kelas sosial, terutama
melalui penggunaannya dalam upacara belis. Semakin besar dan berat mamuli, semakin tinggi derajat penghargaan
terhadap perempuan dan keluarganya dalam perjodohan. Hal ini menunjukkan bahwa mamuli berfungsi sebagai
“tanda prestise sosial” yang mengikat relasi antarkeluarga dalam konteks pernikahan adat (Susanti, 2016). Dalam
struktur kekerabatan masyarakat Sumba yang menganut sistem patrilineal, mamuli juga menjadi alat transaksional
dan simbol legitimasi hubungan sosial. Dengan menggunakan teori fungsionalisme struktural, artefak seperti
mamuli dapat dianalisis sebagai bagian dari mekanisme sosial yang menjaga stabilitas masyarakat melalui simbol-
simbol yang dikonsensuskan. Kajian ini penting untuk memahami bahwa makna mamuli tidak dapat dilepaskan dari
peran sosialnya dalam merepresentasikan struktur dan fungsi masyarakat adat.

Sebagai bagian dari sistem religi lokal Marapu, mamuli memiliki nilai spiritual yang dalam. Masyarakat Sumba
percaya bahwa kehidupan manusia berada dalam hubungan kosmis dengan leluhur dan kekuatan ilahi yang tidak
kasatmata. Dalam kepercayaan ini, mamuli menjadi media penghubung antara manusia dan roh leluhur, karena
bentuk dan bahan mamuli dipercaya berasal dari alam surgawi. Tradisi lokal menyebutkan bahwa logam seperti
emas dan perak yang digunakan untuk membuat mamuli diturunkan dari langit bersama cahaya matahari dan
bintang, menjadikannya simbol kekuasaan spiritual (Kaka & Hidayat, 2022). Hal ini sejalan dengan pandangan
Durkheim bahwa simbol keagamaan memperkuat rasa kolektivitas spiritual dan menghubungkan realitas empiris
dengan yang sakral. Kepercayaan Marapu menjadikan mamuli sebagai lambang keharmonisan antara manusia,
alam, dan roh leluhur, yang kemudian direpresentasikan dalam ritus-ritus penting seperti kelahiran, pernikahan,
dan kematian. Dengan demikian, mamuli bukan hanya simbol budaya, tetapi juga menjadi bagian dari kosmologi
yang menyatukan dimensi spiritual dan sosial.

Kajian arkeologis menunjukkan bahwa bentuk mamuli berkaitan dengan tradisi perhiasan Asia Tenggara
kuno, seperti Ling-ling-o dari Filipina dan Taiwan, yang digunakan sebagai simbol kesuburan dan
keberuntungan. Penemuan bentuk-bentuk serupa di wilayah Nusantara menunjukkan adanya proses akulturasi
budaya melalui jalur perdagangan maritim dan pengaruh Hindu-Buddha sejak abad ke-4 Masehi. Dalam konteks
Sumba, bentuk mamuli yang menyerupai yoni sebagai lambang feminin dalam tradisi Hindu kemudian diadaptasi
ke dalam sistem kepercayaan Marapu, yang menjadikannya sebagai simbol kesuburan dan kekuatan perempuan
(Ju, 2012). Proses akulturasi ini menunjukkan bahwa artefak budaya tidak bersifat statis, tetapi mengalami evolusi
makna seiring dengan interaksi budaya yang terus berlangsung. Dengan pendekatan sejarah budaya, mamuli dapat
dipahami sebagai produk dari dialog peradaban dan hasil lokalisasi simbol luar menjadi bagian integral dari
identitas lokal.

Dalam masyarakat Sumba, mamuli juga berfungsi sebagai alat reproduksi budaya melalui pewarisan nilai
secara intergenerasional. Fungsi ini terlihat nyata dalam penggunaannya dalam upacara pernikahan, pewarisan
benda pusaka, dan simbol peneguhan ikatan antar-kerabat. Fungsi reproduktif ini sejalan dengan teori dari
Bourdieu mengenai habitus dan capital symbolic, di mana simbol seperti mamuli menjadi modal budaya yang
diwariskan dan membentuk identitas kolektif. Dalam upacara belis, misalnya, mamuli menjadi alat legitimasi atas
posisi sosial perempuan dan status keluarga penerima (Quincey, 2001). Nilai-nilai ini terus dipertahankan melalui
pengajaran informal dari orang tua kepada anak-anak, serta pelibatan dalam upacara adat yang memiliki muatan
pendidikan budaya. Maka dari itu, mamuli bukan sekadar objek, tetapi juga “teks budaya” yang dapat dibaca dan
dipelajari sebagai bagian dari proses sosialisasi nilai tradisional.

Di tengah arus globalisasi dan modernisasi, terjadi pergeseran makna terhadap mamuli dari simbol sakral
menjadi objek estetika dan komoditas ekonomi. Banyak pengrajin dan desainer kontemporer yang mulai
mengadaptasi bentuk mamuli ke dalam produk- produk modern seperti perhiasan, elemen arsitektur, dan karya

27| Prosiding Seminar Nasional


https://consensus.app/papers/makna-mamuli-dalam-masyarakat-desa-dinjo-kecamatan-kodi-kaka-hidayat/d3fc526f191d55dc816a6585a14cd914/?utm_source=chatgpt
https://consensus.app/papers/an-analysis-used-in-belis-tradition-in-anakalang-middle-susanti/881c1741dfd85cde87a7d807811bb382/?utm_source=chatgpt
https://consensus.app/papers/makna-mamuli-dalam-masyarakat-desa-dinjo-kecamatan-kodi-kaka-hidayat/d3fc526f191d55dc816a6585a14cd914/?utm_source=chatgpt
https://consensus.app/papers/textiles-function-and-symbolism-within-the-social-and-quincey/e1ebc65176345b4fb5b7c6e7dbab59fe/?utm_source=chatgpt

seni rupa. Adaptasi ini menjadi bagian dari strategi pelestarian dengan pendekatan rekontekstualisasi simbol ke
dalam wacana desain kontemporer. Misalnya, Halim et al. (2023) meneliti bagaimana pola mamuli diadaptasi
dalam lampu hias sebagai bentuk inovasi desain berbasis warisan budaya (Halim et al., 2023). Fenomena ini
menciptakan peluang untuk mempertahankan relevansi simbol tradisional tanpa menghilangkan makna
filosofisnya. Dengan mengintegrasikan mamuli dalam ruang visual modern, masyarakat Sumba tidak hanya
menjaga warisan leluhur tetapi juga membuka jalan bagi dialog budaya yang lebih luas melalui medium seni dan
desain.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan metode historiografis sebagai kerangka
utama untuk mengeksplorasi makna dan fungsi simbolik mamuli dalam masyarakat Sumba Timur. Pendekatan
kualitatif dipilih karena memungkinkan peneliti memahami fenomena budaya secara mendalam dan holistik dalam
konteks sosial dan historisnya. Dalam studi kebudayaan, pendekatan ini relevan karena fokus pada makna, narasi,
dan simbol yang tidak dapat dikuantifikasi tetapi memiliki makna sosial dan budaya yang kuat (Hammersley &
Atkinson, 2019). Adapun metode historiografis digunakan untuk menelusuri jejak sejarah artefak mamuli dari
sumber lisan, dokumentasi, hingga artefak visual yang ada, dengan mempertimbangkan konteks sosial, ekonomi,
dan keagamaan yang melatarbelakanginya.

Pengumpulan data dalam penelitian ini dilakukan melalui tiga teknik utama: wawancara mendalam, observasi
partisipatif, dan studi dokumentasi. Wawancara dilakukan dengan tokoh adat, pengrajin mamuli, serta warga lokal
yang terlibat dalam kegiatan adat, untuk memperoleh narasi pengalaman dan pemahaman kultural yang otentik.
Observasi partisipatif dilakukan dengan mengikuti secara langsung proses upacara adat, khususnya yang
melibatkan mamuli, untuk mengamati cara artefak tersebut digunakan, dirawat, dan dimaknai dalam kehidupan
sehari-hari masyarakat Sumba. Sementara itu, dokumentasi dilakukan dengan mengumpulkan arsip, foto, serta
naskah adat yang berkaitan dengan sejarah dan penggunaan mamuli. Teknik triangulasi diterapkan untuk
meningkatkan validitas temuan, yakni dengan membandingkan data dari ketiga sumber tersebut (Silverman, 2020).

Partisipan dalam penelitian ini dipilih secara purposif berdasarkan keterlibatan aktif mereka dalam tradisi dan
budaya lokal. Mereka terdiri dari lima tokoh adat di wilayah Sumba Timur yang memiliki pengetahuan mendalam
tentang fungsi dan filosofi mamuli, tiga pengrajin yang mewarisi teknik pembuatan mamuli secara turun-temurun,
serta empat perempuan dan dua pemuda dari generasi muda yang memberikan perspektif terkait transformasi
makna mamuli dalam konteks modern. Teknik purposive sampling digunakan untuk memastikan partisipan
memiliki kompetensi dan pengalaman relevan dengan isu yang diteliti (Palinkas et al., 2015). Kriteria inklusi
partisipan meliputi pemahaman terhadap nilai-nilai adat, keterlibatan aktif dalam upacara adat, serta pengalaman
langsung dengan mamuli sebagai artefak budaya.

Analisis data dilakukan dengan menggunakan teknik analisis tematik yang dikembangkan oleh Braun & Clarke
(2006), yaitu dengan cara mengidentifikasi, mengkode, dan mengelompokkan tema-tema yang muncul dari
transkrip wawancara, catatan observasi, dan data dokumentasi. Proses ini melibatkan lima tahap utama:
familiarisasi dengan data, pengkodean awal, pencarian tema, peninjauan tema, dan penulisan naratif. Tema utama
yang dianalisis meliputi: simbolisme kesuburan, peran dalam struktur sosial, fungsi spiritual dalam kepercayaan
Marapu, dan transformasi dalam desain kontemporer. Pendekatan ini memungkinkan peneliti mengungkap
dimensi makna yang tersembunyi dalam praktik budaya terkait mamuli, serta bagaimana makna tersebut berubah
atau dipertahankan dalam konteks zaman yang berbeda (Braun & Clarke, 2006).

Untuk menjamin keabsahan data, penelitian ini menerapkan strategi validasi data melalui triangulasi sumber
dan member checking. Triangulasi dilakukan dengan membandingkan hasil wawancara, observasi, dan
dokumentasi untuk menemukan kesesuaian informasi. Member checking dilakukan dengan meminta konfirmasi
dari narasumber terhadap hasil interpretasi peneliti guna memastikan keakuratan representasi narasi mereka. Selain
itu, aspek etika dijaga dengan memberikan informed consent secara tertulis kepada semua partisipan, menjamin
kerahasiaan identitas, serta memastikan bahwa tidak ada unsur tekanan atau manipulasi dalam proses pengambilan
data. Etika penelitian kualitatif menekankan pada relasi empatik dan penghargaan terhadap nilai-nilai lokal sebagai
bentuk penghormatan terhadap kebudayaan partisipan (Orb et al., 2001). Penelitian ini berkomitmen menjaga
integritas ilmiah serta etika budaya dalam seluruh tahapan pelaksanaannya.

HASIL PENELITIAN

Mamuli ditemukan memiliki peran penting dalam konstruksi sosial masyarakat Sumba Timur. Dari hasil
observasi dan wawancara dengan tokoh adat dan warga setempat, diketahui bahwa Mamuli tidak hanya dikenakan
sebagai perhiasan, tetapi juga memiliki makna status dan simbol ikatan antara keluarga melalui sistem belis.
Perempuan yang menerima Mamuli dari pihak laki-laki saat upacara pernikahan dianggap memperoleh
penghargaan yang tinggi atas perannya sebagai sumber kehidupan dan pelanjut garis keturunan. Fungsi ini
mengukuhkan posisi Mamuli sebagai simbol prestise dan identitas kultural yang kuat dalam sistem sosial patrilineal

Sumba (Susanti, 2016).

28| Prosiding Seminar Nasional


https://consensus.app/papers/an-analysis-used-in-belis-tradition-in-anakalang-middle-susanti/881c1741dfd85cde87a7d807811bb382/?utm_source=chatgpt

Penelitian lapangan menunjukkan bahwa Mamuli memiliki keterkaitan erat dengan sistem kepercayaan
Marapu. Simbol ini dipahami sebagai penghubung antara manusia dan roh leluhur, serta dipercaya memiliki
kekuatan untuk menjaga keseimbangan antara dunia nyata dan spiritual. Wawancara dengan pemuka adat
mengungkapkan bahwa Mamuli melambangkan rahim perempuan yang menjadi asal mula kehidupan,
menjadikannya objek sakral dalam ritus keagamaan. Hal ini sejalan dengan kajian teoritik yang menyatakan bahwa
simbol keagamaan memainkan peran vital dalam mempertahankan kohesi spiritual masyarakat tradisional (Kaka

& Hidayat, 2022).

Dalam konteks upacara adat, Mamuli ditemukan sebagai artefak utama dalam ritus transisi seperti kelahiran,
pernikahan, dan kematian. Berdasarkan observasi partisipatif yang dilakukan dalam upacara pernikahan di salah
satu desa di Sumba Timur, Mamuli menjadi benda utama dalam proses tukar-menukar simbolis antara keluarga
pria dan wanita. Simbol ini menjadi bentuk pengakuan resmi akan ikatan sosial dan spiritual yang terjalin melalui
perkawinan. Tidak hanya itu, dalam upacara pemakaman, Mamuli sering disertakan dalam persembahan sebagai
tanda pengiring jiwa menuju alam roh leluhur. Ini menegaskan bahwa Mamuli memiliki fungsi lintas fase
kehidupan manusia dalam budaya Sumba (Quincey, 2001).

Hasil dokumentasi menunjukkan bahwa bentuk Mamuli menyerupai huruf C dengan ujung berbentuk spiral,
yang dalam narasi lokal merepresentasikan rahim perempuan dan matahari. Penggunaan emas dan perak bukan
hanya karena nilai ekonomis, tetapi karena diyakini berasal dari cahaya langit atau alam roh, yang menandakan
bahwa Mamuli merupakan simbol ilahiah. Tokoh budaya menyatakan bahwa bentuk Mamuli yang terbuka ke atas
melambangkan kesiapan menerima kehidupan dari kekuatan langit. Ini menunjukkan bahwa desain fisik Mamuli
mencerminkan sistem kosmologi Sumba yang meyakini hubungan erat antara manusia dan kekuatan adikodrati
(Kaka & Hidayat, 2022).

Proses pewarisan nilai-nilai Mamuli berlangsung secara turun-temurun melalui narasi lisan dan keterlibatan
dalam upacara adat. Berdasarkan hasil wawancara dengan generasi tua dan pengrajin, Mamuli diwariskan bukan
hanya sebagai benda pusaka tetapi juga sebagai simbol pendidikan moral, spiritual, dan sosial. Anak-anak diajarkan
tentang makna Mamuli melalui dongeng, peribahasa, dan praktik ritual. Dalam konteks ini, Mamuli berfungsi
sebagai “teks budaya” yang mengandung nilai-nilai pedagogis lokal dan membentuk identitas generasi muda
dalam kerangka budaya Sumba (Quincey, 2001).

Hasil penelitian juga menemukan adanya proses adaptasi bentuk Mamuli ke dalam produk seni kontemporer.
Misalnya, motif Mamuli digunakan sebagai dasar dalam pembuatan lampu hias, lukisan, dan produk kriya. Inovasi
ini dilakukan tanpa menghilangkan makna simboliknya, melainkan melalui pendekatan rekontekstualisasi budaya.
Studi desain terbaru mencatat keberhasilan integrasi pola Mamuli dalam desain lampu “Kandunnu” yang
terinspirasi dari pola tenun tradisional Sumba Timur (Halim et al., 2023). Hal ini menunjukkan bahwa simbol
tradisional dapat hidup berdampingan dengan ekspresi desain modern.

Meskipun Mamuli memiliki nilai simbolik dan budaya yang tinggi, proses pelestariannya menghadapi
tantangan besar dari modernisasi. Generasi muda lebih tertarik pada produk-produk komersial yang dianggap lebih
praktis dan estetis dalam gaya hidup urban. Wawancara menunjukkan bahwa banyak remaja di Sumba tidak
memahami makna filosofis Mamuli, meskipun pernah melihat atau bahkan memilikinya sebagai aksesoris. Situasi
ini menciptakan jarak budaya yang mengancam keberlangsungan simbol-simbol tradisional. Oleh karena itu,
diperlukan intervensi sistemik melalui pendidikan lokal dan strategi pelestarian berbasis komunitas untuk
menghidupkan kembali makna Mamuli dalam kesadaran kolektif generasi baru (Kaka & Hidayat, 2022).

Beberapa strategi pelestarian telah mulai dilakukan oleh komunitas lokal dan seniman muda, seperti menjadikan
Mamuli sebagai simbol visual dalam logo, mural, hingga souvenir edukatif. Di sekolah-sekolah lokal, upaya
mengenalkan Mamuli sebagai bagian dari warisan budaya mulai digiatkan melalui pelajaran muatan lokal dan
program ekstrakurikuler. Desainer juga bekerja sama dengan pengrajin untuk menciptakan produk-produk budaya
yang memiliki daya tarik pasar tetapi tetap menghormati makna asalnya. Strategi ini menjadi titik temu antara
pelestarian budaya dan pemberdayaan ekonomi masyarakat adat, menciptakan model pelestarian yang adaptif
terhadap perubahan zaman (Halim et al., 2023).

KESIMPULAN

Penelitian ini menunjukkan bahwa Mamuli bukan sekadar artefak perhiasan tradisional, melainkan simbol
budaya yang sarat dengan makna filosofis, spiritual, dan sosial dalam masyarakat Sumba Timur. Keberadaan
Mamuli mencerminkan hubungan antara manusia dengan leluhur, serta peran sentral perempuan dalam sistem
sosial dan spiritual masyarakat adat. la digunakan dalam berbagai ritus penting seperti pernikahan, kelahiran, dan
kematian sebagai penghubung antara dunia nyata dan dunia roh. Bentuknya yang menyerupai rahim perempuan
mempertegas posisinya sebagai simbol kehidupan dan kesuburan, yang menjadikannya tak tergantikan dalam
kosmologi dan praktik adat Sumba.

29| Prosiding Seminar Nasional


https://consensus.app/papers/makna-mamuli-dalam-masyarakat-desa-dinjo-kecamatan-kodi-kaka-hidayat/d3fc526f191d55dc816a6585a14cd914/?utm_source=chatgpt
https://consensus.app/papers/makna-mamuli-dalam-masyarakat-desa-dinjo-kecamatan-kodi-kaka-hidayat/d3fc526f191d55dc816a6585a14cd914/?utm_source=chatgpt
https://consensus.app/papers/textiles-function-and-symbolism-within-the-social-and-quincey/e1ebc65176345b4fb5b7c6e7dbab59fe/?utm_source=chatgpt
https://consensus.app/papers/makna-mamuli-dalam-masyarakat-desa-dinjo-kecamatan-kodi-kaka-hidayat/d3fc526f191d55dc816a6585a14cd914/?utm_source=chatgpt
https://consensus.app/papers/makna-mamuli-dalam-masyarakat-desa-dinjo-kecamatan-kodi-kaka-hidayat/d3fc526f191d55dc816a6585a14cd914/?utm_source=chatgpt
https://consensus.app/papers/textiles-function-and-symbolism-within-the-social-and-quincey/e1ebc65176345b4fb5b7c6e7dbab59fe/?utm_source=chatgpt
https://consensus.app/papers/makna-mamuli-dalam-masyarakat-desa-dinjo-kecamatan-kodi-kaka-hidayat/d3fc526f191d55dc816a6585a14cd914/?utm_source=chatgpt
https://consensus.app/papers/makna-mamuli-dalam-masyarakat-desa-dinjo-kecamatan-kodi-kaka-hidayat/d3fc526f191d55dc816a6585a14cd914/?utm_source=chatgpt

Di tengah perubahan zaman dan arus globalisasi, Mamuli menghadapi tantangan signifikan dalam hal
pelestarian makna. Komersialisasi simbol dan ketertarikan generasi muda terhadap budaya populer mengancam
kontinuitas nilai-nilai luhur yang terkandung dalam Mamuli. Namun, transformasi visual dan adaptasi desain
kontemporer menjadi peluang untuk menjembatani pelestarian tradisi dengan inovasi modern. Mamuli kini dapat
dihidupkan kembali dalam berbagai bentuk baru yang tetap menghormati konteks filosofis dan budaya asalnya,
sehingga ia tidak kehilangan akar simboliknya meskipun tampil dalam wajah yang lebih modern.

Pelestarian Mamuli tidak cukup hanya dalam bentuk fisik, tetapi harus mencakup pemahaman makna simbolik
dan sistem nilai yang menyertainya. Oleh karena itu, diperlukan strategi pelestarian yang menyeluruh, berbasis
komunitas, serta melibatkan pendidikan budaya secara formal maupun informal. Menghidupkan kembali Mamuli
berarti menjaga identitas, spiritualitas, dan kontinuitas sejarah masyarakat Sumba Timur. Jika nilai-nilai ini
berhasil ditransmisikan kepada generasi berikutnya, maka Mamuli akan terus menjadi penanda budaya yang kuat
dan abadi, bukan sekadar artefak masa lalu.

DAFTAR PUSTAKA

[1] Braun, V., & Clarke, V. (2006). Using thematic analysis in psychology. Qualitative Research in Psychology,
3(2), 77-101.

[2] Geertz, C. (1973). The Interpretation of Cultures: Selected Essays. Basic Books. Halim, M. A., Pangaribuan,
M. A., & Andini, Y. (2023). Kandunnu lighting design: Transformation of Mamuli motif as visual culture
identity of East Sumba.

[3] IOP Conference Series: Earth and Environmental Science, 1264(1), 012001.
[4] Hammersley, M., & Atkinson, P. (2019). Ethnography: Principles in practice (4th ed.). Routledge.

[5] Ju, H. (2012). Symbols of fertility in Southeast Asian ancient jewelry: Mamuli and Lingling-o0. Southeast
Asian Archeology Journal, 8(1), 44-58.

[6] Kaka, R., & Hidayat, R. (2022). Symbolism of Mamuli in the identity of Sumba traditional society. Journal
of Indonesian Cultural Heritage, 14(2), 65-78.

[7] Orb, A., Eisenhauer, L., & Wynaden, D. (2001). Ethics in qualitative research.
[8] Journal of Nursing Scholarship, 33(1), 93-96.
[9] Palinkas, L. A., Horwitz, S. M., Green, C. A., Wisdom, J. P., Duan, N., & Hoagwood,

[10] K. (2015). Purposeful sampling for qualitative data collection and analysis in mixed method implementation
research. Administration and Policy in Mental Health and Mental Health Services Research, 42(5), 533-544.
https://doi.org/10.1007/s10488-013-0528-y

[11] Quincey, C. (2001). The cultural symbols and ritual functions of Mamuli in Sumba Island. Jakarta: Southeast
Asian Studies Research Institute.

[12] Silverman, D. (2020). Interpreting qualitative data (6th ed.). SAGE Publications. Susanti, L. (2016). Mamuli
sebagai simbol stratifikasi sosial dalam budaya Sumba Timur. Jurnal Antropologi Indonesia, 37(1), 19-32.

B0 |Prosiding Seminar Nasional



